
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 133 (2013)

Artikel: Ein hebräisches Bibelfragment aus dem 14. Jahrhundert : als Einband
eines Hagenbucher Gemeindebuches

Autor: Teichman, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DANIEL TEICHMAN

Ein hebräisches Bibelfragment
aus dem 14. Jahrhundert

als Einband eines Hagenbncher Gemeindebuches

Im Archiv der politischen Gemeinde Hagenbuch (dessen ältere Teile
seit 1992 im Staatsarchiv Zürich deponiert sind) befindet sich ein 1643

angelegtes Gemeindebuch, für dessen Einband ein Pergamentblatt
mit hebräischen Schriftzeichen verwendet wurde. Der Band trägt die

Signatur IV.A 1.

Das Buch wurde mit leeren Seiten durch die damaligen Dorfmeier
von Hagenbuch angeschafft und enthält Einträge von 1643 bis ins
19. Jahrhundert. Das für den Einband verwendete Pergament ist ein
Fragment einer Bibel-Handschrift, die ca. im 14. Jahrhundert,
vermutlich in Süddeutschland, entstanden sein dürfte. Der vor allem auf
der Innenseite noch gut lesbare Text stammt aus Genesis, wobei nach

jedem hebräischen Satz jeweils die aramäische Übersetzung des «Tar-

gum Onkelos» folgt. Der «Targum Onkelos», wörtlich «Übersetzung
des Onkelos», ist die autorisierte Version einer aramäischen
Bibelübersetzung.

In den nachfolgenden Ausführungen werden das Dokument und
sein Inhalt beschrieben. Daneben interessiert insbesondere die Frage,
wie dieses hebräische Schriftstück ausgerechnet in den kleinen Ort
Hagenbuch, am nordöstlichen Rand des Kantons Zürich, gelangte.

1



Die Gemeinde gehört zum Bezirk Winterthur und wies 1643
32 Haushaltungen auf.1

Die Entstehung von Einbandfragmenten

Der Beschreibung und Erläuterung des vorliegenden Fragments seien
im Folgenden einige allgemeine Ausführungen zur Entstehung von
Einbandfragmenten vorangestellt. Das Verwenden nicht mehr
gebrauchter Pergamentfragmente zum Binden von Büchern war,
insbesondere mit dem Aufkommen des Buchdrucks, sehr verbreitet und
wird als «Pergamentmakulatur»2 bezeichnet.

Der Gebrauch bzw. die Zweckentfremdung von auf Pergament
gefertigten Handschriften kam insbesondere mit der Entwicklung des

Buchdrucks aufPapier in der zweiten Hälfte des 15.Jahrhunderts auf,
da man damals die alten Handschriften gegenüber den gedruckten
Büchern zunehmend als wertlos erachtete. Um aber wenigstens die
Vorteile des teuren, aus Tierhaut hergestellten und besonders belastbaren

Pergaments nutzen zu können, wurden die zu Fragmenten
präparierten Pergamentstücke als Bucheinband, Buchrücken oder
Verstärkungsstreifen weiterverwendet. Beschriebene Pergamentblätter
konnten zu diesem Zwecke auch beim Buchbinder in Zahlung gegeben

werden. Gemäss Lehnardt hatten sowohl der christliche als auch
der sich verbreitende hebräische Buchdruck, letzterer mit einer ersten

1 Ich danke Frau Dr. Barbara Stadler vom Staatsarchiv Zürich für die Anregung einer
Publikation zu diesem Einbandfragment und Frau Dr. Karin Huser für die kritische
Durchsicht des Manuskripts sowie folgenden Personen für Hinweise und Hilfestellungen:

lie. phil. Michel Bollag (Zürcher Lehrhaus), Dr. Ezra Chwat (Jewish National

and University Library Jerusalem), Dr. Rolf De Kegel (Benediktinerkloster
Engelberg), lie. theol. Rainer Henrich, Dr. Roland E. Hofer (Staatsarchiv Schaffhausen),

Dr. Justine Isseries, Dr. Stefan Jäggi (Staatsarchiv Luzern), Prof. Andreas
Lehnardt (Johannes Gutenberg-Universität Mainz), Dr. Urs Leu (Zentralbibliothek
Zürich), Sandra Nay (Staatsarchiv Graubünden), Yael Okun (Jewish National and

University LibraryJerusalem), Dr. Emile Schrijver (Universität Amsterdam), Erika
Seeger (Staatsarchiv Schaffhausen), Prof. Irene Zwicp (Universität Amsterdam).

2 Die zweckentfremdete Weiternutzung beschriebener oder unbeschriebener
Pergamentbögen aus Handschriften zum Zwecke der Buchherstellung oder -reparatur,
etwa als Streifen zur Verstärkung oder als Einband.

2



Abb. 1: Das 1643 angelegte Gemeindebuch von Hagenbuch,für dessen

Es liegt im Archiv derpolitischen Gemeinde Hagenbuch unter der Signatur
IV.A 1, seit 1992 als Depot im Staatsarchiv Zürich

(Foto: Daniel Teichman).





^T3N"

«wsj

•vn vva'H'ïirwhio

T."3^n-n*cniö,'3'T>

.y^P'Wvn^'

^V^33t»rn 'N'5t??7D

;v VM<

^'naronv.^N'W"
yp-rVi; TrfytfoM
yi
<jrn rr

-seajBsisaSEGKr
LÂÎCUuUCtuuwl &C<ij;

XCÙi.^4vu&ÇLÇd

2lM 2: 2Lm/"der Innenseite des hinteren Einbanddeckels ist der Anfang
des Fragment-textsgut leserlich sichtbar (Foto: Daniel Teichman).

Abb. 3 : Aufder Innenseite des vorderen Einbanddeckels sind lediglich zwei
Zeilen sichtbar, die aufdem Kopfstehen (Foto: Daniel Teichman).

5





Tvyis r~»n
TTS

•7*3^33•n^pMi^n"
S ^ri'VwjLTS
-«—T i-3N*v^rN

H>N tN
r-r^-srnfc* "T3N
• Tb j?

•jirvrrtp2F \Trn

nap Vjiajv's*

p»w ttsn rçrç "»r^

^7*3"^ W^J7"3^

Tf^^irvNr1*^ f^BS?
rf>!£f3r>rvtW.'i^
X-sryo"abSz^N^?

ft lysav-ftcrw

,—"5^S^nT3S-

i —
: Jbwv••jjto«?©

'r^pn-i^'i^VW

«:»3NT Nftrra

j'>ÎTbNfr^V,»l

V-
'•n ^»•^VrVN^B
TbN^3&"»TCnT

fs-is '

R*??

trrn^^NrûçïwH

T\^yvrvW>V2fr
^v^xi-n-v-a^

^^NS'iy^rn'NrrÄ
VT» ^TTlïFVViWT?
's st^/v^^T^a
V iSft Ti?-»3V'Î
TT rCP", WNTjîT
y'pnVj? TfWfOb}
yi N^braNT^N
mn rr
X'rTTOTiyTi
TN yÔ$7"ph? 3TV-»

7 OT^TVCTN

W,r»N0-pTN7^'O
TTN V1.T--»-3"3r»

y4W). 4 und 5: Im April 2012 wurde der Einband zu Restaurationszwecken

abgelöst, sodass das ganze Fragmentgut eingesehen werden konnte.

Oben die dunkle Einbandaussenseite, unten die helle Einbandinnenseite

(die Fragmentvorderseite) (Foto: Staatsarchiv Zürich).

7





Blüte in Deutschland in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, ein
regelrechtes «Handschriftensterben» zur Folge.3 Da es in der
jüdischen Tradition verboten ist, heilige Texte zu vernichten, gelangten
in dieser Zeit viele hebräische Manuskripte entweder in eine «Genisa»
oder wurden weitergegeben, unter Umständen sogar verkauft. In den

sogenannten «Genisot» wurden seit alters her insbesondere nicht
mehr verwendbare Torah-llollen oder andere Texte, die man nicht
mehr benutzte, abgelegt. Dabei handelte es sich um eigens hierfür,
meist in Synagogen, eingerichtete Hohlräume oder Abstellkammern,
die häufig gar abgeschlossen wurden.

Bei der Zweckentfremdung einer hebräischen Handschrift in
früheren Jahrhunderten kommt bald einmal die Frage auf, ob dies auch

judenfeindliche Gründe haben konnte. Dazu ist zunächst einmal
festzuhalten, dass damals, ungeachtet der Herkunft und des Inhalts, alle

möglichen Handschriften zu Einbandzwecken verwertet wurden.
Den Buchbindern ging es wohl vor allem um die Nutzung des

wertvollen und zweckdienlichen Materials. Nicht zuletzt mag als Illustration

hierfür das im Zürcher Taschenbuch von 2001 beschriebene
Pergamentblatt aus dem 13. Jahrhundert dienen, dessen theologischer
Inhalt den Autor zum Schluss kommen liess, das Pergamentstück
stamme aus der Bibliothek eines geistlichen Hauses. Das Fragment
wurde nach der Auflösung der zugrunde liegenden lateinischen
Handschrift, die sich um das Thema «Kirchenrecht» drehte, als
Einband für einen von der Holzkorporation Goldbach geführten Rodel
verwendet.4 Das konkrete Beispiel aus der Lokalgeschichte des Kantons

Zürich widerspiegelt lediglich, was bereits schon lange allgemein
bekannt ist: Die grosse Anzahl von gefundenen Einbandfragmenten
in Archiven und Bibliotheken in ganz Europa belegt deutlich, dass

sowohl Pergamente mit lateinischen und deutschen Texten als auch
solche mit hebräischer Schrift aus rein praktischen Gründen als

Makulamaterial verwendet wurden. Gelegentlich dienten deutsche
und lateinische Fragmente auch als Einbindmaterial für jüdische Bü-

3 Lehnardt, Andreas: Die hebräischen Einbandfragmente in Friedberg. Verborgene Zeugnisse
jüdischen Lebens in der Wetterau, in: Wetterauer Geschichtsblätter 58,2010, S. 153.

4 Häberle, Alfred: Ein Pergamentblatt aus dem 13. Jahrhundert im Ortsmuseum Kiisnacht.

ZurErforschungeincsFragments,in:ZürcherTaschenbuch,Zünch, 121 (2001),S. 1-22.

9



cher.5 Gleichwohl gibt es offensichtlich auch Belege dafür, dass häufig
jüdische Handschriften durch Christen enteignet wurden. Lehnardt
präsentiert zwei Beispiele hebräischer Fragmente, die mit grosser
Wahrscheinlichkeit mit einer polemischen Absicht gezielt zweckentfremdet

wurden.6 Andererseits zeigt Brösch in seiner ausführlichen
Untersuchung der grossen Anzahl hebräischer und aramäischer
Fragmente, die sich in Einbänden von Handschriften und Inkunabeln des

Klosters Eberhardsklausen (30 Kilometer nordöstlich von Trier)
befinden, dass die damaligen Ordensleute die ihnen zur Verfügung
stehenden Handschriften nicht als antijüdische Massnahme zerstörten
und als Einbände wiederverarbeiteten, sondern dass dieser Umgang
mit den hebräischen Texten als Zeugnis der Ignoranz und Unkenntnis

der zuständigen Buchbinder zu verstehen sei, die mit den
fremdartigen Schriften nichts anfangen konnten.7

Der Einband

Im Gegensatz zu den immer nur einseitig beschrifteten Torah-Rollen
wurden Bibel-Handschriften aus beidseitig beschriebenen und zu
einem Kodex gebundenen Pergamentblättern hergestellt. Das für das

Hagenbucher Gemeindebuch verwendete Pergamentfragment wurde
offensichtlich einer Bibel-Handschrift entnommen und ist
dementsprechend auf beiden Seiten beschriftet. Beim Einbinden kam die
ursprüngliche Vorderseite des Fragments auf die Innenseite des Ein-
bands zu liegen, die ursprüngliche Rückseite stellt die Aussenseite des

Einbands dar. Dadurch findet sich der Anfang des Fragmenttextes auf
5 Beispiele hierfür siehe Lehnardt, Andreas: «Einem Buchbinder verkauftzu scherte, andere

Bücher drein zu binden»: Hebräische und aramäische Einbandfragmente aus Frankfurt am

Main, in: FrankfurterJudaistische Beiträge 34 (2007/8), S. 2, Anm. 5.
6 Ebd. S. 3 sowie Lehnardt, Andreas: Die Kasseler Talmudfragmente. Schriftenreihe der

Universitätsbibliothek Kassel - Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der
Stadt Kassel. Band 9. Kassel 2007, S. 24-26; für weitere Beispiele siehe auch Brösch,
Marco: Makulierte hebräische Handschriften in Eberhardsklausen - eine bibliotheks- und
literaturgeschichtliche Untersuchung, in: <Genizat Germania) - Hebrew and Aramaic
Binding Fragments from Germany in Context (Hrsg. Andreas Lehnardt), Leiden
2010, S. 145.

7 Brösch, Marco: Makulierte hebräische Handschriften, wie Anm. 6, S. 145.

10



der Innenseite der Buchrückseite. Der Pergamenteinband wurde auf
der Vorder- und auf der Rückseite des Buchs mit je einem Karton
verstärkt, sodass aufden Innenseiten das Pergament - und somit auch
der Text - gar nicht sichtbar war. Dies gilt noch heute für die vordere

Innenseite. Der Karton der Rückseite ist aber nicht mehr vorhanden,

sodass der Anfang des Textes auf der hinteren Innenseite gut
lesbar ist. Das Buch ist 16,5 Zentimeter breit und 20 Zentimeter hoch,
der Buchrücken 3 Zentimeter breit. Hinten und vorne wurde das

Fragment um je einen Zentimeter, oben und unten um je 2,5 Zentimeter

umgeschlagen. Der Text ist auf sechs Spalten, drei auf der Vorder-

und drei auf der Rückseite, à je sechs Zentimeter Breite verteilt.
Das Fragment wurde wahrscheinlich in seiner ursprünglichen Extension

belassen, sodass das aktuelle Gesamtmass (38 Zentimeter) der
Breite der Bibel-Handschrift entsprechen dürfte. In der Höhe wurde
jedoch ein Teil abgeschnitten. Aufgrund der fehlenden Textzeilen
lässt sich abschätzen, dass die Gesamthöhe des Fragments etwa
40 Zentimeter betrug. Das abgeschnittene Fragment wurde auf allen
vier Seiten um einen Zentimeter (hinten und vorne) bzw. 2,5 Zentimeter

(oben und unten) nach innen gefaltet, sodass auf den Innenseiten

des Umschlags unten zwei Zeilen der Fragmentvorderseite nicht
mehr sichtbar sind, dafür aber zwei Zeilen der Fragmentrückseite, die
dadurch allerdings auf dem Kopf stehen.

11



Was ist unter dem «Targum Onkelos» zu verstehen?

«Targum» heisst Übersetzung, wörtlich wiedergegeben heisst «Targum

Onkelos» also: Die Übersetzung des Onkelos. Die Zuordnung
dieser aramäischen Übersetzung zur Person des Onkelos ist zwar
umstritten, der Begriff ist aber noch heute so gebräuchlich.

Das Hebräische, als ursprüngliche Alltagssprache desjüdischen Volkes,

wurde nach dem babylonischen Exil - 598 bis 539 vor der
allgemeinen Zeitrechnung - zunehmend durch das aus dem Exil
mitgebrachte Aramäisch verdrängt, bis die hebräische Sprache schliesslich

ganz aus dem profanen Leben verschwand und zu einer «heiligen
Sprache» wurde, «die nur im Dienste des Kultus und der Lehre und
als nationaler Ausdruck in den Inschriften der Münzen zur Verwendung

gelangte».8 In der Folge wurde die Bibel während des
Gottesdienstes zwar in ihrer hebräischen Originalsprache vorgelesen, damit
das Volk den Inhalt aber auch genügend verstehen konnte, wurde der
Text zugleich auf Aramäisch übersetzt und kurz erläutert. Die Verse
wurden der Gemeinde in alternierender Weise vermittelt. Zuerst trug
der Vorleser einen Vers des hebräischen Textes vor, danach folgte die
aramäische Übersetzung (Targum) desselben Textes durch eine
andere Person. Der Übersetzer musste auswendig vortragen. Zur Zeit
der Entstehung des Talmuds gab es mehrere Übersetzungsversionen
des hebräischen Bibeltextes ins Aramäische, der «Targum Onkelos»

war nur eine davon. Über die Entstehung und Zuordnung des

sogenannten «Targum Onkelos», der auch noch heute in vielen hebräischen

Bibel-Ausgaben abgedruckten aramäischen Übersetzung, gab
es einige Kontroversen. Üblicherweise wird davon ausgegangen, dass

diese Übersetzung ungefähr im Jahr 110 der allgemeinen Zeitrechnung

entstanden ist und einem gewissen Onkelos, einem zumJuden-

8 Berliner, Abraham: Targum Onkelos. Einleitung. Jerusalem, 1968 (Facsimile Reprint
der Ausgabe Berlin 1884). S. 73.

12



tum konvertierten römischen Adeligen, zugeschrieben werden kann.9

Die wichtige Bedeutung des «Targum Onkelos» kommt darin zum
Ausdruck, dass er diejenige Ubersetzung ins Aramäische darstellt,
welche von den damaligen Rabbinern als die offizielle aramäische

Bibelübersetzung autorisiert wurde. Zudem wurde bereits zuzeiten
des Talmud festgelegt, dass der hebräische Text des Torahabschnitts,
der jeweils während des Schabbat-Gottesdienstes vorgelesen wurde,
auch von jedem Einzelnen zweimal und die Targum-Version einmal
gelesen werden soll.10 Diese Tradition war bis mindestens in das

16. Jahrhundert hinein weit verbreitet und wird in observanten
jüdischen Kreisen teilweise heute noch aufrechterhalten.11 Es erstaunt
daher nicht, dass viele der aufgefundenen Bibelfragmente auch den
Text des «Targum Onkelos» beinhalten.

Erhaltene Handschriften und Bibeldrucke mit «Targum Onkelos»
enthalten oft mehrere inhaltliche Abweichungen. Es wurden
offensichtlich unterschiedliche Versionen dieser aramäischen Ubersetzung
überliefert. Was die Darstellung anbelangt, folgte vermutlich in den
frühen - wie auch in vielen der noch heute erhaltenen - Handschriften

aufjeden hebräischen Vers unmittelbar die aramäische Übersetzung.

Erst im Laufe der Zeit setzte sich die heute gebräuchliche
Darstellungsform durch, den «Targum Onkelos» auf derselben Seite wie
das hebräische Original als eigenen in sich geschlossenen Text zu
platzieren. Zu Lernzwecken oder zum Gebrauch in der Synagoge
verwendete Bibelausgaben enthalten heutzutage standardmässig
neben dem hebräischen Originaltext auch den «Targum Onkelos».

9 Zur Kontroverse und für eine weitergehende Beschreibung siehe u.a.: Berliner,
Abraham: Targum Onkelos, wie Anm. 8; Sarna, Nahum M., et al.: Bible - Translations,
in: Encyclopaedia Judaica. Ed. Michael Berenbaum and Fred Skolnik. 2nd ed. Vol.
3. Detroit: Macmillan Reference USA, 2007, S. 588-592; Rabinowitz, Louis Isaac:
Onkelos and Aquila, in: Encyclopaedia Judaica. Ed. Michael Berenbaum and Fred
Skolnik. 2nd ed. Vol. 15. Detroit: Macmillan Reference USA, 2007. S. 433-434.

10 Talmud Berachot 8a und b.
11 Siehe hierzu Lehnardt, Andreas: Die hebräischen Einbandfragmente in Friedberg, wie

Anm. 3, S. 170.

13



Der Text

Das vorliegende Fragment enthält folgende Verse der Bibel: Genesis

Kap. 49, Verse 22-26 und Genesis Kap. 49, Vers 31 bis Kap. 50, Vers
8. Nach jedem Satz des sich über insgesamt sechs Spalten erstreckenden

hebräischen Texts folgt die aramäische Übersetzung gemäss «Tar-

gum Onkelos». Der Ausschnitt beginnt mit dem letzten Wort der
aramäischen Version von Genesis, Kap. 49, Vers 22 und reichte auf
der Vorderseite ursprünglich bis in die Mitte von Genesis Kap. 49,
Vers 31. Die Fortsetzung auf der Rückseite des Fragments ging
ursprünglich bis Genesis, Kap. 50, ungefähr Vers 10. Da wie bereits
erwähnt die unteren Zeilen des Fragments abgeschnitten wurden,
lässt sich der Schluss nicht genauer festlegen. Insgesamt befanden sich
aufdiesem Fragment also zirka zwanzig Verse. Inhaltlich dreht es sich

um den Tod Jakovs in Ägypten, beginnend bei der Segnung der um
das Sterbebett versammelten zwölf Söhne, endend mit der siebentägigen

Trauer im Lande Kanaan, auf dem Weg zur Flöhle, in welcher
Jakov seinem Wunsch entsprechend beerdigt wurde.

Der Text ist auf beiden Seiten des Fragments auf je drei Spalten
verteilt, in einer aschkenasischen Quadratschrift12 gehalten und lässt
sich in das 14. Jahrhundert datieren. Die Altersbestimmung erfolgte
durch die «Abteilung für Manuskripte» derJewish National and

University LibraryJerusalem aufgrund der verwendeten Schriftversion und
unter Beizug von Dr. Fdna Engel vom «Institut für hebräische
Paläographie».13 Es fällt auf, dass die erste Spalte auf der Vorderseite14

etwas breiter (6,3 Zentimeter) ist als die beiden anderen Spalten (je 6

Zentimeter). Dies gilt auch für die dritte Spalte auf der Rückseite, die

genau hinter der ersten Spalte der Vorderseite liegt. Der in seiner
Urform in reiner Konsonantenschrift überlieferte Text wurde in der

12 Die für das hebräische Alphabet heute allgemein übliche Quadratschrift wird
deshalb so genannt, weiljedes Zeichen genau in ein Quadrat bzw. in ein halbes Quadrat

passt und sich die Linienführung der Buchstaben mit hauptsächlich waagerechten
und senkrechten Strichen in den meisten Fällen am Quadrat orientiert.

13 Freundliche Mitteilung von Yael Okun, Institute ofMicrofilmed Hebrew Manuscripts in

theJewish National and University LibraryJerusalem.
14 Da Hebräisch von rechts nach links geschrieben wird, ist damit die Spalte ganz rechts

gemeint.

14



vorliegenden Version sowohl mit den für die Vokalisation notwendigen

Strichen und Punkten als auch mit den Te'amim ergänzt. Letztere
sind Zeichen im hebräischen Text der Bibel, die den musikalischen

Vortrag im jüdischen Gottesdienst festlegen. An den Seitenrändern
der einzelnen Spalten sind die Zeichen der Masora parva, am oberen
Seitenrand diejenigen der Masora magna sichtbar. Nach jedem hebräischen

Satz folgt die aramäische Ubersetzung gemäss «Targum On-
kelos».

Wie bereits erwähnt, findet man in früheren Versionen des «Targum

Onkelos» immer wieder Abweichungen. Im Bestreben, die
Herkunft des vorliegenden Fragments wenigstens regional lokalisieren zu
können, hat sich der Autor mit den im vorliegenden Text festzustellenden

Abweichungen befasst. Ein Vergleich zwischen dem «Targum
Onkelos» in heute gebräuchlichen hebräischen Bibelausgaben (rechts)
und dem Anfang des in vorliegendem Fragment verwendeten Textes
(links), zeigt einige Unterschiede (umrandet). Die Schattierung
markiert den abgeschnittenen Schluss des zweiten Verses:

.n'sn Psn pan, pn-rpn ÄD,uts

TP?? .mb VVSI prnapäi ,?PBS lTl»']
lxrm>a näj hnanl

.D'sn Pya ,ingçty"i pan ,irn."|!??î jo,m»

T"p? ,7p1? ip'VSl pniopii .rray imarçsi
.rrrm1?? T"P?

jvt Wî wrn ,in^p ws? a#rn_ 73,0»

PS PPT "'PS T»
Kn^niK "757 Inmioaj fln? nari]
Isa-w1 pj .nnana |xppin| Imn??!

K7 ;rpi?;p poijs ptoni 5? arrç

,aipjp7 ss'pri 5s uiz la n5 m,q

Psnm Man TP1 FPS II ^"WP?7

Pn iPp WS? apni 73,tara

.5s"pT las n$n om ,apsp n?s T?
xnnjx DTiH "75? mm»?? pn? nan)

xaaas r?? f1????. x?i?£! 'wi xa???
X7 WiW1 xma1?? poijs »ntonj *?» ani
,aipj7p xspri 5s aap p m5 mrj

.'-n-;;"7 syir man pas il ma?n?"

15



Der grösste Teil dieser Unterschiede beruht darauf, dass die
ursprünglich als Vokalträger eingesetzten Buchstaben in späteren voka-
lisierten Versionen nicht mehr notwendig waren. Zudem enthält das

vorliegende Fragment einen offensichtlichen Schreibfehler (Sifra statt
Sitra). Ein markanter Unterschied istjedoch die Übersetzung des

Begriffs «ba'alej chizim» (Pfeilschützen). Während in praktisch allen
konsultierten Targum-Versionen15 nur der zweite Teil des Begriffs
mit einem anderen Wort übersetzt wird («ba'alej palgutej»), heisst es

im vorliegenden Fragment: «marej palgutej». In seiner wissenschaftlichen

Bearbeitung des «Targum Onkelos»16 verweist Sperber aufeine

einzige abweichende Version zu dieser Textstelle, nämlich in der
gedruckten «Biblia Flebraica», erschienen 1490 in Ixar, wo ebenfalls

«marej palgutej» steht. Interessant ist in diesem Zusammenhang, was
der bekannte Bibelkommentator Raschi, ein Akronym für Rabbi
Schlomo benjizchak, der von 1040 bis 1105 inTroyes lebte, zu diesem
Vers schreibt. Er zitiert nämlichjenen «Targum Onkelos», der «marej
palgutej» übersetze. Raschi muss also eine Version vorgelegen haben,
die eben diese Abweichung enthielt, und es ist anzunehmen, dass in
der Region, in der er lebte, diese Version weiter verbreitet wurde. So

lässt sich spekulieren, dass das vorliegende Fragment aus dem Raum
der heutigen Champagne-Ardenne in Frankreich stammen könnte.

Das Buch und die Ortschaft

Hagenbuch liegt ganz im Nordosten des Kantons Zürich in einer
Höhe von ca. 540 Metern über Meer, gehört zum Bezirk Winterthur
und ist eine gute Wegstunde von Frauenfeld sowie fast drei Stunden

15 U.a. in der Zentralbibliothek Zürich: Hamissah homse torah, Amsterdam, 1631;
Hamissa humse torah Venezia, [1590-1592]; [Bibel], Sabionetta, [1557-1558];
Pentateuch (hebräisch) bzw. Hamis§a humse tora, Lissabon, 1491. Siehe auch Auerbach,

Moses und Grossfeld, Bernard: Targum Onqelos on Genesis 49: translation and

analytical commentary, Scholars Press, 1976, sowie Auerbach, Moses und Grossfeld,
Bernard: Targum Onkelos to Genesis: a critical analysis together with an English translation

of the text (based on A. Sperber's edition), New York, 1982.
16 Sperber, Alexander: The Bible in Aramaic based on old manuscripts and printed texts,

Leiden 1959.

16



von Winterthur entfernt. Rund ein Drittel der Gemeindegrenze fällt
mit der Kantonsgrenze zusammen. 1643 gehörte Hagenbuch zur
Grafschaft Kyburg und zählte insgesamt 23 Haushaltungen mit etwas
mehr als 100 Einwohnern. Mittlerweile ist das einstige Bauerndorf
zu einer stattlichen Gemeinde mit rund 1100 Einwohnern
herangewachsen. Es gibt keinerlei Hinweise, dass zu irgendeinem Zeitpunkt
Juden in Hagenbuch gelebt hätten.

Das Buch wurde 1643 mit leeren Seiten durch die beiden
Dorfmeier Ulrich Frey17 und Hans Büchi18 zur Führung eines Gemeindebuchs

gekauft. Der Kauf selber wurde auf Seite 6 dokumentiert, der
Kaufpreis betrug sechs Groschen. Der erste Eintrag, unterschrieben
mit «Pfarrer in Wangen»19, führt aus, dass der Auftrag zur Buchführung

vom Landvogt von Kyburg stammte. Gemäss dem Archivführer
der Zürcher Gemeinden, den der ehemalige Staatsarchivar Otto Sigg
bearbeitet hat, enthält das Buch aus denjahren 1643-1805: Protokoll-
einträge betr. «Bürgerrecht», das heisst ein je dreijähriges, jeweils zu
erneuerndes Ansässenrecht, Bürgereinkauf, Einheirat auswärtiger
Frauen, Gemeindeversammlungsorganisation, Flurrecht,
Gemeinderechnungswesen, Ubergabe des Gemeindegutes, Schuldnerlisten,
Erteilung des sogenannten «Hausrechts» für einzelne «Stuben»,

Bestimmungen zur Bewirtschaftung des Gemeindeweihers, Verkauf von
Pulver und Blei von Gemeinde wegen, und anderes mehr.20

Aufeinzelnen Seiten des Buchs ist ein Wasserzeichen zu sehen: ein
Löwe, der in einer Pranke den Reichsapfel hält und sich auf das Zürcher

Wappen stützt. Das Papier dürfte demnach von der Papiermühle

17 Ulrich Frey war auch Kirchenpfleger. Imjahr 1637 hatte er Magdalena Büchi geheiratet,

sie hatten sechs Kinder.
18 Hans Büchi war seit 1638 mit Margaretha Zuber von Gerlikon TG verheiratet. Es

war für beide die zweite Ehe. Die Witwe Margaretha Zuber hatte imjahr 1620
Matthias Frei von Hagenbuch geheiratet, mit dem sie sieben Kinder hatte, die sie in
ihre zweite Ehe mitbrachte.

19 Dabei muss es sich um Pfarrer Johannes Tanner handeln, geboren 1606, ordiniert
1631, gestorben in Aawangen im März 1670 (freundliche Mitteilung von Frau Dr.
Barbara Stadler, Staatsarchiv Zürich).

20 Staatsarchiv des Kantons Zürich (Hg.): Archivführer der Zürcher Gemeinden und
Kirchgemeinden sowie derstädtischen Vororte vor1798: Zeugnissezürcherischer Gemeinde-, Verwal-

tungs- und Rechtskultur im agrarischen und kirchlichen Zeitalter. Bearbeitet von Otto Sigg,
Zürich 2006.

17



Werd stammen. Von 1472 an befand sich erstmals eine Papiermühle
auf dem Werd, die damals im Besitz des Papierers Heinrich Walchweiler

war. 1532 bis 1536 erfolgte ein Neubau der Papiermühle durch
die Stadt, welche das Werd 1513/20 erworben hatte. 1535 wurde der
Betrieb als städtisches Handlehen aufgenommen, wobei von 1535 bis

1729 die Familie Froschauer als Lehensleute und Papierer auf dem
Werd wirkten.21 Dokumente belegen, dass die Geschäftsbeziehungen
der Papiermühle Werd bereits im 15.Jahrhundert bis nach Solothurn
und Konstanz reichten. Später legten die Lehensbriefe fest, welche
Sorten Papier für die Stadt Zürich zu liefern waren. Spätestens ab 1552
wurde das Schreibpapier in zwei unterschiedlichen Qualitäten hergestellt

und verkürzt als gutes («das schryb Bapir mit unnserm cleynen
Zürich schiltli unnd einem löwen», das «für das süberist unnd best

geacht wirt») und schlechtes («gmeyn schryb Bapir so gwonlich alleyn
mit einem schlechten Zurich schilt oder sonst verzeichnet wirt»)
Papier bezeichnet wird. Mit «schlechter Zurich schilt» ist ein schlichtes,
einfaches Schild ohne Schildhalter gemeint.22 Der Buchdrucker
Christoph I Froschauer hatte einen Laden, in dem er auch Papier
verkaufte, und es wurden auch Buchbinder und weitere Papierläden in
«statt und land» beliefert.23 Für das Hagenbucher Gemeindebuch
wurde also offensichtlich die bessere Papierqualität verwendet, wobei
sich aufgrund der geschilderten Vertriebsmöglichkeiten nicht mehr
rekonstruieren lässt, ob das Buch in Zürich gebunden wurde und
entweder dort oder in einer anderen Ortschaft von den beiden Dorfmeiern

gekauft oder ob möglicherweise nur das Papier an einen
Buchbinder in einer anderen Ortschaft, zum Beispiel in Winterthur,
verkauft und dort erworben wurde.24

21 Zürcher Papierfabrik an der Sihl (Hrsg.): Aus der Geschichte der ZürcherPapiermühle auj
dem Werd, 1471-1700, Zürich 1963.

22 Ebd. S. 97.
23 Ebd. S. 100.
24 Diese Schlussfolgerung wurde durch Herrn Dr. Urs Leu, Zentralbibliothek Zürich,

bestätigt.

18



Die mögliche Herkunft des Fragmentes

Aus sozialgeschichtlicher Sicht beschäftigt die Fragestellung, woher
wohl das Pergamentfragment stammte, welches für den Einband des

Hagenbucher Gemeindebuchs verwendet wurde. Sich mit einer
derartigen Frage zu befassen, ist offensichtlich gar nicht so selbstverständlich.

So wies Judith Olszowy-Schlanger von der Ecole Pratique des

Hautes Etudes, Paris, 2007 während einer Tagung darauf hin, dass

«die ersten Paläographen im Kreise der Wissenschaft desJudentums,
wie Moritz Steinschneider, den Wert von Einbandfragmenten bzw.
Genizot nicht erkannten. Heute, so Olszowy-Schlanger, werde der

Fragmentenforschung soviel Aufmerksamkeit geschenkt, weil man
begreife, dass nicht nur der philologische Wert des Fragments
interessant ist, sondern auch die Frage, wie und warum das Fragment an
seinen Platz gekommen ist. Aus diesem Grund appellierte sie auch

gegen eine rücksichtslose Auslösung der Fragmente aus der Bindung.
Dieser Punkt wurde mehrfach im Verlaufe der Tagung kontrovers
diskutiert.»25 In der Schweiz wurden an manchen Orten die Einbände

von den entsprechenden Büchern gelöst, so zum Beispiel im Staatsarchiv

Schaffhausen. Das Hagenbucher Fragment im Staatsarchiv
Zürich umschliesst erfreulicherweise nach wie vor das unverändert
belassene Gemeindebuch.

Die Frage nach der Herkunft des Hagenbucher Fragmentes
betrifft - ähnlich wie wohl bei allen anderen Einbandfragmenten auch

- einerseits den Entstehungsort der Handschrift, andererseits aber den

Weg vom Entstehungsort über womöglich mehrere Stationen der

Benutzung und die Wiederverwertung als Fragment durch den zuständigen

Buchbinder bis hin zum neuen Aufbewahrungsort.

25 Tagungsbericht Genizat Germania - hebräische Einbandfragmente aus Deutschland.
06.06.2007-07.06.2007, Mainz, in: H-Soz-u-Kult, 01.08.2007, http://hsozkult.
geschichte.hu-berlin.de/tagungsberichte/id=1643.

19



Der Entstehungsort

Zunächst sei nochmals festgehalten, dass die dem Fragment zugrunde
liegende Handschrift nicht eine Torahrolle war, sondern eine

gebundene Bibel mit beidseitig beschriebenen Pergamentblättern, die

am ehesten zu Lernzwecken oder zum Vorbereiten der Lesungen in
der Synagoge verwendet wurde.

Seit dem 13. und 14.Jahrhundert und bis ins 15.Jahrhundert lebten
Juden in einigen Schweizer Städten, allerdings mit einem
diskriminierenden Sonderrecht. So mussten sie unter anderem besondere
Kennzeichen an der Kleidung tragen und durften sich nicht als

Handwerker, Kaufleute oder Bauern betätigen. Zudem wurden sie

verpflichtet, Geld gegen Zinsen, Pfänder und Bürgen auszuleihen. In der
Pestzeit 1348/49 wurden die Juden vielerorts gefoltert, vertrieben
oder umgebracht. Als der Papst den Christen wieder erlaubte, das

Geldgeschäft auszuüben, wurden die Juden im 15. Jahrhundert aus
der Schweiz gewiesen, nachdem ihre Geldverleihdienste nicht mehr
benötigt wurden.

Aufgrund des Alters der zur Diskussion stehenden Handschrift
könnte diese theoretisch in der Schweiz entstanden sein. Es sind bis

anhin allerdings keinerlei in der Schweiz geschriebene mittelalterliche
hebräische Bibelhandschriften bekannt. Die einzige mit Sicherheit
damals in der Schweiz entstandene hebräische Handschrift dürften
die Anmerkungen des «Zürcher Semak» sein. Damit ist Moses von
Zürich gemeint, der im 14. Jahrhundert an der Brunngasse oder der

heutigen Froschaugasse in der Zürcher Altstadt wohnte und
Kommentare zum «Sefer mizwot katan» (SeMaK), einem von Isaak von
Corbeil verfassten Gesetzeskodex, schrieb. Es wäre also durchaus
vorstellbar, dass Moses von Zürich für den Hausgebrauch die Abschrift
einer Bibelhandschrift fertigte. Zudem enthält die «Braginsky
Collection» (Zürich) das 1288 entstandene Exemplar eines Gesetzeskodex,

der in Sierre entstanden sein soll.26

Wahrscheinlicher ist jedoch, dass die Handschrift in einer von der

26 Schrijver, Emile und Wiesemann, Falk (Hrsg.):Jüdische Schriftkultur. Aus der Braginsky
Collection. 2011, S. 58.

20



Schweiz nicht allzu weit entfernten Gegend entstand, in der damals

grössere jüdische Gemeinden existierten, nämlich entweder im
süddeutschen Raum oder in Frankreich. Dass aufgrund der Textanalyse
z.B. die Gegend um Troyes infrage käme, wurde bereits erläutert
(siehe oben, Kapitel «Der Text»).

Der Weg in die Schweiz

Die Handschrift könnte also bereits kurz nach ihrer Entstehung im
14. Jahrhundert in die Schweiz gelangt sein, in der Zeit also, in der
sichJuden auch in Schweizer Ortschaften niederliessen. Oder aber sie

wurde erst später von in die Schweiz ziehenden Juden mitgebracht,
die allerdings über längere Zeit in der Schweiz gar nicht mehr geduldet

waren. Nach der Vertreibung der Juden aus allen Städten der
Schweiz gegen Ende des 15. Jahrhunderts wohnten zwar in einigen
Gegenden immer wieder vereinzelteJuden, jedoch nur noch in
ländlichen Gegenden und nie in grosser Zahl. Privilegiert waren
diesbezüglich insbesondere jüdische Ärzte, denen oftmals erlaubt wurde, zu
bleiben, während andereJuden ausgewiesen wurden, oder sie durften
kurze Zeit nach der Ausweisung wieder zurückkehren.27

Erst zu Beginn des 17. Jahrhunderts Hessen sich vermehrtJuden in
der Grafschaft Baden nieder, wo sie ausdrücklich geduldet wurden.
Allmählich konzentrierte sich die jüdische Ansiedlung aufdie beiden
Surbtaler Gemeinden Endingen und Lengnau, die ihnen schliesslich
im «Schirmbrief» von 1776 als alleinige Wohnorte zugewiesen wurden.

Diese beiden Dörfer waren für die zumeist im Handel tätigen
Juden wegen der bäuerlichen Kunden, der nahen Zurzacher Messe
und des Markts in Baden günstig gelegen, und bald entstanden dort

27 So dürfte z.B., als in den Pestjahren 1348/49 dieJuden Basels grösstenteils ermordet
wurden, u.a. einjüdischer Arzt überlebt haben, der imjahre 1358 in Frankfurt a.M.
alsJudenarztJakob von Basel tätig war. Basel stellte kurze Zeit später hintereinander
zwei jüdische Stadtärzte an, zunächst MagisterJocet (1370-1377), der von 1356 bis
1370 in Fribourgpraktiziert hatte, anschliessend Gutleben, der zwischendurch
möglicherweise einen Abstecher nach Strassburg und Colmar machte. Nachdem sich die
zweite jüdische Gemeinde Basels 1397 aufgelöst hatte, wurde Gutleben ein weiteres
Mal für zehnJahre als Stadtarzt angestellt.

21



zwei blühendejüdische Gemeinden, die auch zahlenmässig einen derart

grossen Teil der Dorfbevölkerung ausmachten, dass Endingen und

Lengnau als «Judendörfer» bekannt wurden. Es ist durchaus denkbar,
dass die zu Anfang des 17.Jahrhunderts aus Süddeutschland ins Surb-
tal einwanderndenJuden Handschriften mitbrachten, wobei noch zu
diskutieren wäre, wie diese schon so bald zu einem Buchbinder
gelangt sein könnten.

Vom letzten Benutzer zum Buchbinder

Angesichts der bereits erwähnten Tatsache, dass es in der jüdischen
Tradition verboten ist, Texte der heiligen Schrift zu vernichten und
nicht mehr verwendbare Texte lieber in «Genisot» abgelegt wurden,
stellt sich zunächst einmal die Frage, wie es überhaupt dazu kommen
konnte, dass immer wieder insbesondere auch Bibel-Handschriften
als Einbandfragmente zweckentfremdet wurden. Zudem wurde auch
der Verkauf von hebräischen Manuskripten an Nichtjuden seit jeher
vermieden, und im 17. Jahrhundert warnte Rabbi Juspa Hahn aus
Frankfurt gar, dass es strikt verboten sei, Manuskripte heiliger Bücher
zum Binden zu verwenden.28 Wie also konnten diese Fragmente
überhaupt in die Hände der jeweiligen Buchbinder gelangen?

Als «Quelle für den Buchbinder» kommen grundsätzlich folgende
Möglichkeiten in Betracht, die es im Folgenden zu untersuchen gilt:

Juden, die in der Gegend wohnten und das Buch hinterliessen;
getaufte Juden, die das Buch nicht mehr benötigten;
Geistliche, die damit Studien betrieben.
Wie bereits ausgeführt, kann der Einband mit dem aus der

Werdmühle stammenden Papier in Zürich verarbeitet worden sein oder
aber bei einem Buchbinder in irgendeiner anderen Ortschaft im Umkreis

von Zürich. Dementsprechend kann auch das Pergament aus

Zürich oder aber auch aus einer anderen Ortschaft rundherum
gekommen sein. Sowohl in Winterthur als auch in Zürich lebten im
14. und 15.JahrhundertJuden, die von dort entweder vertrieben oder

28 Lehnardt, Andreas: Die Kasseler Talmudfragmente, wie Anm. 6, S. 25.

22



ermordet wurden. Während die Quellenlage für mehrere Städte in
Deutschland (Trier, Mainz, Frankfurt, Friedberg) den Schluss zulässt,
dass dort hebräische Manuskripte wenige Jahrzehnte nach der
Vertreibung derJuden in die entsprechenden Buchbinderwerkstätten
gelangten und für Bindearbeiten zerschnitten und wiederverwendet
wurden,29 gibt es für den Raum Zürich und Winterthur keinerlei
Quellen zu diesem Thema. Die durchaus mögliche und damals häufig

vorkommende Variante, dass die Handschrift im Rahmen von
Verfolgung und Plünderung ansässigerJuden entwendet wurde, lässt
sich also weder belegen noch ausschliessen. Sie ist jedoch eher
unwahrscheinlich in der Annahme, dass das Pergament zeitnah zur
Wiederverwendung der ursprünglichen Handschrift entnommen
wurde.

Wie sieht es bezüglich der Möglichkeit aus, dass die Handschrift
Juden gehörte, die zeitnahe zur Entstehung des Gemeindebuchs in
der Gegend lebten? Die nächste grössere Ortschaft im Umkreis von
Hagenbuch, in der im 16. und 17. JahrhundertJuden lebten, ist
Winterthur.

In den Quellen figuriert bereits im 14. Jahrhundert ein Jude in
Winterthur und auch in den folgenden Jahrhunderten lebten immer
wieder, häufig einzelne Juden in Winterthur. Aufgrund der
postulierten zeitnahen Zweckentfremdung des Pergamentfragmentes sei
die Geschichte der Juden in Winterthur im 16. und 17. Jahrhundert
etwas detaillierter wiedergegeben:

29 Lehnardt, Andreas: Die hebräischen Einbandfragmente in Friedberg, wie Anm. 3, S. 151 —

Vergleiche hierzu auch den Fund von Andreas Kunz-Lübcke (Universität Leipzig),
der in Freiberg (Sachsen) insgesamt acht hebräische Einbandfragmente entdeckte,
die frühesten um das Zechenregister von 1608. Bei den Fragmenten handelt es sich

um Torahfragmente mit den dazu gehörigen Stellen aus dem Targum Onkelos und
um Mahzor-Fragmente. Es liegt nahe, dass die Fragmente nach der Vertreibung der
Juden von 1448/49 in christliche Klöster kamen und von dort in die Flände der
Zechenbesitzer gerieten. Die aramäischen Partien der Handschriften weisen
orthographische Besonderheiten auf (http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/tagungs-
berichte/id=1643).

23



Nachdem der Arzt und Glaser Lazarus bereits Ende des 15.
Jahrhunderts in Wtilflingen gelebt hatte,30 erlaubte der Rat von Winter-
thur imJahr 1518 ihm und seinem Sohn Moses und ihren Frauen den
Aufenthalt in Winterthur.31 In denJahren 1519 bis 1531 gab es Kontakte

zwischen Zwingli und Moses von Winterthur. Sich gegen das

Gerücht wehrend, Moses habe ihm bei seinen Bibelstudien geholfen,
liess sich Zwingli von Moses sogar schriftlich bestätigen, dass dies

nicht der Fall gewesen sei. Zwingli hieltjcdoch fest, dass Moses zweimal

die hebräische Vorlesung am Grossmünster besucht und die

Sprachkompetenz der christlichen Gelehrten bestätigt habe.32 Imjahr
1564 wurde der damals knapp 18-jährige, aus Venedig stammende
Aaron Levi Hebräischlehrer der Kinder Mordechais, eines jüdischen
Arztes und vermutlich Sohn des obigen Moses, Sohn des Lazarus.
Sehr bald lernte er den aus Konstanz stammenden Theologen und
Reformator Ambrosius Blarer (1492-1564) kennen, von dem er
gehört hatte, dass er viele hebräische Bücher habe.33 Aaron Levi liess

sich am 4. März 1565 in der Stadtkirche taufen und hiess danach
Aaron Ulrich.34 Bekannt ist auch, dass 1582 im Haus desJuden Mor-
dechai eine Beschneidung durchgeführt wurde.35

Es zeigt sich also, dass die dem Fragment zugrunde liegende Bibel-
Handschrift sowohl im Besitz eines in Winterthur ansässigen Juden
als auch eines eine Zeitlang dort wohnenden getauften Juden oder
aber eines Geistlichen gewesen sein könnte. Blarer könnte die Hand-

30 Henrich, Rainer: Zwischen ärztlicher Praxis und Skepsis der Geistlichkeit - Winterthurer

Juden im Spannungsfeld der Reformation, in: Peter Niederhäuser (Hg.), Das jüdische
Winterthur (Begleitpublikation des Historischen Vereins Winterthur zur Ausstellung

im Museum Lindengut, Winterthur), Zürich 2006, S. 17.
31 Niederhäuser Peter: Zwischen Duldung und Ausgrenzung:Juden im mittelalterlichen

Winterthur, in: Peter Niederhäuser (Hg.), Das jüdische Winterthur (Begleitpublikation
des Historischen Vereins Winterthur zur Ausstellung im Museum Lindengut,
Winterthur), Zürich 2006, S. 13.

32 Henrich, Rainer: Zwischen ärztlicher Praxis und Skepsis der Geistlichkeit, wie Anm. 30,
S. 17.

33 Trolljohann Conrad: Geschichte der Stadt Winterthur, Teil 2, Winterthur 1842, S. 83.
34 Henrich, Rainer: Zwischen ärztlicher Praxis und Skepsis der Geistlichkeit, wie Anm. 30,

S. 17.
35 Ebd.

24



schrift zudem aus dem vermuteten Entstehungsgebiet Süddeutschland

mitgebracht haben.
Auch Zürich kommt als Bezugsquelle infrage, insbesondere da das

Buchja auch in Zürich gebunden worden sein könnte. Nebst der
Tatsache, dass hier von etwa 1250 bis 1349 eine erste und bald daraufbis
1436 eine zweite jüdische Gemeinde existierte, sei hier vor allem
nochmals an den bereits erwähnten Rabbi Moses, Verfasser des «Zürcher

Semak» erinnert. Da Rabbi Moses in seinem Werk aus vielen
anderen hebräischen Büchern zitiert, kann davon ausgegangen werden,

dass er eine reichhaltige Bibliothek besass. Zudem soll er in
Zürich jüdische Schüler unterrichtet haben, während sein Bruder sich

hauptsächlich ihrer gemeinsamen Einnahmequelle, dem Geldhandel,
widmete. Für das Studiumjüdischer Quellen benötigten er und seine
Schüler sicherlich ebenfalls eine Vielzahl hebräischer Handschriften.
Nachdem Rabbi Moses mit seinen Schülern beim Pogrom von 1349

umgekommen war, konfiszierte der Zürcher Rat einen Teil seiner
Bibliothek. Mehrere Bücher, die der Rat 1370 dem Juden Süsskind
überliess, stammten vermutlich aus dem Besitz des verstorbenen
Rabbi Moses, darunter die fünfBücher Moses und ein Werk, das der
städtische Schreiber mit «Targum» bezeichnete.36 Dies zeigt, dass

jedenfalls ähnliche Handschriften wie jene des Hagenbucher Gemeindebuchs

in Zürich vorhanden waren und auch aufgrund von Entwendung

durch Nichtjuden möglicherweise in den Besitz eines
Buchbinders gelangt sein könnten.

Es ist auch nicht auszuschliessen, dass ein Nichtjudc die dem
Hagenbucher Fragment zugrunde liegende Bibelhandschrift über
längere Zeit besessen und benutzt hat. Dass in Zürich auch seitens von
Nichtjuden ein Interesse an jüdischen Schriften bestand, lässt sich
durch die zahlreichen hebräischen Handschriften und Bücher belegen,

die im Besitz diverser Theologen waren und heute in der
Zentralbibliothek Zürich aufbewahrt werden.

Als Besitzer einer hebräisch-aramäischen Bibelhandschrift kommt
am ehesten Konrad Pellikan (1478-1556) als der bedeutendste Ztir-

36
Brunschwig, Annette, et al.: Geschichte derJuden im Kanton Zürich. Von den Anfängen
bis in die heutige Zeit, Zürich 2005, S. 48-50.

25



cher Hebraist der frühen Neuzeit infrage. Der im elsässischen Rufach
geborene Pellikan war ab 1526 Professor für Griechisch, Hebräisch
und Altes Testament in Zürich und befasste sich intensiv mit dem
jüdischen Schrifttum. Seine ansatzweisejudenfeindliche Haltung lässt

sich wohl am besten anhand folgender Beschreibung erklären: «Er

ging einmal von der richtigen Ansicht aus, dass man das jüdische
Schrifttum kennen müsse, um die Lehre des Judentums erfolgreich
bekämpfen zu können, dass aber auch andererseits die Schriftauslegung

der Rabbiner manches Beachtenswerte enthalte und daher
Allgemeingut der Theologen werden müsse.»37 Pellikans hervorragende
Hebräischkenntnisse gehen u.a. aus seiner deutschen Ubersetzung
einer hebräischen Grammatik von David Kimchi hervor.38 Pellikan
besass offensichtlich eine grosse Privatbibliothek, die wohl schon früh
jüdische Schriften enthielt und die er 1545 mit weiteren jüdischen
Büchern aufstockte, die ihm sein SchwagerJohannes Fries aus Italien
mitbrachte. Pellikan liess sich einerseits talmudische Schriften durch
Michael Adam, einen getauften Juden, übersetzen, war aber
offensichtlich selber des Aramäischen mächtig und übersetzte auch selbst-

37 Silberstein, Emil: Conrad Pellicanus. Ein Beitrag zur Geschichte des Studiums der hebräischen

Sprache in der ersten Hälfte des XVI. Jahrhunderts. Berlin 1900, S. 90, zitiert nach Leu,
Urs: Die Privatbibliothek des Theologen und Hebraisten Konrad Pellikan (1478-1556),
erscheint 2012, in: Dichtung - Gelehrsamkeit - Disputationskultur. Festschrift für
Hanspeter Marti zum 65. Geburtstag. Herausgegeben von: Reimund B. Sdzuj,
Robert Seidel und Bernd Zegowitz. Bühlau 2012.

38 Der hebräische Text von David Kimchi, inklusive Pellikans handschriftliche
Übersetzung, befinden sich in der Zentralbibliothek Zürich: Signatur Car. XV 56, siehe

Mohlberg, Leo Cunibert: Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich. I.
Mittelalterliche Handschriften. Zürich 1952, S. 154 f., sowie Gagliardi, Ernst: Katalog der

Handschriften derZentralbibliothek Zürich II. Neuere Handschriften seit 1500. Zürich 1982,
S. 1640.

26



ständig einige talmudische Texte.39 Er besass bereits 1515 mindestens
einen hebräischen Pentateuch, dem unter anderem der «Targum
Onkelos» beigedruckt war und den er mit Sicherheit lesen und
verstehen konnte.40 Pellikan hatte selbst ein aramäisches Wörterbuch
verfasst, und um 1546 fertigte er auch Targum-Ubersetzungen an,
die er 1554 nochmals revidierte.41 Wie bereits geschildert, enthielt
die zur Diskussion stehende Bibelhandschrift nebst dem hebräischen
Text mehrere Zusätze: «Targum Onkelos», «Massora parva et magna»,
«Te'amim». Aufgrund dieses Inhalts könnte die Hagenbuchcr Handschrift

eine geeignete Bibel-Version für Pellikans Studien dargestellt
haben.

Der bereits erwähnte Michael Adam war vermutlich 1538 oder kurz
davor zum Christentum übergetreten und kam im gleichenJahr nach

Zürich, wo er einerseits Pellikan bei seiner Übersetzertätigkeit behilflich

war und andererseits bei der Herausgabe der deutschen Bibel von
Leo Jud mitwirkte. 1546 gab er in Zürich die jiddische Ausgabe eines

Geschichtswerkes, des sogenannten «Josippon», heraus. Aufgrund der

Schilderungen von Michael Adam und seines Lebens ist es eher
unwahrscheinlich, dass er eigene Bücher oder Handschriften besass, er
könnte aber solche aus Strassburg, von wo er 1538 nach Zürich
gelangte, oder aus Konstanz, wo er sich 1544 einen Namen als

Herausgeberjiddischer Druckschriften machte, mitgebracht haben.42

39 Die Hauschronik Konrad Pellikans von Rufach. Ein Lebensbild aus der Reformationszeit.
Deutsch von Theodor Vulpinus. Strassburg 1892. Seite 160 f. (1546). Im
Zusammenhang mit der Übersetzung zweier Talmudtraktate imJahr 1538 schreibt Pellikan:

«Der erste Traktat war mir damals von dem spitzbübischen Sohn eines noch
spitzbübischeren Juden aus Bremgarten gebracht worden. Der Mann gab sich für
einen Arzt aus, überliess mir den erwähnten talmudischen Codex und erhielt dagegen

von mir zwei oder drei kleinere hebräische Bücher, die er in die Herberge zum
roten Haus mit sich nahm.» Nach der Beschreibung weiterer intensiver Übersetzertätigkeit

imJahr 1546, zusammen mit Michel Adam: «Aber schliesslich wurde uns
die Sache zum Ekel, und wir liessen die Arbeit liegen. Mit Adams Beistand
übersetzte ich noch eine andre kurze Einführung in den Talmud von einem gewissen
Rabbi Salomon, den sie grossartig als «Rabbinerfürsten» ausstellen und feiern. Ein
Esel lobt den andern!»

40 Siehe Zürcher, Christoph: Konrad Pellikans Wirken in Zürich 1526-1556. Zürcher
Beiträge zur Reformationsgeschichte 4, Zürich 1975, S. 153.

41 Ebd. S. 160 und 167 f.
42 Ebd. S. 170-173.

27



Ein grösserer Teil der Schriften, die Pellikan selber als in seinem
Besitz befindlich aufführte, sind verloren gegangen.43 Es ist denkbar,
dass er bestimmte Handschriften nicht mehr benötigte, nachdem er
deren Inhalt als Buch erworben hatte, und somit wäre es durchaus

möglich, dass eine dieser Schriften als Materialquelle für den Hagen-
bucher Einband diente. Von Pellikans Schwager Fries ist bekannt, dass

er aus finanziellen Gründen Bücher aus seinem Besitz verkaufte.44

Dazu gehörten möglicherweise auch 1545 in Italien gekaufte Bücher,
die Pellikan für wertlos hielt.45 Auch auf diesem Weg könnten jüdische

Handschriften zum Buchbinder gelangt sein.
Neben Pellikan käme auch der Theologe und Sprachgelehrte Theodor

Bibliander (1505-1564), ein Kollege Pellikans, infrage. Welche
hebräischen Manuskripte er besass, ist leider nicht bekannt, doch liess

er «keine Mühe und kein Geld reuen, gute Bücher und Handschriften
aus der Ferne kommen zu lassen, äthiopische, chaldäische, arabische,
hebräische ...». Dass Bibliander diese Sprachen auch beherrschte, geht
aus Pellikans Schilderung hervor, dass nämlich die Hörer seiner
Vorlesungen Biblianders grossen Fleiss bewunderten, der nebst den
Schriften aller Kirchenväter auch diejüdischen Rabbinen zu Rate zog,
«deren jeden er las und verstand, besser als irgend ein Jude in ganz
Deutschland».46

Dass die damaligen Gelehrten Zürichs das Hebräische auch aktiv
benutzten, belegen unter anderem ein hebräischer Briefwechsel
zwischen Kaspar Waser (1565-1625), Diakon am Grossmünster und
Professor für Hebräisch, und einem seiner Schüler um 161047 sowie das

hebräisch abgefasste Beileidsschreiben von Heinrich Steiner an Heinrich

Bullinger zum Tod von dessen Bruder Johann um 1570.48 Das

43 Siehe Leu, Urs: Die Privatbibliothek des Theologen und Hebraisten Konrad Pellikan, wie
Anm. 37.

44 Ebd.
45 Siehe Pellikans Hauschronik, zitiert bei Zürcher, Christoph, Konrad Pellikans Wirken

in Zürich, wie Anm. 40, S. 201.
46 Egli, Emil: Analecta reforniatoria Bd. 2, Zürich 1901, S. 31 und 40. Ich danke Herrn

lie. theol. Rainer Henrich für diesen Hinweis.
47 Signatur ZBZ A 52, Blätter 27 und 28, siehe Gagliardi, Ernst: Katalog der Handschriften

derZentralbibliothek Zürich II, wie Anm. 38, S. 25. Das Blatt Nr. 27 wurde verkehrt
herum angeschrieben und eingeordnet.

48 Signatur ZBZ P 2013, ebd. S. 1151.

28



Schreiben ist mit «Sifrej nichumim» (Trostbuch) überschrieben und
enthält etliche Anlehnungen an Psalmen.

Neben den weiteren möglichen Bezugsquellen in nur wenig
entfernteren Ortschaften wie beispielsweise Schaffhausen und Konstanz,
sei daraufhingewiesen, dass zu Anfang des 17.Jahrhunderts zwischen
denJuden in Stühlingen undjenen im Aargauer Surbtal enge Verbindungen

bestanden. So war der damals wirkende und vermutlich in
Stühlingen wohnhafte Rabbiner Matitjahu der Rabbiner und
Rechtssprecher «im Lande Schweiz». Mit diesem Begriff wurden die
jüdischen Gemeinden in Stühlingen, Tiengen und die Surbtaler Gemeinden

Endingen und Lengnau zusammengefasst umschrieben.49 Es ist
durchaus denkbar, dass die Hagenbucher Handschrift in der Zeit des

Dreissigjährigen Krieges (1618-1648) aus der süddeutschen Ortschaft
Stühlingen in die Schweiz gelangte, sei es aufgrund von Plünderung
und Enteignung oder sei es, weil die Handschrift möglicherweise
sogar durch die jüdischen, in die Schweiz geflüchteten Besitzer
veräussert wurde. Denn gemäss Lehnardt dürften bedrohliche
Umstände bzw. existentielle Not immer wieder Anlass dafür gewesen
sein, dass Juden hebräische Handschriften oder zumindest einzelne
noch nicht ganz fertig gestellte Blätter verkauft haben, auch wenn dies
derjüdischen Tradition widersprach.50 In diesem Zusammenhang sei
daran erinnert, dass der Text mindestens einen Schreibfehler enthält
(«Sifra» statt «Sitra») und diese Seite daher vielleicht entsorgt wurde,
weil sie nicht zu gebrauchen war.

Als weitere mögliche Quelle sei noch Abraham ben Eliezer Brun-
schwig erwähnt. Er fungierte als Bearbeiter der «Biblia rabbinica» von
Johannes Buxtorf, die der Drucker Ludwig König 1619 in Basel
herausgab. AufBuxtorfs Wunsch wurde Brunschwig erlaubt, in Basel zu
wohnen. Anlässlich der Beschneidung seines Sohnes im Jahr 1619
erhielt er eine Busse von 400 Gulden, und alle anwesenden Juden
wurden für einige Tage inhaftiert. Immerhin durfte er auf Intervention

Königs bis zur Beendigung seiner Arbeit in der Stadt bleiben.
Buxtorf und König hatten ebenfalls an der Feier teilgenommen und
4S Ich danke Frau Dr. Barbara Stadler, Staatsarchiv Zürich, für die Anregung,

Stühlingen als mögliche Provenienz miteinzubeziehen.
50 Lehnardt, Andreas: Die hebräischen Einbandfragmente in Friedberg, wie Anm. 3, S. 153.

29



wurden je zu einer Geldstrafe von 100 Gulden verurteilt, «weil sie

hierdurch nit allein die Juden in ihrem Irthumb gestärkt, auch viel
ehrlicher leut geistlichen und weltlichen Standts höchlich geärgert».51
Gemäss Burnett war Buxtorfs Busse höher als sein gesamtes Jahressalär

als Universitätsprofessor.52 Brunschwig lebte später «in der Nähe
von Zürich», vermutlich in Lengnau oder Klingnau und soll der
Urahn der Lengnauer Familie Braunschweig gewesen sein.53 Er
handelte mit hebräischen Büchern, in deren Besitz er auf seinen Reisen
durch das Elsass gelangte.

Abschliessend resultiert die Erkenntnis, dass sich aus der aktuellen
Quellenlage keine eindeutige Klärung ergibt, woher die Hagen-
bucher Handschrift stammt. Insbesondere die Hoffnung, dass andernorts

nachgewiesene Fragmente der gleichen Handschrift mehr Auf-
schluss über deren Ursprung und Schicksal geben könnten, bleibt
vorläufig unerfüllt. Es besteht aber die Möglichkeit, dass mit der
fortschreitenden Erforschung der Vielzahl von europaweit archivierten
Einbandfragmenten (vgl. «Die Erfassung und Erforschung hebräischer

Einbandfragmente» weiter unten) weitere ähnliche Fragmente
auftauchen, die neue Erkenntnisse ermöglichen. Da die häufig zur
Anwendung gekommene Quadratschrift vielerorts praktisch identisch

gebraucht wurde, wird sich erst bei einer Vergleichsmöglichkeit
mit weiteren Fragmenten insbesondere in Deutschland eruieren
lassen, ob zum Beispiel ein bereits heute im Internet verfügbares
Einbandfragment in Sankt Pölten, Diözesanbibliothek und -mu-

51 Zitiert nach Weldler-Steinberg, Augusta: Geschichte derJuden in der Schweiz, bearbeitet

durch Florence Guggenheim-Grünberg, Goldach 1966, lid. 1, Seite 61.
52 Burnett, Stephen G.: From Christian Hebraism toJewish Studies:Johannes BuxtorfI (1564-

1629) and Hebrew Learning in the Seventeenth Century. Studies in the History ofChristian

Thought, Vol. 68. Leiden: E.J. Brill, 1996, S. 50-51.
53 Guggenheim-Grünberg, Florence: Älteste jüdische Familien in Lengnau und Endingen,

in: Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund (SIG) (Hg.): Festschrift zum
50-jährigen Bestehen (1904-1954), [Basel] 1954, S. 131.

30



seum,54 das hinsichtlich der Inhalte, der dreispaltigen Darstellung und
Schrift grosse Ähnlichkeit mit dem Hagenbucher Fragment aufweist,
allenfalls doch von demselben Schreiber angefertigt wurde. Beide
Fragmente wurden Bibelhandschriften entnommen, die den hebräischen

Originaltext in versweisem Wechsel mit dem «Targum Onke-
los» enthielten. Die beiden Fragmente entstammen allerdings kaum
derselben Bibelhandschrift, ist doch der Abstand zwischen zwei Spalten

im «Fragment St. Pölten» viel kleiner und enthält keine «Masorah

parva», die einen grösseren Spaltenabstand bedingt. Für unterschiedliche

Bibelhandschriften desselben Schreibers sprechen neben der
äusserst ähnlichen Schrift auch die Spaltenbreite und der jeweilige
Ausgleich des linken Randes, für den in ähnlichem Stil gehaltene
gebrochene Buchstaben verwendet wurden. Für denselben Schreiber
könnte auch der Umstand sprechen, dass das 1508 in Basel gedruckte

Buch imJahr 1511 gebunden wurde. Das hierfür verwendete Fragment

könnte also einen ähnlichen Ursprung haben wie das Hagenbucher

Fragment. Allerdings weist Ezra Chwat von derJewish National
and University LibraryJerusalem daraufhin, dass in der Hagenbucher
Handschrift die obere Ecke des Aleph nach links lehnt, während die

entsprechende Abschlusslinie im St. Pöltner Fragment gerade ist, was
die Urheberschaft durch einen identischen Schreiber infrage stellt.

54 Dieses gestürzt eingebundene Pergamentfragment wurde als Vorsatzblatt für ein in
Basel gedrucktes Buch verwendet (Gregorius Reisch. Margarita philosophica. Basel:
Iohannes Schottus, 1508). Auf der Recto-Seite des Vorsatzblattes in Rot der
Vermerk: Anno domini 15tt ligatus est codex. - Vorsatzblatt 1:220x180. Schriftraum: Das

Fragment bildete den unteren Teil einer dreispaltigen Handschrift, vom unteren
Freirand (jetzt der obere Freirand) ca. 70 erhalten. Erhaltene Höhe des Schriftraumes
ca. 140, Breite der beiden erhaltenen Spaltenjeweils ca. 65, Interkolumnium ca. 60,
von der dritten Spalte maximal 15 mm der Breite erhalten. Blindlinierung. Zeilenhöhe

ca. 10; 13 Zeilen zur Gänze, die vierzehnte Zeile zum Teil erhalten. Das
Fragment im Interkolumnium und auf den Freirändern mit lateinischen Notizen
beschrieben.

31



Weitere hebräische Fragmente im Staatsarchiv Zürich

Da das hier beschriebene Einbandfragment im Staatsarchiv Zürich
aufbewahrt wird, seien der Vollständigkeit halber die weiteren dort
archivierten hebräischen Handschriften aufgeführt. Zum einen gibt
es den Urfehdebrief des Juden Jedidja ben Chiskija (1385). Dabei handelt
es sich um einen mit hebräischen Buchstaben geschriebenen deutschen

Text, demzufolge Jedidja, Sohn des Chiskija, vor Bürgermeister und
Rat von Zürich aufdas Buch Moses schwört, dass er allen von Zürich,
die an seiner Gefangennahme beteiligt gewesen sind, gut Freund sein
werde, und dass er wegen des Vorgefallenen keinen Zürcher vor fremde

Gerichte laden werde.55 Zum anderen ist ein aus zwei Fragmenten
bestehendes Doppelblatt zu nennen, das als - mittlerweile abgelöster

-Einband eines «Urtheilbuch des Spitals 1565 bis 1572» diente.56

Die von Mohlberg festgehaltene Vermutung, dass der Text
wahrscheinlich aus dem Ritualwerk «Mischnc Tora» von Mainronides
stamme, wurde im online-Katalog des Staatsarchivs übernommen.
Tatsächlich handelt es sichjedoch um einen Ausschnitt aus dem
Gesetzeskodex «Sefer mizwot gadol» (großes Buch der Gebote [und
Verbote]) von Moses ben Jakob, Talmudist aus Coucy (Frankreich), der
in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts lebte.57 Anstatt der aschke-
nasischen Quadratschrift kam hier eine semikursive vermutlich
nordfranzösische Schrift zur Anwendung, die auf einen Entstehungsort in
den Regionen nördlich der Loire, inklusive Champagne, Ile de France,

Anjou, Metz und Elsass, hindeuten könnte. Der bereits erwähnte
Verfasser des «Zürcher Semak» dürfte für seine Bearbeitung des «Sefer

mizwot katan» (kleines Buch der Gebote) mit Sicherheit auch das

«Sefer mizwot gadol» (grosses Buch der Gebote) konsultiert haben.
So ist es also theoretisch möglich, dass sowohl die «Hagenbucher
Bibelhandschrift» als auch das für das Urtheilbuch verwendete «Sefer

55 Signatur StAZH B VI 192 (fol. 287), siehe auch Brunschwig, Annette, et. al.: Geschichte

derJuden im Kanton Zürich, wie Anm. 36, S. 70-71.
56 Signatur StAZH C VI 1 VI, Nr. 4, Blätter 20 und 21, siehe Mohlberg Leo Cunibert:

Mittelalterliche Handschriften, wie Anm. 38, S. 331 f.
57 Siehe auch Eintrag in der Datenbank derJewish National and University Library

Jerusalem.

32



mizwot gadol» sich ursprünglich im Besitz des Zürcher Rabbi Moses
befunden hatten. Zwei ebenfalls im Staatsarchiv Zürich aufbewahrte
grossformatige hebräische Fragmente entstammen einer Torahrolle
mit sefardischer Schrift, entstanden im 14./15. Jahrhundert. 58 Sie

wurden 1925 von Friedrich Hegi (1878-1930), ehemaligem zweitem
Staatsarchivar, in Luxor angekauft und gelangten über den Nachlass

von Staatsarchivar Anton Largiadèr (1893-1974) in den Besitz des

Staatsarchivs Zürich.

Andere Einbandfragmente in der Schweiz

In mehreren Bibliotheken und Staatsarchiven der Schweiz befinden
sich weitere hebräische Fragmente, die für das Binden diverser Schriften

verwendet wurden, so zum Beispiel im Stadtarchiv Porrentruy,
im Staatsarchiv Luzern, in der Zentralbibliothek Solothurn, in der
Zentralbibliothek Zürich sowie in den Staatsarchiven Schaffhausen
und Graubünden. Sie stammen alle aus dem 13. oder 14.Jahrhundert
und wurden zumeist im 16. oder 17. Jahrhundert zweckentfremdet.
Als Vergleichsbeispiele seien im Folgenden die Fragmente in den
Staatsarchiven Graubünden und Schaffhausen sowie in den
Zentralbibliotheken Solothurn und Zürich beschrieben.

Staatsarchiv Schaffhausen

Das Staatsarchiv Schaffhausen bewahrt Einbandfragmente mit
hebräischem bzw. aramäischem Text auf, die aus einem ähnlichen
Zeitraum stammen wie das Hagenbucher Fragment. Die jeweiligen
Fragmente wurden von den zugehörigen Büchern abgelöst und werden
heute in separaten Mappen aufbewahrt.

In der Mappe «Fragmenta 7» finden sich acht schmale, auf beiden
Seiten beschriftete Streifen, welche die aramäische Ubersetzung gemäss
«Targum Onkelos» folgender Verse enthalten: Leviticus, Kap. 26,

58 Signatur StAZH C VI 3.35 und 3.36.

33



Verse 38 und 39, Kap. 27, Verse 3-5 sowie Numeri, Kap. 5, Verse 3-4
und Verse 24-25. Die Streifen sind je 30 Zentimeter lang und wurden

zur Verstärkung einzelner Lagen eines Fertigungsbuches der

Jahre 1636-1667 verwendet.59

Die Mappe «Fragmenta 8» enthält insgesamt vier Pergamentfragmente,

zwei davon sind als ganze Blätter erhalten, die anderen nur
noch teilweise. Alle Blätter sind hinten und vorne beschriftet, stammen

aus ein und derselben Bibelhandschrift (14. Jahrhundert, asch-
kenasische Quadratschrift) und enthalten den hebräischen Text von
Genesis, Kapitel 34-35. Die vier Blätter waren als Einband für einen
Steuerrodel der Kirche Neunkirch im Libellenformat verwendet
worden. Hierfür wurden sie zusammengeklebt und der Länge nach

gefaltet. Der Einband wurde 1968 abgelöst.60

Staatsarchiv Graubünden

Im Staatsarchiv Graubünden befinden sich ebenfalls je ein mit
hebräischem und ein mit hebräisch-aramäischem Text beschriftetes
Pergamentfragment, die ebenfalls ins 14. Jahrhundert datiert werden
können.61 Das Pergament mit hebräischem Text stammt aus einem
Gebetbuch und wurde als Einband für das «Notariatsbuch 1571» von
Johannes Baptista Paulus von Samaden, öffentlicher Notar durch
kaiserliche Genehmigung, verwendet. Das Notariatsbuch umfasst den
Zeitraum von 1569 bis 1658.62 Das zweite Fragment stammt aus einer
ähnlichen Bibelhandschrift wie das Hagenbucher Fragment. Es enthält
Verse aus Numeri (Kapitel 8 und 9), auch hier folgt nach jedem heb-

59 Ein Fertigungsbuch enthält die Abschriften von Liegenschaftsgeschäften (freundliche

Mitteilung von Herrn Dr. Roland E. Hofer, Staatsarchivar Schaffhausen, am
22.2.2012). Die Fragmente wurden zu einem unbekannten Zeitpunkt vom Buch
losgelöst und werden im Staatsarchiv aufbewahrt, das Fertigungsbuch selber wurde
neu gebunden und ist im Stadtarchiv Schaffhausen zu finden (Signatur: A II
04.020/06).

60 Der Steuerrodel ist separat als Urkunde Nr. 5708 archiviert.
61 Siehe Manuskripten-Datenbank derJewish National and University LibraryJerusalem.
62 Siehe Jenny, Rudolf: Handschriften aus Privatbesitz im Staatsarchiv Graubünden, S. 147,

Signatur B 174.

34



räischen Satz jeweils die aramäische Version gemäss «Targum Onke-
los», allerdings in kleinerer Schrift als der hebräische Text. Dieses

Fragment dient nach wie vor als Einband für ein «Einnahmen- und
Ausgabenbuch, gebunden in beschriftetes Pergament, mit Eintragungen

von Guthaben und Schulden 1629-1711».63 Das Buch war im
Besitz des evangelischen Pfarrers Luzius Pol (1754-1828). Aus den
Massen des Buches (32,5 Zentimeter hoch, 10,3 Zentimeter breit und
3 Zentimeter dick) kann gefolgert werden, dass die ursprüngliche
Handschrift 32,5 Zentimeter breit und ca. 50 Zentimeter hoch war.

Zentralbibliothek Solothurn

In der Zentralbibliothek Solothurn befindet sich unter anderem ein
beidseitig beschriebenes Pergamentfragment, welches als Einband für
einen Dokumentenband diente und im Pfarreiarchiv von Oberkirch
(Bezirk Thierstein) gefunden wurde. Ein handschriftlicher Kommentar

stammt von Ambrosius Kocher von der Kirche zu Gilgenberg aus
dem Jahr 1593. Der in vokalisierter aschkenasischer Quadratschrift
gehaltene Text stammt aus dem 14. oder 15. Jahrhundert und enthält
einige Verse ausjesajah Kapitel 31 und 32. Ahnlich wie beim Hagen-
bucher Fragment folgt nachjedem hebräischen Vers sogleich die
aramäische Ubersetzung. Das verschnittene Fragment hat ähnliche Masse

wie dasjenige von Hagenbuch (Breite 34,4 Zentimeter, Höhe 25,5
Zentimeter), das ursprüngliche Buch muss also ebenfalls ähnlich gross
gewesen sein wie das dem Hagenbucher Fragment zugrunde liegende

Manuskript.64

Zentralbibliothek Zürich

Die Zentralbibliothek hat zwar eine grosse Sammlung alter hebräischer

Drucke und Handschriften, aber anscheinend nur wenige Ein-
63 Ebd. S. 555, Signatur B 2175/3a.
04 Ich danke Frau Dr. Justine Isseries, dass sie mir ihre Beschreibung dieses

Einbandfragments mit der Signatur R.l.2.121 überlassen hat.

35



bandfragmente. Den grössten Teil der Hebraica verdankt die
Zentralbibliothek der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich, welche 1899
die Bibliothek von Moritz Heidenheim (1824-1898) aus dessen Nach-
lass erwarb und der damaligen Stadtbibliothek schenkte. Heidenheim,
Sohn eines Rabbiners, war nach seinem Übertritt zum Christentum
Kaplan der Englischen Kirche in Zürich und Privatdozent für alttes-
tamentliche Wissenschaft an der Universität. Unter den beinahe integral

erhaltenen Handschriften ist ein mit dem Hagenbucher Fragment
vergleichbarer Pentateuch hervorzuheben, der ebenfalls versweise den

«Targum Onkelos» enthält, allerdings einspaltig, sowie auch Vokale
und Akzente und Masora parva am Rand.65 Diese Handschrift ist
ebenfalls in aschkenasischer Quadratschrift und soll spätestens im
14. Jahrhundert entstanden sein. In drei Handschriften finden sich
hebräische Einbandfragmente:

Massora: Ein als Verstärkung im Buchrückenbereich eines
Kopienbandes66 eingeklebtes Pergamentstück stellt einen Ausschnitt aus
einem Text zur Überlieferung dar und wird in das 13./14. Jahrhundert

datiert. Das Pergament wurde so aufgeklebt, dass der Text auf
dem Kopf steht.

Liturgisches Gedicht:Eine aus dem 15.Jahrhundert stammende
Handschrift (Rudolfus de Liebegg: Pastorale novellum de sacramentis)67
enthält ein hebräisches Fragment, das zur Verstärkung der letzten
Lage benutzt wurde, wobei das Blatt nur aufder Vorderseite der Lage
abgeschnitten wurde. Der Teil dahinter wurde aufden hinteren
Holzdeckel geklebt, allerdings ebenfalls so, dass der hebräische Text auf
dem Kopf steht. Der Text gehört zu einem «Pijut» liturgisches
Gedicht) für Jörn Kippur (Versöhnungstag), die Handschrift stammt
aus dem 13./14. Jahrhundert.

Talmudfragment: Als Einbandfragment finden sich auf den Innenseiten

der Deckel einer Handschrift aus dem 14. Jahrhundert (Rudolfus
de Liebegg: Pastorale novellum) je ein Pergamentstück aus demselben

65 Erhalten ist Genesis 2,11 bis Deuteronomium 29,26 mit 3 Textlücken; Signatur:
ZBZ Heid 1.

66 Signatur ZBZ C 108, siehe Mohlberg, Leo Cunibert: Mittelalterliche Handschriften,
wie Anm. 38, S. 56.

67 Signatur ZBZ C 124, ebd. S. 60.

36



Manuskript. Auf dem vorderen Teil steht der Vermerk: Memoria
Johannis comitis de Wintertur.68 Der Text stammt aus dem Talmud.69

Als abgelöstes Einbandfragment wird ein Pergamentstück
aufbewahrt, das einen Ausschnitt aus einem Gebet für den siebten Tag des

Laubhüttenfestes (Hoschana rabba) enthält. Den in Quadratschrift
gehaltenen Text ordnet Mohlberg dem 17./18. Jahrhundert zu, die
Fachleute der National Library of Israel schätzen aufdas 13./14.
Jahrhundert.70

Bibliothek des Benediktinerklosters Engelberg

In einer 1882 publizierten Notiz hielt der inBonn wirkende deutsche
Orientalist Johann Gildemeister (1812-1890) fest, dass sich in der
«Bibliothek der Benedictiner-Abtei Engelberg in der Schweiz, durch
die Sorgfalt des Bibliothekars von alten Einbänden abgelöst, einige
Pergamentblätter aus talmudischen Tractaten befinden, die als Zeugnisse

einst vorhandener Handschriften immerhin einige Aufmerksamkeit

verdienen mögen».71 Gemäss RolfDe Kegel vom Stiftsarchiv
des Benediktinerklosters Engelberg handelt es sich bei diesem Bibliothekar

um P. Benedikt Gottwald (1845-1908). AufVermittlung von
Prof. Franz Kaulen (1827-1907), Alttestamentier an der Universität
Bonn, wurden die Talmud-Fragmente durch Gildemeister bestimmt
und in der erwähnten Notiz beschrieben.72 Ausserdem finden sich in
der Fragmentensammlung auch Texte französischer Provenienz.
Diese Fragmente sind von Menahenr Banitt ediert und kommentiert
worden.73

68 Signatur ZBZ C 66, ebd. S. 38-39.
69 Tosfot zu Talmud Bavli, Baba batra 18-19.
70 Signatur ZBZ Z XIV 26, Blatt 13, siehe Mohlberg, Leo Cunibert: Mittelalterliche

Handschriften, wie Anm. 38, S. 284.
71 Gildemeister, Johann: Notizen, in: Magazin für die Wissenschaft desJudentums, 9,

1882, S. 175-176. Ich danke Frau Dr.Justine Isseries für diesen Hinweis.
72 Signatur: Stiftsbibliothek Engelberg Num 27.
73 Banitt, Menahem: Deux fragments homilétiques de l'abbaye d'Engelberg, in: Revue des

études juives 152 (1993) S. 177-191.

37



Die Erfassung und Erforschung
hebräischer Einbandfragmente

Im Jahre 1950 initiierte David Ben Gurion, der damalige und erste
Premierminister des Staates Israel, die Gründung eines Institutes für
Manuskripte inJerusalem, mit dem Ziel, alle hebräischen Manuskripte

weltweit aufMikrofilm aufzunehmen. Die Idee wurde rasch umgesetzt,

und auch in der Schweiz wurden im Laufe derJahre zahlreiche

Exponate in mehreren Archiven und Bibliotheken erfasst.74 Diesem
Umstand ist es zu verdanken, dass zahlreiche in der Schweiz
aufbewahrte hebräische Manuskripte mehr oder weniger detailliert von
Fachleuten in Israel untersucht und beschrieben worden sind. ImJahr
1963 wurde das Institut der National Library of Israel in Jerusalem
angegliedert. Das Team des heutigen Institute ofMicrofilmed Hebrew
Manuscripts in theJewish National and University Library in Jerusalem

nimmt sporadisch mit allen infrage kommenden Institutionen
Kontakt auf, um sicherzustellen, dass auch neu hinzugekommene
Manuskripte in die immer grösser werdende und im Internet abrufbare

Datenbank aufgenommen werden können.75 Diese Datenbank
umfasstjegliche Handschriften, also sowohl komplette eigenständige
Manuskripte und isoliert archivierte Fragmente als auch
Einbandfragmente.

Die hebräischen Einbandfragmente, als Untergruppe der hebräischen

Manuskripte, sind in den letzten Jahren mehr und mehr zu
einem eigenen Forschungsobjekt geworden, dem sich in Europa mehrere

Forschungsgruppen widmen. Zwar wurden bereits im 19.

Jahrhundert Gelehrte auf das Phänomen hebräischer Einbandfragmente

74 Alphabetische Übersicht nach Ortschaften jüdische Gemeinde Basel, Universitätsbibliothek

Basel, Familie Lauer Bern, Schweizerische Landesbibliothek Bern,
Bibliothèque Centrale Juive Genève, Bibliothèque publique et universitaire Genève,
Staatsarchiv Graubünden, L. Altmann Hergiswil, Staatsarchiv Luzern, S. Segre Amar
Montana, Archives de la Bourgeoisie im Hotel de Ville Porrentruy, Staatsarchiv
Schaffhausen, Stadtbibliothek Schaffhausen, Staatsarchiv Solothurn, Zentralbibliothek

Solothurn, Stadtbibliothek St. Gallen, Stiftsarchiv St. Gallen, Stadtbibliothek
Winterthur, Jeselsohn Zürich, Staatsarchiv Zürich, Zentralbibliothek Zürich.

75 Ich danke Yael Okun, Institute ofMicrofilmed Hebrew Manuscripts in theJewish National
and University LibraryJerusalem, für diese Information.

38



aufmerksam - unter anderem der bekannte Orientalist Moritz
Steinschneider (1816-1907) - und es wird gar ein Fund in der Schweiz
erwähnt (siehe oben «Bibliothek des Benediktinerklosters Engelberg»). Die
damaligen Gelehrten scheinen jedoch die Bedeutung dieser Funde
nicht erfasst zu haben. Umso intensiver wird das Thema heute z.B.
im Rahmen des von Prof. Andreas Lehnardt (Mainz) initiierten
Forschungsprojekts «Genizat Germania» bearbeitet, das sich die Inven-
tarisation sämtlicher hebräischer Einbandfragmente in Deutschland

zum Ziel gesetzt hat. Durch die vollständige und regional aufgegliederte

Erfassung hofft man, neue Erkenntnisse über die Zusammensetzung

der «Bibliothek» des westeuropäischen Judentums am
Ausgang des Mittelalters zu gewinnen, was idealerweise auch Aussagen
über die intellektuelle und religiöse Identität der Juden in Deutschland

und in ganz Europa in dieser Zeitepoche erlauben soll. Im Jahr
2007 schlössen sich Forschungsgruppen aus ganz Europa unter dem
Namen «Books within books: Hebrew Fragments in European
Libraries» zu einem eigenen Netzwerk zusammen. In dem von Paris

(Ecole Pratique des Hautes Etudes) aus koordinierten Netzwerk sind

etwa 20 Partner in acht Ländern aktiv. Gemäss netzwerkeigener
Homepage variiert die Anzahl der injedem Land identifizierten
Fragmente von einigen Dutzend (Schweiz) bis zu einigen Tausend
(Italien).76 Neben der Zusammenarbeit und dem Austausch zwischen
den existierenden Projekten in verschiedenen europäischen Ländern
hat sich das Netzwerk ebenfalls das Ziel gesetzt, ein Inventar mit
Beschreibungen der hebräischen Fragmente sowohl in Form publizierter
Kataloge als auch als online-Datenbank zur Verfügung zu stellen. Das
Aufschalten der online-Datenbank ist auf Ende 2012 geplant. In der
Schweiz beschäftigt sichJustine Isseries (Genf) damit, alle auffindbaren

Einbandfragmente zu erfassen und zu beschreiben.77

In diesem Zusammenhang sei erwähnt, dass mit «e-codices» bereits
eine virtuelle Handschriftenbibliothek der Schweiz existiert. Deren

7<' http://www.hebrewmanuscript.com/
77 Ihr Artikel «Medieval Hebrew Manuscript Fragments in Switzerland: Some

highlights of the discoveries» ist zur Publikation vorgesehen in: Books within books. New
Discoveries in Old Book Bindings, ed. Andreas Lehnardt andjudith Olszowy-Schlanger,
'European Genizah' Texts and Studies 3, Leiden, Boston: Brill, 2013.

39



Ziel ist es, alle mittelalterlichen Handschriften und eine Auswahl der
frühneuzeitlichen Handschriften der Schweiz durch eine virtuelle
Bibliothek zu erschlossen. Im September 2012 waren 902
digitalisierte Handschriften (davon vier mit hebräischer Schrift) aus 40
verschiedenen Bibliotheken verfügbar. Die virtuelle Bibliothek wird
laufend ausgebaut.

Ein weiteres Projekt ist noch in Planung: Zusammen mit der
Universitätsbibliothek Basel arbeitet die Zentralbibliothek Zürich an der

Entwicklung einer weiteren virtuellen Plattform, mit der vorläufigen
Bezeichnung «e-manuscripta». In inhaltlicher Hinsicht soll sich e-
manuscripta vor allem auf neuzeitliche Handschriften und Archiva-
lien konzentrieren und somit e-codices komplementär ergänzen.78

78 Fischer, Urs: Eine Visual Library-Plattformfür Handschriften und Nachlässe. Präsentation
im Rahmen einer Informationsveranstaltung der AG Handschriften BIS.
Schweizerische Nationalbibliothek, 14. April 2011. Ich danke Urs Leu für diesen Hinweis.

40


	Ein hebräisches Bibelfragment aus dem 14. Jahrhundert : als Einband eines Hagenbucher Gemeindebuches

