Zeitschrift: Zurcher Taschenbuch
Herausgeber: Gesellschaft zircherischer Geschichtsfreunde

Band: 133 (2013)

Artikel: Ein hebraisches Bibelfragment aus dem 14. Jahrhundert : als Einband
eines Hagenbucher Gemeindebuches

Autor: Teichman, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-985198

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-985198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DANIEL TEICHMAN

Ein hebriisches Bibelfragment
aus dem 14. Jahrhundert

als Einband eines Hagenbucher Gemeindebuches

Im Archiv der politischen Gemeinde Hagenbuch (dessen iltere Teile
seit 1992 im Staatsarchiv Ziirich deponiert sind) befindet sich ein 1643
angelegtes Gemeindebuch, fiir dessen Einband ein Pergamentblatt
mit hebriischen Schriftzeichen verwendet wurde. Der Band trigt die
Signatur IV.A 1.

Das Buch wurde mit leeren Seiten durch die damaligen Dorfmeier
von Hagenbuch angeschafft und enthilt Eintrige von 1643 bis ins
19. Jahrhundert. Das fiir den Einband verwendete Pergament ist ein
Fragment einer Bibel-Handschrift, die ca. im 14. Jahrhundert, ver-
mutlich in Stiddeutschland, entstanden sein diirfte. Der vor allem auf
der Innenseite noch gut lesbare Text stammt aus Genesis, wobei nach
jedem hebriischen Satz jeweils die aramiische Ubersetzung des «Tar-
gum Onkelos» folgt. Der «Targum Onkelos», wortlich «Ubersetzung
des Onkelos», ist die autorisierte Version einer aramiischen Bibel-
iibersetzung.

In den nachfolgenden Ausfiihrungen werden das Dokument und
sein Inhalt beschrieben. Daneben interessiert insbesondere die Frage,
wie dieses hebriische Schriftstiick ausgerechnet in den kleinen Ort
Hagenbuch, am nordéstlichen Rand des Kantons Ziirich, gelangte.



Die Gemeinde gehért zum Bezirk Winterthur und wies 1643
32 Haushaltungen auf!!

Die Entstehung von Einbandfragmenten

Der Beschreibung und Erléiuterung des vorliegenden Fragments seien
im Folgenden einige allgemeine Ausfiihrungen zur Entstehung von
Einbandfragmenten vorangestellt. Das Verwenden nicht mehr
gebrauchter Pergamentfragmente zum Binden von Biichern war, ins-
besondere mit dem Aufkommen des Buchdrucks, sehr verbreitet und
wird als «Pergamentmakulatur»? bezeichnet.

Der Gebrauch bzw. die Zweckentfremdung von auf Pergament ge-
fertigten Handschriften kam insbesondere mit der Entwicklung des
Buchdrucks auf Papier in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts auf,
da man damals die alten Handschriften gegeniiber den gedruckten
Biichern zunehmend als wertlos erachtete. Um aber wenigstens die
Vorteile des teuren, aus Tierhaut hergestellten und besonders belast-
baren Pergaments nutzen zu kénnen, wurden die zu Fragmenten pri-
parierten Pergamentstiicke als Bucheinband, Buchriicken oder Ver-
stirkungsstreifen weiterverwendet. Beschriebene Pergamentblitter
konnten zu diesem Zwecke auch beim Buchbinder in Zahlung gege-
ben werden. Gemiiss Lehnardt hatten sowohl der christliche als auch
der sich verbreitende hebriische Buchdruck, letzterer mit einer ersten

! Ich danke Frau Dr. Barbara Stadler vom Staatsarchiv Ziirich fiir die Anregung einer
Publikation zu diesem Einbandfragment und Frau Dr. Karin Huser fiir die kritische
Durchsicht des Manuskripts sowie folgenden Personen fiir Hinweise und Hilfestel-
lungen: lic. phil. Michel Bollag (Ziircher Lehrhaus), Dr. Ezra Chwat (Jewish Natio-
nal and University Library Jerusalem), Dr. Rolf De Kegel (Benediktinerkloster
Engelberg), lic. theol. Rainer Henrich, Dr. Roland E. Hofer (Staatsarchiv Schaffhau-
sen%, Dr. Justine Isserles, Dr. Stefan Jiggi (Staatsarchiv Luzern), Prof. Andreas
Lehnardt (Johannes Gutenberg-Universitit Mainz), Dr. Urs Leu (Zentralbibliothek
Ziirich), Sandra Nay (Staatsarchiv Graubiinden), Yael Okun (Jewish National and
University Library Jerusalem), Dr. Emile Schrijver (Universitit Amsterdam), Erika
Seeger (Staatsarchiv Schaffhausen), Prof. Irene Zwiep (Universitit Amsterdam).

2 Die zweckentfremdete Weiternutzung beschriebener oder unbeschriebener Perga-
mentbdgen aus Handschriften zum Zwecke der Buchherstellung oder -reparatur,
etwa als Streifen zur Verstirkung oder als Einband.



e

Abb. 1: Das 1643 angelegte Gemeindebuch von Hagenbuch, fiir dessen
Einband ein Pergamentblatt mit hebraischen Schrifizeichen verwendet wurde.
Es liegt im Archiv der politischen Gemeinde Hagenbuch unter der Signatur
IV.A1, seit 1992 als Depot im Staatsarchiv Ziirich
(Foto: Daniel Teichman).






Abb. 2: Auf der Innenseite des hinteren Einbanddeckels ist der Anfang
des Fragmenttexts gut leserlich sichtbar (Foto: Daniel Teichman).

Abb. 3: Auf der Innenseite des vorderen Einbanddeckels sind lediglich zwei
Zeilen sichtbar, die auf dem Kopf stehen (Foto: Daniel Teichman).






R 3 e . LM - i i o S i) rd:

Abb. 4 und 5: Im April 2012 wurde der Einband zu Restaurations-
zwecken abgelost, sodass das ganze Fragment gut eingesehen werden konnte.
Oben die dunkle Einbandaussenseite, unten die helle Einbandinnenseite

(die Fragmentvorderseite) (Foto: Staatsarchiv Ziirich).







Bliite in Deutschland in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, ein
regelrechtes «Handschriftensterben» zur Folge.® Da es in der jiidi-
schen Tradition verboten ist, heilige Texte zu vernichten, gelangten
in dieser Zeit viele hebriische Manuskripte entweder in eine «Genisa»
oder wurden weitergegeben, unter Umstinden sogar verkauft. In den
sogenannten «Genisot» wurden seit alters her insbesondere nicht
mehr verwendbare Torah-Rollen oder andere Texte, die man nicht
mehr benutzte, abgelegt. Dabei handelte es sich um eigens hierfiir,
meist in Synagogen, eingerichtete Hohlriume oder Abstellkammern,
die hiufig gar abgeschlossen wurden.

Bei der Zweckentfremdung einer hebriischen Handschrift in frii-
heren Jahrhunderten kommt bald einmal die Frage auf, ob dies auch
judenfeindliche Griinde haben konnte. Dazu ist zunichst einmal fest-
zuhalten, dass damals, ungeachtet der Herkunft und des Inhalts, alle
moglichen Handschriften zu Einbandzwecken verwertet wurden.
Den Buchbindern ging es wohl vor allem um die Nutzung des wert-
vollen und zweckdienlichen Materials. Nicht zuletzt mag als Illustra-
tion hierfiir das im Ziircher Taschenbuch von 2001 beschriebene Per-
gamentblatt aus dem 13. Jahrhundert dienen, dessen theologischer
Inhalt den Autor zum Schluss kommen liess, das Pergamentstiick
stamme aus der Bibliothek eines geistlichen Hauses. Das Fragment
wurde nach der Auflosung der zugrunde liegenden lateinischen
Handschrift, die sich um das Thema «Kirchenrecht» drehte, als Ein-
band fiir einen von der Holzkorporation Goldbach gefiihrten Rodel
verwendet.* Das konkrete Beispiel aus der Lokalgeschichte des Kan-
tons Ziirich widerspiegelt lediglich, was bereits schon lange allgemein
bekannt ist: Die grosse Anzahl von gefundenen Einbandfragmenten
in Archiven und Bibliotheken in ganz Europa belegt deutlich, dass
sowohl Pergamente mit lateinischen und deutschen Texten als auch
solche mit hebriischer Schrift aus rein praktischen Griinden als
Makulamaterial verwendet wurden. Gelegentlich dienten deutsche
und lateinische Fragmente auch als Einbindmaterial fiir jiidische Bii-

* Lehnardt, Andreas: Die hebrdischen Einbandfragmente in Friedberg. Verborgene Zeugnisse
Jjtidischen Lebens in der Wetterau, in: Wetterauer Geschichtsblitter 58,2010, S. 153.

* Hiberle, Alfred: Ein Pergamentblatt aus dem 13. Jahrhundert im Ortsmuseum Kiisnacht.
Zur Erforschung eines Fragments, in: Ziircher Taschenbuch, Ziirich, 121 (2001), S. 1-22.



cher.” Gleichwohl gibt es offensichtlich auch Belege datiir, dass hiufig

judische Handschriften durch Christen enteignet wurden. Lehnardt
prisentiert zwei Beispiele hebriischer Fragmente, die mit grosser
Wahrscheinlichkeit mit einer polemischen Absicht gezielt zweckent-
fremdet wurden.® Andererseits zeigt Brosch in seiner ausfiihrlichen
Untersuchung der grossen Anzahl hebriischer und aramiischer Frag-
mente, die sich in Einbinden von Handschriften und Inkunabeln des
Klosters Eberhardsklausen (30 Kilometer nordéstlich von Trier) be-
finden, dass die damaligen Ordensleute die ithnen zur Verfiigung ste-
henden Handschriften nicht als antijiidische Massnahme zerstérten
und als Einbinde wiederverarbeiteten, sondern dass dieser Umgang
mit den hebriischen Texten als Zeugnis der Ignoranz und Unkennt-
nis der zustindigen Buchbinder zu verstehen sei, die mit den fremd-
artigen Schriften nichts anfangen konnten.”

Der Einband

Im Gegensatz zu den immer nur einseitig beschrifteten Torah-Rollen
wurden Bibel-Handschriften aus beidseitig beschriebenen und zu
einem Kodex gebundenen Pergamentblittern hergestellt. Das fiir das
Hagenbucher Gemeindebuch verwendete Pergamentfragment wurde
offensichtlich einer Bibel-Handschrift entnommen und ist dement-
sprechend auf beiden Seiten beschriftet. Beim Einbinden kam die
urspriingliche Vorderseite des Fragments auf die Innenseite des Ein-
bands zu liegen, die urspriingliche Riickseite stellt die Aussenseite des
Einbands dar. Dadurch findet sich der Anfang des Fragmenttextes auf

5 Beispiele hierfiir siehe Lehnardt, Andreas: «Einem Buchbinder verkauft zu schertz, ande-
re Biicher drein zu binden»: Hebriische und aramdische Einbandfragmente aus Frankfurt am
Main, in: Frankfurter Judaistische Beitrige 34 (2007/8), S. 2, Anm. 5.

% Ebd. S. 3 sowie Lehnardt, Andreas: Die Kasseler Talmudfragmente. Schriftenreihe der
Universititsbibliothek Kassel — Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der
Stadt Kassel. Band 9. Kassel 2007, S. 24-26;; fiir weitere Beispiele siehe auch Brésch,
Marco: Makulierte hebriische Handschriften in Eberhardsklausen — eine bibliotheks- und
literaturgeschichtliche Untersuchung, in: «Genizat Germania> — Hebrew and Aramaic
Binding Fragments from Germany in Context (Hrsg. Andreas Lehnardt), Leiden

2010, S. 145. .
7 Brosch, Marco: Makulierte hebraische Handschriften, wie Anm. 6, S. 145.

10



der Innenseite der Buchriickseite. Der Pergamenteinband wurde auf
der Vorder- und auf der Riickseite des Buchs mit je einem Karton
verstirkt, sodass auf den Innenseiten das Pergament — und somit auch
der Text — gar nicht sichtbar war. Dies gilt noch heute fiir die vorde-
re Innenseite. Der Karton der Riickseite ist aber nicht mehr vorhan-
den, sodass der Anfang des Textes auf der hinteren Innenseite gut
lesbar ist. Das Buch ist 16,5 Zentimeter breit und 20 Zentimeter hoch,
der Buchriicken 3 Zentimeter breit. Hinten und vorne wurde das
Fragment um je einen Zentimeter, oben und unten um je 2,5 Zenti-
meter umgeschlagen. Der Text ist auf sechs Spalten, drei auf der Vor-
der- und drei auf der Riickseite, 2 je sechs Zentimeter Breite verteilt.
Das Fragment wurde wahrscheinlich in seiner urspriinglichen Exten-
sion belassen, sodass das aktuelle Gesamtmass (38 Zentimeter) der
Breite der Bibel-Handschrift entsprechen diirfte. In der Hohe wurde
jedoch ein Teil abgeschnitten. Aufgrund der fehlenden Textzeilen
lisst sich abschitzen, dass die Gesamthohe des Fragments etwa
40 Zentimeter betrug. Das abgeschnittene Fragment wurde auf allen
vier Seiten um einen Zentimeter (hinten und vorne) bzw. 2,5 Zenti-
meter (oben und unten) nach innen gefaltet, sodass auf den Innensei-
ten des Umschlags unten zwei Zeilen der Fragmentvorderseite nicht
mehr sichtbar sind, dafiir aber zwei Zeilen der Fragmentriickseite, die
dadurch allerdings auf dem Kopf stehen.

11



Was ist unter dem «Targum Onkelos» zu verstehen?

«Targumy» heisst Ubersetzung, wortlich wiedergegeben heisst «Tar-
gum Onkelos» also: Die Ubersetzung des Onkelos. Die Zuordnung
dieser aramiischen Ubersetzung zur Person des Onkelos ist zwar
umstritten, der Begriff ist aber noch heute so gebriuchlich.

Das Hebriische, als urspriingliche Alltagssprache des jiidischen Vol-
kes, wurde nach dem babylonischen Exil - 598 bis 539 vor der allge-
meinen Zeitrechnung - zunehmend durch das aus dem Exil mitge-
brachte Aramiisch verdringt, bis die hebriische Sprache schliesslich
ganz aus dem profanen Leben verschwand und zu einer «heiligen
Sprache» wurde, «die nur im Dienste des Kultus und der Lehre und
als nationaler Ausdruck in den Inschriften der Miinzen zur Verwen-
dung gelangte».® In der Folge wurde die Bibel wihrend des Gottes-
dienstes zwar in ihrer hebriischen Originalsprache vorgelesen, damit
das Volk den Inhalt aber auch geniigend verstehen konnte, wurde der
Text zugleich auf Aramiisch iibersetzt und kurz erliutert. Die Verse
wurden der Gemeinde in alternierender Weise vermittelt. Zuerst trug
der Vorleser einen Vers des hebriischen Textes vor, danach folgte die
aramiische Ubersetzung (Targum) desselben Textes durch eine an-
dere Person. Der Ubersetzer musste auswendig vortragen. Zur Zeit
der Entstehung des Talmuds gab es mehrere Ubersetzungsversionen
des hebriischen Bibeltextes ins Aramiische, der «Targum Onkelos»
war nur eine davon. Uber die Entstehung und Zuordnung des soge-
nannten «Targum Onkelos», der auch noch heute in vielen hebrii-
schen Bibel-Ausgaben abgedruckten aramiischen Ubersetzung, gab
es einige Kontroversen. Ublicherweise wird davon ausgegangen, dass
diese Ubersetzung ungefahr im ]ahr 110 der allgemeinen Zeitrech-
nung entstanden ist und einem gewissen Onkelos, einem zum Juden-

8 Berliner, Abraham: Targum Onkelos. Einleitung. Jerusalem, 1968 (Facsimile Reprint
der Ausgabe Berlin 1884). S. 73.

12



tum konvertierten rémischen Adeligen, zugeschrieben werden kann.’
Die wichtige Bedeutung des «Targum Onkelos» kommt darin zum
Ausdruck, dass er diejenige Ubersetzung ins Aramiische darstellt,
welche von den damaligen Rabbinern als die offizielle aramiische
Bibeliibersetzung autorisiert wurde. Zudem wurde bereits zuzeiten
des Talmud festgelegt, dass der hebriische Text des Torahabschnitts,
der jeweils wihrend des Schabbat-Gottesdienstes vorgelesen wurde,
auch von jedem Einzelnen zweimal und die Targum-Version einmal
gelesen werden soll.' Diese Tradition war bis mindestens in das
16. Jahrhundert hinein weit verbreitet und wird in observanten jiidi-
schen Kreisen teilweise heute noch aufrechterhalten."" Es erstaunt
daher nicht, dass viele der aufgefundenen Bibelfragmente auch den
Text des «Targum Onkelos» beinhalten.

Erhaltene Handschriften und Bibeldrucke mit «Targum Onkelos»
enthalten oft mehrere inhaltliche Abweichungen. Es wurden offen-
sichtlich unterschiedliche Versionen dieser aramiischen Ubersetzung
iiberliefert. Was die Darstellung anbelangt, folgte vermutlich in den
frithen — wie auch in vielen der noch heute erhaltenen — Handschrif-
ten auf jeden hebriischen Vers unmittelbar die aramiische Uberset-
zung. Erst im Laufe der Zeit setzte sich die heute gebrauchliche Dar-
stellungsform durch, den «Targum Onkelos» auf derselben Seite wie
das hebriische Original als eigenen in sich geschlossenen Text zu
platzieren. Zu Lernzwecken oder zum Gebrauch in der Synagoge
verwendete Bibelausgaben enthalten heutzutage standardmissig
neben dem hebriischen Originaltext auch den «Targum Onkelos».

? Zur Kontroverse und fiir eine weitergehende Beschreibung siehe u.a.: Berliner,
Abraham: Targum Onkelos, wie Anm. 8; Sarna, Nahum M., et al.: Bible — Translations,
in: Encyclopaedia Judaica. Ed. Michael Berenbaum and Fred Skolnik. 2nd ed. Vol.
3. Detroit: Macmillan Reference USA, 2007, S. 588-592; Rabinowitz, Louis Isaac:
Onkelos and Aquila, in: Encyclopaedia Judaica. Ed. Michael Berenbaum and Fred
Skolnik. 2nd ed. Vol. 15. Detroit: Macmillan Reference USA, 2007. S. 433-434.

' Talmud Berachot 8a und b.
" Siehe hierzu Lehnardt, Andreas: Die hebraischen Einbandfragmente in Friedberg, wie
Anm. 3, S. 170.

15



Der Text

Das vorliegende Fragment enthilt folgende Verse der Bibel: Genesis
Kap. 49, Verse 22-26 und Genesis Kap. 49, Vers 31 bis Kap. 50, Vers
8. Nach jedem Satz des sich iiber insgesamt sechs Spalten erstrecken-
den hebriischen Texts folgt die aramiische Ubersetzung gemiiss «Tar-
gum Onkelos». Der Ausschnitt beginnt mit dem letzten Wort der
aramiischen Version von Genesis, Kap. 49, Vers 22 und reichte auf
der Vorderseite urspriinglich bis in die Mitte von Genesis Kap. 49,
Vers 31. Die Fortsetzung auf der Riickseite des Fragments ging
urspriinglich bis Genesis, Kap. 50, ungefihr Vers 10. Da wie bereits
erwihnt die unteren Zeilen des Fragments abgeschnitten wurden,
lasst sich der Schluss nicht genauer festlegen. Insgesamt befanden sich
auf diesem Fragment also zirka zwanzig Verse. Inhaltlich dreht es sich
um den Tod Jakovs in Agypten, beginnend bei der Segnung der um
das Sterbebett versammelten zwolf S6hne, endend mit der siebenti-
gigen Trauer im Lande Kanaan, auf dem Weg zur Hohle, in welcher
Jakov seinem Wunsch entsprechend beerdigt wurde.

Der Text ist auf beiden Seiten des Fragments auf je drei Spalten
verteilt, in einer aschkenasischen Quadratschrift'? gehalten und lisst
sich in das 14. Jahrhundert datieren. Die Altersbestimmung erfolgte
durch die «Abteilung fiir Manuskripte» der Jewish National and Uni-
versity Library Jerusalem aufgrund der verwendeten Schriftversion und
unter Beizug von Dr. Edna Engel vom «Institut fiir hebriische
Paliographie». Es fillt auf, dass die erste Spalte auf der Vorderseite!*
etwas breiter (6,3 Zentimeter) ist als die beiden anderen Spalten (je 6
Zentimeter). Dies gilt auch fiir die dritte Spalte auf der Riickseite, die
genau hinter der ersten Spalte der Vorderseite liegt. Der in seiner Ur-
form in reiner Konsonantenschrift iiberlieferte Text wurde in der

12 Die fiir das hebriische Alphabet heute allgemein iibliche Quadratschrift wird des-
halb so genannt, weil jedes Zeichen genau in ein Quadrat bzw. in ein halbes Quad-
rat passt und sich die Linienfithrung der Buchstaben mit hauptsichlich waagerech-
ten und senkrechten Strichen in den meisten Fillen am Quadrat orientiert.

13 Freundliche Mitteilung von Yael Okun, Institute of Microfilmed Hebrew Manuscripts in
the Jewish National and University Library Jerusalem.

4 Da Hebriisch von rechts nach links geschrieben wird, ist damit die Spalte ganz rechts
gemeint.

14



vorliegenden Version sowohl mit den fiir die Vokalisation notwendi-
gen Strichen und Punkten als auch mit den Te’amim ergiinzt. Letztere
sind Zeichen im hebriischen Text der Bibel, die den musikalischen
Vortrag im jiidischen Gottesdienst festlegen. An den Seitenrindern
der einzelnen Spalten sind die Zeichen der Masora parva, am oberen
Seitenrand diejenigen der Masora magna sichtbar. Nach jedem hebri-
ischen Satz folgt die aramiische Ubersetzung gemiss «Targum On-
kelos».

Wie bereits erwihnt, findet man in fritheren Versionen des «Tar-
gum Onkelos» immer wieder Abweichungen. Im Bestreben, die Her-
kunft des vorliegenden Fragments wenigstens regional lokalisieren zu
konnen, hat sich der Autor mit den im vorliegenden Text festzustel-
lenden Abweichungen befasst. Ein Vergleich zwischen dem «Targum
Onkelos» in heute gebriuchlichen hebriischen Bibelausgaben (rechts)
und dem Anfang des in vorliegendem Fragment verwendeten Textes
(links), zeigt einige Unterschiede (umrandet). Die Schattierung mar-
kiert den abgeschnittenen Schluss des zweiten Verses:

%M 293 R0 137,077 A0,un
TR L2 WK TR LAY n
xnvs

ST Y] BN IR PR3 2R 73,

2R 1IN YT OR3Py IR T
RDIIX DR WY fina_nam
ke n o3 aazmn [Ropd e [Rqovos
X7 3pm [rmson vons wivay vy 307
QPYT RPAOR OTR W A2 Ny

28T RY TI 193 1 AT

D% 2¥2 R0 30 T ao,un
T2 LA WYRY TR LARY RN
MDD 22 IR

ST YT WO LIAWR TURR WM TI,un

2R 13 AP OWn 2PV IR T
ROR OR7 Gy ADry 13 nam
RRIDR 123, 3307 R9RA W) R0
RT ;772M1 X027 100K 0iwYT 2Y 237
JPYT XOPA R OTR W A7 Mg

DRYWIT RYT IR ITI T AR0IT

15



Der grosste Teil dieser Unterschiede beruht darauf, dass die ur-
spriinglich als Vokaltriger eingesetzten Buchstaben in spiteren voka-
lisierten Versionen nicht mehr notwendig waren. Zudem enthilt das
vorliegende Fragment einen offensichtlichen Schreibfehler (Sifra statt
Sitra). Ein markanter Unterschied ist jedoch die Ubersetzung des Be-
oriffs «ba’alej chizimy» (Pfeilschiitzen). Wihrend in praktisch allen
konsultierten Targum-Versionen® nur der zweite Teil des Begriffs
mit einem anderen Wort iibersetzt wird («ba’alej palgutej»), heisst es
im vorliegenden Fragment: «marej palgutej». In seiner wissenschaft-
lichen Bearbeitung des «Targum Onkelos»'® verweist Sperber auf eine
einzige abweichende Version zu dieser Textstelle, nimlich in der ge-
druckten «Biblia Hebraica», erschienen 1490 in Ixar, wo ebenfalls
«marej palgutej» steht. Interessant ist in diesem Zusammenhang, was
der bekannte Bibelkommentator Raschi, ein Akronym fiir Rabbi
Schlomo ben Jizchak, der von 1040 bis 1105 in Troyes lebte, zu diesem
Vers schreibt. Er zitiert nimlich jenen «Targum Onkelos», der «marej
palgutej» tibersetze. Raschi muss also eine Version vorgelegen haben,
die eben diese Abweichung enthielt, und es ist anzunehmen, dass in
der Region, in der er lebte, diese Version weiter verbreitet wurde. So
lasst sich spekulieren, dass das vorliegende Fragment aus dem Raum
der heutigen Champagne-Ardenne in Frankreich stammen kénnte.

Das Buch und die Ortschaft

Hagenbuch liegt ganz im Nordosten des Kantons Ziirich in einer
Hohe von ca. 540 Metern iiber Meer, gehort zum Bezirk Winterthur
und ist eine gute Wegstunde von Frauenfeld sowie fast drei Stunden

15 U.a. in der Zentralbibliothek Ziirich: Hamig§ah homse torah, Amsterdam, 1631;
Hamissa humse torah ..., Venezia, [1590-1592]; [Bibel], Sabionetta, [1557-1558];
Pentateuch (hebriisch) bzw. Hamis$a humse tora, Lissabon, 1491. Siehe auch Auer-
bach, Moses und Grossfeld, Bernard: Targum Ongelos on Genesis 49: translation and
analytical commentary, Scholars Press, 1976, sowie Auerbach, Moses und Grossfeld,
Bernard: Targum Onkelos to Genesis: a critical analysis together with an English translation
of the text (based on A. Sperber’s edition), New York, 1982.

16 Sperber, Alexander: The Bible in Aramaic based on old manuscripts and printed texts,
Leiden 1959.

16



von Winterthur entfernt. Rund ein Drittel der Gemeindegrenze fillt
mit der Kantonsgrenze zusammen. 1643 gehorte Hagenbuch zur
Grafschaft Kyburg und zihlte insgesamt 23 Haushaltungen mit etwas
mehr als 100 Einwohnern. Mittlerweile ist das einstige Bauerndorf
zu einer stattlichen Gemeinde mit rund 1100 Einwohnern herange-
wachsen. Es gibt keinerlei Hinweise, dass zu irgendeinem Zeitpunkt
Juden in Hagenbuch gelebt hitten.

Das Buch wurde 1643 mit leeren Seiten durch die beiden Dorf-
meier Ulrich Frey"” und Hans Biichi'® zur Fiithrung eines Gemeinde-
buchs gekauft. Der Kauf selber wurde auf Seite 6 dokumentiert, der
Kaufpreis betrug sechs Groschen. Der erste Eintrag, unterschrieben
mit «Pfarrer in Wangen»", fiithrt aus, dass der Auftrag zur Buchfiih-
rung vom Landvogt von Kyburg stammte. Gemiss dem Archivfiihrer
der Ziircher Gemeinden, den der ehemalige Staatsarchivar Otto Sigg
bearbeitet hat, enthilt das Buch aus den Jahren 1643-1805: Protokoll-
eintrige betr. «Biirgerrecht», das heisst ein je dreijihriges, jeweils zu
erneuerndes Ansissenrecht, Biirgereinkauf, Einheirat auswirtiger
Frauen, Gemeindeversammlungsorganisation, Flurrecht, Gemeinde-
rechnungswesen, Ubergabe des Gemeindegutes, Schuldnerlisten, Er-
teilung des sogenannten «Hausrechts» fiir einzelne «Stuben», Bestim-
mungen zur Bewirtschaftung des Gemeindeweihers, Verkauf von
Pulver und Blei von Gemeinde wegen, und anderes mehr.?°

Auf einzelnen Seiten des Buchs ist ein Wasserzeichen zu sehen: ein
Lowe, der in einer Pranke den Reichsapfel hilt und sich auf das Ziir-
cher Wappen stiitzt. Das Papier diirfte demnach von der Papiermiihle

"7 Ulrich Frey war auch Kirchenpfleger. Im Jahr 1637 hatte er Magdalena Biichi gehei-
ratet, sic hatten sechs Kinder.

' Hans Biichi war seit 1638 mit Margaretha Zuber von Gerlikon TG verheiratet. Es
war fiir beide die zweite Ehe. Die Witwe Margaretha Zuber hatte im Jahr 1620
Matthias Frei von Hagenbuch geheiratet, mit dem sie sieben Kinder hatte, die sie in
ihre zweite Ehe mitbrachte.

" Dabei muss es sich um Pfarrer Johannes Tanner handeln, geboren 1606, ordiniert
1631, gestorben in Aawangen im Mirz 1670 (freundliche Mitteilung von Frau Dr.
Barbara Stadler, Staatsarchiv Ziirich).

* Staatsarchiv des Kantons Ziirich (Hg.): Archivfiihrer der Ziircher Gemeinden und Kirch-
gemeinden sowie der stadtischen Vororte vor1798: Zeugnisse ziircherischer Gemeinde-, Verwal-
tungs- und Rechtskultur im agrarischen und kirchlichen Zeitalter. Bearbeitet von Otto Sigg,
Ziirich 2006.

17



Werd stammen. Von 1472 an befand sich erstmals eine Papiermiihle
auf dem Werd, die damals im Besitz des Papierers Heinrich Walch-
weiler war. 1532 bis 1536 erfolgte ein Neubau der Papiermiihle durch
die Stadt, welche das Werd 1513/20 erworben hatte. 1535 wurde der
Betrieb als stidtisches Handlehen aufgenommen, wobei von 1535 bis
1729 die Familie Froschauer als Lehensleute und Papierer auf dem
Werd wirkten.?! Dokumente belegen, dass die Geschiftsbeziehungen
der Papiermiihle Werd bereits im 15. Jahrhundert bis nach Solothurn
und Konstanz reichten. Spiter legten die Lehensbriefe fest, welche
Sorten Papier fiir die Stadt Ziirich zu liefern waren. Spitestens ab 1552
wurde das Schreibpapier in zwei unterschiedlichen Qualititen herge-
stellt und verkiirzt als gutes («das schryb Bapir mit unnserm cleynen
Ziirich schiltli unnd einem l6weny, das «fiir das siiberist unnd best
geacht wirt») und schlechtes («gmeyn schryb Bapir so gwonlich alleyn
mit einem schlechten Zurich schilt oder sonst verzeichnet wirt») Pa-
pier bezeichnet wird. Mit «schlechter Zurich schilt» ist ein schlichtes,
einfaches Schild ohne Schildhalter gemeint.?? Der Buchdrucker
Christoph I Froschauer hatte einen Laden, in dem er auch Papier ver-
kaufte, und es wurden auch Buchbinder und weitere Papierliden in
«statt und land» beliefert.?* Fiir das Hagenbucher Gemeindebuch
wurde also offensichtlich die bessere Papierqualitit verwendet, wobei
sich aufgrund der geschilderten Vertriebsmoglichkeiten nicht mehr
rekonstruieren lisst, ob das Buch in Ziirich gebunden wurde und ent-
weder dort oder in einer anderen Ortschaft von den beiden Dorfmei-
ern gekauft oder ob méglicherweise nur das Papier an einen Buch-
binder in einer anderen Ortschaft, zum Beispiel in Winterthur,
verkauft und dort erworben wurde.?*

21 Ziircher Papierfabrik an der Sihl (Hrsg.): Aus der Geschichte der Ziircher Papiermiihle auf
dem Werd, 1471-1700, Ziirich 1963.

22 Ebd. S. 97.

2 Ebd. S. 100.

24 Diese Schlussfolgerung wurde durch Herrn Dr. Urs Leu, Zentralbibliothek Ziirich,
bestitigt.

18



Die mogliche Herkunft des Fragmentes

Aus sozialgeschichtlicher Sicht beschiftigt die Fragestellung, woher
wohl das Pergamentfragment stammte, welches fiir den Einband des
Hagenbucher Gemeindebuchs verwendet wurde. Sich mit einer der-
artigen Frage zu befassen, ist offensichtlich gar nicht so selbstverstind-
lich. So wies Judith Olszowy-Schlanger von der Ecole Pratique des
Hautes Etudes, Paris, 2007 wihrend einer Tagung darauf hin, dass
«die ersten Paliographen im Kreise der Wissenschaft des Judentums,
wie Moritz Steinschneider, den Wert von Einbandfragmenten bzw.
Genizot nicht erkannten. Heute, so Olszowy-Schlanger, werde der
Fragmentenforschung soviel Aufmerksamkeit geschenkt, weil man
begreife, dass nicht nur der philologische Wert des Fragments inter-
essant ist, sondern auch die Frage, wie und warum das Fragment an
seinen Platz gekommen ist. Aus diesem Grund appellierte sie auch
gegen eine riicksichtslose Auslosung der Fragmente aus der Bindung,
Dieser Punkt wurde mehrfach im Verlaufe der Tagung kontrovers
diskutiert.»® In der Schweiz wurden an manchen Orten die Einbin-
de von den entsprechenden Biichern gelost, so zum Beispiel im Staats-
archiv Schaffhausen. Das Hagenbucher Fragment im Staatsarchiv
Ziirich umschliesst erfreulicherweise nach wie vor das unverindert
belassene Gemeindebuch.

Die Frage nach der Herkunft des Hagenbucher Fragmentes be-
trifft - hnlich wie wohl bei allen anderen Einbandfragmenten auch
— einerseits den Entstehungsort der Handschrift, andererseits aber den
Weg vom Entstehungsort iiber womdglich mehrere Stationen der Be-
nutzung und die Wiederverwertung als Fragment durch den zustin-
digen Buchbinder bis hin zum neuen Aufbewahrungsort.

* Tagungsbericht Genizat Germania - hebriische Einbandfragmente aus Deutschland.
06.06.2007-07.06.2007, Mainz, in: H-Soz-u-Kult, 01.08.2007, http://hsozkult.
geschichte.hu-berlin.de/tagungsberichte/id=1643.

19



Der Entstehungsort

Zunichst sei nochmals festgehalten, dass die dem Fragment zugrun-
de liegende Handschrift nicht eine Torahrolle war, sondern eine
gebundene Bibel mit beidseitig beschriebenen Pergamentblittern, die
am ehesten zu Lernzwecken oder zum Vorbereiten der Lesungen in
der Synagoge verwendet wurde.

Seit dem 13. und 14. Jahrhundert und bis ins 15. Jahrhundert lebten
Juden in einigen Schweizer Stidten, allerdings mit einem diskrimi-
nierenden Sonderrecht. So mussten sie unter anderem besondere
Kennzeichen an der Kleidung tragen und durften sich nicht als Hand-
werker, Kaufleute oder Bauern betitigen. Zudem wurden sie ver-
ptlichtet, Geld gegen Zinsen, Pfinder und Biirgen auszuleihen. In der
Pestzeit 1348/49 wurden die Juden vielerorts gefoltert, vertrieben
oder umgebracht. Als der Papst den Christen wieder erlaubte, das
Geldgeschift auszuiiben, wurden die Juden im 15. Jahrhundert aus
der Schweiz gewiesen, nachdem ihre Geldverleihdienste nicht mehr
benotigt wurden.

Aufgrund des Alters der zur Diskussion stehenden Handschrift
konnte diese theoretisch in der Schweiz entstanden sein. Es sind bis
anhin allerdings keinerlei in der Schweiz geschriebene mittelalterliche
hebriische Bibelhandschriften bekannt. Die einzige mit Sicherheit
damals in der Schweiz entstandene hebriische Handschrift diirften
die Anmerkungen des «Ziircher Semak» sein. Damit ist Moses von
Ziirich gemeint, der im 14. Jahrhundert an der Brunngasse oder der
heutigen Froschaugasse in der Ziircher Altstadt wohnte und Kom-
mentare zum «Sefer mizwot katan» (SeMaK), einem von Isaak von
Corbeil verfassten Gesetzeskodex, schrieb. Es wiire also durchaus vor-
stellbar, dass Moses von Ziirich fiir den Hausgebrauch die Abschrift
einer Bibelhandschrift fertigte. Zudem enthilt die «Braginsky Coll-
ection» (Ziirich) das 1288 entstandene Exemplar eines Gesetzesko-
dex, der in Sierre entstanden sein soll.2

Wahrscheinlicher ist jedoch, dass die Handschrift in einer von der

26 Schrijver, Emile und Wiesemann, Falk (Hrsg.): Jiidische Schriftkultur. Aus der Braginsky
Collection. 2011, S. 58.

20



Schweiz nicht allzu weit entfernten Gegend entstand, in der damals
grossere jildische Gemeinden existierten, nimlich entweder im siid-
deutschen Raum oder in Frankreich. Dass aufgrund der Textanalyse
z.B. die Gegend um Troyes infrage kime, wurde bereits erliutert
(siche oben, Kapitel «Der Text»).

Der Weg in die Schweiz

Die Handschrift kénnte also bereits kurz nach ihrer Entstehung im
14. Jahrhundert in die Schweiz gelangt sein, in der Zeit also, in der
sich Juden auch in Schweizer Ortschaften niederliessen. Oder aber sie
wurde erst spiter von in die Schweiz ziehenden Juden mitgebracht,
die allerdings iiber lingere Zeit in der Schweiz gar nicht mehr gedul-
det waren. Nach der Vertreibung der Juden aus allen Stidten der
Schweiz gegen Ende des 15. Jahrhunderts wohnten zwar in einigen
Gegenden immer wieder vereinzelte Juden, jedoch nur noch in lind-
lichen Gegenden und nie in grosser Zahl. Privilegiert waren diesbe-
ziiglich insbesondere jiidische Arzte, denen oftmals erlaubt wurde, zu
bleiben, wihrend andere Juden ausgewiesen wurden, oder sie durften
kurze Zeit nach der Ausweisung wieder zuriickkehren.?”

Erst zu Beginn des 17. Jahrhunderts liessen sich vermehrt Juden in
der Grafschaft Baden nieder, wo sie ausdriicklich geduldet wurden.
Allmihlich konzentrierte sich die jiidische Ansiedlung auf die beiden
Surbtaler Gemeinden Endingen und Lengnau, die ihnen schliesslich
im «Schirmbrief» von 1776 als alleinige Wohnorte zugewiesen wur-
den. Diese beiden Dorfer waren fiir die zumeist im Handel titigen
Juden wegen der biuerlichen Kunden, der nahen Zurzacher Messe
und des Markts in Baden giinstig gelegen, und bald entstanden dort

*7 So diirfte z.B., als in den Pestjahren 1348/49 die Juden Basels grosstenteils ermordet
wurden, u.a. ein jiidischer Arzt iiberlebt haben, der im Jahre 1358 in Frankfurta.M.
als Judenarzt Jakob von Basel titig war. Basel stellte kurze Zeit spiter hintereinander
zwei jlidische Stadtirzte an, zunichst Magister Jocet (1370-1377), der von 1356 bis
1370 in Fribourg praktiziert hatte, anschliessend Gutleben, der zwischendurch mog-
licherweise einen Abstecher nach Strassburg und Colmar machte. Nachdem sich die
zweite jiidische Gemeinde Basels 1397 aufgelost hatte, wurde Gutleben ein weiteres
Mal fiir zehn Jahre als Stadtarzt angestellt.

21



zwei blithende jiidische Gemeinden, die auch zahlenmissig einen der-
art grossen Teil der Dorfbevolkerung ausmachten, dass Endingen und
Lengnau als «Judendérfer» bekannt wurden. Es ist durchaus denkbar,
dass die zu Anfang des 17. Jahrhunderts aus Siiddeutschland ins Surb-
tal einwandernden Juden Handschriften mitbrachten, wobei noch zu
diskutieren wire, wie diese schon so bald zu einem Buchbinder ge-
langt sein kénnten.

Vom letzten Benutzer zum Buchbinder

Angesichts der bereits erwihnten Tatsache, dass es in der jiidischen
Tradition verboten ist, Texte der heiligen Schrift zu vernichten und
nicht mehr verwendbare Texte lieber in «Genisot» abgelegt wurden,
stellt sich zunzchst einmal die Frage, wie es iiberhaupt dazu kommen
konnte, dass immer wieder insbesondere auch Bibel-Handschriften
als Einbandfragmente zweckentfremdet wurden. Zudem wurde auch
der Verkauf von hebriischen Manuskripten an Nichtjuden seit jeher
vermieden, und im 17. Jahrhundert warnte Rabbi Juspa Hahn aus
Frankfurt gar, dass es strikt verboten sei, Manuskripte heiliger Biicher
zum Binden zu verwenden.?® Wie also konnten diese Fragmente
tiberhaupt in die Hinde der jeweiligen Buchbinder gelangen?

Als «Quelle fiir den Buchbinder» kommen grundsitzlich folgende
Méglichkeiten in Betracht, die es im Folgenden zu untersuchen gilt:

Juden, die in der Gegend wohnten und das Buch hinterliessen;

getaufte Juden, die das Buch nicht mehr benétigten;

Geistliche, die damit Studien betrieben.

Wie bereits ausgefiihrt, kann der Einband mit dem aus der Werd-
miihle stammenden Papier in Ziirich verarbeitet worden sein oder
aber bei einem Buchbinder in irgendeiner anderen Ortschaft im Um-
kreis von Ziirich. Dementsprechend kann auch das Pergament aus
Ziirich oder aber auch aus einer anderen Ortschaft rundherum ge-
kommen sein. Sowohl in Winterthur als auch in Ziirich lebten im
14. und 15. Jahrhundert Juden, die von dort entweder vertrieben oder

28 Lehnardt, Andreas: Die Kasseler Talmudfragmente, wie Anm. 6, S. 25.

22



ermordet wurden. Wihrend die Quellenlage fiir mehrere Stidte in
Deutschland (Trier, Mainz, Frankfurt, Friedberg) den Schluss zulisst,
dass dort hebriische Manuskripte wenige Jahrzehnte nach der Ver-
treibung der Juden in die entsprechenden Buchbinderwerkstitten ge-
langten und fiir Bindearbeiten zerschnitten und wiederverwendet
wurden,? gibt es fiir den Raum Ziirich und Winterthur keinerlei
Quellen zu diesem Thema. Die durchaus mégliche und damals hiu-
fig vorkommende Variante, dass die Handschrift im Rahmen von
Verfolgung und Pliinderung ansissiger Juden entwendet wurde, lisst
sich also weder belegen noch ausschliessen. Sie ist jedoch eher un-
wahrscheinlich in der Annahme, dass das Pergament zeitnah zur
Wiederverwendung der urspriinglichen Handschrift enthommen
wurde.

Wie sieht es beziiglich der Moglichkeit aus, dass die Handschrift
Juden gehorte, die zeitnahe zur Entstehung des Gemeindebuchs in
der Gegend lebten? Die nichste grissere Ortschaft im Umkreis von
Hagenbuch, in der im 16. und 17. Jahrhundert Juden lebten, ist Win-
terthur.

In den Quellen figuriert bereits im 14. Jahrhundert ein Jude in
Winterthur und auch in den folgenden Jahrhunderten lebten immer
wieder, hiufig einzelne Juden in Winterthur. Aufgrund der postu-
lierten zeitnahen Zweckentfremdung des Pergamentfragmentes sei
die Geschichte der Juden in Winterthur im 16. und 17. Jahrhundert
etwas detaillierter wiedergegeben:

* Lehnardt, Andreas: Die hebriischen Einbandfragmente in Friedberg, wie Anm. 3, S. 151 -
Vergleiche hierzu auch den Fund von Andreas Kunz-Liibcke (Universitit Leipzig),
der in Freiberg (Sachsen) insgesamt acht hebriische Einbandfragmente entdeckte,
die frithesten um das Zechenregister von 1608. Bei den Fragmenten handelt es sich
um Torahfragmente mit den dazu gehérigen Stellen aus dem Targum Onkelos und
um Mahzor-Fragmente. Es liegt nahe, dass die Fragmente nach der Vertreibung der
Juden von 1448/49 in christliche Kléster kamen und von dort in die Hinde der
Zechenbesitzer gerieten. Die aramiischen Partien der Handschriften weisen ortho-
graphische Besonderheiten auf (http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/tagungs-
berichte/id=1643).

23



Nachdem der Arzt und Glaser Lazarus bereits Ende des 15. Jahr-
hunderts in Wiilflingen gelebt hatte,* erlaubte der Rat von Winter-
thur im Jahr 1518 ihm und seinem Sohn Moses und ihren Frauen den
Aufenthalt in Winterthur.?' In den Jahren 1519 bis 1531 gab es Kon-
takte zwischen Zwingli und Moses von Winterthur. Sich gegen das
Gerticht wehrend, Moses habe ihm bei seinen Bibelstudien geholfen,
liess sich Zwingli von Moses sogar schriftlich bestitigen, dass dies
nicht der Fall gewesen sei. Zwingli hielt jedoch fest, dass Moses zwei-
mal die hebriische Vorlesung am Grossmiinster besucht und die
Sprachkompetenz der christlichen Gelehrten bestitigt habe.*? Im Jahr
1564 wurde der damals knapp 18+jihrige, aus Venedig stammende
Aaron Levi Hebriischlehrer der Kinder Mordechais, eines jiidischen
Arztes und vermutlich Sohn des obigen Moses, Sohn des Lazarus.
Sehr bald lernte er den aus Konstanz stammenden Theologen und
Reformator Ambrosius Blarer (1492-1564) kennen, von dem er ge-
hort hatte, dass er viele hebriische Biicher habe.?®* Aaron Levi liess
sich am 4. Mirz 1565 in der Stadtkirche taufen und hiess danach
Aaron Ulrich.** Bekannt ist auch, dass 1582 im Haus des Juden Mor-
dechai eine Beschneidung durchgefiihrt wurde.*

Es zeigt sich also, dass die dem Fragment zugrunde liegende Bibel-
Handschrift sowohl im Besitz eines in Winterthur ansissigen Juden
als auch eines eine Zeitlang dort wohnenden getauften Juden oder
aber eines Geistlichen gewesen sein konnte. Blarer kénnte die Hand-

30 Henrich, Rainer: Zwischen drztlicher Praxis und Skepsis der Geistlichkeit — Winterthurer
Juden im Spannungsfeld der Reformation, in: Peter Niederhiuser (Hg,), Das jiidische
Winterthur (Begleitpublikation des Historischen Vereins Winterthur zur Ausstel-
lung im Museum Lindengut, Winterthur), Ziirich 2006, S. 17,

31 Niederhiuser Peter: Zwischen Duldung und Ausgrenzung: Juden im mittelalterlichen Win-
terthur, in: Peter Niederhiuser (Hg,), Das jiidische Winterthur (Begleitpublikation
des Historischen Vereins Winterthur zur Ausstellung im Museum Lindengut, Win-
terthur), Ziirich 2006, S. 13.

32 Henrich, Rainer: Zwischen drztlicher Praxis und Skepsis der Geistlichkeit, wie Anm. 30,
S: 17,

33 Troll, Johann Conrad: Geschichte der Stadt Winterthur, Teil 2, Winterthur 1842, S. 83.

3 Henrich, Rainer: Zwischen drztlicher Praxis und Skepsis der Geistlichkeit, wie Anm. 30,
S..17.

3 Ebd.

24



schrift zudem aus dem vermuteten Entstehungsgebiet Siiddeutsch-
land mitgebracht haben.

Auch Ziirich kommt als Bezugsquelle infrage, insbesondere da das
Buch ja auch in Ziirich gebunden worden sein kénnte. Nebst der Tat-
sache, dass hier von etwa 1250 bis 1349 eine erste und bald darauf bis
1436 eine zweite jiidische Gemeinde existierte, sei hier vor allem
nochmals an den bereits erwihnten Rabbi Moses, Verfasser des «Ziir-
cher Semak» erinnert. Da Rabbi Moses in seinem Werk aus vielen
anderen hebriischen Biichern zitiert, kann davon ausgegangen wer-
den, dass er eine reichhaltige Bibliothek besass. Zudem soll er in Zii-
rich jiidische Schiiler unterrichtet haben, wihrend sein Bruder sich
hauptsichlich ihrer gemeinsamen Einnahmequelle, dem Geldhandel,
widmete. Fiir das Studium jiidischer Quellen benétigten er und seine
Schiiler sicherlich ebenfalls eine Vielzahl hebriischer Handschriften.
Nachdem Rabbi Moses mit seinen Schiilern beim Pogrom von 1349
umgekommen war, konfiszierte der Ziircher Rat einen Teil seiner
Bibliothek. Mehrere Biicher, die der Rat 1370 dem Juden Siisskind
tiberliess, stammten vermutlich aus dem Besitz des verstorbenen
Rabbi Moses, darunter die fiinf Biicher Moses und ein Werk, das der
stidtische Schreiber mit «Targum» bezeichnete.*® Dies zeigt, dass je-
denfalls dhnliche Handschriften wie jene des Hagenbucher Gemein-
debuchs in Ziirich vorhanden waren und auch aufgrund von Entwen-
dung durch Nichtjuden moglicherweise in den Besitz cines
Buchbinders gelangt sein kénnten.

Es ist auch nicht auszuschliessen, dass ein Nichtjude die dem Ha-
genbucher Fragment zugrunde liegende Bibelhandschrift iiber lin-
gere Zeit besessen und benutzt hat. Dass in Ziirich auch seitens von
Nichtjuden ein Interesse an jiidischen Schriften bestand, lisst sich
durch die zahlreichen hebriischen Handschriften und Biicher bele-
gen, die im Besitz diverser Theologen waren und heute in der Zent-
ralbibliothek Ziirich aufbewahrt werden.

Als Besitzer einer hebriisch-aramiischen Bibelhandschrift kommt
am chesten Konrad Pellikan (1478-1556) als der bedeutendste Ziir-

* Brunschwig, Annette, et al.: Geschichte der Juden im Kanton Ziirich. Von den Anfangen
bis in die heutige Zeit, Ziirich 2005, S. 48-50.

25



cher Hebraist der frithen Neuzeit infrage. Der im elsissischen Rufach
geborene Pellikan war ab 1526 Professor fiir Griechisch, Hebriisch
und Altes Testament in Ziirich und befasste sich intensiv mit dem
judischen Schrifttum. Seine ansatzweise judenfeindliche Haltung lisst
sich wohl am besten anhand folgender Beschreibung erkliren: «Er
ging einmal von der richtigen Ansicht aus, dass man das jiidische
Schrifttum kennen miisse, um die Lehre des Judentums erfolgreich
bekimpfen zu kénnen, dass aber auch andererseits die Schriftausle-
gung der Rabbiner manches Beachtenswerte enthalte und daher All-
gemeingut der Theologen werden miisse.»”’ Pellikans hervorragende
Hebriischkenntnisse gehen w.a. aus seiner deutschen Ubersetzung
einer hebriischen Grammatik von David Kimchi hervor.*® Pellikan
besass offensichtlich eine grosse Privatbibliothek, die wohl schon friih
judische Schriften enthielt und die er 1545 mit weiteren jiidischen
Biichern aufstockte, die ihm sein Schwager Johannes Fries aus Italien
mitbrachte. Pellikan liess sich einerseits talmudische Schriften durch
Michael Adam, einen getauften Juden, tibersetzen, war aber offen-
sichtlich selber des Aramiischen michtig und tibersetzte auch selbst-

37 Silberstein, Emil: Conrad Pellicanus. Ein Beitrag zur Geschichte des Studiums der hebraischen
Sprache in der ersten Halfte des XV'I. Jahrhunderts. Berlin 1900, S. 90, zitiert nach Leu,
Urs: Die Privatbibliothek des Theologen und Hebraisten Konrad Pellikan (1478-1556),
erscheint 2012, in: Dichtung - Gelehrsamkeit — Disputationskultur. Festschrift fiir
Hanspeter Marti zum 65. Geburtstag. Herausgegeben von: Reimund B. Sdzuj,
Robert Seidel und Bernd Zegowitz. Bohlau 2012. i

38 Der hebriische Text von David Kimchi, inklusive Pellikans handschriftliche Uber-
setzung, befinden sich in der Zentralbibliothek Ziirich: Signatur Car. XV 56, siche
Mobhlberg, Leo Cunibert: Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Ziirich. I. Mit-
telalterliche Handschriften. Ziirich 1952, S. 154 f., sowie Gagliardi, Ernst: Katalog der
Handschriften der Zentralbibliothek Ziirich I11. Neuere Handschriften seit 1500. Ziirich 1982,
S. 1640.

26



stindig einige talmudische Texte.* Er besass bereits 1515 mindestens
einen hebriischen Pentateuch, dem unter anderem der «Targum
Onkelos» beigedruckt war und den er mit Sicherheit lesen und ver-
stehen konnte.* Pellikan hatte selbst ein aramiisches Worterbuch
verfasst, und um 1546 fertigte er auch Targum-Ubersetzungen an,
die er 1554 nochmals revidierte.*! Wie bereits geschildert, enthielt
die zur Diskussion stehende Bibelhandschrift nebst dem hebriischen
Text mehrere Zusitze: «Targum Onkelosy, «Massora parva et magna,
«Ie'amimy. Aufgrund dieses Inhalts kénnte die Hagenbucher Hand-
schrift eine geeignete Bibel-Version fiir Pellikans Studien dargestellt
haben.

Der bereits erwihnte Michael Adam war vermutlich 1538 oder kurz
davor zum Christentum iibergetreten und kam im gleichen Jahr nach
Ziirich, wo er einerseits Pellikan bei seiner Ubersetzertitigkeit behilf-
lich war und andererseits bei der Herausgabe der deutschen Bibel von
Leo Jud mitwirkte. 1546 gab er in Ziirich die jiddische Ausgabe eines
Geschichtswerkes, des sogenannten «Josippony, heraus. Aufgrund der
Schilderungen von Michael Adam und seines Lebens ist es eher un-
wahrscheinlich, dass er eigene Biicher oder Handschriften besass, er
kénnte aber solche aus Strassburg, von wo er 1538 nach Ziirich ge-
langte, oder aus Konstanz, wo er sich 1544 einen Namen als Heraus-
geber jiddischer Druckschriften machte, mitgebracht haben.*?

* Die Hauschronik Konrad Pellikans von Rufach. Ein Lebensbild aus der Reformationszeit.
Deutsch von Theodor Vulpinus. Strassburg 1892. Seite 160 f. (1546). Im Zusam-
menhang mit der Ubersetzung zweier Talmudtraktate im Jahr 1538 schreibt Pelli-
kan: «Der erste Traktat war mir damals von dem spitzbiibischen Sohn eines noch
spitzbiibischeren Juden aus Bremgarten gebracht worden. Der Mann gab sich fiir
einen Arzt aus, iiberliess mir den erwihnten talmudischen Codex und erhielt dage-
gen von mir zwei oder drei kleinere hebriische Biicher, die er in die Herberge zum
roten Haus mit sich nahm.» Nach der Beschreibung weiterer intensiver Ubersetzer-
titigkeit im Jahr 1546, zusammen mit Michel Adam: «Aber schliesslich wurde uns
die Sache zum Ekel, und wir liessen die Arbeit liegen. Mit Adams Beistand iiber-
setzte ich noch eine andre kurze Einfithrung in den Talmud von einem gewissen
Rabbi Salomon, den sie grossartig als «Rabbinerfiirsten» ausstellen und feiern. Ein
Esel lobt den andern!»

0 Siehe Ziircher, Christoph: Konrad Pellikans Wirken in Ziirich 1526-1556. Ziircher
Beitrige zur Reformationsgeschichte 4, Ziirich 1975, S. 153.

“'Ebd. S. 160 und 167 f.

“ Ebd. S. 170-173.

27



Ein grosserer Teil der Schriften, die Pellikan selber als in seinem
Besitz befindlich auffiihrte, sind verloren gegangen.® Es ist denkbar,
dass er bestimmte Handschriften nicht mehr benétigte, nachdem er
deren Inhalt als Buch erworben hatte, und somit wire es durchaus
méglich, dass eine dieser Schriften als Materialquelle fiir den Hagen-
bucher Einband diente. Von Pellikans Schwager Fries ist bekannt, dass
er aus finanziellen Griinden Biicher aus seinem Besitz verkaufte.**
Dazu gehérten moglicherweise auch 1545 in Italien gekaufte Biicher,
die Pellikan fiir wertlos hielt.* Auch auf diesem Weg konnten jiidi-
sche Handschriften zum Buchbinder gelangt sein.

Neben Pellikan kime auch der Theologe und Sprachgelehrte Theo-
dor Bibliander (1505-1564), ein Kollege Pellikans, infrage. Welche
hebriischen Manuskripte er besass, ist leider nicht bekannt, doch liess
er «keine Miihe und kein Geld reuen, gute Biicher und Handschriften
aus der Ferne kommen zu lassen, ithiopische, chaldiische, arabische,
hebriische ...». Dass Bibliander diese Sprachen auch beherrschte, geht
aus Pellikans Schilderung hervor, dass nimlich die Horer seiner Vor-
lesungen Biblianders grossen Fleiss bewunderten, der nebst den
Schriften aller Kirchenviter auch die jiidischen Rabbinen zu Rate zog,
«deren jeden er las und verstand, besser als irgend ein Jude in ganz
Deutschland».*

Dass die damaligen Gelehrten Ziirichs das Hebriische auch aktiv
benutzten, belegen unter anderem ein hebriischer Briefwechsel zwi-
schen Kaspar Waser (1565-1625), Diakon am Grossmiinster und Pro-
fessor fiir Hebriisch, und einem seiner Schiiler um 1610*7 sowie das
hebriisch abgefasste Beileidsschreiben von Heinrich Steiner an Hein-
rich Bullinger zum Tod von dessen Bruder Johann um 1570.% Das
4 Siche Leu, Urs: Die Privatbibliothek des Theologen und Hebraisten Konrad Pellikan, wie

Anm. 37.

4 Ebd.
45 Siehe Pellikans Hauschronik, zitiert bei Ziircher, Christoph, Konrad Pellikans Wirken

in Ziirich, wie Anm. 40, S. 201.

46 Egli, Emil: Analecta reformatoria Bd. 2, Ziirich 1901, S. 31 und 40. Ich danke Herrn
lic. theol. Rainer Henrich fiir diesen Hinweis.

47 Signatur ZBZ A 52, Blitter 27 und 28, siche Gagliardi, Ernst: Katalog der Handschrif-
ten der Zentralbibliothek Ziirich IT, wie Anm. 38, S. 25. Das Blatt Nr. 27 wurde verkehrt
herum angeschrieben und eingeordnet.

48 Signatur ZBZ P 2013, ebd. S. 1151.

28



Schreiben ist mit «Sifrej nichumim» (Trostbuch) tiberschrieben und
enthilt etliche Anlehnungen an Psalmen.

Neben den weiteren méglichen Bezugsquellen in nur wenig ent-
fernteren Ortschaften wie beispielsweise Schaffhausen und Konstanz,
sei darauf hingewiesen, dass zu Anfang des 17. Jahrhunderts zwischen
den Juden in Stiihlingen und jenen im Aargauer Surbtal enge Verbin-
dungen bestanden. So war der damals wirkende und vermutlich in
Stithlingen wohnhafte Rabbiner Matitjahu der Rabbiner und Rechts-
sprecher «im Lande Schweiz». Mit diesem Begriff wurden die jiidi-
schen Gemeinden in Stithlingen, Tiengen und die Surbtaler Gemein-
den Endingen und Lengnau zusammengefasst umschrieben.* Es ist
durchaus denkbar, dass die Hagenbucher Handschrift in der Zeit des
Dreissigjihrigen Krieges (1618-1648) aus der siiddeutschen Ortschaft
Stithlingen in die Schweiz gelangte, sei es aufgrund von Pliinderung
und Enteignung oder sei es, weil die Handschrift moglicherweise
sogar durch die jiidischen, in die Schweiz gefliichteten Besitzer ver-
dussert wurde. Denn gemiss Lehnardt diirften bedrohliche Um-
stinde bzw. existentielle Not immer wieder Anlass dafiir gewesen
sein, dass Juden hebriische Handschriften oder zumindest einzelne
noch nicht ganz fertig gestellte Blitter verkauft haben, auch wenn dies
der jiddischen Tradition widersprach.* In diesem Zusammenhang sei
daran erinnert, dass der Text mindestens einen Schreibfehler enth:lt
(«Sifray statt «Sitra») und diese Seite daher vielleicht entsorgt wurde,
weil sie nicht zu gebrauchen war.

Als weitere mogliche Quelle sei noch Abraham ben Eliezer Brun-
schwig erwihnt. Er fungierte als Bearbeiter der «Biblia rabbinica» von
Johannes Buxtorf, die der Drucker Ludwig Kénig 1619 in Basel her-
ausgab. Auf Buxtorfs Wunsch wurde Brunschwig erlaubt, in Basel zu
wohnen. Anlisslich der Beschneidung seines Sohnes im Jahr 1619
erhielt er eine Busse von 400 Gulden, und alle anwesenden Juden
wurden fiir einige Tage inhaftiert. Immerhin durfte er auf Interven-
tion Kénigs bis zur Beendigung seiner Arbeit in der Stadt bleiben.
Buxtorf und Kénig hatten ebenfalls an der Feier teilgenommen und

#Ich danke Frau Dr. Barbara Stadler, Staatsarchiv Ziirich, fiir die Anregung, Stiih-
lingen als mogliche Provenienz miteinzubeziehen.
** Lehnardt, Andreas: Die hebréischen Einbandfragmente in Friedberg, wie Anm. 3, S. 153,

29



wurden je zu einer Geldstrafe von 100 Gulden verurteilt, «weil sie
hierdurch nit allein die Juden in ihrem Irthumb gestirkt, auch viel
ehrlicher leut geistlichen und weltlichen Standts héchlich geirgert».!
Gemiiss Burnett war Buxtorfs Busse hoher als sein gesamtes Jahres-
salir als Universititsprofessor.> Brunschwig lebte spiter «in der Nihe
von Ziirich», vermutlich in Lengnau oder Klingnau und soll der
Urahn der Lengnauer Familie Braunschweig gewesen sein.>® Er han-
delte mit hebriischen Biichern, in deren Besitz er auf seinen Reisen
durch das Elsass gelangte.

Abschliessend resultiert die Erkenntnis, dass sich aus der aktuellen
Quellenlage keine eindeutige Klirung ergibt, woher die Hagen-
bucher Handschrift stammt. Insbesondere die Hoffnung, dass andern-
orts nachgewiesene Fragmente der gleichen Handschrift mehr Auf-
schluss iiber deren Ursprung und Schicksal geben kénnten, bleibt
vorliufig unerfiillt. Es besteht aber die Méglichkeit, dass mit der fort-
schreitenden Erforschung der Vielzahl von europaweit archivierten
Einbandfragmenten (vgl. «Die Erfassung und Erforschung hebrii-
scher Einbandfragmente» weiter unten) weitere ihnliche Fragmente
auftauchen, die neue Erkenntnisse ermdglichen. Da die hiufig zur
Anwendung gekommene Quadratschrift vielerorts praktisch iden-
tisch gebraucht wurde, wird sich erst bei einer Vergleichsmoglichkeit
mit weiteren Fragmenten insbesondere in Deutschland eruieren
lassen, ob zum Beispiel ein bereits heute im Internet verfiigbares
Einbandfragment in Sankt Polten, Didzesanbibliothek und -mu-

51 Zitiert nach Weldler-Steinberg, Augusta: Geschichte der Juden in der Schweiz, bearbei-
tet durch Florence Guggenheim-Griinberg, Goldach 1966, Bd. 1, Seite 61.

%2 Burnett, Stephen G.: From Christian Hebraism to Jewish Studies: Johannes BuxtorfI (1564~
1629) and Hebrew Learning in the Seventeenth Century. Studies in the History of Chris-
tian Thought, Vol. 68. Leiden: E. J. Brill, 1996, S. 50-51.

53 Guggenheim-Griinberg, Florence: Alteste jiidische Familien in Lengnau und Endingen,
in: Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund (SIG) (Hg.): Festschrift zum
50-jihrigen Bestehen (1904-1954), [Basel| 1954, S. 131.

30



seum,* das hinsichtlich der Inhalte, der dreispaltigen Darstellung und
Schrift grosse Ahnlichkeit mit dem Hagenbucher Fragment aufweist,
allenfalls doch von demselben Schreiber angefertigt wurde. Beide
Fragmente wurden Bibelhandschriften entnommen, die den hebrii-
schen Originaltext in versweisem Wechsel mit dem «Targum Onke-
los» enthielten. Die beiden Fragmente entstammen allerdings kaum
derselben Bibelhandschrift, ist doch der Abstand zwischen zwei Spal-
ten im «Fragment St. Polten» viel kleiner und enthilt keine «Masorah
parvay, die einen grosseren Spaltenabstand bedingt. Fiir unterschied-
liche Bibelhandschriften desselben Schreibers sprechen neben der
dusserst dhnlichen Schrift auch die Spaltenbreite und der jeweilige
Ausgleich des linken Randes, fiir den in dhnlichem Stil gehaltene
gebrochene Buchstaben verwendet wurden. Fiir denselben Schreiber
koénnte auch der Umstand sprechen, dass das 1508 in Basel gedruck-
te Buch im Jahr 1511 gebunden wurde. Das hierfiir verwendete Frag-
ment konnte also einen dhnlichen Ursprung haben wie das Hagen-
bucher Fragment. Allerdings weist Ezra Chwat von der Jewish National
and University Library Jerusalem darauf hin, dass in der Hagenbucher
Handschrift die obere Ecke des Aleph nach links lehnt, wihrend die
entsprechende Abschlusslinie im St. Péltner Fragment gerade ist, was
die Urheberschaft durch einen identischen Schreiber infrage stellt.

* Dieses gestiirzt eingebundene Pergamentfragment wurde als Vorsatzblatt fiir ein in
Basel gedrucktes Buch verwendet (Gregorius Reisch. Margarita philosophica. Basel:
Iohannes Schottus, 1508). Auf der Recto-Seite des Vorsatzblattes in Rot der Ver-
merk: Anno domini 1511 ligatus est codex. — Vorsatzblatt I: 220x180. Schriftraum: Das
Fragment bildete den unteren Teil einer dreispaltigen Handschrift, vom unteren
Freirand (jetzt der obere Freirand) ca. 70 erhalten. Erhaltene H6he des Schriftraumes
ca. 140, Breite der beiden erhaltenen Spalten jeweils ca. 65, Interkolumnium ca. 60,
von der dritten Spalte maximal 15 mm der Breite erhalten. Blindlinierung, Zeilen-
hohe ca. 10; 13 Zeilen zur Ginze, die vierzehnte Zeile zum Teil erhalten. Das Frag-
ment im Interkolumnium und auf den Freirindern mit lateinischen Notizen
beschrieben.

31



Weitere hebriische Fragmente im Staatsarchiv Ziirich

Da das hier beschriebene Einbandfragment im Staatsarchiv Ziirich
aufbewahrt wird, seien der Vollstindigkeit halber die weiteren dort
archivierten hebriischen Handschriften aufgefiihrt. Zum einen gibt
es den Urfehdebrief des Juden Jedidja ben Chiskija (1385). Dabei handelt
es sich um einen mit hebriischen Buchstaben geschriebenen deutschen
Text, demzufolge Jedidja, Sohn des Chiskija, vor Biirgermeister und
Rat von Ziirich auf das Buch Moses schwort, dass er allen von Ziirich,
die an seiner Gefangennahme beteiligt gewesen sind, gut Freund sein
werde, und dass er wegen des Vorgefallenen keinen Ziircher vor frem-
de Gerichte laden werde.>® Zum anderen ist ein aus zwei Fragmenten
bestehendes Doppelblatt zu nennen, das als — mittlerweile abgelos-
ter — Einband eines «Urtheilbuch des Spitals 1565 bis 1572» diente.>
Die von Mohlberg festgehaltene Vermutung, dass der Text wahr-
scheinlich aus dem Ritualwerk «Mischne Tora» von Maimonides
stamme, wurde im online-Katalog des Staatsarchivs tibernommen.
Tatsichlich handelt es sich jedoch um einen Ausschnitt aus dem Geset-
zeskodex «Sefer mizwot gadol» (grofies Buch der Gebote [und Ver-
bote]) von Moses ben Jakob, Talmudist aus Coucy (Frankreich), der
in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts lebte.?” Anstatt der aschke-
nasischen Quadratschrift kam hier eine semikursive vermutlich nord-
franzésische Schrift zur Anwendung, die auf einen Entstehungsort in
den Regionen nordlich der Loire, inklusive Champagne, Ile de Fran-
ce, Anjou, Metz und Elsass, hindeuten kénnte. Der bereits erwihnte
Verfasser des «Ziircher Semak» diirfte fiir seine Bearbeitung des «Sefer
mizwot katan» (kleines Buch der Gebote) mit Sicherheit auch das
«Sefer mizwot gadol» (grosses Buch der Gebote) konsultiert haben.
So ist es also theoretisch méglich, dass sowohl die «Hagenbucher
Bibelhandschrift» als auch das fiir das Urtheilbuch verwendete «Sefer

5 Signatur StAZH B VI 192 (fol. 287), siche auch Brunschwig, Annette, et. al.: Geschich-
te der Juden im Kanton Ziirich, wie Anm. 36, S. 70-71.

% Signatur StAZH C VI 1 VI, Nr. 4, Blitter 20 und 21, siche Mohlberg Leo Cunibert:
Mittelalterliche Handschriften, wie Anm. 38, S. 331 {.

57 Siehe auch Eintrag in der Datenbank der Jewish National and University Library Jeru-
salem.

32



mizwot gadol» sich urspriinglich im Besitz des Ziircher Rabbi Moses
befunden hatten. Zwei ebenfalls im Staatsarchiv Ziirich aufbewahrte
grossformatige hebriische Fragmente entstammen einer Torahrolle
mit sefardischer Schrift, entstanden im 14./15. Jahrhundert. * Sie
wurden 1925 von Friedrich Hegi (1878-1930), ehemaligem zweitem
Staatsarchivar, in Luxor angekauft und gelangten iiber den Nachlass
von Staatsarchivar Anton Largiader (1893-1974) in den Besitz des
Staatsarchivs Ziirich.

Andere Einbandfragmente in der Schweiz

In mehreren Bibliotheken und Staatsarchiven der Schweiz befinden
sich weitere hebriische Fragmente, die fiir das Binden diverser Schrif-
ten verwendet wurden, so zum Beispiel im Stadtarchiv Porrentruy,
im Staatsarchiv Luzern, in der Zentralbibliothek Solothurn, in der
Zentralbibliothek Ziirich sowie in den Staatsarchiven Schaffhausen
und Graubiinden. Sie stammen alle aus dem 13. oder 14. Jahrhundert
und wurden zumeist im 16. oder 17. Jahrhundert zweckentfremdet.
Als Vergleichsbeispiele seien im Folgenden die Fragmente in den
Staatsarchiven Graubiinden und Schaffhausen sowie in den Zentral-
bibliotheken Solothurn und Ziirich beschrieben.

Staatsarchiv Schaffhausen

Das Staatsarchiv Schafthausen bewahrt Einbandfragmente mit heb-
riischem bzw. aramiischem Text auf, die aus einem ihnlichen Zeit-
raum stammen wie das Hagenbucher Fragment. Die jeweiligen Frag-
mente wurden von den zugehérigen Biichern abgeldst und werden
heute in separaten Mappen aufbewahrt.

In der Mappe «Fragmenta 7» finden sich acht schmale, auf beiden
Seiten beschriftete Streifen, welche die aramiische Ubersetzung gemiss
«Targum Onkelos» folgender Verse enthalten: Leviticus, Kap. 26,

*¥ Signatur StAZH C V1 3.35 und 3.36.

33



Verse 38 und 39, Kap. 27, Verse 3-5 sowie Numeri, Kap. 5, Verse 3—4
und Verse 24-25. Die Streifen sind je 30 Zentimeter lang und wur-
den zur Verstirkung einzelner Lagen eines Fertigungsbuches der
Jahre 1636-1667 verwendet.”

Die Mappe «Fragmenta 8» enthilt insgesamt vier Pergamentfrag-
mente, zwei davon sind als ganze Blitter erhalten, die anderen nur
noch teilweise. Alle Blitter sind hinten und vorne beschriftet, stam-
men aus ein und derselben Bibelhandschrift (14. Jahrhundert, asch-
kenasische Quadratschrift) und enthalten den hebriischen Text von
Genesis, Kapitel 34-35. Die vier Blitter waren als Einband fiir einen
Steuerrodel der Kirche Neunkirch im Libellenformat verwendet

worden. Hierfiir wurden sie zusammengeklebt und der Linge nach
gefaltet. Der Einband wurde 1968 abgelost.®

Staatsarchiv Graubiinden

Im Staatsarchiv Graubiinden befinden sich ebenfalls je ein mit heb-
riischem und ein mit hebriisch-aramiischem Text beschriftetes Per-
gamentfragment, die ebenfalls ins 14. Jahrhundert datiert werden
konnen.®! Das Pergament mit hebriischem Text stammt aus einem
Gebetbuch und wurde als Einband fiir das «Notariatsbuch 1571» von
Johannes Baptista Paulus von Samaden, 6ffentlicher Notar durch kai-
serliche Genehmigung, verwendet. Das Notariatsbuch umfasst den
Zeitraum von 1569 bis 1658.¢> Das zweite Fragment stammt aus einer
ihnlichen Bibelhandschrift wie das Hagenbucher Fragment. Es enthilt
Verse aus Numeri (Kapitel 8 und 9), auch hier folgt nach jedem heb-

% Ein Fertigungsbuch enthilt die Abschriften von Liegenschaftsgeschiften (freund-
liche Mitteilung von Herrn Dr. Roland E. Hofer, Staatsarchivar Schafthausen, am
22.2.2012). Die Fragmente wurden zu einem unbekannten Zeitpunkt vom Buch
losgeldst und werden im Staatsarchiv aufbewahrt, das Fertigungsbuch selber wurde
neu gebunden und ist im Stadtarchiv Schaffhausen zu finden (Signatur: A II
04.020/06).

6 Der Steuerrodel ist separat als Urkunde Nr. 5708 archiviert.

6! Siehe Manuskripten-Datenbank der Jewish National and University Library Jerusalem.

62 Siche Jenny, Rudolf: Handschriften aus Privatbesitz im Staatsarchiv Graubiinden, S. 147,
Signatur B 174.

34



riischen Satz jeweils die aramiische Version gemiss «Targum Onke-
los», allerdings in kleinerer Schrift als der hebriische Text. Dieses
Fragment dient nach wie vor als Einband fiir ein «Einnahmen- und
Ausgabenbuch, gebunden in beschriftetes Pergament, mit Eintragun-
gen von Guthaben und Schulden 1629-1711».% Das Buch war im
Besitz des evangelischen Pfarrers Luzius Pol (1754-1828). Aus den
Massen des Buches (32,5 Zentimeter hoch, 10,3 Zentimeter breit und
3 Zentimeter dick) kann gefolgert werden, dass die urspriingliche
Handschrift 32,5 Zentimeter breit und ca. 50 Zentimeter hoch war.

Zentralbibliothek Solothurn

In der Zentralbibliothek Solothurn befindet sich unter anderem ein
beidseitig beschriebenes Pergamentfragment, welches als Einband fiir
einen Dokumentenband diente und im Pfarreiarchiv von Oberkirch
(Bezirk Thierstein) gefunden wurde. Ein handschriftlicher Kommen-
tar stammt von Ambrosius Kocher von der Kirche zu Gilgenberg aus
dem Jahr 1593. Der in vokalisierter aschkenasischer Quadratschrift
gehaltene Text stammt aus dem 14. oder 15. Jahrhundert und enthilt
einige Verse aus Jesajah Kapitel 31 und 32. Ahnlich wie beim Hagen-
bucher Fragment folgt nach jedem hebriischen Vers sogleich die ara-
miische Ubersetzung, Das verschnittene Fragment hat dhnliche Masse
wie dasjenige von Hagenbuch (Breite 34,4 Zentimeter, Hohe 25,5
Zentimeter), das urspriingliche Buch muss also ebenfalls ihnlich gross
gewesen sein wie das dem Hagenbucher Fragment zugrunde liegen-
de Manuskript.®*

Zentralbibliothek Ziirich

Die Zentralbibliothek hat zwar eine grosse Sammlung alter hebrii-
scher Drucke und Handschriften, aber anscheinend nur wenige Ein-

% Ebd. S. 555, Signatur B 2175/3a.
* Ich danke Frau Dr. Justine Isserles, dass sie mir ihre Beschreibung dieses Einband-
fragments mit der Signatur R.1.2.121 tiberlassen hat.

35



bandfragmente. Den grossten Teil der Hebraica verdankt die Zent-
ralbibliothek der Israelitischen Cultusgemeinde Ziirich, welche 1899
die Bibliothek von Moritz Heidenheim (1824 -1898) aus dessen Nach-
lass erwarb und der damaligen Stadtbibliothek schenkte. Heidenheim,
Sohn eines Rabbiners, war nach seinem Ubertritt zum Christentum
Kaplan der Englischen Kirche in Ziirich und Privatdozent fiir alttes-
tamentliche Wissenschaft an der Universitit. Unter den beinahe inte-
gral erhaltenen Handschriften ist ein mit dem Hagenbucher Fragment
vergleichbarer Pentateuch hervorzuheben, der ebenfalls versweise den
«Targum Onkelos» enthilt, allerdings einspaltig, sowie auch Vokale
und Akzente und Masora parva am Rand.® Diese Handschrift ist
ebenfalls in aschkenasischer Quadratschrift und soll spitestens im
14. Jahrhundert entstanden sein. In drei Handschriften finden sich
hebriische Einbandfragmente:

Massora: Ein als Verstirkung im Buchriickenbereich eines Kopien-
bandes® eingeklebtes Pergamentstiick stellt einen Ausschnitt aus
einem Text zur Uberlieferung dar und wird in das 13./14. Jahrhun-
dert datiert. Das Pergament wurde so aufgeklebt, dass der Text auf
dem Kopf steht.

Liturgisches Gedicht: Eine aus dem 15. Jahrhundert stammende Hand-
schrift (Rudolfus de Liebegg: Pastorale novellum de sacramentis)®’
enthilt ein hebriisches Fragment, das zur Verstirkung der letzten
Lage benutzt wurde, wobei das Blatt nur auf der Vorderseite der Lage
abgeschnitten wurde. Der Teil dahinter wurde auf den hinteren Holz-
deckel geklebt, allerdings ebenfalls so, dass der hebriische Text auf
dem Kopf steht. Der Text gehért zu einem «Pijut» (= liturgisches
Gedicht) fiir Jom Kippur (Versshnungstag), die Handschrift stammt
aus dem 13./14. Jahrhundert.

Talmudfragment: Als Einbandfragment finden sich auf den Innensei-
ten der Deckel einer Handschrift aus dem 14. Jahrhundert (Rudolfus
de Liebegg: Pastorale novellum) je ein Pergamentstiick aus demselben

65 Erhalten ist Genesis 2,11 bis Deuteronomium 29,26 mit 3 Textliicken; Signatur:
ZBZ Heid 1.

6 Signatur ZBZ C 108, siche Mohlberg, Leo Cunibert: Mittelalterliche Handschriften,
wie Anm. 38, S. 56.

67 Signatur ZBZ C 124, ebd. S. 60.

36



Manuskript. Auf dem vorderen Teil steht der Vermerk: Memoria Jo-
hannis comitis de Wintertur.°® Der Text stammt aus dem Talmud.®

Als abgelstes Einbandfragment wird ein Pergamentstiick aufbe-
wahrt, das einen Ausschnitt aus einem Gebet fiir den siebten Tag des
Laubhiittenfestes (Hoschana rabba) enthilt. Den in Quadratschrift
gehaltenen Text ordnet Mohlberg dem 17./18. Jahrhundert zu, die
Fachleute der National Library of Israel schitzen auf das 13./14. Jahr-
hundert.”

Bibliothek des Benediktinerklosters Engelberg

In einer 1882 publizierten Notiz hielt der in Bonn wirkende deutsche
Orientalist Johann Gildemeister (1812-1890) fest, dass sich in der
«Bibliothek der Benedictiner-Abtei Engelberg in der Schweiz, durch
die Sorgfalt des Bibliothekars von alten Einbinden abgelost, einige
Pergamentblitter aus talmudischen Tractaten befinden, die als Zeug-
nisse einst vorhandener Handschriften immerhin einige Aufmerk-
samkeit verdienen mogen».”! Gemiiss Rolf De Kegel vom Stiftsarchiv
des Benediktinerklosters Engelberg handelt es sich bei diesem Biblio-
thekar um P. Benedikt Gottwald (1845-1908). Auf Vermittlung von
Prof. Franz Kaulen (1827-1907), Alttestamentler an der Universitit
Bonn, wurden die Talmud-Fragmente durch Gildemeister bestimmt
und in der erwihnten Notiz beschrieben.”? Ausserdem finden sich in
der Fragmentensammlung auch Texte franzésischer Provenienz.
Diese Fragmente sind von Menahem Banitt ediert und kommentiert
worden.”

% Signatur ZBZ C 66, ebd. S. 38-39.

% Tosfot zu Talmud Bavli, Baba batra 18-19.

7 Signatur ZBZ Z XIV 26, Blatt 13, siche Mohlberg, Leo Cunibert: Mittelalterliche
Handschriften, wie Anm. 38, S. 284.

! Gildemeister, Johann: Notizen, in: Magazin fiir die Wissenschaft des Judentums, 9,
1882, S. 175-176. Ich danke Frau Dr. Justine Isserles fiir diesen Hinweis.

”2 Signatur: Stiftsbibliothek Engelberg Num 27.

7 Banitt, Menahem: Deux fragments homilétiques de l'abbaye d’Engelberg, in: Revue des
études juives 152 (1993) S. 177-191.

3



Die Erfassung und Erforschung
hebriischer Einbandfragmente

Im Jahre 1950 initiierte David Ben Gurion, der damalige und erste
Premierminister des Staates Israel, die Griindung eines Institutes fiir
Manuskripte in Jerusalem, mit dem Ziel, alle hebriischen Manuskrip-
te weltweit auf Mikrofilm aufzunehmen. Die Idee wurde rasch umge-
setzt, und auch in der Schweiz wurden im Laufe der Jahre zahlreiche
Exponate in mehreren Archiven und Bibliotheken erfasst.” Diesem
Umstand ist es zu verdanken, dass zahlreiche in der Schweiz aufbe-
wahrte hebriische Manuskripte mehr oder weniger detailliert von
Fachleuten in Israel untersucht und beschrieben worden sind. Im Jahr
1963 wurde das Institut der National Library of Israel in Jerusalem
angegliedert. Das Team des heutigen Institute of Microfilmed Hebrew
Manuscripts in the Jewish National and University Library in Jerusa-
lem nimmt sporadisch mit allen infrage kommenden Institutionen
Kontakt auf, um sicherzustellen, dass auch neu hinzugekommene
Manuskripte in die immer grosser werdende und im Internet abruf-
bare Datenbank aufgenommen werden kénnen.”” Diese Datenbank
umfasst jegliche Handschriften, also sowohl komplette eigenstindige
Manuskripte und isoliert archivierte Fragmente als auch Einband-
fragmente.

Die hebriischen Einbandfragmente, als Untergruppe der hebrii-
schen Manuskripte, sind in den letzten Jahren mehr und mehr zu
einem eigenen Forschungsobjekt geworden, dem sich in Europa meh-
rere Forschungsgruppen widmen. Zwar wurden bereits im 19. Jahr-
hundert Gelehrte auf das Phinomen hebriischer Einbandfragmente

7 Alphabetische Ubersicht nach Ortschaften: Jiidische Gemeinde Basel, Universitits-
bibliothek Basel, Familie Lauer Bern, Schweizerische Landesbibliothek Bern, Bib-
liotheque Centrale Juive Geneve, Bibliotheque publique et universitaire Geneve,
Staatsarchiv Graubiinden, L. Altmann Hergiswil, Staatsarchiv Luzern, S. Segre Amar
Montana, Archives de la Bourgeoisie im Hotel de Ville Porrentruy, Staatsarchiv
Schafthausen, Stadtbibliothek Schaffhausen, Staatsarchiv Solothurn, Zentralbiblio-
thek Solothurn, Stadtbibliothek St. Gallen, Stiftsarchiv St. Gallen, Stadtbibliothek
Winterthur, Jeselsohn Ziirich, Staatsarchiv Ziirich, Zentralbibliothek Ziirich.

75 Ich danke Yael Okun, Institute of Microfilmed Hebrew Manuscripts in the Jewish National
and University Library Jerusalem, fiir diese Information.

38



aufmerksam — unter anderem der bekannte Orientalist Moritz Stein-
schneider (1816-1907) — und es wird gar ein Fund in der Schweiz
erwihnt (siche oben «Bibliothek des Benediktinerklosters Engelberg»). Die
damaligen Gelehrten scheinen jedoch die Bedeutung dieser Funde
nicht erfasst zu haben. Umso intensiver wird das Thema heute z.B.
im Rahmen des von Prof. Andreas Lehnardt (Mainz) initiierten For-
schungsprojekts «Genizat Germania» bearbeitet, das sich die Inven-
tarisation simtlicher hebriischer Einbandfragmente in Deutschland
zum Ziel gesetzt hat. Durch die vollstindige und regional aufgeglie-
derte Erfassung hofft man, neue Erkenntnisse iiber die Zusammen-
setzung der «Bibliothek» des westeuropiischen Judentums am Aus-
gang des Mittelalters zu gewinnen, was idealerweise auch Aussagen
tiber die intellektuelle und religiése Identitit der Juden in Deutsch-
land und in ganz Europa in dieser Zeitepoche erlauben soll. Im Jahr
2007 schlossen sich Forschungsgruppen aus ganz Europa unter dem
Namen «Books within books: Hebrew Fragments in European Lib-
raries» zu einem eigenen Netzwerk zusammen. In dem von Paris
(Ecole Pratique des Hautes Etudes) aus koordinierten Netzwerk sind
etwa 20 Partner in acht Lindern aktiv. Gemiss netzwerkeigener
Homepage variiert die Anzahl der in jedem Land identifizierten Frag-
mente von einigen Dutzend (Schweiz) bis zu einigen Tausend
(Italien).”® Neben der Zusammenarbeit und dem Austausch zwischen
den existierenden Projekten in verschiedenen europiischen Lindern
hat sich das Netzwerk ebenfalls das Ziel gesetzt, ein Inventar mit Be-
schreibungen der hebriischen Fragmente sowohl in Form publizierter
Kataloge als auch als online-Datenbank zur Verftigung zu stellen. Das
Aufschalten der online-Datenbank ist auf Ende 2012 geplant. In der
Schweiz beschiftigt sich Justine Isserles (Genf) damit, alle auffindba-
ren Einbandfragmente zu erfassen und zu beschreiben.””

In diesem Zusammenhang sei erwihnt, dass mit «e-codices» bereits
eine virtuelle Handschriftenbibliothek der Schweiz existiert. Deren

7 http://www.hebrewmanuscript.com/

77 Thr Artikel «Medieval Hebrew Manuscript Fragments in Switzerland: Some high-
lights of the discoveries» ist zur Publikation vorgesehen in: Books within books. New
Discoveries in Old Book Bindings, ed. Andreas Lehnardt and Judith Olszowy-Schlanger,
"European Genizah’ Texts and Studies 3, Leiden, Boston: Brill, 2013.

39



Ziel ist es, alle mittelalterlichen Handschriften und eine Auswahl der
frithneuzeitlichen Handschriften der Schweiz durch eine virtuelle
Bibliothek zu erschliessen. Im September 2012 waren 902 digita-
lisierte Handschriften (davon vier mit hebriischer Schrift) aus 40
verschiedenen Bibliotheken verfiighar. Die virtuelle Bibliothek wird
laufend ausgebaut.

Ein weiteres Projekt ist noch in Planung: Zusammen mit der Uni-
versititsbibliothek Basel arbeitet die Zentralbibliothek Ziirich an der
Entwicklung einer weiteren virtuellen Plattform, mit der vorliufigen
Bezeichnung «e-manuscripta». In inhaltlicher Hinsicht soll sich e-
manuscripta vor allem auf neuzeitliche Handschriften und Archiva-
lien konzentrieren und somit e-codices komplementir erginzen.”®

78 Fischer, Urs: Eine Visual Library-Plattform fiir Handschriften und Nachldsse. Prisentation
im Rahmen einer Informationsveranstaltung der AG Handschriften BIS. Schwei-
zerische Nationalbibliothek, 14. April 2011. Ich danke Urs Leu fiir diesen Hinweis.

40



	Ein hebräisches Bibelfragment aus dem 14. Jahrhundert : als Einband eines Hagenbucher Gemeindebuches

