Zeitschrift: Zurcher Taschenbuch
Herausgeber: Gesellschaft zircherischer Geschichtsfreunde
Band: 128 (2008)

Artikel: Die Zurcher Aufklarung : Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein
Kreis

Autor: Mahlmann-Bauer, Barbara / Lutteken, Anett

Kapitel: 9: Bodmers Lessingkritik als Literaturparodie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-985154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-985154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bodmers Lessingkritik als Literaturparodie

Von Katja Fries

Der Ziircher Professor Johann Jakob Bodmer lehrte in seiner Heimat-
stadt am Collegium Carolinum' Helvetische Geschichte und beobach-
tete zugleich aufmerksam das politische und literarische Geschehen
seiner Zeit. Schon seine Mitgliedschaft im Ziircher Grossen Rat und
in den Schweizer Sozietiten? nutzte Bodmer, um iiber Patriotismus,
Vaterlandsliebe und die politischen Zustinde seiner Stadt und seines
Landes zu diskutieren. Als Pidagoge wihlte er vor allem politische
Sujets aus der Geschichte, um diese in Exempelsammlungen und poli-
tischen Dramen fiir eine Leserschaft dichterisch umzusetzen. Diese
Wende vom vormaligen Literaturtheoretiker zum Dramatiker kom-
mentierte Jakob Baechtold in seiner Geschichte der Deutschen Literatur
in der Schweiz von 1892:

«Als unterdessen die Epen Bodmers keine Leser mehr fanden, begieng][!] der
alternde Mann die grosse Torheit, sich mit den dramatischen Stelzen zu versuchen.
Es kann keine Frage sein: Shakespeare hatte es ihm angetan. Seit Ende der fiinf-
ziger Jahre beginnt ein hastiges Dramatisieren. Das Nicolaische Preisausschreiben,
Wielands Johanna Gray, Salomon Hirzels Junius Brutus, namentlich Lessings Werke
und Klopstocks verungliickte dramatische Versuche spornten seinen Ehrgeiz.
Auch hier sollte es die Masse tun. Bodmer hat in volliger Verblendung und
unbekiimmert um das Gespétt der Welt etwa fiinfzig sogenannte Schauspiele
hingesudelt. Die produktivste Zeit ist das Jahrzehnd[!] von 1759-1769. [...] Diese
Erzeugnisse sind samt und sonders ganz unverzeihlich, kligliche, fratzenhafte
Machwerke. Schon die Zeitgenossen fragten sich alles[!] Ernstes, ob er damit

! Bodmer lehrte tiber vier Jahrzehnte (von 1731 bis 1775) an der Ziircher Gelehrten-
schule, dem Collegium Carolinum, dem Vorliufer der 1833 gegriindeten Universitit
Ziirich.

2 Vgl. Rolf Graber: Biirgerliche Offentlichkeit und spitabsolutistischer Staat. Sozieti-
tenbewegung und Konfliktkonjunktur in Ziirich 1740-1780. Ziirich 1993, S. 54-57
und S.1861.; Emil Erne: Die Schweizerischen Sozietiten. Lexikalische Darstellung
der Reformgesellschaften des 18. Jahrhundertin der Schweiz. Ziirich 1988, Register
sub voce «Bodmer», Leonhard Meister: Ueber Bodmern. Nebst Fragmenten aus
seinen Briefen. Ziirich 1783, S. 51. Bodmers Arbeiten fiir die Ziircher Sozietiten sind
in seinem handschriftlichen Nachlass iiberliefert (ZB: Bodmer Ms. 37.3 und 37.4).

512



eigentlich Satiren auf sich selber schreibe und seine Laufbahn wie Gottsched
beschlieflen wolle, um, dem alten Gegner véllig dhnlich, mit diesem im Elysium
in Ruhe und Frieden zu leben.»®

Trotz Baechtolds abfilligem Urteil sind die «etwa fiinfzig sogenannte|[n]
Schauspiele» eine schriftstellerische Leistung, Sie basieren auffilliger-
weise auf Stoffen der biblischen, der griechisch-rémischen oder der
deutschen, englischen, italienischen und schweizerischen Geschichte.
Alsihre bevorzugten Protagonisten fallen hauptsichlich Republikaner,
Patrioten und Freiheitshelden wie Cato, Cisar oder Wilhelm Tell
auf — geradezu typisch fiir Bodmers Dramentheorie bzw. sein poli-
tisches Trauerspiel.* Baechtolds vernichtendes Urteil iiber Bodmers
dichterisches Werk Ende des 19. Jahrhunderts wird zwar noch 1952
von Friedrich Sengle in seiner Habilitationsschrift iiber das deutsch-
sprachige Geschichtsdrama wiederholt, worin dieser sein Ubergehen
der politischen Schauspiele Bodmers damit begriindet, ihr «dramatur-
gischer und dichterischer Wert» sei «allzu geringy, weil sie «gewisser-
massen grundsitzlich undramatisch, undichterisch» seien, «insofern
der Akzent mit bewusster Einseitigkeit auf dem historisch-politischen
Inhalt liegt». Doch in jiingerer Zeit zeichnet sich ein neues Interesse
fiir Bodmers dramatische Schriften ab. Beispielsweise Arnd Beise wirft
die Frage auf, ob «das Politische der eigentliche Grund fiir die heftige
Ablehnung der Bodmerschen Schauspiele» sei.> Dass Bodmer seine
Theorie des politischen Trauerspiels nicht nur in seinen Lehr- und
Lesedramen anwandte, die Gustav Tobler als eine «Art Biirgerschule
zur Erweckung der Biirgertugenden»® verstand, sondern auch im
Rahmen einer pragmatischen Literaturkritik umsetzte, soll im Fol-

? Jakob Baechtold: Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz. Frauenfeld 1892, S. 636.

*Vgl. Johann Jakob Bodmer: «Politisches Trauerspiel», in Johann Georg Sulzer:
Allgemeine Theorie der schinen Kiinste. Leipzig 21793, Bd. 3 (ND Hildesheim 1994),
S. 6501t.

5 Friedrich Sengle: Das deutsche Geschichtsdrama. Stuttgart 1952.S.19£.; Arnd Beise:
Fiir die Demokratie hatte er die vorziiglichste Hochachtung. Plidoyer fiir den
politischen Stiickeschreiber J.J. Bodmer. In: Griffel. Magazin fiir Literatur und
Kritik 7 (1998), S. 82-88, hier S. 82.

¢ Gustav Tobler: Bodmers politische Trauerspiele. In: Johann Jakob Bodmer.
Denkschrift zum 200. Geburtstag. Veranlasst vom Lesezirkel Hottingen. Hg. von
der Stiftung von Schnyder von Wartensee. Ziirich 1900, S.120.

513



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

genden an seinen literarischen Antworten auf den gut dreissig Jahre
jingeren Gotthold Ephraim Lessing illustriert werden.

Bodmers Trauerspiele Polytimet (1760) und Odoardo Galotti (1778)
sowie die Lessingischen undsopischen Fabeln (1760) funktionieren als
Medium der Literaturkritik, da sie zu Lessings wirkungsbezogener
Poetik der Tragtdie sowie zu seiner Fabeltheorie Stellung beziehen.”
Ein anonymer Rezensent in der Berlinischen Literarischen Wochenschrift
vom 15. November 1777 bezeichnete Bodmers Odoardo Galotti als
«nichtssagende, wahnsinnige Parodie» und «Makulatur fir die
Kisekrimer». Erich Meissner bezeichnete Bodmers literarkritische
Auseinandersetzungen mit Lessing als Parodien, die er zusammen mit
weiteren «Parodien» Bodmers in seiner Dissertation Bodmer als Parodist
analysiert hat.® Wihrend noch Erich Schmidt dieses dramatische
Nachspiel zu Lessing fiir eine «das ,Genie* halb parodierende, halb
sittlich korrigierende Sudelei» hielt, fasst Werner Rieck Bodmers
«Pendant» zu Lessings Emilia Galottijedoch bereits als eine fruchtbare
Literatursatire auf, die einen interessanten Aufschluss iiber «gesundes
biirgerliches Aufklirungsdenken» vermittele, das mit seiner Forderung
nach einer gesellschaftlich aktiveren Konfliktlssung die in der Emilia
vertretene moralisch-ethische Position iiberwinde und somit die
Grenzen des Aufklirungsdenkens suggeriere.” Nach Rieck spiegelt
Bodmers «Pendant» also die biirgerlich-kritischen Stimmen der Zeit-
genossen Lessings, die sich mit der Katastrophe in der Emilia nicht
einverstanden erklirten und Odoardos Handlung als ungerecht
empfanden. Somit setzt Bodmer in Odoardo Galotti mit seiner Kritik

7 Johann Jakob Bodmer: Polytimet. Ein Trauerspiel. Durch Lessings Philotas oder ungerathenen
Helden veranlasset. Ziirich 1760. Eine Erginzung um einen achten Auftritt erschien
in: Johann Jakob Bodmer: Politische Schauspiele, Bd. 1. Ziirich 1768, S. 322-329. Vgl.
auch Gotthold Ephraim Lessing: Philotas. Ein Trauerspiel. Hrsg. von Wilhelm Grosse.
Stuttgart: Reclam 1979. Diese Studienausgabe enthilt u.a. auch Bodmers Polytimet,
allerdings ohne den letzten Auftritt. — Johann Jakob Bodmer: Odoardo Galotti. Ein
Pendant zu Emilia. In einem Aufzuge, und Epilogus zur Emilia Galotti. Von einem lingst
bekannten Verfasser. Augsburg 1778. Ders.: Lessingische undsopische Fabeln. Enthaltend die
sinnreichen Einfalle und weisen Spriiche der Thiere. Ziirich 1760.

§ Erich Meissner: Bodmer als Parodist. Naumburg 1904.

® Werner Rieck: Zu Johann Jakob Bodmers Odoardo Galotti. In: Forschungen und
Fortschritte 40 (1966), S. 332-335.

514



bei der Inkonsequenz der Lessingschen Charaktergestaltung an,
insofern er das abstrakte Ideal vom Sieg der Tugend tiber das Laster
nicht anerkennt und in satirischer Manier anprangert, dass Lessing die
Losung des Dramas nicht konsequenter zum antifeudalen Protest
gefiihrt habe.

Obschon man Baechtold sicherlich darin zustimmen kann, dass
Bodmers Titigkeit wahrscheinlich von einem tiberdurchschnittlich
grossen «Ehrgeiz» angetrieben wurde, was an sich nicht verwerflich
ist, gilt es doch zu priifen, inwieweit es zutrifft, bei den drei litera-
rischen Bearbeitungen zu Lessings Werken mit Baechtold von einem
«parodistische[n] Genren'® zu sprechen, da sich sogar Bodmer selbst
in seinen Personlichen Anekdoten gegen die Bezeichnung der Parodie
wehrte:

«Noch liegt mir auf dem Herzen, daf} man meine Bearbeitung von anderen
bearbeiteter Dramen nicht in dem rechten Gesichtspunkt gefasset hat. Man hielt
sic fiir Parodien, und ich irre sehr, wenn es nicht exemplarische und anschauliche
Wettstreite waren. Die Deutschen wiesen sich in dieser literarischen Rennbahn
mit einander zu laufen den Griechen nicht ihnlich; eine so auffallende, so
sprechende Art der Kritik ist nicht in der Denkungsart der Recensenten.»!!

Bodmer betrieb mit seinen literarischen Bearbeitungen eine ange-
wandte Literaturkritik, die als Interpretationshilfe zu Lessings Texten
gedacht war, um zum einen das allgemeine Verstindnis zu erleichtern,
und zum anderen auf die einen oder anderen Mingel hinzuweisen.
Nun gilt es zu priifen, warum Bodmers Bearbeitungen zu seiner Zeit,
aber auch noch in unserem Jahrhundert als Parodien aufgefasst werden
konnten und was sie mit der Literaturkritik im Besonderen zu tun

haben.!?

10 Jakob Baechtold: Geschichte der Deutschen Literatur in der Schiveiz. Frauenfeld 1892, S. 637.

11 Johann Jakob Bodmer: Personliche Anekdoten (1777/78). In: Ziircher Taschenbuch.
1892, S. 93-131, hier S.130.

12 Bender listet Bodmers Polytimet und Odoardo Galotti unter dem Untertitel «Parodien»
auf. Vgl. Wolfgang Bender: J.J. Bodmer und J.J. Breitinger. Stuttgart 1973 (Metzler
Realien 113), S. 66. Auch Monika Fick spricht in ihren Abschnitten zur Rezeption
des Philotas und den Fabeln von Bodmers Parodien. Vgl. Monika Fick: Lessinghandbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/ Weimar 22004, S.155 und S. 199.

515



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Zur Definition der Parodie

Um die literarische Auseinandersetzung zwischen dem Ziircher und
dem Sachsen zu beschreiben, scheint mir Michail Bachtins anthro-
pologische und sozialgeschichtliche Funktionsbestimmung der Parodie
anwendbar. Die hauptsichliche Eigenschaft des literarischen Parodie-
rens der Neuzeit sieht der russische Literaturtheoretiker in der Her-
stellung eines «profanierenden und dekouvrierenden Doppelgingers»,
der als Verneinung und darauffolgende Erneuerung des Helden
fungiert: «In jedem seiner Doppelginger stirbt der Held (das heisst, er
wird negiert), um sich zu erneuern (das heisst, um sich zu reinigen
und iiber sich hinauszugehen).»® Bachtins Theorie des polyphonen,
dialogischen Romans ist mit den literaturkritischen Ambitionen der
deutschen und franzosischen Theoretiker des 18. Jahrhunderts ver-
gleichbar, die ebenso eine Parodie als Mittel betrachteten, um sich
mit dem Inhalt oder Stil einer Vorlage satirisch oder sogar ernsthaft
auseinanderzusetzen. Konzentriert sich die jiingere Tradition der
Parodieforscher vorzugsweise auf die Analyse satirisch-polemischer
Verfahren, welche die jeweilige Textvorlage ins Komische ziehen,
wie es Verweyen und Witting definieren, hat die iltere historische
Literaturgeschichte die Parodie vor allem auch als imitierende Stilitbung
verstanden, die sich nicht notwendig gegen die Parodievorlage richten
muss.* In der Pariser Encyclopédie definiert der franzgsische Philologe
und Bibliothekar des Kénigs, Abbé Claude Sallier (1685-1761), die
Parodie als ein nachahmendes imitatives Verfahren ohne notwendige
satirische Spitze. Diese kann sich auf ganze Werke beziehen, indem
durch die Verinderung einiger Ausdriicke der Vorlage die Thematik

anders gewichtet wird. Die Adaptation der Parodie muss sich dabei

13 Michael Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Hg. von
Alexander Kaempfe. Miinchen 1969, S. 55.

# Theodor Verweyen/Gunther Witting: Parodie. In: Reallexikon der deutschen Lite-
raturwissenschaft. Hrsg. von Klaus Weimar u.a. Bd. 3, Berlin 32003, S. 23-27. Dies.:
Die Parodie in der neueren deutschen Literatur. Darmstadt 1979; dies.: «Parodie, Palinodie,
Kontradiktio, Kontrafaktur. Elementare Adaptionsformen im Rahmen der Inter-

textualititsdiskussion.» In: Dialogizitat. Hrsg. von Renate Lachmann. Miinchen 1982,
S.202-236.

516



nicht unbedingt gegen die Vorlage richten.!> Das Spiel mit dem fremden
Stil der Vorlage ist vielseitig und kann nach Bachtin iiber bloss ober-
flachliche Wortparodien hinaus auch tiefer gehen, also die ganze Text-
struktur tangieren und iiberdies neben der literarischen Parodie als
Gattung auch der Erreichung positiver Ziele dienen.!¢

Wie in Bodmers Lessing-Parodien ein Doppelginger, Komik und
ernsthafte Kritik Verwendung finden und welche neuen isthetischen
und politischen Intentionen im Rahmen der Literaturkritik damit
verfolgt werden, soll nun an einigen Beispielen demonstriert
werden.

Bodmers Lessing-Parodien - exemplarisch betrachtet

Lessings Fabeln (1759), Philotas (1759) und Emilia Galotti (1772) sind fiir
uns Texte eines Klassikers, dessen Rang auch Bodmer schon friih
erkannt hat.”” Lessing demonstriert in seinen dramatischen Exempeln
Philotas und Emilia Galotti eine verfehlte Erziehungspraxis, durch die
burgerliche Moralitit in Unfreiheit und Unmiindigkeit umschlagen
kann. Die tragische Handlung entspringt aus der Kommunikations-
unfihigkeit der Figuren. Seine Fabeln dienen dazu, den Leser durch
die Erregung des Mitleids zum selbstindigen und kritischen Denken
zu erziehen. Dagegen wertet Bodmer in seinen Adaptationen Lessings
dramatis personae zu tugendhaften und bewundernswerten Helden
um. In seinen parodistischen Bearbeitungen Polytimet und Odoardo
Galotti formuliert Bodmer Gegenpositionen zu Lessings tragischen
Schliissen und macht damit auf psychologische Unstimmigkeiten in

15 «Enfin, la derniere & la principale espece[!] de parodie est un ouvrage en vers,
composé sur une piece entiere[!] ou sur une partie considérable d’'une piece de poésie
connue, quon détourne i un autre sujet & a un autre sens par le changement de
quelques expressions.» In: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
métiers. Hrsg. von Denis Diderot und Jean Le Rond d’Alembert, Bd. 12. Paris 1765,
S.73L.

16 Michail Bachtin, Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Hrsg, von
Alexander Kaempfe. Miinchen 1969, S.1191.

7 Gotthold Ephraim Lessing: Philotas. In: Ders.: Werke, Bd. 4: 1758-1759. Hrsg. von
Gunter E. Grimm. Frankfurt a. M. 1997, S. 9-31; Ders.: Fabeln, ebd. S. 295-411.
Ders.: Emilia Galotti. In: Ders.: Werke, Bd. 7: 1770-1773. Hg. von Klaus Bohnen.
Frankfurt a. M. 2000, S. 291-371.

517



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Lessings Philotas und Emilia Galotti autmerksam, die auch die moderne
Lessing-Forschung beschiftigen — mit dem Unterschied, dass diese
darin Indizien fiir Lessings Poetik des Mitleids sucht und darin
einen isthetischen Vorzug sicht. Ausgehend von einer Dramaturgie
des bewundernswerten Helden, wie sie beispielsweise auch Moses
Mendelssohn im Briefwechsel mit Lessing und Friedrich Nicolai
tiber das Trauerspiel verteidigt'®, versteht Bodmer seine Lessing-
Bearbeitungen als Korrekturen an Lessings Dramaturgie und Helden-
konzeption. In Form von Parodien der Lessingschen dramatis personae
veranschaulicht er, wie ein Drama seiner Meinung nach beschaffen
sein miisse, damit es zur moralisch-politischen Bildung der Leser
beitragen kénne. Dabei orientiert sich Bodmer an der Dramaturgie
der Bewunderung, als deren Muster er die Tragddien Corneilles und
Racines ansah.

Innovativ ist in Bodmers Parodien — im Polytimet und in seinem
Odoardo Galotti — die andersartige, satirisch gegen Lessing gerichtete
Profilierung des Helden, insofern sie seine politischen und poetolo-
gischen Auffassungen veranschaulichen. In seinem symmetrisch zur
Vorlage angelegten Polytimet erschatft Bodmer zum allzu kindlich
schwach geratenen, unbeherrschten Helden Philotas eine Spiegelfigur,
nimlich einen Doppelginger, der das Ideal eines verantwortungs-
bewussten, friedfertigen Herrschers darstellt und so eher seiner Poetik
der Bewunderung und Erhabenheit entspricht.! Aus der Sicht von
Bodmers Konig Polemon wird Philotas zu mehr als einem «schénen
Ungeheuer», nimlich zu einer grotesken Heldenkarikatur. Wenn
Polemon sich iiber seinen Sohn beklagt, ihn als «Unsinnigen»

'8 Moses Mendelssohn an Lessing, 23. November und Dezember 1756, in: Gotthold
Ephraim Lessing: Briefwechsel iiber das Trauerspiel. Lessing: Werke, Bd. 4.
Hg. von Herbert G. Gopfert, bearbeitet von Karl Eibl. Miinchen 1979, S.167-170
und 179-184; vgl. auch die kommentierte Ausgabe von Jochen Schulte-Sasse (Hg,):
Gotthold Ephraim Lessing, Moses Mendelssohn, Friedrich Nicolai: Briefwechsel
iiber das Trauerspiel (1756/57). Miinchen 1972.

19 Zu Bodmers Konzeption des idealen politischen Helden vgl. Albert Meier: Drama-
turgie der Bewunderung. Untersuchungen zur politisch-klassizistischen Tragédie
des 18. Jahrhunderts. Frankfurt 1993 (Das Abendland NF. 23).

518



beschimpft, «der im Kopf verriickt war», und ihm seine kindliche
Ubereilung und Hitzkopfigkeit vorwirft, so wirkt diese gesteigerte
Uberzeichnung im héchsten Masse komisch.?® Polytimet, der Sohn
des Aridius, ist im Lager Polemons gefangen, fiigt sich aber weitaus
umsichtiger und kliiger als der hitzképfige Philotas in die Situation.
Daher glaubt Polemon, nachdem er vom Selbstmord seines Sohnes
erfahren hat und aus Gram dariiber abdankt, dass Polytimet, der Sohn
seines politischen Gegners, der am besten geeignete Thronfolger sei.

«Polemon:

Dein Leben, Polytimet, ist wiirdiger, als Philotas Tod. Dir gebe ich die Provinzen,
die unter uns auf der Spize des Degens harrten. Ich verzeihe mich aller Ansprache
auf dieselben. Von dir regiert, wird sie die Gliickseligkeit geniessen, welche und
nicht die Herrschaft, das Ziel und die Ehre der Regenten seyn soll.»?!

Bodmer nimmt ferner an der Figur Odoardo Galottis in Lessings
Emilia Galotti Anstoss und fiigt daher diesem biirgerlichen Trauerspiel
einen neuen Schluss hinzu. Odoardo kommt zur Einsicht, dass die
Totung seiner Tochter, die sich die Schauspielerin der Emilia in
Bodmers Nachspiel Odoardo Galotti als Selbstmord denkt, politisch
nutzlos gewesen sei: eine direkte Rache am Prinzen, dem Verfiihrer
Emilias, und an seinem Helfer Marinelli wire die politisch ver-
niinftigere Tat gewesen. Darauf spielt die Parabasis im Epilogus von
Bodmers Odoardo Galotti an, die von verbliiffender Komik zeugt, wenn

20 Bodmer dussert sich zu diesem Thema am 19. September 1759 in der Ziircher Rezen-
sionszeitschrift Freymiitige Nachrichten von Neuen Biichern und andern zur Gelehrtheit
geharigen Sachen kritisch: «Des Philotas Leichtsinnigkeit, seine Niedertrichtigkeit,
sein schwindlichter Kopf, fallen ins Komische und Abendteuerliche, sein Selbstmord,
den der Einfall verursachet, dass er so seinen Uberwinder des Losegeldes berauben
wolle, das, wenn es gleich eine Provinz gewesen wire, gegen das Leben, die Ver-
dienste, die Hoffnungen eines Kronprinzen und Helden ein wohlfeiler Kauf ist, ist
nicht nur unexemplarisch, und lasterhaft, sondern ungereimt und ausschweifend.»
Zitiert in: Lessing: Werke, Bd. 4: 1758-1759. Hrsg. von Gunter E. Grimm. Frankfurt
a.M. 1997, S. 8021.

21 Johann Jakob Bodmer: Polytimet. Ein Trauerspiel. Durch Lessings Philotas oder ungerathenen
Helden veranlasset. Ziirich 1760, S. 56.

519



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

die Schauspielerin der Emilia in einem fort iiber die unlogischen
Motive wettert, die zu ihrem Selbstmord gefiihrt haben sollen:

«Als Appiani an meiner Seite stiirzete, und Battista eine mir fremde Person, mich
aus dem Wagen hob, konnte ich mich nicht so leicht von dem geliebten Mann,
noch von meiner Mutter abreiflen lassen, und ihm nach Dosala folgen, welches
ich so wie seinen Besitzer scheute. Da ich seinen Tod in den nassen und wilden
Augen meiner Mutter las, hitte ich gern tiberlaut geweint, und nicht den gerings-
ten Gedanken gehabt, den Affeckt zuriick zu halten, damitich die Umstehenden
mit meinen Klagen nicht authielte. Und als alles verlohren war, stieg meine Furcht
vor meinem Riuber nimmer auf den Grad der Heftigkeit, daf mich alles Vertrauen
auf Gott, oder nur auf meine Tugend, verlassen hitte. Ich war zu christlich, den
Selbstmord in meine Gedanken zu nehmen; meine ganze Entschlossenheit war
fiir tugendhafte, nicht fiir verzweifelte Taten. Hernach hitte ich meine Hinde
nicht in den Schoof} geleget, ich hitte meine Person ganz vergessen; und Rache
an dem, der mein Liebstes ermordet, hitte sich meiner Seele bemichtiget. Aber
diese Rache hitte nicht gegen mich selbst, nicht gegen die Unschuld gewiitet. [...]
So eine Tochter ist nicht mehr, die den Vater ums Himmels willen bittet, den
Dolch nicht gegen das Herz des Verbrechers sondern gegen sie zu wenden; und
so ein Vater ist nicht mehr, der, weniger Soldat als die Tochter, sich ftirchtet an den
Uebelthiter zu vergreifen.»?

Bodmer sucht die vorgegebene isthetische Struktur der Trauerspiele
und auch der Fabeln Lessings so zu verindern, dass sie als Literatur-
kritik sowie auch als subtile Gesellschaftskritik, genauer als Kritik am
hofischen Absolutismus, gedeutet werden kann. Bezeichnend ist, dass
Bodmer in diesem noch jungen Arbeitsfeld der «ars critica» seine Aus-
einandersetzung mit Lessings Arbeiten dazu verwendet, isthetisch
wie auch politisch erzieherisch zu wirken. Bodmer und Breitinger
bemiihen sich in Ziirich darum, mit ihren literaturkritischen Schriften
ihre politische Theorie iiber die Verbesserung der Sitten pidagogisch
umzusetzen und sind mit dieser Absicht nicht weit von Lessing, Nicolai
und Mendelssohn entfernt; Bodmer kommt dabei Mendelssohns
Stellungnahme zu Lessings Position im Briefwechsel iiber das Trauerspiel
(1756/57) am nichsten.

22 Johann Jakob Bodmer: Odoardo Galotti. Ein Pendant zu Emilia. In einem Aufzuge, und
Epilogus zur Emilia Galotti. Von einem langst bekannten Verfasser. Augsburg 1778.
S. 29f.

520



Bodmers Literaturkritik intendiert politische Bildung
Bodmers Lessingkritik ist beispielhaft fiir die Streitkultur des 18. Jahr-
hunderts und die Dialogtihigkeit auf dem Gebiet der Literatur und
Literaturkritik. Seine Lessingparodien erdffnen der Literaturkritik
neue Bahnen. Durch die Veranschaulichung staatstheoretischer Mo-
delle und politischer Praxis dienen sie seinem politischen Bildungs-
und Reformprogramm, mit dem der Ziircher Professor fiir vater-
lindische Geschichte die lesenden Biirger und Politiker zu einem
moderaten Patriotismus erziehen wollte.

Dass Bodmers Geschichtsbild wohl auch durch die Lektiire von
Montesquieus Esprit des Lois (1748) und Rousseaus Schriften tiber den
Gesellschaftsvertrag beeinflusst wurde, kommt nicht nur in seinen
politischen Schauspielen zum Ausdruck, sondern auch in seinen
Lessing-Parodien.?® Hier wird, vereinfacht gesagt, eine dekadente
Monarchie, die durch zunehmende Entfremdung zwischen Unter-
tanen und Obrigkeit gekennzeichnet ist, der republikanischen Tradi-
tion gegeniibergestellt, welche Freiheit, Selbstbestimmung und Unab-
hingigkeit zu gesellschaftlichen Idealen erhebt. Gemessen an der
Asthetik des Erhabenen und der Bewunderung, an der Bodmer mit
seinem Mitstreiter und Freund Johann Jakob Breitinger festhilt, ver-
misst Bodmer in Lessings Dramen und Fabeln ideale, moralisch vor-
bildliche Helden und klare ethische Maximen. Seine Literaturkritik
ist somit auch als ein Teil eines politischen Bildungsprogramms zu
begreifen.

Die zeitgendssische Debatte iiber die Vaterlandsliebe und den Tod
fiir das Vaterland wird vor dem Hintergrund des Siebenjihrigen
Krieges auch auf der narrativen und dramatischen Ebene weiter-
gedacht. Hier mischt sich durch seine Lessing-Parodien auch der
Ziircher Republikaner ein. Freilich hat Bodmer Lessings Philotas-

23 Montesquieu, der noch in seinen Lettres persanes (1721) die Verlogenheit und korrup-
ten Machenschaften des franzosischen Hofes karikierte, unterrichtet in De L’Esprit
des lois (1748) u.a. iiber die Prinzipien der drei politischen Regierungsformen: der
Demokratie, der aristokratischen Monarchie und des Despotismus. Montesquieus
Kritik an der Monarchie fusst auf dem fiir Republiken konstitutiven Tugendbegriff,
der in der Monarchie durch den Ehrbegriff ersetzt ist. Vgl. Montesquieu: De L’Esprit
des lois. Hrsg. von Victor Goldschmidt. 2 Bde. Paris 1979. Hier Bd. 1, S. 147-150.

521



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Einakter irrtiimlich als Glorifikation des Krieges und des patriotischen
Heldentodes verstanden, ein Missverstindnis, dem auch Johann
Wilhelm Ludwig Gleim in seinen preussischen Soldatenliedern
erlegen ist. Bodmer hat geflissentlich iiberlesen, dass Lessing seinerseits
mit Philotas und durch die zur Zeit Alexanders des Grossen spielende
Kriegshandlung einen Antihelden geschaffen hat, mit dem er sich
seinerseits schon parodistisch gegen die Verherrlichung des Soldaten
in Johann Wilhelm Ludwig Gleims Preuflische[n] Kriegslieder[n] (1758)
tichtete:*

Der Ziircher Republikaner adaptiert Lessings Vorlagen, um eine
neue politische Botschaft zu vermitteln, indem er im Polyfimet und im
Odoardo Galotti seine staatstheoretische Befiirwortung einer republi-
kanischen Regierungsform vorstellt und damit sowohl auf den Leser
als auch auf Staatsfiihrer und politisch denkende Biirger erzieherisch
wirken will. Bodmers Polytimet und sein Polemon formulieren ein
eudimonistisches Staatsziel: Ihr Ideal ist ein Herrscher als Hirt der
Volker und Vater der Nation, dem das Wohl seiner Untertanen am
Herzen liegt. In dem acht Jahre spiter (1768) hinzugefiigten 8. Auftritt
des Polytimet verkiindet Bodmer in der Rolle Polemons das Ideal einer
Republik, in der Freiheit und Selbstbestimmung am besten realisiert
werden konnen, und Lisst Polemon ein ambitioniertes politisches
Umschulungsprogramm vorschlagen.

«Polemon: Du must die Begriffe gewaltig trillern, damit du aus der Liebe zum
Konig Patriotisme herauswindest. — — — Aber wie? was denkst du,
wenn die Gotter diesem Reiche nicht einen andern und bessern
Philotas giben, denn das steht in ihrer Hand, kénnte ich fiir die Sicher-
heitund den Frieden nicht genugsam Vorsorge thun, wenn ich meinem
Volke Rechte, Freyheiten, Ordnungen gibe, die des Monarchen
Stelle bey ihm vertriten, und dem Zufalle nicht unterworfen wiren;
dafd der Sohn des Kénigs andere Begriffe davon hitte, als der Vater?

24 Dass man Lessing die vermeintliche Propagierung ethischer Grundlagen wie Vater-
landsliebe, Ehre und Soldatentod unterschob, hingt vielleicht auch mit einem iiber-
kommenen Heldenverstindnis zusammen. Sogar noch 1976 wird Lessings Philotas
in Gerhard Kaisers Geschichte der deutschen Literatur als «patriotische Kurztragodie»
betitelt und der selbst fast noch jugendliche Held des Dramas vielen Schiilergene-
rationen als willkommenes Identifikationsmuster angeboten. Gerhard Kaiser (Hg,):
Geschichte der deutschen Literatur. Miinchen 1976. S. 117.

b22



Aristodem: Du willst sagen, wenn du deine Stidte in Republicken verwandeln
wiirdest?

Polemon: Glaubst du, dafl sie die Freyheit ertragen kénnten?

Aristodem: O sie miissen zuvor noch um ethliche Grade tugendhafter werden,
Ich tiirchte, sie haben noch zu wenig von der politischen Tugend,
welche die Neigung ist, sein eigenes Bestes in dem allgemeinen Besten
zu suchen.

Polemon: Meine Nation zu dieser Tugend zu bilden, wollen wir von nun an auf
offentliche Anstalten bedacht seyn, ihr den Muth zu edeln, groflen
und erhabenen Gesinnungen zu erheben. Du sollst in dieser Arbeit
mein Gehiilfe seyn, daf’ wir auf diese Art den Tod meines unbeson-
nenen Sohnes unschidlich machen.»?

Bodmer setzt hier auf eine zeitgemisse Prinzenerziehung und auf die
Bereitschaft des Monarchen, mit seinen Beratern und seinen Unter-
tanen gemeinsam eine friedliche Konfliktlsung anzustreben.

Bodmers Kritik an Lessings Fabeln lisst hingegen nur ansatzweise
seine politische Tendenz erkennen. Bodmer verpackt nimlich auch
seine Uberlegungen zur Poetik in einige Fabeln seiner Sammlung
Lessingische unasopische Fabeln. Im Unterschied zu Lessing trigt Bodmer
seine Moral, nach Asops Beispiel, gerne dick auf, so wie sich das eben-
falls in seiner Poetik findet. In seiner Bearbeitung von Lessings Fabeln
lisst Bodmer in den Tiergeschichten eher sittlich gute, tugendhafte
und vorbildliche Charaktere auftreten — bisweilen auch Menschen —,
die didaktisch eine klar verstindliche moralische Lehre vermitteln.
Bodmer vermisst in Lessings unkonventionellen Bearbeitungen
asopischer Fabeln klare moralische Maximen, weil Lessings Tiere und
Pflanzen keinen eindeutig ethisch qualifizierbaren Charakter hitten.
Interessant sind Bodmers Bearbeitungen der Lessingischen Fabeln
aber vor allem wegen ihrer Erginzungen. Wenn Bodmer Fabeln
erfindet, dann offenbar mit der Absicht, verantwortliches politisches
Verhalten einzuiiben. Bodmers Fabel «Der kindische Held»?¢ ist eine

2 Johann Jakob Bodmer: Polytimet. 8. Auftritt. In: Ders.: Politische Schauspiele. Bd. 1. Ziirich
1768, S. 3281.

26 Johann Jakob Bodmer: Der kindische Held. In: Ders.: Lessingische undsopische Fabeln.
Enthaltend die sinnreichen Einfalle und weisen Spriiche der Thiere. Ziirich 1760. 41f.

55745



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Fortsetzung seiner Kritik an Lessings kindlich-schwirmerischem
Philotas in einer anderen, auch von Lessing weiterentwickelten
Gattung, der isopischen bzw. unisopischen Fabel. Die Fabel stellt
einen jungen und naiven Konigssohn vor, der sich in einer Unter-
redung mit der personifizierten Allegorie des Todes den todbrin-
genden Pfeil erschleicht, um mit dem eigenen Selbstmord Helden-
ruhm zu erlangen und dem Staat zu dienen. Darauf antwortet ihm
der personifizierte Tod, Bodmers politischen Standpunkt vertretend:
«Der ist nicht werth zu leben, der das Leben verschmihet.»?” Bodmers
Kritik an zeitgendssischen Vorstellungen militirischer Tiichtigkeit und
heroischer Tapferkeit wird ebenfalls in der Fabel «Der menschliche
Held» deutlich. Als Held erweise sich der, der sich in einer Schlacht
bemiihe, die eigenen Soldaten aus lebensbedrohlichen Gefahren zu
retten, anstatt sie fiir ein abstraktes Ziel aufzuopfern.?®

Fiir Lessings Poetik des Mitleids, besonders seine Ansicht, durch die
Einiibung der Zuschauer in die Fihigkeit, mit den dramatis personae
Mitleid zu haben, nehme auch ihre Kompetenz zum friedlichen
gesellschaftlichen Zusammenleben zu, hat Bodmer freilich weniger
Verstindnis. Gleichwohl impliziert Bodmers Forderung nach einem
politisch urteilsfihigen Odoardo, der des Ubels Wurzel im Charakter
und Fehlverhalten des Prinzen erkennen sollte, eine Kritik an Er-
scheinungsformen der absoluten Monarchie. Die Versshnung des
reumiitigen Prinzen mit Emilias ungliicklichem Vater — der Schluss
des Einakters — lisst das Ideal einer reformierbaren Monarchie auf-
scheinen. Als Odoardo den Prinzen Hettore Gonzaga schliesslich
daran erinnert, dass er «der Souverin der Gesetze» sei, korrigiert ihn
der einsichtige Prinz zum Schluss des Stiickes:

«Das bin ich nicht. Halten Sie mich nicht fiir so leer an Einsichten, dafi ich nicht
immer gewusst habe, dafd ich nicht alles darf, was ich will; nicht Gesetze machen
darf, wie meine Laune, und meine Begierde sie wollen.»*

27 Ebd.

28 Ebd. S. 45.

% Johann Jakob Bodmer: Odoardo Galotti. Ein Pendant zu Emilia. In einem Aufzuge, und
Epilogus zur Emilia Galotti, Von einem lingst bekannten Verfasser. Augsburg 1778. S. 27.

524



Bodmers Literaturkritik macht aus Lessings Emilia Galotti hier
wiederum ein politisches Lehrstiick. Fiirstenkritik zeigt sich hier durch
Rousseaus Gesellschaftskritik beeinflusst. Am Schluss des Stiickes wird
ein geliuterter Herrscher prisentiert, der plétzlich als verantwortungs-
bewusster Gesetzgeber nach dem Vorbild von Rousseaus Souverin
den gleichen Gesetzen untersteht wie sein Volk.>* Wie schon Bodmers
Polemon mit seinem politischen Bildungsprogramm auf harmonische
Verinderungen der absoluten Monarchie zielte und eine diplomatische
Friedenspolitik vorschlug, so hilt der Ziircher mit dem lernfihigen
Prinzen Gonzaga auch den zeitgendssischen Monarchen, vielleicht
sogar dem Preussenkénig Friedrich II., einen kritischen Spiegel vor.
Dieser Lesart hitte sicherlich auch der «Weltenbiirger» Lessing
zugestimmt, der sich in seinen Briefen an Gleim als aufgeklirter
Menschenfreund gegeniiber dem Krieg und dem propagierten
Heldentod fiirs Vaterland eher kritisch dusserte.*" Erkennt man wie
Leonhard Meister (1741-1811), dass Bodmer in seinen Dramen vor
allem darum bemiiht ist, politische Ideen zu veranschaulichen und
zur politischen Reformdiskussion beizutragen, riicken diese Schreib-
tischprodukte des Ziircher Gelehrten und Pidagogen den Intentionen
Lessings, Nicolais und Mendelssohns, aber auch jenen Schillers niher,
die Biihne als moralische Anstalt zu legitimieren.*

30 Vgl. Jean Jaques Rousseau: Contrat social. (1762). Hrsg. von J.L. Lecercle. Paris 1971,
S.72f.: «Ce passage de l'état de nature a I'état civil produit dans ’homme un change-
ment trés remarquable, en substituant dans sa conduite la justice a I'instinct, et
donnant a ses actions la moralité qui leur manquait auparavant. [...]| Ce que 'homme
perd par le contrat social, c’est sa liberté naturelle et un droit illimité a tout ce qui le
tente et qu'il peut atteindre ; ce qu'il gagne, c’est laliberté civile etla propriété de tout
ce qu'il possede.»

31 Vgl. Lessing an Gleim am 16.12.1758. «Der Patriot iiberschreyet den Dichter zu
sehr, und noch dazu ein so soldatischer Patriot, der sich auf Beschuldigungen stiitzet,
die nichts weniger als erwiesen sind! Vielleicht zwar ist auch der Patriot bei mir nicht
ganz erstickt, obgleich das Lob eines eifrigen Patrioten, nach meiner Denkunggsart,
das allerletzte ist, wonach ich geitzen wiirde; des Patrioten nemlich, der mich ver-
gessen wiirde, dass ich ein Weltbiirger seyn sollte.» In: Gotthold Ephraim Lessing:
Briefe. Bd. 11, 1. Hrsg. von Wilfrid Barner u.a. Frankfurt a. M. 1987, S. 305f

32 Leonhard Meister: Ueber Bodmern (Anm. 2), S. 23.

525



	Bodmers Lessingkritik als Literaturparodie

