
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 128 (2008)

Artikel: Die Zürcher Aufklärung : Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein
Kreis

Autor: Mahlmann-Bauer, Barbara / Lütteken, Anett

Kapitel: 9: Bodmers Lessingkritik als Literaturparodie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bodmers Lessingkritik als Literaturparodie

Von Katja Fries

Der Zürcher ProfessorJohannJakob Bodmer lehrte in seiner Heimatstadt

am Collegium Carolinuni1 Helvetische Geschichte und beobachtete

zugleich aufmerksam das politische und literarische Geschehen
seiner Zeit. Schon seine Mitgliedschaft im Zürcher Grossen Rat und
in den Schweizer Sozietäten2 nutzte Bodmer, um über Patriotismus,
Vaterlandsliebe und die politischen Zustände seiner Stadt und seines
Landes zu diskutieren. Als Pädagoge wählte er vor allem politische
Sujets aus der Geschichte, um diese inExempelsammlungen und
politischen Dramen für eine Leserschaft dichterisch umzusetzen. Diese
Wende vom vormaligen Literaturtheoretiker zum Dramatiker
kommentierte Jakob Baechtold in seiner Geschichte der Deutschen Literatur
in der Schweiz von 1892:

«Als unterdessen die Epen Bodmers keine Leser mehr fanden, begiengf!] der
alternde Mann die grosse Torheit, sich mit den dramatischen Stelzen zu versuchen.
Es kann keine Frage sein: Shakespeare hatte es ihm angetan. Seit Ende der fünfziger

Jahre beginnt ein hastiges Dramatisieren. Das Nicolaische Preisausschreiben,
WielandsJohanna Gray, Salomon HirzeisJunius Brutus, namentlich Lessings Werke
und Klopstocks verunglückte dramatische Versuche spornten seinen Ehrgeiz.
Auch hier sollte es die Masse tun. Bodmer hat in völliger Verblendung und
unbekümmert um das Gespött der Welt etwa fünfzig sogenannte Schauspiele
hingesudelt. Die produktivste Zeit ist das Jahrzehndf!] von 1759-1769. [...] Diese
Erzeugnisse sind samt und sonders ganz unverzeihlich, klägliche, fratzenhafte
Machwerke. Schon die Zeitgenossen fragten sich alles[!] Ernstes, ob er damit

1 Bodmer lehrte über vierJahrzehnte (von 1731 bis 1775) an der Zürcher Gelehrtenschule,

dem Collegium Carolinum, dem Vorläufer der 1833 gegründeten Universität
Zürich.

2 Vgl. Rolf Graber: Bürgerliche Öffentlichkeit und spätabsolutistischer Staat. Sozietä-
tenbewegung und Konfliktkonjunktur in Zürich 1740-1780. Zürich 1993, S. 54-57
und S. 186 f.; Emil Erne: Die Schweizerischen Sozietäten. Lexikalische Darstellung
der Reformgesellschaften des 18.Jahrhundert in der Schweiz. Zürich 1988, Register
sub voce «Bodmer»; Leonhard Meister: Ueber Bodmern. Nebst Fragmenten aus
seinen Briefen. Zürich 1783, S. 51. Bodmers Arbeiten für die Zürcher Sozietäten sind
in seinem handschriftlichen Nachlass überliefert (ZB: Bodmer Ms. 37.3 und 37.4).

512



eigentlich Satiren auf sich selber schreibe und seine Laufbahn wie Gottsched
beschließen wolle, um, dem alten Gegner völlig ähnlich, mit diesem im Elysium
in Ruhe und Frieden zu leben.»3

Trotz Baechtolds abfälligem Urteil sind die «etwa fünfzig sogenannte[n]
Schauspiele» eine schriftstellerische Leistung. Sie basieren auffälligerweise

auf Stoffen der biblischen, der griechisch-römischen oder der
deutschen, englischen, italienischen und schweizerischen Geschichte.
Als ihre bevorzugten Protagonisten fallen hauptsächlich Republikaner,
Patrioten und Freiheitshelden wie Cato, Cäsar oder Wilhelm Teil
auf - geradezu typisch für Bodmers Dramentheorie bzw. sein
politisches Trauerspiel.4 Baechtolds vernichtendes Urteil über Bodmers
dichterisches Werk Ende des 19. Jahrhunderts wird zwar noch 1952

von Friedrich Sengle in seiner Habilitationsschrift über das

deutschsprachige Geschichtsdrama wiederholt, worin dieser sein Ubergehen
der politischen Schauspiele Bodmers damit begründet, ihr «dramaturgischer

und dichterischer Wert» sei «allzu gering», weil sie «gewisser-
massen grundsätzlich undramatisch, undichterisch» seien, «insofern
der Akzent mit bewusster Einseitigkeit aufdem historisch-politischen
Inhalt liegt». Doch in jüngerer Zeit zeichnet sich ein neues Interesse
für Bodmers dramatische Schriften ab. Beispielsweise ArndBeise wirft
die Frage auf, ob «das Politische der eigentliche Grund für die heftige
Ablehnung der Bodmerschen Schauspiele» sei.5 Dass Bodmer seine
Theorie des politischen Trauerspiels nicht nur in seinen Lehr- und
Lesedramen anwandte, die Gustav Tobler als eine «Art Bürgerschule
zur Erweckung der Bürgertugenden»6 verstand, sondern auch im
Rahmen einer pragmatischen Literaturkritik umsetzte, soll im Fol-

3 Jakob Baechtold: Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz. Frauenfeld 1892, S. 636.
4 Vgl. Johann Jakob Bodmer: «Politisches Trauerspiel», in Johann Georg Sulzer:

Allgemeine Theorie der schönen Künste. Leipzig 21793, Bd. 3 (ND Hildesheim 1994),
S. 650ff.

5 Friedrich Sengle: Das deutsche Geschichtsdrama. Stuttgart 1952. S. 19f.; ArndBeise:
Für die Demokratie hatte er die vorzüglichste Hochachtung. Plädoyer für den
politischen Stückeschreiber J.J. Bodmer. In: Griffel. Magazin für Literatur und
Kritik 7 (1998), S. 82-88, hier S. 82.

6 Gustav Tobler: Bodmers politische Trauerspiele. In: Johann Jakob Bodmer.
Denkschrift zum 200. Geburtstag. Veranlasst vom Lesezirkel Hottingen. Hg. von
der Stiftung von Schnyder von Wartensee. Zürich 1900, S. 120.

513



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

genden an seinen literarischen Antworten auf den gut dreissig Jahre
jüngeren Gotthold Ephraim Lessing illustriert werden.

Bodmers Trauerspiele Polytimet (1760) und Odoardo Galotti (1778)
sowie die Lessingischen unäsopischen Fabeln (1760) funktionieren als

Medium der Literaturkritik, da sie zu Lessings wirkungsbezogener
Poetik der Tragödie sowie zu seiner Labeltheorie Stellung beziehen.7

Ein anonymer Rezensent in der Berlinischen Literarischen Wochenschrift

vom 15. November 1777 bezeichnete Bodmers Odoardo Galotti als

«nichtssagende, wahnsinnige Parodie» und «Makulatur für die
Käsekrämer». Erich Meissner bezeichnete Bodmers literarkritische
Auseinandersetzungen mit Lessing als Parodien, die er zusammen mit
weiteren «Parodien» Bodmers in seiner Dissertation Bodmer als Parodist

analysiert hat.8 Während noch Erich Schmidt dieses dramatische
Nachspiel zu Lessing für eine «das ,Genie' halb parodierende, halb
sittlich korrigierende Sudelei» hielt, fasst Werner Rieck Bodmers
«Pendant» zu Lessings Emilia Galottijedoch bereits als eine fruchtbare
Literatursatire auf, die einen interessanten Aufschluss über «gesundes
bürgerliches Aufklärungsdenken» vermittele, das mit seiner Forderung
nach einer gesellschaftlich aktiveren Konfliktlösung die in der Emilia
vertretene moralisch-ethische Position überwinde und somit die
Grenzen des Aufklärungsdenkens suggeriere.9 Nach Rieck spiegelt
Bodmers «Pendant» also die bürgerlich-kritischen Stimmen der

Zeitgenossen Lessings, die sich mit der Katastrophe in der Emilia nicht
einverstanden erklärten und Odoardos Handlung als ungerecht
empfanden. Somit setzt Bodmer in Odoardo Galotti mit seiner Kritik

7 JohannJakob Bodmer: Polytimet. Ein Trauerspiel. Durch Lessings Philotas oder ungerathenen
Helden veranlasset. Zürich 1760. Eine Ergänzung um einen achten Auftritt erschien
in: Johann Jakob Bodmer: Politische Schauspiele, Bd. 1. Zürich 1768, S. 322-329. Vgl.
auch Gotthold Ephraim Lessing: Philotas. Ein Trauerspiel. Hrsg. von Wilhelm Grosse.

Stuttgart: Reclam 1979. Diese Studienausgabe enthält u.a. auch Bodmers Polytimet,
allerdings ohne den letzten Auftritt. -Johann Jakob Bodmer: Odoardo Galotti. Ein
Pendant zu Emilia. In einem Aufzuge, und Epilogus zur Emilia Galotti. Von einem längst
bekannten Verfasser. Augsburg 1778. Ders.: Lessingische unäsopische Fabeln. Enthaltend die

sinnreichen Einfälle und weisen Sprüche der Thiere. Zürich 1760.
8 Erich Meissner: Bodmer als Parodist. Naumburg 1904.
9 Werner Rieck: Zu Johann Jakob Bodmers Odoardo Galotti. In: Forschungen und

Fortschritte 40 (1966), S. 332-335.

514



bei der Inkonsequenz der Lessingschen Charaktergestaltung an,
insofern er das abstrakte Ideal vom Sieg der Tugend über das Laster
nicht anerkennt und in satirischer Manier anprangert, dass Lessing die

Lösung des Dramas nicht konsequenter zum antifeudalen Protest
geführt habe.

Obschon man Baechtold sicherlich darin zustimmen kann, dass

Bodmers Tätigkeit wahrscheinlich von einem überdurchschnittlich

grossen «Ehrgeiz» angetrieben wurde, was an sich nicht verwerflich
ist, gilt es doch zu prüfen, inwieweit es zutrifft, bei den drei
literarischen Bearbeitungen zu Lessings Werken mit Baechtold von einem
«parodistische[n] Genre»10 zu sprechen, da sich sogar Bodmer selbst

in seinen Persönlichen Anekdoten gegen die Bezeichnung der Parodie
wehrte:

«Noch liegt mir auf dem Herzen, daß man meine Bearbeitung von anderen
bearbeiteter Dramen nicht in dem rechten Gesichtspunkt gefasset hat. Man hielt
sie für Parodien, und ich irre sehr, wenn es nicht exemplarische und anschauliche
Wettstreite waren. Die Deutschen wiesen sich in dieser literarischen Rennbahn
mit einander zu laufen den Griechen nicht ähnlich; eine so auffallende, so

sprechende Art der Kritik ist nicht in der Denkungsart der Recensenten.»11

Bodmer betrieb mit seinen literarischen Bearbeitungen eine
angewandte Literaturkritik, die als Interpretationshilfe zu Lessings Texten
gedacht war, um zum einen das allgemeine Verständnis zu erleichtern,
und zum anderen auf die einen oder anderen Mängel hinzuweisen.
Nun gilt es zu prüfen, warum Bodmers Bearbeitungen zu seiner Zeit,
aber auch noch in unseremJahrhundert als Parodien aufgefasst werden
konnten und was sie mit der Literaturkritik im Besonderen zu tun
haben.12

10 Jakob Baechtold: Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz. Frauenfeld 1892, S. 637.
11 Johannjakob Bodmer: Persönliche Anekdoten (1777/78). In: Zürcher Taschenbuch.

1892, S. 93-131, hier S.130.
12 Bender listet Bodmers Polytimet und Odoardo Galotti unter dem Untertitel «Parodien»

auf. Vgl. Wolfgang Bender: J.J. Bodmer und].]. Breitinger. Stuttgart 1973 (Metzler
Realien 113), S. 66. Auch Monika Fick spricht in ihren Abschnitten zur Rezeption
des Philotas und den Fabeln von Bodmers Parodien. Vgl. Monika Fick: Lessinghandbuch.
Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart/Weimar 22004, S. 155 und S. 199.

515



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Zur Definition der Parodie
Um die literarische Auseinandersetzung zwischen dem Zürcher und
dem Sachsen zu beschreiben, scheint mir Michail Bachtins
anthropologische und sozialgeschichthche Funktionsbestimmung der Parodie
anwendbar. Die hauptsächliche Eigenschaft des literarischen Parodierens

der Neuzeit sieht der russische Literaturtheoretiker in der
Herstellung eines «profanierenden und dekouvrierenden Doppelgängers»,
der als Verneinung und darauffolgende Erneuerung des Helden
fungiert: «Injedem seiner Doppelgänger stirbt der Held (das heisst, er
wird negiert), um sich zu erneuern (das heisst, um sich zu reinigen
und über sich hinauszugehen).»13 Bachtins Theorie des polyphonen,
dialogischen Romans ist mit den literaturkritischen Ambitionen der
deutschen und französischen Theoretiker des 18. Jahrhunderts
vergleichbar, die ebenso eine Parodie als Mittel betrachteten, um sich

mit dem Inhalt oder Stil einer Vorlage satirisch oder sogar ernsthaft
auseinanderzusetzen. Konzentriert sich die jüngere Tradition der
Parodieforscher vorzugsweise auf die Analyse satirisch-polemischer
Verfahren, welche die jeweilige Textvorlage ins Komische ziehen,
wie es Verweyen und Witting definieren, hat die ältere historische
Literaturgeschichte die Parodie vor allem auch als imitierende Stilübung
verstanden, die sich nicht notwendig gegen die Parodievorlage richten
muss.14 In der Pariser Encyclopédie definiert der französische Philologe
und Bibliothekar des Königs, Abbé Claude Sallier (1685-1761), die
Parodie als ein nachahmendes imitatives Verfahren ohne notwendige
satirische Spitze. Diese kann sich auf ganze Werke beziehen, indem
durch die Veränderung einiger Ausdrücke der Vorlage die Thematik
anders gewichtet wird. Die Adaptation der Parodie muss sich dabei

13 Michael Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Hg. von
Alexander Kaempfe. München 1969, S. 55.

14 Theodor Verweyen/Gunther Witting: Parodie. In: Reallexikon der deutschen

Literaturwissenschaft. Hrsg. von Klaus Weimar u.a. Bd. 3, Berlin 32003, S. 23-27. Dies.:
Die Parodie in der neueren deutschen Literatur. Darmstadt 1979; dies.: «Parodie, Palinodie,
Kontradiktio, Kontrafaktur. Elementare Adaptionsformen im Rahmen der Inter-
textualitätsdiskussion.» In: Dialogizität. Hrsg. von Renate Lachmann. München 1982,
S. 202-236.

516



nicht unbedingt gegen dieVorlage richten.15 Das Spiel mit dem fremden
Stil der Vorlage ist vielseitig und kann nach Bachtin über bloss
oberflächliche Wortparodien hinaus auch tiefer gehen, also die ganze
Textstruktur tangieren und überdies neben der literarischen Parodie als

Gattung auch der Erreichung positiver Ziele dienen.16

Wie in Bodmers Lessing-Parodien ein Doppelgänger, Komik und
ernsthafte Kritik Verwendung finden und welche neuen ästhetischen
und politischen Intentionen im Rahmen der Literaturkritik damit
verfolgt werden, soll nun an einigen Beispielen demonstriert
werden.

Bodmers Lessing-Parodien - exemplarisch betrachtet
Lessings Fabeln (1759), Philotas (1759) und Emilia Galotti (1772) sind für
uns Texte eines Klassikers, dessen Rang auch Bodmer schon früh
erkannt hat.17 Lessing demonstriert in seinen dramatischen Exempeln
Philotas und Emilia Galotti eine verfehlte Erziehungspraxis, durch die

bürgerliche Moralität in Unfreiheit und Unmündigkeit umschlagen
kann. Die tragische Handlung entspringt aus der Kommunikationsunfähigkeit

der Figuren. Seine Fabeln dienen dazu, den Leser durch
die Erregung des Mitleids zum selbständigen und kritischen Denken
zu erziehen. Dagegen wertet Bodmer in seinen Adaptationen Lessings
dramatis personae zu tugendhaften und bewundernswerten Helden
um. In seinen parodistischen Bearbeitungen Polytimet und Odoardo

Galotti formuliert Bodmer Gegenpositionen zu Lessings tragischen
Schlüssen und macht damit auf psychologische Unstimmigkeiten in

15 «Enfin, la dernière & la principale especef!] de parodie est un ouvrage en vers,
composé sur une pièce entieref!] ou sur une partie considérable d'une pièce de poésie
connue, qu'on détourne à un autre sujet & à un autre sens par le changement de

quelques expressions.» In: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des

métiers. Hrsg. von Denis Diderot und Jean Le Rond d'Alembert, Bd. 12. Paris 1765,
S. 73 £

16 Michail Bachtin, Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Hrsg. von
Alexander Kaempfe. München 1969, S. 119 f.

17 Gotthold Ephraim Lessing: Philotas. In: Ders.: Werke, Bd. 4: 1758-1759. Hrsg. von
Gunter E. Grimm. Frankfurt a.M. 1997, S. 9-31; Ders.: Fabeln, ebd. S. 295-411.
Ders.: Emilia Galotti. In: Ders.: Werke, Bd. 7: 1770-1773. Hg. von Klaus Bohnen.
Frankfurt a.M. 2000, S. 291-371.

517



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Lessings Philotas und Emilia Galotti aufmerksam, die auch die moderne

Lessing-Forschung beschäftigen - mit dem Unterschied, dass diese

darin Indizien für Lessings Poetik des Mitleids sucht und darin
einen ästhetischen Vorzug sieht. Ausgehend von einer Dramaturgie
des bewundernswerten Helden, wie sie beispielsweise auch Moses
Mendelssohn im Briefwechsel mit Lessing und Friedrich Nicolai
über das Trauerspiel verteidigt18, versteht Bodmer seine Lessing-
Bearbeitungen als Korrekturen an Lessings Dramaturgie und
Heldenkonzeption. In Form von Parodien der Lessingschen dramatis personae
veranschaulicht er, wie ein Drama seiner Meinung nach beschaffen
sein müsse, damit es zur moralisch-politischen Bildung der Leser
beitragen könne. Dabei orientiert sich Bodmer an der Dramaturgie
der Bewunderung, als deren Muster er die Tragödien Corneilles und
Racines ansah.

Innovativ ist in Bodmers Parodien - im Polytimet und in seinem
Odoardo Galotti - die andersartige, satirisch gegen Lessing gerichtete
Profilierung des Helden, insofern sie seine politischen und poetolo-
gischen Auffassungen veranschaulichen. In seinem symmetrisch zur
Vorlage angelegten Polytimet erschafft Bodmer zum allzu kindlich
schwach geratenen, unbeherrschten Helden Philotas eine Spiegelfigur,
nämlich einen Doppelgänger, der das Ideal eines verantwortungs-
bewussten, friedfertigen Herrschers darstellt und so eher seiner Poetik
der Bewunderung und Erhabenheit entspricht.19 Aus der Sicht von
Bodmers König Polemon wird Philotas zu mehr als einem «schönen

Ungeheuer», nämlich zu einer grotesken Heldenkarikatur. Wenn
Polemon sich über seinen Sohn beklagt, ihn als «Unsinnigen»

18 Moses Mendelssohn an Lessing, 23. November und Dezember 1756, in: Gotthold
Ephraim Lessing: Briefwechsel über das Trauerspiel. Lessing: Werke, Bd. 4.

Hg. von Herbert G. Göpfert, bearbeitet von Karl Eibl. München 1979, S. 167-170
und 179-184; vgl. auch die kommentierte Ausgabe vonJochen Schulte-Sasse (Hg.):
Gotthold Ephraim Lessing, Moses Mendelssohn, Friedrich Nicolai: Briefwechsel
über das Trauerspiel (1756/57). München 1972.

19 Zu Bodmers Konzeption des idealen politischen Helden vgl. Albert Meier: Dramaturgie

der Bewunderung. Untersuchungen zur politisch-klassizistischen Tragödie
des 18. Jahrhunderts. Frankfurt 1993 (Das Abendland NF. 23).

518



beschimpft, «der im Kopf verrückt war», und ihm seine kindliche
Übereilung und Hitzköpfigkeit vorwirft, so wirkt diese gesteigerte
Überzeichnung im höchsten Masse komisch.20 Polytimet, der Sohn
des Aridäus, ist im Lager Polemons gefangen, fügt sich aber weitaus

umsichtiger und klüger als der hitzköpfige Philotas in die Situation.
Daher glaubt Polemon, nachdem er vom Selbstmord seines Sohnes
erfahren hat und aus Gram darüber abdankt, dass Polytimet, der Sohn
seines politischen Gegners, der am besten geeignete Thronfolger sei.

«Polemon:
Dein Leben, Polytimet, ist würdiger, als Philotas Tod. Dir gebe ich die Provinzen,
die unter uns auf der Spize des Degens harrten. Ich verzeihe mich aller Ansprache
auf dieselben. Von dir regiert, wird sie die Glückseligkeit gemessen, welche und
nicht die Herrschaft, das Ziel und die Ehre der Regenten seyn soll.»21

Bodmer nimmt ferner an der Figur Odoardo Galottis in Lessings
Emilia Galotti Anstoss und fügt daher diesem bürgerlichen Trauerspiel
einen neuen Schluss hinzu. Odoardo kommt zur Einsicht, dass die

Tötung seiner Tochter, die sich die Schauspielerin der Emilia in
Bodmers Nachspiel Odoardo Galotti als Selbstmord denkt, politisch
nutzlos gewesen sei: eine direkte Rache am Prinzen, dem Verführer
Emilias, und an seinem Helfer Marinelli wäre die politisch
vernünftigere Tat gewesen. Darauf spielt die Parabasis im Epilogus von
Bodmers Odoardo Galotti an, die von verblüffender Komik zeugt, wenn

20 Bodmer äussert sich zu diesem Thema am 19. September 1759 in der Zürcher
Rezensionszeitschrift Freymütige Nachrichten von Neuen Büchern und andern zur Gelehrtheit

gehörigen Sachen kritisch: «Des Philotas Leichtsinnigkeit, seine Niederträchtigkeit,
sein schwindlichter Kopf, fallen ins Komische und Abendteuerliche, sein Selbstmord,
den der Einfall verursachet, dass er so seinen Uberwinder des Lösegeldes berauben
wolle, das, wenn es gleich eine Provinz gewesen wäre, gegen das Leben, die
Verdienste, die Hoffnungen eines Kronprinzen und Helden ein wohlfeiler Kauf ist, ist
nicht nur unexemplarisch, und lasterhaft, sondern ungereimt und ausschweifend.»
Zitiert in: Lessing: Werke, Bd. 4:1758-1759. Hrsg. von Gunter E. Grimm. Frankfurt
a. M. 1997, S. 802 f.

21 JohannJakob Bodmer: Polytimet. Ein Trauerspiel. Durch Lessings Philotas oder ungerathenen
Helden veranlasset. Zürich 1760, S. 56.

519



Die Zürcher Aufklärung.JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

die Schauspielerin der Emilia in einem fort über die unlogischen
Motive wettert, die zu ihrem Selbstmord geführt haben sollen:

«Als Appiani an meiner Seite stürzete, undBattista eine mir fremde Person, mich
aus dem Wagen hob, konnte ich mich nicht so leicht von dem geliebten Mann,
noch von meiner Mutter abreißen lassen, und ihm nach Dosala folgen, welches
ich so wie seinen Besitzer scheute. Da ich seinen Tod in den nassen und wilden
Augen meiner Mutter las, hätte ich gern überlaut geweint, und nicht den geringsten

Gedanken gehabt, den Affeckt zurück zu halten, damit ich die Umstehenden
mit meinen Klagen nicht aufhielte. Und als alles verlohren war, stieg meine Furcht
vor meinem Räuber nimmer aufden Grad der Heftigkeit, daß mich alles Vertrauen
auf Gott, oder nur auf meine Tugend, verlassen hätte. Ich war zu christlich, den
Selbstmord in meine Gedanken zu nehmen; meine ganze Entschlossenheit war
für tugendhafte, nicht für verzweifelte Taten. Hernach hätte ich meine Hände
nicht in den Schooß geleget, ich hätte meine Person ganz vergessen; und Rache

an dem, der mein Liebstes ermordet, hätte sich meiner Seele bemächtiget. Aber
diese Rache hätte nicht gegen mich selbst, nicht gegen die Unschuld gewütet. [...]
So eine Tochter ist nicht mehr, die den Vater ums Himmels willen bittet, den
Dolch nicht gegen das Herz des Verbrechers sondern gegen sie zu wenden; und
so ein Vater ist nicht mehr, der, weniger Soldat als die Tochter, sich fürchtet an den
Uebelthäter zu vergreifen.»22

Bodmer sucht die vorgegebene ästhetische Struktur der Trauerspiele
und auch der Fabeln Lessmgs so zu verändern, dass sie als Literaturkritik

sowie auch als subtile Gesellschaftskritik, genauer als Kritik am
höfischen Absolutismus, gedeutet werden kann. Bezeichnend ist, dass

Bodmer in diesem nochjungen Arbeitsfeld der «ars critica» seine

Auseinandersetzung mit Lessings Arbeiten dazu verwendet, ästhetisch
wie auch politisch erzieherisch zu wirken. Bodmer und Breitinger
bemühen sich in Zürich darum, mit ihren literaturkritischen Schriften
ihre politische Theorie über die Verbesserung der Sitten pädagogisch
umzusetzen und sind mit dieser Absicht nicht weit von Lessing, Nicolai
und Mendelssohn entfernt; Bodmer kommt dabei Mendelssohns
Stellungnahme zu Lessings Position im Briefwechsel über das Trauerspiel

(1756/57) am nächsten.

22 Johann Jakob Bodmer: Odoardo Galotti. Ein Pendant zu Emilia. In einem Aufzuge, und

Epilogus zur Emilia Galotti. Von einem längst bekannten Verfasser. Augsburg 1778.
S. 29 ff.

520



Bodmers Literaturkritik intendiert politische Bildung
Bodmers Lessingkritik ist beispielhaft für die Streitkultur des 18.
Jahrhunderts und die Dialogfähigkeit auf dem Gebiet der Literatur und
Literaturkritik. Seine Lessingparodien eröffnen der Literaturkritik
neue Bahnen. Durch die Veranschaulichung staatstheoretischer
Modelle und politischer Praxis dienen sie seinem politischen Bildungsund

Reformprogramm, mit dem der Zürcher Professor für
vaterländische Geschichte die lesenden Bürger und Politiker zu einem
moderaten Patriotismus erziehen wollte.

Dass Bodmers Geschichtsbild wohl auch durch die Lektüre von
Montesquieus Esprit des Lois (1748) und Rousseaus Schriften über den

Gesellschaftsvertrag beeinflusst wurde, kommt nicht nur in seinen

politischen Schauspielen zum Ausdruck, sondern auch in seinen
Lessing-Parodien.23 Hier wird, vereinfacht gesagt, eine dekadente
Monarchie, die durch zunehmende Entfremdung zwischen Untertanen

und Obrigkeit gekennzeichnet ist, der republikanischen Tradition

gegenübergestellt, welche Freiheit, Selbstbestimmung und
Unabhängigkeit zu gesellschaftlichen Idealen erhebt. Gemessen an der
Ästhetik des Erhabenen und der Bewunderung, an der Bodmer mit
seinem Mitstreiter und Freund Johann Jakob Breitinger festhält, ver-
misst Bodmer in Lessings Dramen und Fabeln ideale, moralisch
vorbildliche Helden und klare ethische Maximen. Seine Literaturkritik
ist somit auch als ein Teil eines politischen Bildungsprogramms zu
begreifen.

Die zeitgenössische Debatte über die Vaterlandsliebe und den Tod
für das Vaterland wird vor dem Hintergrund des Siebenjährigen
Krieges auch auf der narrativen und dramatischen Ebene
weitergedacht. Hier mischt sich durch seine Lessing-Parodien auch der
Zürcher Republikaner ein. Freilich hat Bodmer Lessings Philotas-

23 Montesquieu, der noch in seinen Lettres persanes (1721) die Verlogenheit und korrupten
Machenschaften des französischen Hofes karikierte, unterrichtet in De L'Esprit

des lois (1748) u. a. über die Prinzipien der drei politischen Regierungsformen: der
Demokratie, der aristokratischen Monarchie und des Despotismus. Montesquieus
Kritik an der Monarchie fusst auf dem für Republiken konstitutiven Tugendbegriff,
der in der Monarchie durch den Ehrbegriffersetzt ist. Vgl. Montesquieu: De L'Esprit
des lois. Hrsg. von Victor Goldschmidt. 2 Bde. Paris 1979. Hier Bd. 1, S. 147-150.

521



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Einakter irrtümlich als Glorifikation des Krieges und des patriotischen
Heldentodes verstanden, ein Missverständnis, dem auch Johann
Wilhelm Ludwig Gleim in seinen preussischen Soldatenliedern
erlegen ist. Bodmer hat geflissentlich überlesen, dass Lessing seinerseits

mit Philotas und durch die zur Zeit Alexanders des Grossen spielende
Kriegshandlung einen Antihelden geschaffen hat, mit dem er sich
seinerseits schon parodistisch gegen die Verherrlichung des Soldaten
in Johann Wilhelm Ludwig Gleims Preußische[n] Kriegslieder[n] (1758)
richtete.24

Der Zürcher Republikaner adaptiert Lessings Vorlagen, um eine

neue politische Botschaft zu vermitteln, indem er im Polytimet und im
Odoardo Galotti seine staatstheoretische Befürwortung einer
republikanischen Regierungsform vorstellt und damit sowohl auf den Leser
als auch auf Staatsführer und politisch denkende Bürger erzieherisch
wirken will. Bodmers Polytimet und sein Polemon formulieren ein
eudämonistisches Staatsziel: Ihr Ideal ist ein Herrscher als Hirt der
Völker und Vater der Nation, dem das Wohl seiner Untertanen am
Herzen liegt. In dem achtJahre später (1768) hinzugefügten 8. Auftritt
des Polytimet verkündet Bodmer in der Rolle Polemons das Ideal einer
Republik, in der Freiheit und Selbstbestimmung am besten realisiert
werden können, und lässt Polemon ein ambitioniertes politisches
Umschulungsprogramm vorschlagen.

«Polemon: Du must die Begriffe gewaltig trillern, damit du aus der Liebe zum
König Patriotisme herauswindest. Aber wie? was denkst du,

wenn die Götter diesem Reiche nicht einen andern und bessern
Philotas gäben, denn das steht in ihrer Hand, könnte ich für die Sicherheit

und den Frieden nicht genugsam Vorsorge thun, wenn ich meinem
Volke Rechte, Freyheiten, Ordnungen gäbe, die des Monarchen
Stelle bey ihm verträten, und dem Zufalle nicht unterworfen wären;
daß der Sohn des Königs andere Begriffe davon hätte, als der Vater?

24 Dass man Lessing die vermeintliche Propagierung ethischer Grundlagen wie
Vaterlandsliebe, Ehre und Soldatentod unterschob, hängt vielleicht auch mit einem
überkommenen Heldenverständnis zusammen. Sogar noch 1976 wird Lessings Philotas
in Gerhard Kaisers Geschichte der deutschen Literatur als «patriotische Kurztragödie»
betitelt und der selbst fast noch jugendliche Held des Dramas vielen Schülergenerationen

als willkommenes Identifikationsmuster angeboten. Gerhard Kaiser (Hg.):
Geschichte der deutschen Literatur. München 1976. S. 117.

522



Aristodem: Du willst sagen, wenn du deine Städte in Republicken verwandeln
würdest?

Polemon: Glaubst du, daß sie die Freyheit ertragen könnten?
Aristodem: O sie müssen zuvor noch um ethliche Grade tugendhafter werden,

Ich fürchte, sie haben noch zu wenig von der politischen Tugend,
welche die Neigung ist, sein eigenes Bestes in dem allgemeinen Besten
zu suchen.

Polemon: Meine Nation zu dieser Tugend zu bilden, wollen wir von nun an auf
öffentliche Anstalten bedacht seyn, ihr den Muth zu edeln, großen
und erhabenen Gesinnungen zu erheben. Du sollst in dieser Arbeit
mein Gehülfe seyn, daß wir auf diese Art den Tod meines unbesonnenen

Sohnes unschädlich machen.»25

Bodmer setzt hier auf eine zeitgemässe Prinzenerziehung und auf die
Bereitschaft des Monarchen, mit seinen Beratern und seinen Untertanen

gemeinsam eine friedliche Konfliktlösung anzustreben.

Bodmers Kritik an Lessings Fabeln lässt hingegen nur ansatzweise
seine politische Tendenz erkennen. Bodmer verpackt nämlich auch
seine Überlegungen zur Poetik in einige Fabeln seiner Sammlung
Lessingische unäsopische Fabeln. Im Unterschied zu Lessing trägt Bodmer
seine Moral, nach Asops Beispiel, gerne dick auf, so wie sich das ebenfalls

in seiner Poetik findet. In seiner Bearbeitung von Lessings Fabeln
lässt Bodmer in den Tiergeschichten eher sittlich gute, tugendhafte
und vorbildliche Charaktere auftreten - bisweilen auch Menschen -,
die didaktisch eine klar verständliche moralische Lehre vermitteln.
Bodmer vermisst in Lessings unkonventionellen Bearbeitungen
äsopischer Fabeln klare moralische Maximen, weil Lessings Tiere und
Pflanzen keinen eindeutig ethisch qualifizierbaren Charakter hätten.
Interessant sind Bodmers Bearbeitungen der Lessingischen Fabeln
aber vor allem wegen ihrer Ergänzungen. Wenn Bodmer Fabeln
erfindet, dann offenbar mit der Absicht, verantwortliches politisches
Verhalten einzuüben. Bodmers Fabel «Der kindische Held»26 ist eine

25 JohannJakob Bodmer: Polytimet. 8. Auftritt. In: Ders.: Politische Schauspiele. Bd. 1. Zürich
1768, S. 328 f.

26 Johann Jakob Bodmer: Der kindische Held. In: Ders.: Lessingische unäsopische Fabeln.

Enthaltend die sinnreichen Einfälle und weisen Sprüche der Thiere. Zürich 1760. 41 f.

523



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Fortsetzung seiner Kritik an Lessings kindlich-schwärmerischem
Philotas in einer anderen, auch von Lessing weiterentwickelten
Gattung, der äsopischen bzw. unäsopischen Fabel. Die Fabel stellt
einen jungen und naiven Königssohn vor, der sich in einer
Unterredung mit der personifizierten Allegorie des Todes den todbringenden

Pfeil erschleicht, um mit dem eigenen Selbstmord Heldenruhm

zu erlangen und dem Staat zu dienen. Darauf antwortet ihm
der personifizierte Tod, Bodmers politischen Standpunkt vertretend:
«Der ist nicht werth zu leben, der das Leben verschmähet.»27 Bodmers
Kritik an zeitgenössischen Vorstellungen militärischer Tüchtigkeit und
heroischer Tapferkeit wird ebenfalls in der Fabel «Der menschliche
Held» deutlich. Als Held erweise sich der, der sich in einer Schlacht
bemühe, die eigenen Soldaten aus lebensbedrohlichen Gefahren zu
retten, anstatt sie für ein abstraktes Ziel aufzuopfern.28

Für Lessings Poetik des Mitleids, besonders seine Ansicht, durch die

Einübung der Zuschauer in die Fähigkeit, mit den dramatis personae
Mitleid zu haben, nehme auch ihre Kompetenz zum friedlichen
gesellschaftlichen Zusammenleben zu, hat Bodmer freilich weniger
Verständnis. Gleichwohl impliziert Bodmers Forderung nach einem
politisch urteilsfähigen Odoardo, der des Übels Wurzel im Charakter
und Fehlverhalten des Prinzen erkennen sollte, eine Kritik an
Erscheinungsformen der absoluten Monarchie. Die Versöhnung des

reumütigen Prinzen mit Emilias unglücklichem Vater - der Schluss
des Einakters - lässt das Ideal einer reformierbaren Monarchie
aufscheinen. Als Odoardo den Prinzen Hettore Gonzaga schliesslich
daran erinnert, dass er «der Souverän der Gesetze» sei, korrigiert ihn
der einsichtige Prinz zum Schluss des Stückes:

«Das bin ich nicht. Halten Sie mich nicht für so leer an Einsichten, daß ich nicht
immer gewusst habe, daß ich nicht alles darf, was ich will; nicht Gesetze machen
darf, wie meine Laune, und meine Begierde sie wollen.»29

27 Ebd.
28 Ebd. S. 45.
29 Johann Jakob Bodmer: Odoardo Galotti. Ein Pendant zu Emilia. In einem Aufzuge, und

Epilogus zur Emilia Galotti. Von einem längst bekannten Verfasser. Augsburg 1778. S. 27.

524



Bodmers Literaturkritik macht aus Lessings Emilia Galotti hier
wiederum ein politisches Lehrstück. Fürstenkritik zeigt sich hier durch
Rousseaus Gesellschaftskritik beeinflusst. Am Schluss des Stückes wird
ein geläuterter Herrscher präsentiert, der plötzlich als verantwortungs-
bewusster Gesetzgeber nach dem Vorbild von Rousseaus Souverän
den gleichen Gesetzen untersteht wie sein Volk.30 Wie schon Bodmers
Polemon mit seinem politischen Bildungsprogramm aufharmonische

Veränderungen der absoluten Monarchie zielte und eine diplomatische
Friedenspolitik vorschlug, so hält der Zürcher mit dem lernfähigen
Prinzen Gonzaga auch den zeitgenössischen Monarchen, vielleicht

sogar dem Preussenkönig Friedrich II., einen kritischen Spiegel vor.
Dieser Lesart hätte sicherlich auch der «Weltenbürger» Lessing
zugestimmt, der sich in seinen Briefen an Gleim als aufgeklärter
Menschenfreund gegenüber dem Krieg und dem propagierten
Heldentod fürs Vaterland eher kritisch äusserte.31 Erkennt man wie
Leonhard Meister (1741-1811), dass Bodmer in seinen Dramen vor
allem darum bemüht ist, politische Ideen zu veranschaulichen und

zur politischen Reformdiskussion beizutragen, rücken diese

Schreibtischprodukte des Zürcher Gelehrten und Pädagogen den Intentionen
Lessings, Nicolais und Mendelssohns, aber auchjenen Schillers näher,
die Bühne als moralische Anstalt zu legitimieren.32

30 Vgl. Jean Jaques Rousseau: Contrat social. (1762). Hrsg. vonJ.L. Lecercle. Paris 1971,
S. 72 f.: «Ce passage de l'état de nature à l'état civil produit dans l'homme un changement

très remarquable, en substituant dans sa conduite la justice à l'instinct, et
donnant à ses actions la moralité qui leur manquait auparavant. [...] Ce que l'homme
perd par le contrat social, c'est sa liberté naturelle et un droit illimité à tout ce qui le

tente et qu'il peut atteindre ; ce qu'il gagne, c'est la liberté civile et la propriété de tout
ce qu'il possède.»

31 Vgl. Lessing an Gleim am 16.12.1758. «Der Patriot iiberschreyet den Dichter zu
sehr, und noch dazu ein so soldatischer Patriot, der sich aufBeschuldigungen stützet,
die nichts weniger als erwiesen sind! Vielleicht zwar ist auch der Patriot bei mir nicht

ganz erstickt, obgleich das Lob eines eifrigen Patrioten, nach meiner Denkungsart,
das allerletzte ist, wonach ich geitzen würde; des Patrioten nemlich, der mich
vergessen würde, dass ich ein Weltbürger seyn sollte.» In: Gotthold Ephraim Lessing:
Briefe. Bd. 11, 1. Hrsg. von Wilfrid Barner u.a. Frankfurt a.M. 1987, S. 305f

32 Leonhard Meister: Ueber Bodmern (Anm. 2), S. 23.

525


	Bodmers Lessingkritik als Literaturparodie

