Zeitschrift: Zurcher Taschenbuch
Herausgeber: Gesellschaft zircherischer Geschichtsfreunde
Band: 128 (2008)

Artikel: Die Zurcher Aufklarung : Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein
Kreis

Autor: Mahlmann-Bauer, Barbara / Lutteken, Anett

Kapitel: 7: Der Noah : Bodmers Bibelepos im wissenschafts- und
wirkungsgeschichtlichen Kontext

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-985154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-985154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Noah. Bodmers Bibelepos im wissenschafts- und
wirkungsgeschichtlichen Kontext.

Von Jan Loop

«Damals wahrhaftig erstarb der Scherz,
das Lachen, der Leichtsinn /

Vor der Geburt; ein schwindlichtes
Schwarz umbhiillte die Augen /

Alles Leben der blumichten Wangen
vergieng in Aschfarbe.»

Johann Jacob Bodmer:

Der Noah, 9. Gesang

Wie ein frither Grundriff eines epischen Gedichtes von dem geretteten Noah
von 1741! und die Zusitze dazu in den Critischen Briefen von 1746
zeigen?, trug sich Johann Jacob Bodmer bereits in den frithen vierziger
Jahren mit dem Plan, den alttestamentlichen Stoff der Errettung Noahs
aus der Sintflut episch zu verarbeiten: Wihrend dieser zunichst unaus-
gefiihrte Grundriff ganz unter dem Eindruck von Bodmers Beschiif-
tigung mit John Miltons Paradise Lost steht, so wird das Erscheinen der
ersten drei in Hexametern gefassten Gesinge von Klopstocks Messias
1748 zur eigentlichen Initialziindung fiir Bodmers umfangreiche Pro-
duktion von epischen Patriarchaden. 1750 erscheinen in Frankfurt
und Leipzig anonym die ersten beiden ebenfalls in Hexametern
gedichteten Gesinge des Noah und noch im selben Jahr der dritte
Gesang. Der Noah erlebte zahlreiche voneinander abweichende Neu-
ausgaben, wobei die sprachlich-stilistischen Verbesserungen und Ver-
inderungen, die Bodmer fiir die Ausgabe von 1752 und dann noch

! Grundriff eines epischen Gedichtes von dem geretteten Noah. In: Sammlung critischer, poetischer,
und anderer geistvollen Schriften, Zur Verbesserung des Urtheiles und des Witzes in den Wercken
der Wohlredenheit und der Poesie. Viertes Stiick. Ziirich: Orell u. Comp. 1742, S.1-17.

2 Der fiinfte Brief: Anmerkungen zu dem Grundrisse eines epischen Gedichtes von dem geretteten
Noah. In: Johann Jakob Bodmer u. Johann Jakob Breitinger: Critische Briefe. Ziirich,
bey Heidegger und Comp. 1746, S.109-138.

462



einmal fiir die mit 12 Kupferstichen von Johann Heinrich Fiissli illus-
trierte Berliner Ausgabe von 1765 vornahm, so tiefgreifend sind, dass
nur noch bedingt vom gleichen Werk gesprochen werden kann.’
Bodmer feilte, nicht zuletzt auch unter dem Eindruck verschiedener
kritischer Stimmen (siche unten), unentwegt formal wie inhaltlich an
seinem Noah.*

Der Noah ist das umfangreichste, aber lange nicht das einzige Bibel-
epos aus der Hand Bodmers; bis 1760 verfasste er zahlreiche weitere,
wenn auch weniger aufwendige Patriarchaden, so etwa Jacob und Joseph
(1751/1754), Jacob und Rachel (1752), Joseph und Zuleika (1753), Jacobs
Widerkunft von Haran (1753) oder Die gefallene Zilla (1755).

In die Reihe dieser Epen gehort auch Die Synd-Flut. Ein Gedicht, das
1751 in zwei und 1753 in fiinf Gesingen erschien.’ Bodmer publizierte
also genau zeitgleich mit dem Noah eine zweite poetische Bearbeitung
des alttestamentlichen Sintflutberichts - und dies wiederum anonym.
Er gestaltete in diesen beiden Epen den biblisch tiberlieferten Stoff-
komplex der Errettung Noahs und seiner Familie aus der Sintflut
vollig unterschiedlich aus und fiigte zahlreiche in der Bibel nicht vor-
kommende Figuren und Handlungsstringe ein: Im Falle der Synd-Flut
ist das etwa die tragische Geschichte der «morgenroethlichen Sunithy,
eine in der Bibel nicht erwihnte Tochter Noahs, die vom Verlangen
getrieben, «die Jynglinge Sedoms zu sehen», in die nahe Stadt geht,
sich dort in Dison verliebt und zusammen mit diesem von Jugend-
banden aus Sedom kurz vor Beginn der Sintflut getotet wird.

* Im Folgenden zitiere ich aus der Ausgabe von 1752: Johann Jacob Bodmer: Der Noah.
In Zwilf Geséngen. Ziirich, bey David Gefiner 1752.

+ Zur Entstehungsgeschichte wie auch zu Inhalt und Bedeutung des Noah im All-
gemeinen vgl. noch immer die Darstellung von Jakob Baechtold: Geschichte der
Deutschen Literatur in der Schweiz. Frauenfeld: J. Huber 1892, S. 598-610.

5 Die Synd-Flut. Ein Gedicht. Erster und zweiter Gesang. Zyrich, bey Heidegger und Com-
pagnie, 1751 und Die Syndflut. Ein Gedicht. In fynf Gesangen. Zyrich, bey Heidegger
und Comp. 1753. Bodmer iibernahm die ersten beiden Gedichte fiir die Ausgabe
von 1753 unverindert. Zu diesem Gedicht s. auch den Beitrag von Jesko Reiling in
diesem Band.

463



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Indem er im Vorwort zur ersten Ausgabe der Synd-Flut die Fiktion
nihrte, dass hier ein «Nachahmer» des Noah am Werk sei, versuchte
Bodmer nicht nur, das Verwirrspiel um die Autorschaft anzutreiben,
das er mit der anonymen Publikation der Werke angestossen hatte.
Er bekriftigte in diesem Zusammenhang auch noch einmal seine
durch Leibniz (1646-1716) gestiitzte Poetik «moglicher Welten», die
auf das Vergniigen abstellt, das einem Leser durch die Vergleichung
unterschiedlicher Ausgestaltungen desselben Grundstoffes widerfahre.
Es sei, so meint Bodmer im Vorwort zur Synd-Flut, dieses Vergniigen
der Lust gleich, die der Hohepriester Theodoros in Leibniz’ Théodicée
verspiirt habe, als ihn Pallas Athene im Traum in den «Pallast der
Verhangnisse» gefithrt und ihm dort die verschiedenen Welten gezeigt
habe, in denen sich die méglichen Schicksale und Leben des Sextus
Tarquinius abspielten:® «Je mehr verschiedene Sexte die Poéten mir
in so viel verschiedenen Weltzimmern zeigeten, je besser dieneten sie
meiner Neugierigkeit.»’

Das Nebeneinander dieser beiden Versepen bzw. die unterschied-
liche Ausgestaltung derselben biblischen «Historia» exemplifiziert aber
auch das zentrale apologetisch-poetologische Argument biblischer
Ependichtung iiberhaupt: Die «Leerstellen» der in der Genesis nur in
Grundziigen dargestellten Handlungen sind die Legitimation und
der Anlass fiir epische Weiter- bzw. Nachdichtungen - in sie hinein
schreibt sich die poetische «Erfindungskraft» des Dichters.® Er soll,

¢ Gottfried Wilhelm Leibniz: Essais de Théodicée, sur la bonté de Dieu, la liberté de Phomme
et lorigine du mal. In: Die philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz. Bd. 6.
Hg. v. C.]. Gerhardt. Hildesheim: Olms 1961, S. 362 {. Sextus Tarquinius ist der Sohn
von L. Tarquinius Superbus und gilt als Schiinder der Lucretia.

7 Bodmer, Die Synd-Flut, Vorrede, A2". Mit «Sexte» sind (neudeutsch) «Sextusse»
gemeint.

¥ So bereits Klopstocks in seiner Apologie einer «heiligen Poesier: «Der Theil der
Offenbarung, der uns Begebenheiten meldet, besteht mehrentheils nur aus Grund-
rissen, da doch diese Begebenheiten, wie sie wirklich geschahn, ein grosses, aus-
gebildetes Gemilde waren. Ein Dichter studirt diesen reichen Grundrif}, und mahle
ihn nach den Hauptziigen aus, die er in demselben gefunden zu haben glaubt.»
Friedrich Klopstock: Von der heiligen Poesie. In: Ders.: Der Messias. Gesang I-I11.
Studienausgabe von Elisabeth Hépker-Herberg, Stuttgart 1986 (Rub 728).

464



meinte Bodmer bereits in seinem Grundrifl eines epischen Gedichtes von
dem geretteten Noah, die nur in den Grundziigen bekannte Handlung
«durch mannigfaltige Ausdihnungen» bis in die «besondersten
Umstinde» hinein erginzen und damit die Neugierde und das Ver-
eniigen des Lesers entfachen.? Damit kniipfte Bodmer unmittelbar
an das poetologische Kernprogramm von Breitingers Critischer Dicht-
kunst'® an, wo genau solche poetischen Erweiterungen historischer
Stoffe als Momente des Wunderbaren gepriesen und von der Dichtung
gefordert werden — solange sie in einem wahrscheinlichen Verhiltnis
zu den Grundziigen der verbiirgten Historie stehen:

Weil aber der Poet nicht allemahl die gantze Erzehlung erdichtet,
sondern dieselbe ofters, zum Exempel in der Epopee und der
Tragodie, auf eine wahrhaftige Geschichte griindet, so giebt ihm
seine Kunst auch in diesem Fall einen besondern Vortheil iiber die
Historie, indem sie ihm erlaubet, die mangelhaften Nachrichten
derselben durch geschickte Zusitze auszufithren und zu ergiintzen,
es heiflt auch dieffalls, maxima de nihilo nascitur historia. [...]. Und eben
dadurch machet er seine Erzehlung erst recht wunderbar, da er das
Falsche mit dem Wahren so geschickt zu verbinden weif}, und uns
eine vollstindige Nachricht nicht nur von demjenigen mittheilet,
was wiircklich begegnet ist, sondern auch von dem, so da hitte
geschehen kénnen.!!

Diese poetische Lizenz erméglichte es Bodmer nun nicht nur, die
Handlung und das Figurenarsenal der biblischen Sintfluterzihlung
im Bereich des Moglichen und innerhalb der Schranken des Wahr-

? «Wenn das Gedichte auch von einer Handlung redet, von der uns nur weniges
bekannt ist, das aber die Erfindungskraft durch mannigfaltige Ausdihnungen
erweitert hat, so mufd die blosse iiberhin geschehende Erwihnung derselben ein
empfindliches Vergniigen mit sich fithren, und die Neugier ungemein reitzen, alle
besondersten Umstinde davon zu vernehmen.» Bodmer, Grundriff, S. 2.

10 Ct. die Kapitel Von der Verwandlung des Wiirklichen ins Magliche und Von dem Wunderbaren
und dem Wahrscheinlichen in Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst. Worinnen die
Poetische Mahlerey in Absicht auf die Erfindung im Grunde untersuchet und mit Beyspielen
aus den beriihmtesten Alten und Neuern erlautert wird. Bd. 1. Ziirich: Orell 1740.

1 Breitinger, Critische Dichtkunst, Bd. 1, S. 278f.

465



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

scheinlichen nach eigenem Gutdiinken zu erweitern. Er sah sich
dadurch offenbar auch legitimiert, im zweiten und dritten Kapitel des
Noah, das die Suche von Noah und einem Seraph nach einem tugend-
haften Volk schildert, jingste historische Ereignisse einzubauen und
die Sitten und Laster seiner eigenen Zeit kritisch in die zum Untergang
verurteilte Vorwelt zuriick zu projizieren: So wird Noah etwa Zeuge
der brutalen Ausrottung und Versklavung von Nods Urbevolkerung
durch «Magog» und seine Schergen - eine deutliche Schilderung und
Anklage der spanischen Eroberung Stidamerikas (Noah, 53 1.); er trifft
auch auf ein Volk, das seine Gebete zwar «tm Nahmen des Einen, der
Gottist» verrichte, das dabei aber den «Nahmen eines Betriegers» ehre
und fiir sinnlichen Lohn im Paradies seine Religion mit dem Schwert
verbreitete (Noah, 71£). Pate stand in der stereotypen Beschreibung
dieser fanatischen vorsintflutlichen Muslime Voltaire (1694-1778) mit
seinem 1741 uraufgefithrten Le Fanatisme ou Mahomet le prophéte: Die
von Putniel eingefidelte Ermordung Balacks durch seinen Sohn Selim,
die im Noah ausfiihrlich dargestellt wird (Noah, 73 ff.), rekurriert auf
die Ermordung Zopires durch Séide in Voltaires Tragddie. Noah sicht
auf seiner Reise aber auch die vom Erzihler bisweilen ins Satirische
gezogenen sophistischen Streitigkeiten zwischen «den Griinen» und
«den Blaueny, die letztlich in ein wildes, politisch wohl kalkuliertes
Gemetzel ausarten, das an den Massenmord in der Bartholomiusnacht
erinnert (Noah, 541f). Wie unten zu zeigen sein wird, sahen zahl-
reiche kritische Zeitgenossen von Bodmer in diesen Anachronismen
einen groben Verstoss gegen die Regeln der Wahrscheinlichkeit.
Bodmer baute aber auch ein Panorama zeitgendssischer Kenntnisse
und Wissenschaften in das Noah-Epos ein und dehnte damit den
Anspruch der unterhaltsamen Belehrung des Publikums tiber die
religiés-erbauliche Wirkungsabsicht auch auf die Vermittlung gelehr-
ten Wissens aus: So wirft die Erzihlung gleichsam im Vorbeigehen
immer wieder aktuelle und mitunter brisante exegetische bzw. theo-
logisch-anthropologische Fragen auf. Bodmer kommt etwa, um hier
nur ein Beispiel zu nennen, im Zusammenhang mit der erwihnten
Schilderung des Massakers an den Einwohnern von Nod auf verschie-
dene Theorien tiber die Herkunft dieser Urbevilkerung zu sprechen.
Er verweist dabei auch auf die Ansicht von jenen, «bey welchen die

466



Schopfungsgeschichte ihr Ansehen verlohren» habe. Diese giben «dem
Volk, das jenseits des Sunds den Erdball bewohnet, /Einen Vater, der
nicht von Adams Lenden entsprungen» (Noah, 52). Bodmer bringt
damit — neutral und wertungstrei - die hochkontroverse Priadamiten-
These Isaac de La Peyreres (1596-1676) ins Spiel, die die Abstammung
der gesamten Menschheit von Adam in Frage stellte.!?

Zum anderen werden Noah und seine Verwandten als Universal-
gelehrte dargestellt, die nicht nur tiber moderne Werkzeuge zum Bau
der Arche verfiigten, sondern bereits schon optische Instrumente zur
Beobachtung des Mikrokosmos wie des Weltalls schleifen konnten.
Bei der Betrachtung entfernter Planeten hitten sie deren Ahnlichkeit
mit der Erde entdeckt und seien hierbei «ungesuchet» auf den
Gedanken gekommen, dass diese ebenfalls bewohnt sein miissten
(Noah, 196). Auch hier konfrontiert Bodmer seine Leser also mit einer
spitestens seit Fontenelles (1657-1757) Entretiens sur la pluralité des
mondes (1686) und William Derhams (1657-1735) Astro-Theology (1714)
unter Theologen und Gelehrten heftig umstrittenen Frage.

Noah und seine Sthne verfiigen in Bodmers Epos auch bereits tiber
differenzierte naturgeschichtliche Kenntnisse. So breitet Sem sein
Wissen iiber die unterschiedlichen Fortpflanzungsarten von Pflanzen
im Detail aus, um seine Mutter und ihre Schwiegertdchter dariiber
zu belehren, welche Pflanzen in die Arche aufgenommen werden
sollen und welche die Flut iiberleben kénnen (Noah, 218). Sein Bruder
Japhet sinniert bei der Betrachtung der Tiere in der Arche - zu denen
Bodmer auch die «Pygmien» zihlt (Noah, 244) — mit den Konzepten
der zeitgendssischen Naturgeschichte tiber das Wunder der ununter-
brochenen scala naturae (Noah, 246), wihrend sich der «Weltweise»
Cham?* angesichts der angedrohten Uberschwemmung der ganzen
Welt die Frage stellt, «wo so viel Wasser vereinigter Meer” herkommen

12 Isaac de La Peyrere: Prae-Adamitae. Sive Exercitatio super Versibus duodecimo, decimotertio,
& decimoquarto, capitis quinti Epistolae D. Pauli ad Romanos. Quibus inducuntur Primi
Homines ante Adamum conditi. Amsterdam 1655. Vgl. Richard Henry Popkin: Isaac
La Peyrere (1596—1676). His Life, Work and Influence. Leiden: Brill 1987.

13 Vgl. die unterschiedliche Charakterisierung der Sshne Noahs im Grundrif, S. 7: «Sem
zeiget Neigungen eines Ertzvaters, Cham eines Weltweisen, Japhet eines Fiirsten.»

467



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

soll; konnen/Unter dem Boden so unermefiliche Beken mit Flut
seyn?» (Noah, 198). Dieser von Noahs Sohn geiusserte Zweifel wird
bereits durch die aufgeklirte Uberzeugung bestirkt, dass der zornige
Gott kaum «die Schopfungsgesetze verindert» (ebd.). Auch hier treibt
Bodmers alttestamentliche Figur ein Problem um, das die Gemiiter
zahlreicher Wissenschaftler seit der Mitte des 17. Jahrhunderts beschif-
tigte; die Frage nimlich, wie der biblische Bericht tiber die universale
Sintflut sich mit den Primissen der empirischen Naturwissenschaften
vereinbaren und mit Hilfe der mechanischen Naturgesetze erkliren
liess und ob die traditionelle Annahme von Wundern dazu nicht
entbehrlich sei.

Den wirkmichtigsten Versuch, das noch unangezweifelte Ereignis
einer weltumspannenden Sintflut durch naturimmanente, geo-
metrisch-mechanische Prozesse zu erkliren, legte der Platonist und
Cartesianer Thomas Burnet (1635-1715) mit seiner 1681 erstmals
erschienenen Telluris theoria sacra vor.** Burnet formulierte den auch
von Bodmers Cham angemahnten Zweifel an der Moglichkeit, dass
die irdischen bzw. unterirdischen Wassermassen ausreichten, um die
ganze bekannte Erde bis zu den Bergspitzen zu bedecken: «The
excessive quantity of water is the great difficulty, and the removal
of it afterwards.»'® Sein Losungsvorschlag war, «that the Face of the
Earth before the Deluge was smooth, regular and uniform, without
Mountains, and without Sea»'® und dass diese ehemals glatte Erd-

4 Thomas Burnet: Telluris Theoria Sacra. Orbis nostri originem et mutationes generales,
quas aut jam subiit aut olim subiturus est, complectens [...]. London: R. Norton 1681. Eine
englische Ubersetzung der ersten beiden Teile erschien 1684: The Sacred Theory of the
Earth, Containing an Account of the Original of the Earth and of all the General Changes
which it hath already undergone or is to undergo ‘till the Consummation of all Things. London:
R. Norton 1684. Bereits 1698 erschien eine deutsche Ubersetzung: Theoria Sacra
Telluris, d.i. Heiliger Entwurff oder Biblische Betrachtung des Erdreichs [...| Anjetzo aber ins
Hochteutsche iibersetzt [...| durch M. Joh. Jakob Zimmermann, Vayhinga-Wurtenbergicum.
Hamburg, bey Gottfried Liebermichel 1698. Zu Burnet vgl. Mirella Pasini:
Thomas Burnet: una storia del mondo tra ragione, mito e rivelazione. Firenze: La Nuova
Italia 1981.

1% Burnet, Sacred Theory, S. 28.

% 1bd.; 8. 5L

468



kruste auf riesigen unterirdischen Wassermassen lag.”” Die Sintflut
ereignete sich, so Burnet, als diese urspriingliche Erdkruste nach einem
seit je festgelegten gottlichen Plan auf- und zusammenbrach und die
unterirdischen Wassermassen sich auf die Erdoberfliche ergossen,
wobei die heutige zerkliiftete Oberflichenstruktur der Erde, die
Gebirge wie auch die schiefe Erdachse von Burnet als Folge dieses
Katastrophenereignisses gedeutet wurden. Burnet glaubte, damit
eine mit den biblischen Berichten®® tibereinstimmende mechanische
Erklirung der Sintflut gegeben zu haben.

In dem Ziircher Mediziner und Naturforscher Johann Jacob
Scheuchzer (1672-1733) fand Burnet einen kritischen Schweizer
Nachfolger, der in regem brieflichem Austausch mit dem englischen
Universalgelehrten und Fellow der Royal Society, John Woodward
(1665-1728), eine etwas modifizierte Sintfluttheorie entwickelte."
Das spektakulirste wissenschaftliche Resultat dieser Zusammenarbeit
war die Klirung des Fossilienstreits: «Figurensteine» sind, so waren
Woodward und nach ithm Scheuchzer iiberzeugt, keine Naturspiele,
sondern Uberreste von Lebewesen, die der Sintflut zum Opfer gefallen
und in den Erdschichten allmihlich versteinert sind. Diese These floss
prominent auch in das Hauptwerk von Scheuchzer ein, seine vier-
bindige Physica Sacra.?® Es handelt sich dabei um eine in der Tradition
der Physikotheologie stehende Naturgeschichte der Bibel, in welcher
alle Passagen der Bibel, die Beziige auf Vorginge und Ereignisse in
der Natur aufweisen, mit dem neuesten Kenntnisstand der Natur-

7 «[FJor the Sea and all the mass of Waters was enclos'd within this exteriour Earth,
which had no other basis of foundation to rest upon» Ibd., S. 61.

8 In Luthers Ubersetzung: «In dem sechshundertsten Lebensjahr Noahs am sieb-
zehnten Tag des zweiten Monats, an diesem Tag brachen alle Brunnen der grofien
Tiefe auf und taten sich die Fenster des Himmels auf, und ein Regen kam auf
Erden vierzig Tage und vierzig Nichte.» 1 Mose, 7. 11f.

% Zum Folgenden vgl. Michael Kempe: Wissenschaft, Theologie, Aufklarung. Johann Jacob
Scheuchzer (1672-1733) und die Sintfluttheorie. Epfendortf: Bibliotheca Academica
Verlag 2003 (= Frithneuzeit-Forschungen; 10).

20 Johann Jacob Scheuchzer: Kupfer-Bibel in welcher die Physica Sacra Oder Geheiligte Natur-
Wissenschaft Derer in Heil. Schrifft vorkommenden natiirlichen sachen Deutlich erklirt und
bewdhrt [...] 4 Binde. Augsburg und Ulm: Christian Ulrich Wagner 1731-1735.

469



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

wissenschaften kommentiert werden. Auch in Ziirich hatten also die
vor allem in England vorangetriebenen Versuche, die Erkenntnisse
der New Science mit den biblischen Berichten in eine harmonische
Verbindung zu bringen, Einzug gehalten.

Fiir Bodmers Schilderung der Sintflutkatastrophe in seinem Noah
von grosster Bedeutung war jedoch das Modell, das William Whiston
(1667-1752) 1696 in sciner New Theory of the Earth erstmals verdtfent-
lichte und explizit gegen Burnet richtete.?! Whiston, der sich vor allem
als Popularisator von Isaac Newton (1643-1727) einen Namen machte,
folgte diesem 1702 auf dem Lucasian-Lehrstuhl fiir Mathematik in
Cambridge, wurde aber aufgrund seiner 6ffentlich verbreiteten anti-
trinitarischen Thesen 1710 von der Universitit verwiesen.??> Auch
Whistons Maxime lautete: «That which is clearly accountable in a
natural way, is not without reason to be ascribd to a Miraculous
Power.»?* Angeregt durch die Diskussion um die von Edmond Halley
(1656-1742) im Jahre 1682 erforschten Kometenbahnen und vor dem
Hintergrund von Newtons Kometenabhandlung in den Principia
Mathematica fithrte der englische Mathematiker als Ursache dieses

2t Uber Whistons Kritik insbesondere an der allegorischen Auslegung der Genesis
durch Burnet informiert James E. Force: William Whiston. Honest Newtonian.
Cambridge, London e.a.: University Press 1985. Zu einigen Anleihen Bodmers von
Whiston cf. Carl Henry Ibershoff: Whiston as a Source of Bodmer’s Noah. In: Studies
in Philology. 22 (1925), S. 522-528.

22 Cf. den Artikel William Whiston im Oxford Dictionary of National Biography.

2> William Whiston: A New Theory of the Earth, From its Original, to the Consummation of
all Things, Wherein the Creation of the World in Six Days, the Universal Deluge, And the
General Conflagration, As laid down in the Holy Scriptures, Are shewn to be perfectly agreeable
to Reason and Philosophy [...]. London: R. Roberts 1696., S. 95 und die deutsche Uber-
setzung: Nova telluris theoria. Das ist: Neue Betrachtung der Erde/ Nach ihen Ursprung und
Fortgang bif§ zur Hervorbringung aller Dinge/ Oder Eine griindliche / deutliche und nach
beygefiigten Abrissen eingerichtete Vorstellung/ daf§ so wohl die sechstégige Schopffung/und
darauf erfolgte Siindfluth / als auch die annoch zukiinfftige Conflagration der Welt / wie solche
in Heil. Schrifft beschrieben werden/ mit der gesunden Vernunfft und wahren Philosophie
keinesweges streite /sondern von beyden gar wohl begriffen/ und folglich um so viel mehr/ als
untriigliche wahrheiten angenommen werden konnen. Nebst einer Vorrede obbesagten Auctoris
Von der eigentlichen Beschaffenheit der Mosaischen geschichte und der Schopffung. Wegen
besondern darinnen enthaltenen Anmerckungen aus dem Englischen iibersetzt. Von M[agister]
Mlichael] S[wenius|] V.D.M. Frankfurt 1713, S.115.

470



Flutdesasters nun aber den Durchgang der Erde durch den wasser-
haltigen Dunstschweif eines in mehr als 600-jihrigen Perioden
wiederkehrenden Kometen an. Diese Kometentheorie hatte den Vor-
teil, dass Whiston nicht nur den biblischen Bericht eines vierzigtigigen
gewaltigen Regens mit einem Naturphinomen - nimlich dem
Durchzug der Erde durch den dunstigen Kometenschweif - erkliren
konnte. Die Annahme gewaltiger Anziehungskrifte durch den
Kometen lieferte ihm gleichzeitig auch eine hinreichende natiirliche
Wirkursache fiir das Autbrechen der unterirdischen Brunnen, die er
auf michtige unter- und oberirdische Gezeiten zuriickfiihrte.
«Wahrlich, dem Himmel fehlts nicht an Mitteln die Erde zu
strafen, /Ohne daf} er die Gesetze der ersten Schopfung verlasse»,
merkt Bodmer in seinem Noah (211) an und bekennt sich damit zu
den naturgesetzlichen Erklirungsvorgaben der New Science, die ohne
die Annahme von Wundern zu operieren suchte. Seine Schilderung
der Ereignisse am Tag des Anbruchs der Naturkatastrophe ist denn
gleichsam eine popularisierte, wenn auch stellenweise modifizierte
Darstellung der Theorie von Whiston. Bereits in den Critischen Briefen
von 1746 wird Whistons Kometentheorie als dasjenige System ge-
priesen, das es dem Dichter des Noah erlaube, «viele erschreckende
Wunder in das Gedichte» bringen zu kénnen: «Was vor wunderbare
Bilder wird er nicht vorstellen kénnen, [den Cometen] zu beschreiben,
wie er zur Erden nahet, wie die ungeheuren Wassergiisse aus seinem
Schweife auf den Erdboden fallen, wie seine Anziehung die Rinde des
Bodens zersprengt, dafl die unterirdischen Wasser durch die Ofnungen
heraus brechen, wie er die Erde aus ithrem Gleise hinaus leitet, und
dadurch den Unterschied der vier Jahreszeiten verursacht, da vorher
ein ewiger Frithling war.»** Die Integration dieses astronomisch-
physikalischen Wissenssystems ist denn auch als ein wahrer Kunstgriff
Bodmers zu werten: Es erlaubte ihm nicht nur, seinem Noah einen
ausgeprigten lehrhaften Charakter zu geben; sein Epos verbindet
damit exemplarisch auch die fiir Bodmer und Breitinger zentrale
poetologische Forderung nach einer Verkniipfung von verbiirgter

24 Fiinfter Brief, S.110.

471



Die Ziircher Aufklirung, Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

(biblischer) Historia mit wahrscheinlichen, weil wissenschaftlich
abgesicherten Erklirungen, die iiberdies durch ihren wunderbaren
Charakter gleichzeitig auch noch einen grossen wirkungsisthetischen
Effekt erzielten.

Dass in all diesen poetisch inszenierten naturwissenschaftlichen Zu-
sitzen die Gesetze des Moglichen und Wahrscheinlichen nicht verletzt
wiirden, dafiir sorgte unter anderem Bodmers Berater, der aus Winter-
thur gebiirtige Berliner Philosoph Johann Georg Sulzer (1720-1779).
Aus dem tiberlieferten Briefwechsel zwischen den beiden geht hervor,
dass Sulzer Bodmers Ausarbeitung des Noah mit zahlreichen kritischen
Einwinden und Verbesserungsvorschligen begleitete.?® Der grosste
Teil von Sulzers Anregungen betraf hierbei Bodmers Darstellung des
Kometen und der Auswirkungen seines Durchzugs durch die Erd-
atmosphire im siebten und achten Gesang. Sulzer priifte minutits die
Beschreibung im Noah auf ihre «astronomische Wahrscheinlichkeit».
Nicht sonderlich iiberzeugt zeigte er sich dabei von Whistons System,
das er als sehr «unwahrscheinlich» und «ungereimt» taxierte.?® Dane-
ben storte sich Sulzer, wie er in seinem Brief vom 27. September 1749
unverhohlen kund tat, auch an der oben beschriebenen Projektion
gegenwirtiger «Sitten und Charakteren» in die «antideluvianischen»
Volker: «Ich wollte sehr gerne, daf Sie mir sagten, warum Sie oft so
sehr deutlich spitere Nationen charakterisirt haben [...]. Mich diinkt,
dal dieses der Wahrscheinlichkeit des Gedichts viel benimmt.»?
Bodmer liess sich von dieser Kritik ganz offensichtlich nicht beein-
drucken und behielt die entsprechenden Stellen bei — Sulzer wiederum
konnte es sich nach dem Druck der ersten Ausgabe nicht verkneifen,
zu bemerken, dass in Berlin «jedermann [...] die allzu lebhaft ge-
schilderten postdiluvianischen Sitten anstossig» finde.?®

25 Der Briefwechsel ist zum Teil abgedruckt in: Wilhelm Koérte (Hg.): Briefe der
Schweizer Bodmer, Sulzer, GefSner. Aus Gleims litterarischem Nachlasse. Ziirich bey
Heinrich Gefner 1804.

26 «Sein [Whistons| ganzes System ist sehr unwahrscheinlich, und vieles darin ist
wirklich ungereimt.» Sulzer an Bodmer, 1749 (ohne genaues Datum), Ibd. S.119.

27 Ibd. S. 108; vgl. auch den Brief vom 27. April 1750, S. 134-141.

28 Sulzer an Bodmer, Brief vom 26. Januar 1750, S. 122.

472



Die Reaktionen auf Bodmers Bibelepen waren kontrovers und
reichten von enthusiastischer Verehrung bis hin zu bissiger, satirischer
Kritik. Anlass zu einer bemerkenswerten Anekdote lieferte dabei die
travestierende Demontage der ersten Noah-Gesinge von 1750 aus der
Feder von Niklaus Emanuel Tscharner (1727-1794) aus Frauenfeld:
Tscharner, der den anonymen Autor des Noah nicht kannte, aufgrund
des Druckortes aber einen «Leipziger» als Verfasser vermutete, nahm
in seiner vernichtenden Kritik kein Blatt vor den Mund und verhohnte
das Werk mit spitzer Zunge: Er wolle dem Verfasser, heisst es dort
als Schlusspointe des iiber 50 Seiten starken Verrisses, alle Miihe, die
die Lektiire des Noah mache, gerne vergessen, «wenn er sich geneigt
finden wird, uns mit mehreren Gesingen zu verschonen».? Als sich
jedoch herausstellte, dass es sich beim Autor um Bodmer und damit
einen Freund der Familie Tscharner handelt, sah sich Niklaus
Emanuel gezwungen, alle Exemplare seiner Satire einzuzichen und
Bodmer zu iiberreichen.*®* Wie aus dem Briefwechsel mit Sulzer
hervorgeht, hatten aber auch andere, Bodmer durchaus nahe stehende
Zeitgenossen wie der Berliner Kritiker Karl Wilhelm Ramler
(1725-1798) oder der Halberstidter Dichter Johann Ludwig Wilhelm
Gleim (1719-1803) ihre liebe Mithe mit zahlreichen Eigentiimlich-
keiten des Bodmerschen Bibelepos. Zu diesen frithen Kritikern
gesellte sich spiter auch Friedrich Nicolai (1733-1811), der sich in
seinen Briefen tiber den itzigen Zustand der Schonen Wissenschaften mit
Kritik an der schluderigen Ausarbeitung und der «aufgedunsenen
und pedantischen Schreibart» von Bodmers Epen nicht zuriickhielt™,

29 Niklaus Emanuel Tscharner: Beurtheilung des Heldengedichts der Noah. Ziirich:
Heidegger 1750, S. 57.

30 Die Anekdote beschreiben Johann Caspar Mérikofer: Die Schweizerische Literatur des
achtzehnten Jahrhunderts. Leipzig: S. Hirzel 1861, S.162£., sowie prizisierend Baechtold,
Geschichte, S. 6001.

31 «Eben die seltsame Art zu schreiben, die so storrig, so aufgedunsen unbestimmt und
pedandisch ist, herrschtin allen diesen Gedichten, worauf sich die Herren Schweizer,
des allgemeinen Hohngelichters ohnerachtet, so viel zu gute thun |[...|.» Briefe iiber
den itzigen Zustand der schonen Wissenschaften in Deutschland, corrige sodes, hoc dicet et hoc
mit einer Vorrede von Gottlob Samuel Nicolai [...]. Berlin, bey Johann Christian Kleyb,
1755, Brief 4, S. 48f.

473



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

oder Lessing, den Bodmers «hdchrichte» Hexameter weder im Noah
noch in der Syndflut tiberzeugten: «Beleidigt wohl die elendeste Prose
empfindliche Ohren so sehr, als hier die bestindige Verlingerung
der kurzen und Verkiirzung der langen Silben?» fragte er in seiner
Rezension der ersten beiden Gesinge des Noah in der Berlinischen
Privilegierten Zeitung 1750.% Diese kritischen Stimmen wiederum
riefen bereits kurz nach Erscheinen des Noah zwei vorbehaltlose
Parteiginger von Bodmer auf den Plan: den jungen Christoph Martin
Wieland, der seine unbedingte Loyalitit gegeniiber Bodmer mit einer
Abhandlung von den Schonheiten des Epischen Gedichts der Noah® unter
Bewelis stellte, und Johann Georg Sulzer, der 1754 seine Gedanken
von dem vorziiglichen Werth der Epischen Gedichte des Herrn Bodmer** ver-
otfentlichte. Wieland, der wie einstmals Klopstock die Gunst Bodmers
errungen hatte und seit dem Herbst 1752 als dessen Gast in Ziirich
weilte, nahm den Noah gegen jede Kritik in Schutz und stellte Bodmers
Werk zusammen mit Miltons Paradise Lost aut die hochste Stufe
poetischer Hervorbringungen:** «Nach meiner Einsicht nimmt der
Noah unter den Werken die der menschliche Geist hervorgebracht
hat, eine der obersten Stellen ein.»*® Ganz offensichtlich bemiihte sich
Wieland, die von Bodmer zehn Jahre zuvor gefithrte Kampagne zur
Rehabilitierung von Miltons Paradise Lost zu re-inszenieren, indem er
nicht nur den Titel, sondern auch den argumentativen und formalen

32 Gotthold Ephraim Lessing: Werke und Briefe in zwolf Binden. Bd. 1: Werke 1743 -1750.
Hg. v.Jiirgen Stenzel. Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker Verlag 1989 (=Bibliothek
deutscher Klassiker), S. 698.

33 [Christoph Martin Wieland:| Abhandlung von den Schinheiten des Epischen Gedichts
Der Noah. Von dem Verfasser des Lehigedichts «Uber die Natur der Dinge». Ziirich, bey
David Gefdner, Gebriider 1753.

3 Johann Georg Sulzer: Gedanken von dem vorziiglichen Werth der Epischen Gedichte des
Herrn Bodmer. Berlin 1754.

3% «Wenn jemahls Gedichte geschrieben worden sind, die einen heiteren und freyen
Geist, einen natiirlich unverdorbenen Geschmack und ein zirtliches Herz von ithren
Lesern verlangen, so ist es Das Verlohrene Paradies und Der Noah.» Wieland,
Abhandlung, S. 6.

% Ibd., 8.2,

474



Autbau von Joseph Addisons apologetischer Abhandlung von den
Schonheiten in_ Johann Miltons Verlohrnem Paradiese adaptierte.”

Auch Johann Georg Sulzer erhob den Noah in seiner Verteidigungs-
schrift iiber die antiken heidnischen Epen von Homer und Vergil.
Er argumentierte, dass in diesen klassischen Epen lediglich ein
biirgerliches und partikulires, weil autf die Wohlfahrt der jeweiligen
Staaten ausgerichtetes Tugendsystem vertreten werde, wohingegen
Bodmers alttestamentliches Epos die Erlésung der ganzen Menschheit
besinge, auf dem Boden der «einen reinen Religion» stehe und folglich
die Tugenden «einer hohern Moral und Religion, deren Wirkung sich
auf die innere Besserung des Menschen und auf sein Schicksal jenseits
des Lebens erstreckt», propagiere.®® Sulzer wandte sich dezidiert auch
gegen den Vorwurf, die Riickprojektion zeitgendssischer technischer
und naturwissenschaftlicher Erkenntnisse auf die vorsintflutliche Welt
sei ein Anachronismus, der die Dichtung unwahrscheinlich mache.
Er sah darin ein wichtiges Mittel zur unterhaltsamen Kenntniserwei-
terung der Leser: «Wer seine [1.e. Bodmers| Gedichte mit Nachdenken
liefit, dem wird der Kern der heutigen Wissenschaften als im Vorbei-
gehen bekannt.»® Sulzer bemiihte sich zudem, den Noah auch einem
franzosischen Publikum bekannt zu machen: Wie aus dem tiber-
lieferten Briefwechsel hervorgeht, war es Sulzer, der die zweiteilige
Rezension in Samuel Formeys (1711-1797) Nouvelle Bibliotheque
Germanique verfertigte.** Sulzer gab dort eine ausfiihrliche Zusammen-
fassung des Noah und nahm bereits die wichtigsten Argumente seiner
Verteidigungsschrift vorweg. Aufwendig rechtfertigte er gar die in
der Privatkorrespondenz so scharf kritisierten Anachronismen in der

7 Bodmer iibersetzte und publizierte Joseph Addisons Critische Abhandlung von den
poetischen Schionheiten in Johann Miltons Verlohrnem Paradiese im Anschluss an seine
eigene Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie und dessen Verbindung mit
dem Wahrscheinlichen. |...]. Ziirich: Conrad Orell 1740, S. 223 ff.

38 Sulzer, Gedanken, S. 13 ff.

¥ Ebd.,, S. 28.

0 Nouvelle Bibliothéque Germanique, ou histoire litteraire de 'Allemagne, de la Suisse, &des Pays
du Nord, 8 (1751), S. 407 ff. und 9 (1751), S. 172 ff. (Fortsetzung).

475



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Beschreibung der vorsintflutlichen Volker.# Er versuchte der Gemeinde
der franzésischen Glaubensfliichtlinge den Noah zudem schmackhaft
zu machen, indem er auf die zahlreichen Beziige zu Voltaires Werk
verwies.?

Bodmers Bibelepen regten dariiber hinaus in der niheren und ferneren
Umgebung mehrere dhnliche Projekte an: Unter zahlreichen anderen
versuchte sich auch der bertihmte Géttinger Bibelforscher Johann
David Michaelis (1717-1791) an einem Moses-Epos, dessen erste Verse
er in den Anhang seines 1751 veréffentlichten Poetischen Entwurfs des
Prediger=Buchs Salomons einfiigte®, bevor er 1758 seine kommentierte
Neuausgabe der bahnbrechenden Vorlesungen iiber die heilige Poesie der
Hebrier des Oxforder Professors fiir Poesie, Robert Lowth (1710-1787),
herausgab. Aber auch Wieland folgte seinem damaligen Vorbild
Bodmer und wollte mit dem 1753 erschienen Gedicht Der gepryfte
Abraham in 4 Gesingen als poetisch-moralischer «Sittenlehrer [...]
Empfindungen der Religion und Liebe zur Tugend» in seinen Lesern
wecken.*

Doch alle diese Nachfolger Bodmers hatten mit ihren Bibel-
dichtungen nicht annihernd den Erfolg, den Salomon Gessner mit
dem in ungebundener Rede verfassten Epos Der Tod Abels bei der
zeitgenossischen Leserschaft verbuchen konnte. Zwar wurde auch
Bodmers Noah wie erwihnt durch Rezensionen und Teiliibersetzun-
gen einer franzosischen Leserschaft bekannt gemacht und 1767 voll-
stindig ins Englische tibertragen.*® Doch hilt das den Vergleich mit

# «Les tableaux qu’il nous peint dans ce Chant, sont tous d’aprés la nature; & ils sont en
méme tems des satires contre les crimes & les folies des Nations d’aujourd’hui. On
dit que le méme jeu se répéte toujours sur le théatre de ce Monde: nous devons donc
trouver les mémes égaremens chez les Peuples Antediluviens que nous voyons
aujourd’hui, quoiqu’un peu autrement tournés.» Ibd., 9 (1751), S. 173.

#Ibd,, 5. 1771

# Johann David Michaelis: Poetischer Entwurf der Gedanken des Prediger=Buchs Salomons.
Bremen u. Leipzig 1751.

4 Christoph Martin Wieland: Der gepryfte Abraham. Ein Gedicht in Vier Gesangen. Zyrich,
bey Conrad Orell und Comp. 1753, Vorrede.

4 Noah. Attempted from the German of Mr. Bodmer in 12 Books by Jos. Collyer.
2 Vol. London 1767.

476



Gessners 10d Abels nicht aus, der bis zum Ende des 18. Jahrhunderts
in praktisch alle europiischen Sprachen (u.a. auch ins Serbische,
Ungarische und Polnische) sowie ins Hebriische iibersetzt worden
war und insbesondere in Frankreich eine Verbreitung fand, die zuvor
kaum ein deutsches Buch je erlangt hatte. Den letzten grossen Versuch
biblischer Ependichtung unternahm schliesslich Johann Caspar
Lavater mit umfangreichen bibelhistorischen Erbauungsschriften und
~dichtungen, die in dem vierbindigen Werk Jesus Messias (1783-1786)
in der Tradition der Klopstockschen Messiade ithren Hohepunkt
fanden.

477



	Der Noah : Bodmers Bibelepos im wissenschafts- und wirkungsgeschichtlichen Kontext

