Zeitschrift: Zurcher Taschenbuch
Herausgeber: Gesellschaft zircherischer Geschichtsfreunde

Band: 128 (2008)

Artikel: Die Zurcher Aufklarung : Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein
Kreis

Autor: Mahlmann-Bauer, Barbara / Lutteken, Anett

Kapitel: 6: Der Weg von Bodmers Milton-Ubersetzungen zu Klopstock und einer
neuen Asthetik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-985154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-985154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Weg von Bodmers Milton-Ubersetzungen
zu Klopstock und einer neuen Asthetik

Von Daniela Kohler

Im Vorwort zu der 1759 erschienenen Auflage seiner Ubersetzung
von Miltons «Paradise Lost» schreibt Bodmer:

«Das grosste Lob, welches das verlohrne Paradies seither bekommen, und das
dem Poeten, wenn er es wiiste, siisser als der Beyfall einer ganzen Nation seyn
wiirde, ist, dass der Poet der Messiade davon entflammet, seinen Geist zu der
heiligen und himmlischen Poesie erhaben [!] hat, in welcher er so ungemein dichtet.
Wir hitten zweifelsfrei auch ohne das verlohrne Paradies ein homerisches Gedicht
von Hrn. Klopstok empfangen, aber wir sind es Milton schuldig, dass wir ein
olympisches empfangen haben.»!

In diesen wenigen Zeilen schimmert das Konzept einer literarischen
Entwicklung durch, die nicht nur Klopstock und sein Werk «Der
Messias» betraf, sondern der gesamten deutschsprachigen Literatur
im 18. Jahrhundert Aufschwung gab. John Miltons «Paradise Lost»
gilt als Ausloser fiir die zwischen Johann Christoph Gottsched und
den Ziirchern Bodmer und Breitinger ausgetragene deutsch-schwei-
zerische Literaturdebatte. Der Kern dieses Streits ist die Frage nach
asthetischen Werten und deren Begriindung, Gottsched verpflichtet
sich in seinem poetologischen Regelsystem zur getreuen Naturnach-
ahmung. Zur Schonheit eines dichterischen Werks braucht es seiner
Ansicht nach zwar lebhafte und neue Schilderungen, diese miissen
aber der Vernunft logisch einsehbar sein und diirfen den in der Natur
vorgegebenen Sachverhalten nicht widersprechen. Gottscheds Poetik
erklirt die Vernunft zur obersten Bewertungsinstanz.
Demgegeniiber vertreten die Schweizer ein poetologisches Konzept,
dessen Akzent nicht mehr auf der Vernunft, sondern auf der dichte-
rischen Einbildungskraft liegt. In der Gestaltung von wunderbaren

! Johann Jacob Bodmer: Johann Miltons verlohrenes Paradies. Ein Episches Gedicht
in zwdlf Gesingen. Vierte verbesserte Auflage. I. Band. Ziirich 1759, S. 371.

441



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Begebenheiten, deren Ausgangspunkt die Imagination des nur logisch
Moglichen ist, sehen die Schweizer den neuen poetologischen
Anspruch, den sie ihrer Asthetik zugrunde legen. Fiir Bodmer und
Breitinger stellt die Einbildungskraft nicht nur wie bei Gottsched eine
reproduktive Titigkeit dar, vielmehr soll sie neue Phantasiewelten
erfinden, die zu den Grenzen des Wahrscheinlichen vorstossen.

Diese erfinderische Einbildungskraft entdecken die Schweizer in
John Miltons «Paradise Lost». Dass das Werk des englischen Dichters
eine dermassen wegweisende Rolle in der deutschsprachigen Asthetik-
diskussion einnimmt und die eben kurz skizzierten Entwicklungen
bis hin zu Klopstocks «Messias» prigte, ist auf Bodmer und sein
Interesse an Milton zuriickzufithren. Bodmers Einsatz fiir das eng-
lische Werk und seiner jahrelangen Beschiftigung, die sich in seiner
immer wieder verbesserten Ubersetzung niederschligt, ist es zu ver-
danken, dass Milton Eingang in die deutschsprachige Literatur fand
und dadurch junge Autoren wie Klopstock beeinflussen konnte.

Der Weg von Bodmers Milton-Lektiire zu Klopstocks Uberbietung
des «Paradise Lost» und zur damit verbundenen neuen Wirkungs-
asthetik soll in den folgenden Kapiteln nachgezeichnet werden.

Bodmers Interesse an Milton

Kennzeichnend fiir die literartheoretische Entwicklung im deutsch-
sprachigen Raum ist das Interesse an auslindischer Literatur. Besonders
in der Zeit des Ubergangs vom 17. zum 18. Jahrhundert werden vor
allem franzgsische und englische Werke rezipiert, die zu einem
wesentlichen Teil durch Zeitschriften verbreitet und bekannt gemacht
werden. Beriihmt geworden unter diesen Journalen als Vorbild u.a.
auch fiir Bodmers und Breitingers Periodicum «Die Diskurse der
Mahlern» ist der von Joseph Addison und Richard Steele heraus-
gegebene «Spectator» (1711-1712). In mehr als zwanzig Artikeln des
«Spectator» wiirdigt Joseph Addison Miltons Erfindungs- und Vor-
stellungskraft und die Schonheiten von Paradise Lost im Vergleich mit
Vergil und Homer.?2 Bodmer kennt Addisons Milton-Lob und schickt

2 Vgl. John T. Shawcross: «Addison.» In: A Milton Encyclopedia. Hrsg. von William
B. Hunter d.J., Bd. 1, Lewisburg/London 1978, S. 23-26.

442



es unter dem Titel «Joseph Addisons Abhandlung von den Schénheiten
in demselben Gedicht» der ersten Ausgabe seiner Miltoniibersetzung
(1732) voraus. Trotzdem ist es falsch, anzunehmen, Bodmer habe den
englischen Dichter erst aus dem «Spectator» kennengelernt. Der erst
im Jahre 1720 mit dem autodidaktischen Studium des Englischen
beginnende Bodmer liest Addisons und Steeles Journal in franzosischer
Ubersetzung («Le spectateur, ou le Socrate moderne»); allerdings
fehlen Bodmer bis 1724 die sich mit Milton beschiftigenden Aus-
gaben.?

Es 1st davon auszugehen, dass Bodmer durch seinen Trogener Freund
und Arzt Laurenz Zellweger (1692-1764) auf Milton und sein Werk
aufmerksam wurde. Zellweger schenkte Bodmer zur Vertiefung seiner
Englischkenntnisse ein damals nur schwer erhiltliches Exemplar von
«Paradise Lost»*, der von Jacob Tonson (ca. 1656-1736) edierten Aus-
gabe, das heute in der Zentralbibliothek Ziirich liegt und auf dessen
Titelblatt der Besitzervermerk «L. Zellweger» festgehalten ist.®

Bodmer ist begeistert von Miltons Werk. Die Ausgestaltung des
biblischen Stoffes, die Darstellung der tibersinnlichen Wesen und die
damit verbundenen Handlungen und Vorfille faszinieren und be-
eindrucken ihn gleichermassen. Bodmer erkennt in Miltons Gestal-
tung iibersinnlicher Geschehnisse ein dichterisches Potential, das die
Grenzen der damals geltenden poetologischen Normen sprengt.
Daneben lobt er den sprachlichen Ausdruck und die iiberwiltigende
seelische Anteilnahme, die den Leser ergreift. Diese Begeisterung

* Bender revidiert die in der Bodmer-Forschung weitverbreitete Meinung, Bodmer
kenne Milton aus dem «Spectator». Bender weist darauf hin, dass Bodmer in seiner
Anklage des verderbten Geschmacks das Fehlen besagter Artikel erwihnt. Vgl. Wolf-
gang Bender: Johann Jacob Bodmer und Johann Miltons Verlohrnes Paradies. In: Jahr-
buch der deutschen Schillergesellschaft 11 (1967), S. 225ff., hier 231, Anm. 25.

* Ebd.

5 Sign. 25.626. Im Ziircher Exemplar ist die Seite mit dem Besitzervermerk am rech-
ten Rand um einige Millimeter eingeschlagen, so dass lediglich der mit schwarzer
Tinte geschriebene Name Zellwegers, nicht aber das dahinterstehende Jahr lesbar
ist. — Die im Format 16° gedruckte Milton-Ausgabe erschien 1711 in London. 1688
hatte Jacob Tonson erstmals zusammen mit Richard Bentley Miltons Epos heraus-
gegeben; spitere Ausgaben enthalten einen Kommentar von Tonson. Vgl. A Milton
Encyclopedia, Bd. 5. Lewisburg/London 1979, S. 200.

443



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

kommt in der Vorrede zu seiner Abhandlung iiber das Wunderbare
zum Ausdruck. Bodmer rithmt darin die Schénheit der Charaktere,
der Handlung und der daraus resultierenden Gemiitsbewegung, die
seiner Meinung nach zusammen mit dem Wohlklang der Sprache die
Genialitit des Werks ausmacht. Milton selbst erhebt Bodmer in den
hochsten Rang der Dichter, «welche auf der Leiter der Wesen zu oberst
unter den Menschen stehen, und gleich iiber sich diejenigen Geister
haben, die zu erst vom Corper frey sind.»®

Aus dieser Begeisterung heraus wichst in Bodmer der Wunsch, das
Werk den deutschsprachigen Lesern zuginglich zu machen. Die
bereits vorhandenen Ubertragungen werden dem Original bei weitem
nicht gerecht, wie Bodmer moniert. Zu der im Jahre 1682 herausge-
gebenen Ubersetzung von Gottlieb von Berge dussert sich Bodmer in
der Vorrede seines ersten Versuchs kritisch: «Wahr ist, dass Milton
sehr verfinstert darinne aussichet.»” Diese negative Meinung mag wohl
daran liegen, dass Berge nicht wortgetreu iibersetzt, sondern in einer
freien, sich an barocke Stilmittel anlehnenden Sprache eine dem
biblischen Inhalt angemessene Stilhche des Miltonschen Originals zu
erreichen versucht.®

Die Entstehung von Bodmers eigener Ubersetzung kann nicht exakt
datiert werden. Wie bereits erwihnt, beschiftigt sich Bodmer seit dem
Jahr 1720 intensiv mit dem Studium der englischen Sprache. Im Jahr

6Johann Jacob Bodmer: Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie.
Faksimiledruck nach der Ausgabe von 1740. Stuttgart 1966, S.11.

7 Johann Jacob Bodmer: Johann Miltons Verlust des Paradieses. Helden-Gedicht. In
ungebundener Rede tibersetzt. Ziirich 1732, S. 6.

8 Eine kurze Ubersetzungsprobe von Berge brmgt Wolfgang Bender in: Johann Jacob
Bodmers und Johann Miltons Verlohrnes Paradies (Anm. 3), S. 228; vgl. auch Wolfgang
Bender: Nachwort zum Faksimile Johann Miltons Episches Gedicht von dem verlohrnen
Paradiese/Nach der Bodmerschen Ubersetzung von 1742. Tiibingen 1965 (Deutsche
Neudrucke. Reihe: Texte des 18. Jahrhunderts. Hg. von Paul Béckmann und
Friedrich Sengle), S. 3*-24*, hier 4*. Neben Gottlieb von Berge, dessen Nachname
Bodmer versehentlich als Berg zitiert, gibt es eine weitere der Bodmerschen Uber-
setzung vorangegangene Bearbeltung Es handelt sich dabei um das Werk Theodor
Haaks (1605-1690), der die ersten drei Biicher des Paradise Lost in fiinffiissigen
Jamben iibersetzte. Vgl. Bender: «Johann Jacob Bodmer und Johann Miltons Verlohrnes
Paradies», S. 226.

444



1723 beginnt er zur Ubung, Teile von «Paradise Lost» zu iibersetzen.
Zu Beginn ist es vor allem das achte Buch aus Miltons Werk, mit dem
sich Bodmer auseinandersetzt. Die dortige Beschreibung der Eigen-
schaften der Engel weckt wegen ihrer Phantastik bei Bodmer damals
noch Zweifel. So wundert er sich in einem Brief® an Zellweger iiber
die Umarmung zweier aus Luft bestehender Geister', die fiir ihn
nur schwer einsehbar ist, widerspricht sie doch der nicht-physischen
Verfassung der Engel. Die daraus entstehenden Unklarheiten beim
Ubersetzen hindern Bodmer aber nicht daran, das achte Buch inner-
halb kiirzester Zeit fiir sich in die deutsche Sprache zu iibertragen.

Die weitere Abfolge von Bodmers Arbeit ist nicht genau rekon-
struierbar. Fest steht, dass er sich weiterhin mit einer spezifischen
Auswahl von Passagen befasst, bevor er sich entscheidet, das gesamte
Werk zu iibersetzen. In einem Brief an Zellweger schreibt Bodmer,
dass er im Oktober 1723 anfing, «die und diese beschreibung aus dem
Milton zu verdeutschen, deren endlich so viel worden, dass ich plétz-
lich den Endschluss fassete, das gantze werck zu iibersetzen.»!

Im Gegensatz zu den einzelnen Schritten steht der Abschluss der
Arbeit relativ genau fest. Im Januar des Jahres 1724 schreibt Breitinger
in einem Brief an Zellweger, dass Bodmer seine Ubersetzung inner-
halb kiirzester Zeit zu Ende bringen werde. Bodmer selbst berichtet
am 28. Januar 1724 in einem Brief iiber den bevorstehenden Abschluss
der Arbeit, der gemiss seinem Zeitplan nicht mehr linger als vier
Wochen in Anspruch nehmen wiirde.!?

Wie aus diesen Angaben ersichtlich wird, schafft es Bodmer inner-
halb kiirzester Zeit, das zwolf Biicher umfassende «Paradise Lost» ins
Deutsche zu tibertragen. Die dazu benétigten Englischkenntnisse hat
er sich autodidaktisch mit Hilfe eines lateinisch-englischen Worter-
buches beigebracht. Diese in der Tat bewundernswerte Tatsache

?Vgl. Hans Bodmer: Die Anfinge des ziircherischen Milton. In: Studien zur
Litteraturgeschichte. Michael Bernays gewidmet von Schiilern und Freunden.
Hamburg/Leipzig 1983, S.184.

12 Vgl. John Milton: Paradise Lost. An authoritative text, background and sources,
criticism. 2™ edition. London 1993, 8. Buch, V. 626f.

"' Bodmer: Die Anfinge des ziircherischen Milton (Anm. 9), S.191.

12 Ebd., S.188f.

445



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

beschreibt Zellweger folgendermassen: «Le projet a traduire Milton; le
zele, avec lequel Vous y avez travaillé, jusqu’a Vous rendre presque
aveugle, me surprend, je l'avoue; & si Vous y avez reussi, comme je
n'en doute nullement, je Vous tiendrois pour un grand maitre, & pour
tout aussi grand, & plus grand méme que Milton.»'*

Die verschiedenen Fassungen
Obschon Bodmer seine Arbeit bereits im Jahr 1724 abschloss, kann
das fertige Werk erst 1732 gedruckt werden. Es fillt der strengen
ziircherischen Zensurbehérde zum Opfer, die besonders an Miltons
Sprachgebrauch Anstoss nimmt.'* «Die geistlichen Censores aber
sehen es fiir eine allzu Romantische Schritft an in einem so heiligen
themate.»'®

Umso bemerkenswerter ist es, dass gerade Bodmers Sprache den
spiter als scharfen Kritiker auftretenden Gottsched zu einer positiven
Stellungnahme veranlasst hat. Ganz im Sinne seines rationalistischen
Zugangs zur Poesie lobt Gottsched im zweiten Stiick seiner Beytrige
zur Critischen Historie (1732) Bodmers prizise Ausdrucksweise und die
daraus resultierende sprachliche Klarheit. Er attestiert dem Ubersetzer
eine sogar das Original tibertreffende Sprachintensitit.

Diese Einschitzung Gottscheds ist nicht ganz einfach nachvoll-
ziehbar, tut sich Bodmer doch idusserst schwer mit der Verdeutschung

1> Neues Schweitzerisches Museum, 1. Jg., 1794, S. 815 (Brief vom 9. Juli 1724).

4 Die Zensur, der bis iiber die Mitte des 18. Jahrhunderts hinaus alle zum Druck
bestimmten Manuskripte vorgelegt werden mussten, setzte sich aus dem Antistes,
einem Stadtpfarrer und je einem Mitglied aus dem Kleinen und dem Grossen Rat
zusammen. In Bezug auf die Zensurierung von Bodmers Ubersetzung kommt
dem Einfluss des damaligen Antistes Ludwig Niischeler (Amtszeit 1718 bis 1737)
Bedeutung zu. Erst unter dem Antistes Hans Conrad Wirz (Amtszeit 1737 bis 1769)
konnte das Werk gedruckt werden. Vgl. Hans Wysling: Die Literatur. In: ders.
(Hrsg.): Ziirich im 18. Jahrhundert. Ziirich 1983, S.131-188, hier 131.

15 Moritz Fiissli an Huber, Ziirich 25. Juni 1725, zitiert von Ferdinand Vetter:
J.J. Bodmer und die englische Literatur. In: Johann Jakob Bodmer Denkschrift zum
CC. Geburtstag (19. Juli 1898). Hg. von der Stiftung von Schnyder von Wartensee.
Ziirich 1900, S. 313-386, hier 349; Bender: Nachwort zur Milton-Ubersetzung von
1742 (Anm. 8), S. 5*

446



der Miltonschen Sprache. Miltons Blankverse sind geprigt von
fliessendem Sprachrhythmus und sich tiber mehrere Verse hinweg-
zichenden Spannungsbogen, die eine unvergleichliche Intensitit er-
zeugen. Dass Bodmer die Ubertragung einer solchen Sprachgewalt
schwer fillt, ist nicht allein auf seinen Wechsel von Vers zu Prosa
zuriickzufithren. Entscheidender ist Bodmers Bemithung um eine
moglichst getreue inhaltliche Wiedergabe. Um den Sinn des Milton-
schen Werks in all seinen Nuancen begreifbar zu machen, l6st er die
strenge Satzstruktur der Vorlage auf und versucht in weitschweifigen
Umschreibungen inhaltliche Klarheit zu schaffen. Die dabei ver-
wendeten Nebensatzkonstruktionen machen den Text holprig und
schwerfillig und um einiges linger als die Originalverse.!¢

Im Bewusstsein, dass diese Ubersetzung noch nicht befriedigend
ist, entschliesst sich Bodmer nach dem Erscheinen der ersten Fassung
im Jahr 1732 zu einer Uberarbeitung. Er will den Text fliissiger gestal-
ten und erkennt, dass er sich dazu von der wortgetreuen Ubersetzung
l6sen muss. Die grossere sprachliche Freiheit dem Original gegeniiber
erfordert aber eine gewisse Sicherheit in der hochdeutschen Sprache,
an der es Bodmer in einigen Bereichen mangelt. Bemerkenswert ist,
dass Bodmer sich im Hinblick auf eine Verbesserung des Hoch-
deutschen an die Leipziger Gelehrtenkreise wendet. Von der spiteren
Abkehr und Befehdung ist noch nichts zu spiiren, Bodmer anerkennt
Gottsched und seine Anhinger als Massstab der Sprachrichtigkeit.

Aus fiinfzehn in der Zentralbibliothek Ziirich erhaltenen Briefen
wird ersichtlich, dass Bodmer vom Leipziger Gelehrten Johann
Christoph Clauder kompetente Hilfe bei seiner Korrektur der ersten
Fassung erhielt. Obschon Bodmers Briefe an Clauder nicht erhalten
sind, kann aus dessen Antwortschreiben geschlossen werden, dass
es Bodmer um eine sinnvolle Anpassung seiner Prosa an die ober-
sichsische Sprache ging.”

10 Ebd., S. 9*£.
7 Vgl. Bender: Johann Jacob Bodmer und Johann Miltons Verlohrnes Paradies
(Anm. 3),S.241f.

447



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Im folgenden Beispiel wird ersichtlich, wie Bodmer durch einen
freieren Spachgebrauch seine Ubertragung strafft:

«[...]: what in me is dark,

[lumine, what is low raise and support;
That to the highth of this great argument
I may assert Eternal Providence,

And justify the ways of God to men.»'®

1. Fassung, 1732, I. Buch:

«Was dunckel in mir ist, erleuchte, und was niedrig, richte auf und
stiitze es empor, auf dafl ich mit einem hohen Schwung der Rede, wie
meine grosse Materie erfordert, die ewige Vorsehung vertheydigen,
und den Menschen die Wege Gottes rechtfertigen moge.»

2. Fassung, 1742, I. Buch:

«Erleuchte, was in mir dunckel ist; erhdhe und unterstiitze, was nied-
rig ist, daf} ich der Hoheit meines edeln Vorhabens gemif} die ewige
Vorsehung vertheidigen, und die Wege Gottes unter den Menschen
retten moge.»*

Neben der sprachlichen Verbesserung verfolgt Bodmer mit der zwei-
ten Fassung ein weiteres Konzept, das er bereits in der Vorrede der
editio princeps andeutet:

«Ich gedenke dieselbe [die zweite Ubersetzung] mit unterschiedenen
Critischen Aufsitzen anzufiillen, und werde damit desto mehr eilen,
weil zu fiirchten ist, dass ohne Unterrichte von dem was wahrschein-
lich, von der Fabel, von der Parabel, und der Allegorie, solche Leser,
die ithren Geschmack nicht in den poetischen Schriften der Alten,

'8 Milton: Paradise lost, S. 9, V. 22-26.

1% Johann Jacob Bodmer: Johann Miltons Verlust des Paradieses. Helden-Gedicht. In
ungebundener Rede iibersetzt. Ziirich 1732, S. 2.

20 Johann Miltons Episches Gedichte von dem verlohrnen Paradiese. Faksimiledruck
der Bodmerschen Ubersetzung von 1742 (Anm. 8), S. 2f.

448



sondern in den geistlosen Romanen der Neuern formieret haben,
nicht nur keine Lust an Miltons Gedancken und Vorstellungen finden,
sondern vielmehr davon dérften irre gemachet werden.»?!

Wie Bodmer dieser Ankiindigung gerecht wird, soll anhand von zwei
Beispielen illustriert werden. In einer zum Teil sehr umfangreichen
Textexegese versucht Bodmer, auf unklare oder kritisierte Stellen
einzugehen. Mit Riicksicht auf Vorwiirfe deutscher und franzo-
sischer Kritiker kommt den Passagen iiber die himmlischen Wesen
besondere Aufmerksamkeit zu. Die Anmerkungen beziehen sich auf
einzelne Ausdriicke oder Satzteile, die Bodmer am Ende der jeweiligen
Seite vor eine runde Klammer setzt, um sie anschliessend an diese
Klammer zu erértern.

So steht zum Beispiel im sechsten Buch iiber einen Engel und seine
Verletzung geschrieben:

«Doch war seine Wunde bald geheilet, denn Geister leben durch und
durch in allen Theilen, ihr Leben besteht nicht, wie bey den gebrech-
lichen Menschen, nur in dem Eingeweide, dem Hertz, dem Haupt,
der Leber, oder den Nieren, sie kénnen nicht sterben, sie werden denn
vernichtiget, sie empfangen auch keine todliche Wunde in ihr fliissiges
Gewebe, gleichwie die blithende Luft nicht verwundet werden
kann.»?2

Zu dieser Schilderung der engelischen Kérper fiigt Bodmer folgende
Erklirung bei:

«Doch war seine Wunde bald geheilet) Die Gestalten der Engel sind
nur poetische Verkleidungen, der Corper ist ihnen etwas fremdes, und
nur von dem Poeten mitgetheilt worden. Daher wird nichts bey ihnen
durch das Gewehr des Feindes verlezet, als diese poetische Larve.

21 Bodmer: Miltons Verlust des Paradieses (1732), S. 6.
22 Johann Miltons Episches Gedichte (1742), S. 270f. Textstelle im Original: Milton:
Paradise Lost, S. 146, V. 344-349.

449



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Folglich streitet ihre Verwundung nicht mit dem Begriffe von ihrer
unverginglichen Natur. Auf diesen Grund hat Milton auch die Ver-
wundung mit der Unsterblichkeit geschickt gereimet, dass er geschwind
und von sich selbst wieder heilet; [...].»**

Miltons Fiktion eines gemeinschaftlichen Mahls Adams und Evas mit
einem Engel, der «mit einem begierigen wiircklichen Hunger» mitafi,
kommentiert Bodmer folgendermaflen:

«Der Engel afy auch) Mit demselben Rechte, mit welchem der Poet
die Engel durch die Kraft seiner poetischen Schépfung mit einem
sichtbaren, menschlichen Leibe bekleidet hat, damit er sie zu den
Vorstellungen der Phantasie [im Original versehentlich: Phantaste]
und der Sinne bequem machete, schrieb er ihnen hernach alle
Eigenschaften des menschlichen Cérpers zu [...]. Sie essen, trinken,
tanzen, schlafen. Diese Erdichtungen alle sind schon in der ersteren
eingeschlossen.»?*

Der Erfolg des Werks, den sich Bodmer von seinen sprachlichen Ver-
besserungen einerseits und inhaltlichen Erliuterungen andererseits
verspricht, trifft aber auch nach Erscheinen der tiberarbeiteten und
erginzten zweiten Fassung von 1742 nicht ein. Vielmehr trigt diese
Fassung entschieden dazu bei, dass sich der Graben zwischen Bodmer
und Gottsched verbreitert und Bodmer endgiiltig eine eigene poe-
tologische Richtung einschligt.

Zur erneuten Uberarbeitung der zweiten Ausgabe ist zu bemerken,
dass Bodmer nicht mehr Tonsons Edition von «Paradise Lost» ver-
wendet, sondern mit der von Bischof Thomas Newton (1704-1782)
herausgegebenen zweibindigen Ausgabe arbeitet.?> Die Anmerkun-

23 Johann Miltons Episches Gedichte (1742), S. 2701.

24 Ebd., S. 227. Original: Milton: Paradise Lost, Buch V, S.124, V. 434{.

2 Die Editionsgeschichte von Miltons Paradise Lost umfasst verschiedene Auflagen
unterschiedlicher Verlage. Die erste Auflage erschien im Jahr 1667 bei Simmons in

London. Bei der erwihnten Tonson-Ausgabe handelt es sich um die neunte Edition
aus dem Jahre 1711. Schluss der Anm. 25 siche folgende Seite

450



gen, die von Newton und ilteren Milton-Kommentatoren stammen,
versucht Bodmer seinen eigenen Erliuterungen beizufiigen. Der
Arbeitsaufwand ist betrichtlich, gibt es doch in der Newton-Ausgabe
keine Seite, die nicht mit sehr ausfithrlichen Kommentaren versehen
ist. Zusitzlich fiigt er der Ausgabe — ebenfalls in Anlehnung an die
Edition Newtons - eine Einfiihrung iiber die «Critische Geschichte
des Verlohrnen Paradieses» bei. Bodmer tibersetzt aber nicht lediglich
das bei Newton Gefundene, vielmehr schreibt er fiir seine Uber-
setzung eine eigene Fassung.

Neben Bodmers austithrlicheren Anmerkungen gibt es eine weitere
Neuerung gegeniiber der zweiten Fassung. Die dritte Fassung ist nicht
mehr in Biicher unterteilt, sondern in Gesinge. Diese Anderung
diirfte in unmittelbarem Zusammenhang mit Klopstocks «Messias»
stehen, dessen erste drei Gesinge im Jahr 1748 erschienen.

Die 1759 herausgegebene Uberarbeitung weist keine wesentlichen
Unterschiede zur vorangehenden Fassung auf. Anders verhilt es sich
mit derjenigen von 1769. Bodmer schreibt darin eine kurze Vorrede,
aus der ersichtlich wird, dass das «Verlohrne Paradies» endlich auf die
gewiinschte Aufmerksamkeit und das Verstindnis der deutschen Leser
gestossen ist. Mit dieser Einschitzung ist es wohl zu begriinden, dass
Bodmer in seiner fiinften Edition jegliche Kommentare und Anmer-
kungen weglisst. Abgesehen davon deckt sie sich sprachlich im wesent-
lichen mit der vorangehenden Ausgabe. Es eriibrigt sich daher, weitere
Vergleiche vorzunehmen.? Stattdessen soll auf Bodmers durch die
Lektiire und Ubersetzung des «Paradise Lost» angeregte poetologische
Entwicklung eingegangen werden.

Die zweibindige Newton-Ausgabe Bodmers stammt aus dem Jahr 1750 und gehort
zu der zweiten, unverinderten Auflage der ersten Edition aus dem Jahr 1749.
Vgl. A Milton Encyclopedia, Bd. VI. Lewisburg/London 1980, S. 73. Der erste
Band von Newtons Milton-Ausgabe befindet sich in der Ziircher Zentralbibliothek
(Sign. 25.627).

26 Weitere Vergleiche bringt Vetter: Bodmer und die englische Litteratur (Anm. 15),
S.350-352.

451



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Bodmers isthetische Neuorientierung

In seinem Werk versucht Milton, das kaum Vorstellbare der biblischen
Vorlage sinnlich fassbar vor Augen zu fithren. Himmel, Hélle und
Paradies, die in der Bibel topographisch nur vage beschrieben sind,
werden mit einer an Homer und Vergil geschulten Griindlichkeit als
Schauplitze der Heilsgeschichte plastisch und sinnlich nachvollziehbar
ausgemalt. Die Engel selbst und ihre wunderbaren Handlungen sind
in diese plastisch geschilderte Umgebung eingebettet und erhalten
dadurch die von Milton beabsichtigte Vorstellbarkeit.

Wie Bodmer begeistert feststellt, vermag Milton mit seiner
Dichtung derart zu fesseln, dass rationale Uberlegungen zugunsten
tief empfundener religioser Erbauung in den Hintergrund gedringt
werden. Anders als Gottsched, dem Miltons fehlende Rationalitit
als Argument gegen die Schweizer in der hier nicht weiter zu thema-
tisierenden Literaturdebatte dient, entwickelt Bodmer ein nur noch
bedingt im Rationalen verwurzeltes neues isthetisches Programm.

Gestiitzt auf Leibniz, der in seiner Metaphysik von einer Vielzahl
von Welten ausgeht, die in Gottes Idee existieren, eréffnet Bodmer
dem Dichter neue Gestaltungsméglichkeiten. Die Besonderheit und
Schénheit eines poetischen Werks bezieht sich nicht mehr auf die
moglichst getreue Naturnachahmung, vielmehr ist der Dichter sowohl
legitimiert als auch aufgefordert, seiner Imagination im Bereich einer
erweiterten Wahrscheinlichkeit freien Lauf zu lassen. In seiner
Abhandlung iiber das Wunderbare schreibt Bodmer iiber die Fiktio-
nalitit der Dichtung, die «vornehmlich mit der Einbildungs=Kraft
auf die Einbildungs=Kraft arbeitet»? und «die Materie ihrer Nach-
ahmung allezeit lieber aus der méglichen als aus der gegenwiirtigen
Welt nimmt.»?®

Diesen Anspruch sieht Bodmer im Epos «Paradise Lost» verwirk-
licht. Milton entwirft dort eine Welt, in der das, was zur Unergriind-
lichkeit der christlichen Religion gehort, sinnlich konkret ausgestaltet

27 Johann Jacob Bodmer: Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie.
Ziirich 1740. Faksimiledruck hrsg. von Paul Béckmann und Friedrich Sengle.
Stuttgart 1966, S. 14.

28 Ebd., S. 32.

452



wird, wodurch das biblische Geschehen mit dichterischer Phantasie
tiberhht wird. Insbesondere die Darstellung der himmlischen Wesen,
deren eigentiimliche Essenz und Gestalt Milton in den unterschied-
lichsten Situationen vorfiihrt, entspricht genau den Anforderungen,
die Bodmer an einen Dichter als Maler des Neuen, Grossen und
Wunderbaren stellt.

Miltons Engel besitzen sowohl auf ihre iiberirdische Existenz hinwei-
sende als auch der menschlichen Natur entsprechende Merkmale. Zu
den ersteren zihlen die Beschaffenheit und die Wandlungsfihigkeit
der himmlischen Wesen, die im ersten Buch folgendermassen be-
schrieben werden:

«[...]. For Spirits when they please

Can either sex assume, or both; so soft

And uncompounded is their essence pure,

Not tied or manacled with joint or limb,

Not founded on the brittle strength of bones,

Like cumbrous flesh; but in what shape they choose

Dilated or condensed, bright or obscure,

Can execute their airy purposes, and works of love or enmity fulfill.»

«[...] Denn Geister kénnen nach ihrem Willen das eine, oder das andere
Geschlecht, oder beyde zugleich an sich nehmen; so zart und un-
gemengt ist ihr reines Wesen, nicht mit Gelencken und Gliedmassen
zusammengeschlossen und gekniipft, noch auf die zerbriichliche
Stircke der Beine gegriindet, wie das verhinderliche Fleisch; was
vor eine Gestalt sie aber an sich nehmen, eine ausgedihnte, oder
zusammengezogene, eine helle oder dunckle, kénnen sie in selbiger
ihr geistiges Vorhaben bewerckstelligen, und Wercke der Liebe oder
des Hasses vollbringen.»*’

2 Milton: Paradise Lost, S. 21, V. 423-431; Johann Miltons Episches Gedichte (1742),
1. Buch, S. 26f.

453



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Die Engel werden als «Sohne Gottes» bezeichnet, Gott hat sie in einem
gewissen Moment erschaffen, um ihnen ewiges, in ihrer Unsterblich-
keit von jeglichem Alterungsprozess befreites Leben zu verleihen.*

Threr gottlichen Natur entsprechend ist ihr dtherischer Leib von einer
«nectarischen Feuchtigkeit» durchblutet, weiter wird beschrieben:

«All heart they live, all head, all eye, all ear,
All intellect, all sense, and as they please,

They limb themselves, and color, shape, or size
Assume, as likes them best, condense or rare.»

«In den Geistern ist alles Herz, und Haupt, Auge und Ohr, Verstand
und Sinnen, alles lebet in thnen, sie nehmen nach ihrem Willen Glied-
massen und Farbe, Gestalt und Statur an, wie es thnen am besten zu
statten kommit, eine dicke oder eine diinne.»’!

Milton stattet seine Engel mit Armen und Hinden, d.h. mit mensch-
lichen Gliedern aus. Insbesondere im Kampf um die himmlische
Herrschaft erinnern die Krieg fithrenden Engel stark an menschliche
Kimpfer, was auf die Aufteilung der Kimpfenden in verschiedene
Truppen und Legionen und auf die dabei verwendeten Waften
wie Schilder, Speere und Schwerter zuriickzufithren ist. Zusitzlich
verstirkt wird die figiirliche Vorstellung der Engel durch den
sehr plastisch gestalteten Kampfplatz.*> Ahnlich detailliert schildert
Milton auch die Holle und das fabelhafte dussere Erscheinungsbild
der untereinander zerstrittenen Truppen Satans und seiner Helfer.>
Genau wie die Menschen sind auch die Engel der Schmerzempfin-
dung fihig, allerdings nur vom Zeitpunkt an, wo sie sich im Gefolge
Lucifers der Siinde verschreiben. So kommt den gottestreuen Engeln

30 Johann Miltons Episches Gedichte (1742), S.11, 55, 229, 250, 252, 2701.

3t Milton: Paradise Lost, 6. Buch, S. 147, V. 350-353; Johann Miltons Episches Gedichte
(1742), 6. Buch, S. 271.

32 Bbd., S. 265ff.

3 Ebd., 2. Buch

454



Unverletzbarkeit zu, wihrend die Schar der gefallenen Engel um Satan
nicht vor Schmerz und Pein gefeit ist. Die Schmerzempfindlichkeit
der teuflischen Dimonen wird mit der Verwundung Satans durch das
Schwert des Erzengels Michael begriindet.?*

Eine weitere Vermenschlichung erfahren die Engel in ihrer ge-
schlechtlichen Zuordnung. Wie die wiederholte Anrede «Sthnev,
der Hinweis auf den nur von minnlichen Wesen bewohnten Himmel
und die Betonung von Evas nur geschlechtlicher Unterscheidung von
den Engeln ersichtlich macht, sind die himmlischen Wesen eindeutig
als maskulin zu identifizieren.®

Milton regt mit seiner Konzeption der Engel als tibernatiirlicher
Wesen, die gleichwohl wie Menschen denken, sprechen und emp-
finden und auch in menschenihnlicher Gestalt erscheinen, Bodmer
zu seiner Poetik des Wunderbaren an. Die nicht rational erklirbaren
Beschreibungen der himmlischen Wesen verweisen auf deren Gott-
lichkeit und eréffnen dadurch den Lesern einen neuen, phantasievollen
Zugang zur biblischen Offenbarung. Die dichterische Legitimation
des Wunderbaren ist durch den erweiterten Wahrscheinlichkeits-
begritf gegeben.

Durch die Anthropomorphisierung der himmlischen Wesen bringt
Milton Bodmer zufolge das tiberirdische Geschehen den Lesern nahe.
Dies rechtfertigt Bodmer mit dem rhetorischen finis, dass die Affi-
zierung der Leser wichtiger als ihre Belehrung sei. Dichtung soll die
Seele des Rezipienten ansprechen und ihn in heftige Gemiitsbewegung
versetzen. Eine solche affektive Wirkung kann gemiss Bodmer nur
entstehen, wenn der Leser die Ereignisse sinnlich nachvollziehen kann.
Die Darstellung der Engel mit menschlichen Eigenschaften entspricht
somit der Forderung, die biblischen Wunder auf einer sinnlichen
Ebene fass- und erfahrbar zu machen und eine zur Intensivierung
religidser Empfindung beitragende emotionale Bewegtheit zu er-
zeugen.

3 Ebd., S. 269{f.
% Ebd., S. 258, 396, 484.

455



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Mit Bodmers Milton-Ubersetzung und der daraus erwachsenen
Poetik des Wunderbaren ist die Ausgangslage geschaftfen, die Klop-
stock vorfindet, als er sich mit dem Projekt eines christlichen Epos
tiber den Messias befasst. Im Folgenden sollen Klopstocks Beein-
flussung durch Bodmer und seine eigenen literartheoretischen Uber-
legungen an Beispielen aus der Messiade aufgezeigt werden.

Klopstock in der Nachfolge Miltons und Bodmers

Die poetologischen Hauptschriften der Schweizer stammen aus
dem Jahr 1740 («Abhandlung iiber das Wunderbare in der Poesie»
von Bodmer, «Critische Dichtkunst» von Breitinger), die direkt am
Miltonschen Werk erérterten neuen isthetischen Kriterien erscheinen
seit dem Jahr 1742,

Zu dieser Zeit ist Klopstock Schiiler der renommierten Fiirsten-
schule Pforta und beschiftigt sich mit der grossen Literatur vergangener
Epochen. Doch zum Lehrplan der Schule gehért auch die Ausein-
andersetzung mit der zeitgendssischen Literaturtheorie, die von Gott-
scheds «Versuch einer Critischen Dichtkunst» dominiert wird. Um
einiges interessanter und fruchtbarer erscheinen dem jungen Schiiler
die Schriften Bodmers und Breitingers, wie aus einem spiteren Brief
Klopstocks an Bodmer hervorgeht. Darin schreibt der «Messiasy-
Dichter von seinem Unmut gegeniiber dem Werk Gottscheds und
gesteht die Bedeutung, die er den Schriften der Schweizer beimisst:
«Denn als ich in jungen Jahren Homer und Vergil las und mich schon
tiber die kritischen Schriften der Sachsen zu irgern anfing, da kamen
mir Thre und Breitingers kritische Abhandlung in die Hand. Als ich
sie gelesen oder vielmehr verschlungen hatte, lagen sie, wenn ich zur
Rechten Homer und Vergil hatte, zum Nachschlagen zur Linken
bereit.»*®

Neben den poetologischen Schriften der Schweizer lisst sich
Klopstock von Miltons «Paradise Lost» inspirieren. In seiner Portenser
Abschiedsrede aus dem Jahr 1745 bezeichnet er Miltons Werk als

36 Friedrich Gottlieb Klopstock: Briefe, Bd. I-X. Hist.-krit. Ausgabe. Hrsg, von Horst
Gronemeyer u.a. Berlin, New York 1979, hier Bd. I, S. 201.

456



herausragendstes Epos der neueren Zeit.*” Dabei ist wiederum auf
Bodmers grosse Bedeutung fiir den jungen Dichter hinzuweisen.
Bodmer ist nicht nur Klopstocks Mentor in Bezug auf poetologische
Ansichten, er prigt ihn auch hinsichtlich seiner literarischen Kennt-
nisse. Klopstock beginnt nimlich erst im Jahr 1752 mit dem Englisch-
studium. Miltons Werk ist ihm also nur dank Bodmers Ubersetzung
zuginglich, wie ebenfalls aus dem zitierten Brief ersichtlich wird. Mit
ziemlicher Sicherheit kann davon ausgegangen werden, dass Klopstock
Bodmers tiberarbeitete Fassung aus dem Jahr 1742 liest. Er tut
dies wihrend seiner Portenser Schulzeit trotz Verbot des Rektors
heimlich.*

Mit Milton als Vorbild und Bodmers und Breitingers Schriften als
theoretischen Leitlinien verwirklicht Klopstock seinen eigenen Plan
einer Dichtung, die auf originelle Weise mit Bildern, die an die Grenze
des Vorstellbaren stossen, von den Wundern des Erlésungsgeschehens
kiindet.

Die ersten drei Gesinge des «Messias» erscheinen 1748 zu einer
Zeit, in der die Literaturdebatte zwischen den Ziirchern und Gott-
sched ihrem Hohepunkt zustrebt. Dass Klopstocks Dichtung in
wesentlichen Aspekten dem Vorbild Miltons folgt und dadurch die
Debatte zusitzlich anheizt, wird sofort erkannt. Georg Friedrich Meier
schreibt tiber Klopstock: «Er fiithret uns eben so gut, als Milton, in die
Geisterwelt»* Auch Bodmer ist begeistert von Klopstock; wie er in
einem Brief bemerkt, «ruhet Miltons Geist auf dem Dichter».*

%7 Vgl. Franz Muncker: Friedrich Gottlieb Klopstock. Geschichte seines Lebens und
seiner Schriften. Stuttgart 1893, S. 39.

3 Vgl. Helmut Pape: Klopstock. Die Sprache des Herzens neu entdeckt. Die Befreiung
des Lesers aus seiner emotionalen Unmiindigkeit. Idee und Wirklichkeit dichte-
rischer Existenz um 1750. Frankfurt 1998, S. 69.

% Georg Friedrich Meier: Anzeige des Messias (1749) In: Ders.: Frithe Schriften zur
asthetischen Erziehung der Deutschen. Hrsg, von Hans-Joachim Kertscher und
Giinter Schenk. Halle 2002, S.125f.

‘0 Friedrich Gottlieb Klopstock: Der Messias. Gesang I-III. Text des Erstdrucks
von 1748. Hrsg. von Elisabeth Hopker-Herberg. Stuttgart 1986. S.173.

457



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Am Beispiel der himmlischen Wesen im «Messias» soll gezeigt wer-
den, inwieweit der Vergleich Klopstocks mit Milton gerechtfertigt ist.

Genau wie Milton schildert Klopstock seine Engel als tiberirdische,
aber empfindungsfihige und ihnlich wie Menschen denkende und
handelnde Wesen. Nur ihr Erscheinungsbild entzieht sich dem Vor-
stellungsvermogen, da er sie beispielsweise mit «Purpurtliigeln» aus-
stattet und sie in ein «Strahlengewande» einhiillt.* Kérperliche Gestalt
und kérperliche Eigenschaften werden gleichwohl vorausgesetzt, wenn
die engelischen Hinde ungeheure Phinomene halten und dirigieren
sollen, an deren Wucht und Ausmass Menschen scheitern wiirden:

«[-..] Mit der Ruhe der Stirke,
Stand der Unsterbliche da! In der hochgehobenen Rechte
Hielt er ein Wetter empor. [...].»*?

Mit der figiirlichen Bildhaftigkeit will Klopstock aber nicht die himm-
lische der irdischen Welt annihern, vielmehr versucht er, mit einer
Mischung von kérperlichen und tibersinnlichen Eigenschaften eine
Himmelswelt zu beschreiben, die fiir reine Kérperwesen unbewohn-
bar ist. So gibt es viele Beschreibungen der Engel, die deren Ubersinn-
lichkeit betonen:

«Damals, ja damals erschuf er euch, Seraphim, Geistergeschépfe,
Voll von Gedanken, voll michtiger Krifte, des Ewigen Bildung,

Die er in euch von selber erschafft, anbetend zu fassen.»*

«Gott schuf ihn [den Engel Eloa*!| erst. Aus einer helleuchtenden
Morgenrothe

Schuf er thm einen itherischen Leib. Ein Himmel von Wolken

Flof um ihn, da er wurde. Gott hub ithn mit offenen Armen

Aus den Wolken, und sagte ihm segnend: Da bin ich, Erschaffner!»*

“ Friedrich Gottlieb Klopstock: Der Messias. In: Friedrich Gottlieb Klopstock:
Ausgewihlte Werke, Bd. 1. Hrsg. von Karl August Schleiden. Miinchen #1981,
13. Gesang, V. 6, 14. Gesang, V. 50.

2 Ebd,, 5. Gesang, V. 144-146.

# Klopstock: Der Messias (1748) (Anm. 39). 1. Gesang, V. 274-276. - Vgl. Jes 6,21.

* Eloa ist Gottesname und bedeutet soviel wie «Spiegel Gottes».

# Klopstock: Der Messias (1748), 1. Gesang, V. 299-303.

458



Unschwer wird ersichtlich, dass Klopstocks himmlische Wesen meta-
physisch sehr heterogene Eigenschaften haben, welche die Vor-
stellungsgabe iiberfordern. Gott und die iiberirdischen Bewohner in
ihrer uneingeschrinkten Macht und Erhabenheit verkorpern eine
Dimension, die nicht in einer rationalen oder sinnlich fassbaren
Beschreibung verstindlich gemacht werden kann.*¢ Ein Beispiel dafiir
ist Gabriels Eintritt in das Reich der Engel:

¢..]- Er gieng, und sein heiliger Wohnplatz

Zeigte sich ihm schon in der Nihe. Die Pforte von Wolken erbauet
Wich ihm itzt aus, wie auf blumichten Hiigeln dem Morgen die Nacht
weicht.

Unter dem Fuf} des unsterblichen flof} die fliichtige Dimmerung
Wallend hinweg. Weit hinter thm, an den dunklen Gestaden,
blieben wehende Flammen in seinem Fufitritt zuriick.»*

Die einzige Méglichkeit, sich der Erhabenheit Gottes zu nihern, liegt
in einem emotionalen, als religitse Empfindsamkeit definierten
Zugang, Einen solchen Zugang demonstriert der Engel Gabriel:

¢[...]: Und Gabriel lag auf seinem Gesichte

Fern und anbetend, von neuen Gedanken gewaltig erhoben.
Seit den Jahrhunderten, die er durchlebt, (so lange als die Seele
Sich die Unendlichkeit denkt, wenn sie sich in feurigem Fluge
Wie aus dem Korper verliert,) seit diesen Jahrhunderten hatt er
So erhabene Gedanken noch nie empfunden. Die Gottheit
Thr Versshnten, die ewige Liebe des géttlichen Mittlers

Alles eréftnet sich ihm. Gott bildete diese Gedanken

Im Geist des Seraphs. Gott selber dachte sich itzo,

Als den Erbarmer erschaffener Wesen. Der Seraph erhub sich,
Stand, und erstaunt, und betet, und unaussprechliche Freuden
Zitterten durch sein Herz, und Licht und blendendes Glinzen
Gieng von ihm aus. [...].»*

“ Vgl. Gerhard Kaiser: Klopstock. Religion und Dichtung, 2. durchgeschene Autlage.
Kronberg/Ts. 1975, S. 207.

“7 Ebd., 1. Gesang, V. 605-610.

“ Ebd., 1. Gesang, V. 157-169.

459



Die Ziircher Aufklirung, Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Im Gegensatz zu Milton will Klopstock die heilsgeschichtlich bedeut-
samen Ereignisse der Bibel nicht durch Versinnlichung fassbar machen,
vielmehr geht es ihm darum, das Erlosungsgeschehen als ein nur mit
Hilfe des Geftihls zu erfassendes wunderbares Geschenk darzustellen.*
Klopstock benutzt Miltons Inszenierung der himmlischen und holli-
schen Kimpfe im Zusammenhang mit dem Schicksal der ersten Men-
schen im Paradies als Sprungbrett, um weit kithner noch als das eng-
lische Vorbild eine kosmische Topographie mit Geistwesen zu erfiillen,
deren Erscheinungsbild die Vorstellungskraft tiberstrapaziert, die aber
noch intensiver, ethabener und leidenschaftlicher denken, sprechen und
empfinden als Erdenbewohner. Milton sprengt den Rahmen rational
bestimmter poetologischer Normen und erweitert die dichterische
Wahrscheinlichkeit um eine Vielzahl neuer Méglichkeiten. Fin Beispiel
hierfiir ist die bereits erwihnte Umarmung zweier Engel, der Bodmer
anfinglich mit Unverstindnis begegnet. Bodmer iibersetzt Miltons
Verse aus dem 8. Buch «Easier than air, if Spirits embrace,/Total they
mix, union of pure with pure/Desiring [...]» folgendermassen:

«Wenn die Geister einander umarmen, so mengen sie ihr gantzes
Wesen in eins, viel leichter als die Luft sich mit der Luft ver-
mischet, ihre Begierde steht nach einer Vereinigung des Reinen mit
Reinem.»*°

In Bodmers Anmerkung dazu steht:

«Milton hat so wohl gewufit, was vor eine grosse Kraft das Neue und
Wunderbare auf das Gemiithe des Menschen hat, dafd er sich kein
Bedenken gemacht hat, seinen Leser dasselbe auch in einigen der
verborgensten Dinge mit einem angenommenen Scheine der Wissen-
schaft mitzutheilen.»!

# Vgl. Kaiser: Klopstock. Religion und Dichtung (Anm. 46), S. 241 {f.
50 Johann Miltons Episches Gedichte von dem verlohrnen Paradiese (Anm. 8), 8. Buch,
S. 366.

460



Klopstock kiimmert sich nicht um eine rationale Erklirung solcher
Schilderungen. Er schépft die von Milton aufgezeigten Méglichkeiten
aus, indem er die Dichtung zum Freiraum fiir die Bewegung und
Kommunikation phantastischer Wesen ausweitet. Die Umarmung
zweier Engel stellt fiir ihn keine Schwierigkeit dar, sie wird auf der
emotionalen Ebene beschrieben:

dtzo verklirten sie sich [die Engel Gabriel und Eloa] schon liebreich
gegeneinander.

Schnell, mit briinstig eréffneten Armen, mit herzlichen Blicken
Eilten sie gegeneinander. Sie zitterten beyde vor Freuden,

Als sic sich umarmten. [...]»*

Klopstock hat Bodmers von Miltons Werk ausgehende Dichtungs-
maximen {ibernommen und mit eigenen Ideen weiterentwickelt. In
der deutschen Literaturgeschichte ist die Messiade ein bedeutender
Meilenstein auf dem Weg von der rationalen Normpoetik hin zu einer
affektiven Wirkungsisthetik. Wie gezeigt wurde, ist ein weiterer
Meilenstein bereits vor Klopstock zu setzen. Nur Bodmers intensiver
Beschiftigung mit Milton und seinen Bemithungen um dessen
Bekanntmachung im deutschsprachigen Raum ist es zu verdanken,
dass Klopstocks Werk auf fruchtbaren Boden fiel. Die grosse Bedeu-
tung, die Bodmers Ubertragung des englischen Vorgingers und
die dadurch inspirierten poetologischen Schriften erlangen, diirfte
unanfechtbar sein. Es ist darum durchaus gerechtfertigt und nicht mit
falschem Nationalstolz zu erkliren, wenn ein Artikel des «Schweize-
rischen Museums» aus dem Jahre 1784 iiber deutsche Kritiker den
Namen Bodmers in dieselbe Reihe mit Lessing, Mendelssohn und
Sulzer setzt und Bodmer zusammen mit den eben erwihnten als
«ichten Aesthetiker»® bezeichnet.

51 Ebd.

52 Klopstock: Der Messias (1748). 1. Gesang, V. 320-323.

%3 Schweizerisches Museum, hrsg. von Hans Heinrich Fiissli. 1. Jg., 1. Band, 1783.
S. 247,

461



	Der Weg von Bodmers Milton-Übersetzungen zu Klopstock und einer neuen Ästhetik

