Zeitschrift: Zurcher Taschenbuch
Herausgeber: Gesellschaft zircherischer Geschichtsfreunde
Band: 128 (2008)

Artikel: Die Zurcher Aufklarung : Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein
Kreis

Autor: Mahlmann-Bauer, Barbara / Lutteken, Anett

Kapitel: 5: Miguel de Cervantes' Don Quijote im 18. Jahrhundert : Aspekte der

Erkenntniskritik im Blick auf Johann Jakob Bodmer
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-985154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-985154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miguel de Cervantes’ Don Quijote im 18. Jahrhundert.
Aspekte der Erkenntniskritik im Blick auf Johann Jakob
Bodmer

Von Ralph Hifner

Der Geschmack der Ananas

Seit dem 17. Jahrhundert hat man versucht, die Ananas in Europa
heimisch zu machen. Leibniz berichtet von einem Adligen, der in den
Weserauen, nicht weit von Hannover, Plantagen dieser exotischen
Friichte anlegen liess. Er hatte die Hoffnung, dass sie einst ebenso
reiche Ernte tragen wiirden wie die portugiesischen Orangen in den
Gewichshiusern nérdlich der Alpen, auch wenn der Geschmack
gegeniiber Importware etwas zu wiinschen iibrig lasse. Anders als
Balzac, der eineinhalb Jahrhunderte spiter das Landgut Les Jardis
siidlich von Paris erwarb, um sich dort der Ananaszucht zu widmen,
ging es Leibniz nicht um die Kommerzialisierung einer Frucht, deren
seltener Genuss noch lange den Tafeln der Reichen vorbehalten blieb.
Um 1700 wusste kaum jemand, wie eine Ananas wirklich schmeckt.
Gewiss, man kdnnte von einer saftigen Siisse sprechen, die von einer
markanten Siure unterlegt ist; aber kein Reisebericht, so Leibniz,
sei vermogend, demjenigen, der noch nie von ihr gekostet hitte, auch
nur annihernd einen Begriff ihres unvergleichlichen Aromas zu ver-
schaffen.!

Als Leibniz den Abschnitt iiber die Bedeutung der Worter aus John
Lockes Essay Concerning Human Understanding (London 1690) kom-
mentiert, sicht er sich veranlasst, dem englischen Gelehrten in diesem
Punkt in vollem Umfang zuzustimmen: Die Worter (oder Laute)
besitzen keine Bedeutung, durch die die vermischten Ideen, die wir
von den Dingen haben, ihrem Wesen nach zum Ausdruck gebracht
werden kénnten. Sie entziehen sich der Mitteilung durch die Sprache.

' Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz, Nouveaux Essais sur I'entendement humain
[1703-1705], in: ders., Simtliche Schriften und Briefe, Akademie-Ausgabe, Sechste
Reihe: Philosophische Schriften, Bd. 6, Berlin 1962, S. 298.

423



Die Ziircher Aufklirung, Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Das Wort «Ananas» bleibt bedeutungslos, wenn wir das charakte-
ristische Set vermischter Ideen, an deren Erzeugung unterschiedliche
Sinne beteiligt sind, nicht mit ihm verbinden kénnen. «Ebenso gut
kénnte man dann sagenn, so Locke, «dafd wir mit den Ohren schmecken,
riechen oder sehen kénnten. Eine derartige Philosophie ist nur eines
Sancho Pansa wiirdig, der das Vermoégen besafl, Dulcinea durch
Horensagen zu sehen.»® Locke erliuterte, dass erst die Erfahrung,
d.h. die Einwirkung eines Dinges auf unsere Sinne, uns in den Stand
setze, Ideen zu erzeugen, die wir mit der Bedeutung von Wortern
verkniipfen, auch wenn uns letztere schon zum voraus bekannt sind.
Der englische Gelehrte setzte die Philosophie des Sancho Pansa durch
folgendes Beispiel ins Licht: «Ein wissbegieriger Blinder, der viel iiber
die sichtbaren Objekte nachgedacht und die Erklirungen seiner Biicher
und seiner Freunde zu Hilfe genommen hatte, um die ihm oft begeg-
nenden Namen fiir das Licht und die Farben zu verstehen, rithmte
sich eines Tages, daf} er nunmehr verstinde, was Scharlachrot bedeute.
Daraufhin fragte ihn sein Freund, was denn Scharlach sei. Der Blinde
erwiderte, es sei wie der Ton einer Trompete.»® Der Blinde glaubte
den wahren Ton der Farbe zu treffen, indem er den ihm unbekannten
Gesichtssinn durch den Sinn des Gehérs ersetzte. Die Wahrheit, die
er festzuhalten glaubte, besass fiir ihn ebenso grosse Plausibilitit wie
Sancho Pansas fiktive Bekanntschaft mit Dulcinea durchs Horensagen.
Aber auch logische Definitionen und rationale Erklirungen, so Locke

2 John Locke, An Essay Concerning Human Understanding I1Liv,11, in: The Works
of John Locke. A new edition, corrected. In ten volumes, Bd. 2, London 1823
[Neudruck: Aalen 1963], S. 191: ¢[...] For to hope to produce an idea of light or colour
by a sound, however formed, is to expect that sounds should be visible, or colours
audible, and to make the ears do the office of all the other senses: which is all one to
say, that we might taste, smell, and see by the ears; a sort of philosophy worthy only
of Sanco Panga, who had the faculty to see Dulcinea by hearsay.» — Vgl. Cervantes,
Don Quijote I,9 (deutsche Ubersetzung von Ludwig Tieck, Diogenes TB 21496,
Ziirich 1987, S. 552).

3 Ebd.: «A studious blind man, who had mightily beat his head about visible objects,
and made use of the explication of his books and friends, to understand those names
of light and colours which often came in his way, bragged one day that he now
understood what scarlet signified. Upon which his friend demanding what scarlet
was? the blind man answered, It was like the sound of a trumpet.»

424



weiter, seien nicht hinreichend, bestimmte und unendlich komplexe
Ideen von Dingen, die wir niemals durch die Sinne erfahren haben,
zu beschreiben und durch Woérter auszudriicken.

Erkenntnistrieb

Dass wir eine Verbindung zwischen Wortern und derart komplexen
Ideen, wie sie der Geschmack der Ananas darstellt, herzustellen
vermogen, ist daher nicht die Leistung der Vernunft; auch das Tier, so
Pierre Daniel Huet (1630-1721) in seinem Ttaité de lorigine des romans
(1670), besitzt Merkmale einer unvollkommenen Vernunft, ohne doch
aus dem Vorrat seines Gedichtnisses Worter zu bilden. Im Unter-
schied zum Tier jedoch verfiigt der Mensch iiber eine «Begierde zu
lernen» (désir dapprendre). Nicht die Vernunft, sondern diese «Lust zu
erkennen» (envie de connoitre) ist es, die ihn wesentlich vom Tier unter-
scheidet.* Die Erkenntnisse, die wir fortwihrend sammeln, erregen
unsere Leidenschaften, und diese sind die Antriebskrifte, von denen
alle Handlungen unseres Lebens bestimmt sind. Die Romane bringen
diesen Zusammenhang von Erkenntnislust und Lebensvollzug durch
das Mittel der Fiktionen zur Anschauung. Deshalb bedarf es weder
einer besonderen Geistesgabe, um sie zu verstehen, noch auch vieler
Vernunftschliisse oder Gedichtnisleistungen; es bedarf vielmehr nur
einer Kraft, die allen Menschen gemeinsam ist, der Phantasie (il ne faut
qu'imaginer).’

Auch der Roman des Cervantes, «eines der grofiten Schongeister,
die Spanien hervorgebracht hat»®, ist fiir Huet nur das sehr spite
Beispiel in der Geschichte der «Kunst, Romane zu schreiben» (lart de
romaniser).” Der Hang zu den erfundenen Geschichten (fables) sei weder
das Ergebnis des Raisonnements noch der Nachahmung oder der
Gewohnbheit; er ist dem Menschen und seiner geistigen oder seelischen

*Vgl. Pierre Daniel Huet, Traité de l'origine des romans. Faksimiledrucke nach
der Erstausgabe von 1670 und der Happelschen Ubersetzung von 1682, Stuttgart:
Metzler, 1966, S. 82.

> Ebd., S. 85.

¢ Ebd., S. 75.

"EBbd.. 8. 77

425



Die Ziircher Aufklirung, Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Veranlagung vielmehr wesentlich.® Denn die «Kunst zu romanisieren»
ist mit dem Erkenntnistrieb oder der Begierde zu lernen identisch.
Indem wir lernen, erfinden wir eine Geschichte, in der wir uns selbst
erzihlen, wie die Dinge in der Welt zusammenhingen kénnten.

Der Helm des Ritters Mambrin

Johann Jacob Bodmer (1698-1783) hat sich in den Critischen Betrach-
tungen iiber die poetischen Gemdahlde der Dichter (1741) verhiltnismissig
ausfithrlich iiber den Roman des Cervantes geiussert.” Die Aben-
teuer des Don Quijote waren, wie Paolo Cherchi gezeigt hat, in der
massgeblichen, von der doctrine classique beherrschten franzésischen
Kritik des 17. Jahrhundert weithin auf Ablehnung gestossen. Ganz
entgegen der Intention Bodmers indizierte man nicht nur die Unwahr-
scheinlichkeit der Handlung, sondern auch die Niedrigkeit und
Geschmacklosigkeit des Sujets.!” John Locke indes hatte 1703 in
Some Thoughts Concerning Reading and Study for a Gentleman das Buch
wirmstens empfohlen, weil er iiberzeugt war, dass Cervantes einen
naturgemissen Plot erfunden habe: «Unter allen erfundenen

8 Ebd., S. 82.

? Eine gute Inhaltsanalyse von Bodmers Aufsatz gibt Paolo Cherchi, Capitoli di critica
cervantina (1605-1789), Rom: Bulzoni, 1977, S. 33-36. Im selben Buch (S. 9-49)
findet man weiteres reiches Material zur Aufnahme des Don Quijote in Frankreich,
England, Deutschland und Italien. Zu Bodmers Aufsatz (und grundsitzlich zur Wir-
kung des Cervantes in Deutschland) vgl. ausserdem J. J. A. Bertrand, Cervantes en
el pais de Fausto, Madrid 1950, S. 28. Kursorische Hinweise zum frithen 18. Jahr-
hundert auch in Werner Briiggemann, Cervantes und die Figur des Don Quijote in
Kunstanschauung und Dichtung der deutschen Romantik, Miinster: Aschendorff
1958 (Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft. 2. Reihe, Bd. 7). - Zur Wir-
kung innerhalb Spaniens vgl. die neuere Arbeit von Ascensién Rivas Hernindez,
Lecturas del Quijote (siglos XVII-XIX), Salamanca 1998. Zu deutschen Uberset-
zungen vgl. Theo Josef In der Smitten, Don Quixote (der «richtige» und der «falsche»)
und sieben deutsche Leser. Rezeptionsisthetische leseaktorientierte vergleichende
Analysen an spanischen Quixote-Ausgaben von 1604/5 bis 1615 und sechs deutsche
Ubersetzungen von 1648 bis 1883, 2 Teile, Bern, Frankfurt/M., New York: Lang,
1986. — Zur Geschichte der illustrierten Ausgaben grundlegend: Juan Givanel
Mas y Gaziel, Historia grifica de Cervantes y del Quijote, Madrid 1946.

10 Vgl. z.B. Pierre Perrault, Critique du livre de Don Quichotte (1679), zitiert bei
Cherchi, Capitoli (Anm. 9), S. 151.

426



Geschichten kenne ich keine, die Cervantes’ Geschichte des Don
Quijote im Blick aut Niitzlichkeit, vergniigten Scherz und fortgesetztes
decorum gleichkommt. Und wirklich, keine Schrift vermag scherzhaft
zu sein, der nicht Natur zugrunde liegt und die nicht nach deren
Muster gezeichnet ist.»"!

Asthetische Fragestellungen sind fiir Bodmer und sein Zeitalter
immer zugleich auch Erkenntnisprobleme. Huets Abhandlung iiber
den Ursprung der Romane, zwanzig Jahre vor Lockes Essay erschienen,
ist hierftir ein gutes Beispiel. Erkenntnisprobleme sind ihrerseits nicht
in den abstrakten Raum der Logik oder Metaphysik eingeschlossen;
sie beschiftigen sich vielmehr mit kognitiven Manifestationen kultu-
reller Zustinde und geben als solche Aufschluss iiber ein Phinomen,
das ich andernorts als Geschichte kognitiver Differenz beschrieben
habe.?2

Nehmen wir das Beispiel von dem Helm des Ritters Mambrin. Als
Don Quijote gegen einen Eselreiter anrennt, gibt er das neu gefertigte
Barbierbecken, das er ihm entreisst, beharrlich fiir jenen berithmten
Helm des Ritters Mambrin aus. Der scharfsinnige Sancho Pansa
bemerkt sogleich, dass seinem Herrn Don Quijote «im Kopfe was
losgegangen ist»."> Noch in seinem Wahnsinn jedoch dussert der
Ritter von der traurigen Gestalt Wahrheiten, die Lebensprobleme und
Weltverhiltnisse des Menschen im Ganzen betreffen. Nimmt man
Don Quijotes irrsinnige Begriindung beiseite, dass er von Zauberern

1 John Locke, Some Thoughts Concerning Reading and Study for a Gentleman, zuerst
in: A Collection of Several Pieces of Mr. John Locke [...], London 1720, wieder
abgedruckt in: The Works of John Locke. A new edition, corrected. In ten volumes,
Bd. 3, London 1823 [Neudruck: Aalen 1963], S. 293-300, hier: S. 300: «Of all
the books of fiction, I know none that equals Cervantes’s History of Don Quixote
in usefulness, pleasantry, and a constant decorum. And indeed no writings can be
pleasant, which have not nature at the bottom, and are not drawn after her copy.»
(Paolo Cherchi, Capitoli, S. 21, Anm.8, gibt als Quelle dieses Zitats irrtiimlich den
Essay Concerning Human Understanding an).

12 Vgl. vor allem mein in Anm. 37 genanntes Heine-Buch.

1> Miguel de Cervantes Saavedra, Leben und Taten des scharfsinnigen Edlen Don
Quixote von la Mancha. Aus dem Spanischen von Ludwig Tieck, Ziirich 1987,
S.209.

427



Die Ziircher Aufklirung, Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

verfolgt werde, die «alle unsere Dinge verindern und verwandeln,
und sie nach ihrem Gefallen auswechseln, je nachdem sie uns beschiit-
zen oder verfolgeny, so ist doch die erkenntniskritische Diagnose, die
er stellt, prizis: Es «scheint, was dir wie ein Barbierbecken aussieht,
mir der Helm Mambrins, und ein anderer wird es wieder fiir was
anderes anscheny.*

Jahrhunderte spiter iibrigens (1943) wies ein anderer Spanier,
Pablo Picasso, auf denselben Sachverhalt, als er Sattel und Lenker
eines Fahrrads in einen Stierschidel verwandelt. Von dem Maler
Coignet tiberliefert der Kunsthindler Ambroise Vollard die durchaus
donquijoteske Anekdote: «Liebe Freunde, ich hatte einen fiirchter-
lichen Traum ... Ich sah, wie mein Lieblingsschiiler Léon Bonnat eine
Zeichnung auf die Wand malte ... ,Bester!, sagte ich zu ihm, ,Dein
Schornsteinrohr ist nicht gerade. Beachte die Natur ... Worauf er mir
antwortete: ,Es ist kein Schornsteinrohr, es ist der Kopf einer jungen
Italienerin ...!5

Es ist dieser Zauber der Verwandlung kraft unserer Imagination,
auf der unser Gliick beruht und der, wenn er zerbricht, uns in Ver-
zweiflung zu stiirzen vermag, Fiir Bodmer liegt darin das Grund-
problem, das Cervantes dem Leser aufgegeben hat: wie sich nimlich
«durch den Mund des grossesten Narren der feinste und scharf-
sinnigste Kenner guter Sachen zu erkennen geben konnte».!'®

In sokratischer Manier hatte Huet das Wesen des Menschen in den
Erkenntnistrieb gesetzt; aber der Erkenntnistrieb ist als solcher nicht
zugleich auch das Ziel des menschlichen Lebens. Wie alles Lebendige
strebt auch der Mensch nach Gliickseligkeit. Der Erkenntnistrieb
richtet sich auf die Erfiillung dieses Ziels. Fiir Bodmer ist Don Quijote
eine «symbolische Persony, die das fortwihrende Streben nach Gliick-

14 Ebd.

15> Ambroise Vollard, En écoutant Cézanne, Degas, Renoir, Paris [1938] 2003, S. 364,
Anm. 1.

16 Johann Jacob Bodmer, Von dem Character des Don Quixote und des Sanscho Pansa,
in: ders., Critische Betrachtungen iiber die poetischen Gemihlde der Dichter, Ziirich
1741, S. 518-547, zitiert nach dem Neudruck in: Bodmer, Breitinger, Schriften zur
Literatur, hg. v Volker Meid, Stuttgart: Reclam, 1980, S. 261-282, hier: S. 261.

428



seligkeit und die Unfihigkeit, sie dauerhaft zu erlangen, in exem-
plarischen Handlungen zur Darstellung bringt. Mit einem scheinbaren
Paradox kénnte man sagen: Der Erkenntnistrieb ist ein Vermogen,
das es dem Menschen erméglicht, unfihig zur Gliickseligkeit zu sein.
Die Ziircher Anthropologie steht in dieser Hinsicht noch immer im
Horizont der reformatorischen, calvinistisch-zwinglianischen Inter-
pretation der Geschichte von der Vertreibung des Menschen aus dem
Paradies, auch wenn Bodmer cine pagane Variante vorzieht: Die
Gotter seien betrunken gewesen, «als sie die Menschen gemacht, und
als sie ihr Werck niichtern gesehen, hitten sie sich nicht enthalten
kénnen, dariiber zu lachen»."”

Als Leser des spanischen Romans sind wir zunichst in der kom-
fortablen Lage der Gétter. Aber unser Lachen iiber die Abenteuer des
Ritters und seines Knappen weicht nur zu bald einer Melancholie des
Blickes. In der licherlichen Figur des Don Quijote wird uns zweierlei
bewusst: Cervantes erfindet einen Helden, der in seiner Mischung
von Torheit und Scharfsinn so wahrscheinlich ist, dass er fiir Bodmer
den «vélligen Schein eines historischen Characters» annimmt. Und
dieser Held besitzt deshalb die Wahrscheinlichkeit eines historischen
Charakters, weil er tut, was alle Welt tut, weil er — ohne es recht zu
wissen — einen Erkenntnistrieb {ibt, der nichts anderes als die «Kunst
zu romanisieren» (Huet) ist. Jacques ruft seinem Herrn in Diderots
Erzihlung Jacques le fataliste et son maitre (entstanden 1773-1775) zu:
«Sie finden einen gewaltigen Geschmack an erfundenen Geschichten!»
«In der Tatw, erhilt er zur Antwort, «sie unterrichten und amiisieren
mich. Ein guter Erzihler ist etwas Seltenes.»®® Don Quijote ist ein
begnadeter Erzihler, er ist der «Poet» schlechthin'®, der seine wahn-
sinnigen Erfindungen in der Tat realisiert, sein Leben ist Erfindung.

Diderots Experiment ist die vielleicht gelungenste Variation auf das
Thema, das Cervantes mit der Geschichte von dem irrenden Ritter

17 Ebd., S. 267.

'8 Denis Diderot, Jacques le fataliste et son maitre, Gallimard-folio, Paris 1973,
S.197.

19 Vgl. Cervantes, Don Quixote (wie Anm. 13), S. 535.

429



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

gestellt hat. Unsere Handlungen sind keine Abenteuer, aber sie werden
ganz gewiss abenteuerlich, sobald wir nur versuchen, sie zu erzihlen,
und es wire reiner Wahnsinn, diese Erzihlungen wiederum zu
realisieren. Wodurch tibrigens werden die Lebensgeschichten, Bio-
graphien und Memoiren glaubhaft oder wahrscheinlich? Wir glauben
etwas zu erkennen, wenn wir unseren Handlungen irgendwelche
Motive unterschieben, von denen es nachtriglich so scheint, als seien
diese Handlungen so notwendig Folgen unserer Motive wie die Terme
eines logischen Vernunftschlusses. Aber die Affekte und Einbildungen,
so Bodmer, haben eine «eigene Logicky, deren Resultate wir mit den
«Schliissen der reinen Vernunft» bestindig «kiinstlich zu unter-
mischen» streben. Wenn wir unsere Handlungen beschreiben, ver-
kniipfen wir kognitive Tatsachen oder Tatsachen unseres Bewusstseins,
denn die Verkettung der Umstinde, so wie sie sich ausserhalb der
Logik unserer Affekte darstellen wiirde, ist uns weder vollstindig
erschlossen noch auch - wenn sie es wire — durch die Sprache
vollstindig darstellbar. Wir bediirften eines gottlichen «Allanblicks»,
wie Herder sagen wird, aber er bleibt unserer eingeschrinkten und
durch Imaginationen unterschiedlichster Art verstellten Perspektive
verwehrt. « Ach, mein Herrly, so klagt Jacques einmal, «man mag alle
mdglichen Biicher studieren, iiberdenken, priiten, man bleibt doch
immer nur ein Kleingeist, wenn man nicht in dem grofen Buch
gelesen hat.»?® Niemand hat das «grofSe Buch», das Buch Gottes «da
obeny, das uns tiber die Griinde der Schopfung unterrichten wiirde,
jemals ausgelesen.

Don Quijote, der alle moglichen Biicher gelesen hat, zieht aus den
Fiktionen Schliisse, die hinfort seine Wahrnehmung bestimmen
werden. Imaginationen iiberlagern bestindig seine Wahrnehmungen.
Er verwandelt die Resultate seines Erkenntnistriebs — die Tatsachen
seines Bewusstseins — fortwihrend in Vernunftschliisse, denen er abso-
lute Giiltigkeit zuspricht. Er imputiert seinen Handlungen Motive, die
tiir andere deshalb nicht nachweisbar sind, weil sie in ithrem Bewusst-
sein andere Tatsachenreihen gekniipft haben. Er spricht dem «Betrug

20 Denis Diderot, Jacques le fataliste et son maitre (Anm. 18), S. 213.

430



seiner Sinnen», so Bodmer, Wahrheit zu, weil er in seinen Wahr-
nehmungsinhalten analoge Strukturen seines Gedichtnisses, dieser
«lebendigen Bibliotheko ritterlicher Abenteuer, aufsucht.?! Aber ist er
deshalb wahnsinniger als andere Menschen, die vorgeben, dass ihre
Motive dem Herkommen oder der Vernunft entsprechen und die sie
deshalb sich und anderen gegeniiber nur allzu rasch zu billigen geneigt
sind? Diderot fiihrt den Leser zu einer letzten Aporie, die auch Licht
auf die Art des Wahnsinns des irrenden Ritters werfen kann: «Der
Gebrauch einer Freiheit, die man ohne Motiv ausiiben konnte, kenn-
zeichnete den wahren Charakter eines Verriickten.»??

Die Ausiibung absoluter Freiheit in absolut unmotivierten Hand-
lungen wire das Ende aller Geschichten, insofern diese ihren Daseins-
grund nur in der Erfindung von Motivreihen haben. Aber diese Motive
besitzen damit eben niemals die absolute Giiltigkeit von Vernunft-
schliissen. Sie sind Analogien, durch die wir unsere Wahrnehmungs-
inhalte fortwihrend interpretieren oder bestimmen.

Anhand des «symbolischen Charakters» des Don Quijote macht
Bodmer deutlich, dass die Wahrheit, die der Held seinen Motiven
zuschreibt, im Grunde nur ein Firwahrnehmen von Vorstellungs-
bildern ist, die er sich durch unmissiges Lesen und Mangel an Schlaf
zusammengebraut hatte. Seine Einbildungskraft schopfte nicht mehr
aus lebendiger Anschauung, sondern aus einem angelesenen Vorrat
von «Posseny, die an die Stelle wirklicher Erfahrungen riickten. Die
Wirklichkeit wurde ithm zu einem «Sammelplatz vieler Bezaube-
rungen, Hindel, Ausfoderungen, Zweykimpfe, Schlachten, Wunden,
Liebesgeschichte, Verliebter Klagen, Schmertzen, Angstigungen».?*

Anders indes als spiter fiir Diderot, Jean Paul, E. T.A. Hoffmann
oder auch Heinrich Heine besitzt der Held des spanischen Romans
fiir Bodmer keine unaufléslichen Aporien. Im Lichte einer Theorie
des Bewusstseins, wie er sie vor allem durch John Locke und
Lodovico Antonio Muratoris monumentale Abhandlung Della perfetta

2 Vgl. Johann Jacob Bodmer, Von dem Character des Don Quixote und des Sanscho
Pansa (Anm. 16), S. 272.

22 Denis Diderot, Jacques (Anm. 18), S. 306 f.

23 Johann Jacob Bodmer, Von dem Character des Don Quixote (Anm. 16), S. 263.

431



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

poesia italiana (1706) kennengelernt hatte, bieten ihm die Abenteuer
des Ritters vielmehr reiches Anschauungsmaterial tiir Verriickungen
des Verstandes, die sich immer dann dussern, wenn die Logik der
Affekte «ausrastet» oder sich verselbstindigt. Gegeniiber den Lesarten
seit Diderot, die man vielleicht nicht ganz zu Unrecht «existentiell»
nennen konnte, weil sie die Abgriinde menschlicher Freiheit und
Gebundenheit ausloten, ist der Roman fiir Bodmer ein Experimen-
tierfeld, das es ihm ermdglicht, die zeitgendssische Anthropologie
didaktisch zu vermitteln. Der junge Wieland wird in Die Abenteuer des
Don Sylvio von Rosalva (1764) nicht wesentlich anders verfahren.

Empfindliche Vorstellungen
Bodmer nennt die Tatsachen des Bewusstseins empfindliche Vor-
stellungen. Dieser Begriff der «empfindlichen Vorstellung» steht im
Zentrum seiner erkenntniskritischen oder anthropologischen Deutung
des Romans. In thm versammelt er implizit verschiedene Aspekte des
Wahrnehmungsprozesses, die wir uns rasch entwickeln miissen, um
seine Wertschitzung des Romans verstehen zu kénnen.
Ausgangspunkt einer empfindlichen Vorstellung ist die Fihigkeit,
Empfindungen durch die dusseren Sinne aufzunehmen. Wihrend der
Inhalt dieser Empfindungen bei den allerersten Wahrnehmungen des
Kleinkindes gleichsam einer biniren Logik von Lust und Schmerz
unterworfen ist?%, so nehmen sie mit zunehmender Ubung immer
komplexere Bedeutungen an. Bald gewohnt sich der Wahrnehmungs-
apparat daran, Handlungen als gewohnlich, tiblich und ordentlich zu
klassifizieren, die sich immer wieder in derselben oder dhnlicher Weise
den Sinnen darstellen. Mit der Zeit verfestigen sich diese iterierten
Empfindungsreihen zu einer Haltung, die Bodmer «Gemiithes- und
Geistes-Art» nennt. Verschiedene Volker entwickeln verschiedene
Gemiitsarten. Im Laufe der Jahrhunderte hatte sich die «Gemiithes-
und Geistes-Art» der Spanier zur «Galanterie» ausgebildet. Diese «Art
der wohlgesitteten Hoflichkeit», so Bodmer, sei den Griechen und
Roémern vollig unbekannt gewesen.

24 Vgl. John Locke, An Essay Concerning Human Understanding (Anm. 2) I1,xx.

432



Die Wahrnehmung derartiger Geisteshaltungen dussert sich zunzichst
in bestimmten Handlungsnormen, die von einer Nation als schicklich,
angemessen oder modisch gehalten werden. «Ein Printz,» so Bodmer,
«liefd sich wiircklich in einem Turnier erschlagen, weil er, wie er sagte,
den Damen zu Ehren eine Lanze brechen wollte. Ein andrer begab
sich in die Gefahr, dafd er sich zwanzig mahl den Hals brechen wiirde,
weil es ihn galanter dauchte, daf} er auf einer Leiter von Striken in das
Zimmer seiner eigenen Gemahlin kleterte, als dafd er durch die Thiir
in dasselbe hineingienge.»?® Indem sich nach und nach die Gemiitsart
andert, verindern sich auch die Handlungsnormen. Auch der Spanier
wiirde einst den Weg durch die Tiir schicklicher finden als den
galanten Aufstieg iiber die Strickleiter. Damit wire auch der Inhalt
empfindlicher Vorstellungen durch eine andere - weniger chevaleres-
ke, aber darum nicht unbedingt weniger héfliche — «Gemiithes- und
Geistes-Art» grundiert.

Konnte man daraus schliessen, dass Don Quijotes Gemiitsart also
gewissermassen nur veraltet ist, weil er seine «empfindlichen Vorstel-
lungen» noch immer im Lichte der ritterlichen Galanterie interpretiert?
Keineswegs! Sein Geist ist nicht zuriickgeblieben, wie sein Scharfsinn
immer wieder zeigt; er dussert sich vielmehr in einer ungewohnlich
lebhaften Einbildungskraft. Der Held erzeugt «Phantasie-Bilder», die
er an die Stelle der «gegenwirtigen Dinge» setzt. Der Inhalt seiner
empfindlichen Vorstellungen wird ganz von den eigenen «Phantasie-
Bildern» ausgetiillt, «als ob» sie wirklich wiren.?®

Locke hatte im Essay Concerning Human Understanding geschrieben,
dass das Leiden der Wahnsinnigen auf einer verkehrten Verkniipfung
von Ideen beruhe und dargelegt: «Sie irren also wie Menschen, die
aus falschen Prinzipien richtige Schliisse ziehen; denn durch die Gewalt
ihrer Einbildungskraft sehen sie ihre Einbildungen fiir Wirklichkeiten
an und leiten richtige Schliisse daraus ab. So kann man beobachten,
dass ein Geisteskranker, der sich fiir einen Kénig hilt, einem richtigen
Schluss entsprechend, die einem solchen gebiihrende Bedienung und

25 Johann Jacob Bodmer, Von dem Character des Don Quixote (Anm. 16), S. 262 1.
26 Ebd., S. 264.

433



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Ehrerbietung und den entsprechenden Gehorsam verlangt. Andere,
die glaubten, sie seien aus Glas, wendeten alle Vorsicht an, die er-
forderlich ist, um so empfindliche Kérper vor dem Zerbrechen zu
bewahren.»?

Und Locke macht noch eine weitere Beobachtung, Er ist iiberzeugt,
dass es eine Form des partiellen Wahnsinns gibt: «So kommt es denn,
daf} jemand, der in jeder anderen Bezichung vollig niichtern denkt
und einen gesunden Verstand hat, unter Umstinden an einem einzel-
nen Punkt ebenso verriickt ist wie nur irgendeiner von Bedlam; das
wird nidmlich dann der Fall sein, wenn entweder durch einen plotz-
lichen schr starken Eindruck oder durch eine lingere Konzentration
seiner Einbildungskraft auf eine bestimmte Gedankengruppe zu-
sammenhangswidrige Ideen so fest miteinander verschmolzen worden
sind, daf} sie vereinigt bleiben.»?

Bodmer diagnostiziert dieselbe Verriickung des Geistes bei dem
Helden des spanischen Romans, aber er erblickt in ihr zugleich ein
allgemeines Merkmal der conditio humana. Die meisten Wahrheiten,
an denen wir unser Handeln ausrichten, sind im Grunde nur Vor-
urteile der Logik unserer Affekte. Um zu erkennen, dass es sich bei
diesen scheinbaren Wahrheiten nur um Vorurteile handelt, bediirtte
es eines Blickes von aussen auf unser Gemiitsleben, um es zu reflek-
tieren. Bodmer liest folgerichtig den Roman des Cervantes als eine

27 John Locke, An Essay Concerning Human Understanding (Anm. 2), ILix,13, in: The
works of John Locke, Bd.1, S.150: «In fine, the defect in naturals seems to proceed
from want of quickness, activity, and motion in the intellectual faculties, whereby
they are deprived of reason; whereas madmen, on the other side, seem to suffer by
the other extreme: for they do not appear to me to have lost the faculty of reasoning;
but having joined together some ideas very wrongly, they mistake them for truths,
and they err as men do that argue right from wrong principles. For by the violence
of their imaginations, having taken their fancies for realities, they make right deduc-
tions from them. Thus you shall find a distracted man fancying himself a king, with
arightinference require suitable attendance, respect and obedience: others who have
thought themselves made of glass, have used the caution necessary to preserve such
brittle bodies.»

28 Ebd.: «Hence it comes to pass that a man, who is very sober, and of a right understand-
ing in all other things, may in one particular be as any in Bedlam; if either by any
sudden very strong impression, or long fixing his fancy upon one sort of thoughts,
incoherent ideas have been cemented together so powerfully, as to remain united.»

434



Vorurteilskritik, die den Menschen dazu anleitet, scheinbar giiltige
Wahrheiten und Handlungsnormen als Resultate des national, sozial
und individuell vorbestimmten Bewusstseins aufzufassen. Bernard de
Fontenelle (1657-1757) hatte dargelegt, dass es verniinftigen Bewoh-
nern des Mondes unméglich wire, die Existenz von Menschen, dieser
«seltsamen Art von Creaturen», auch nur im entferntesten zu mut-
massen. In derselben Lage befindet sich der Mensch, wenn er versucht,
sein Bewusstsein zu zergliedern. Obgleich wir uns «ohne Unterlaf}
selbsten» sehen, so Bodmers Referat, seien wir «doch noch darinnen
begriffen, daf$ wir errathen, wie wir beschaffen seyn».?

Bodmer war iiberzeugt, dass eine a priori giiltige Deduktion unseres
Bewusstseins unmoglich set. Den Gemiitskrankheiten, den Idio-
synkrasien auch bei Menschen, die — wie Locke sagte — nur in einem
einzigen Punkt «ausrasten», wihrend sie im Ubrigen vollig unauffillig
sind, war demgegeniiber nur durch die fortgesetzte Beobachtung von
Verhaltensweisen in konkreten Lebenssituationen auf die Spur zu
kommen und in ihrer Quelle zu erraten. Der Roman ist fiir Bodmer
der geeignete Raum anthropologischer Erkenntnis. Wie ein Arzt
sammelt Cervantes die Symptome eines Irrsinns, die den Charakter
seines Helden Don Quijote nach und nach durchsichtig werden lassen.
Don Quijotes Bewusstsein, so Bodmer, ist von den Resultaten einer
«triumenden Phantasie» erfiillt, die das Zeugnis der Sinne nur fiir
die Produktion eigener und eigensinniger Ideenverkniipfungen

gebraucht.

Textkritik

Quelle dieser Ideenverkniipfungen ist die Lektiire der Ritterbiicher,
die dem Helden eine Reihe exemplarischer Erfahrungen bereitstellen.
Der optische Betrug und die Blendwerke, mit denen Don Quijote
konfrontiert ist, begiinstigen entsprechende Analogieschliisse.*
Bodmer erértert knapp, vielleicht allzu knapp, das Problem der «histo-
rischen Wahrheit» derart iiberlieferter Erfahrungen. Unter welchen

2% Johann Jacob Bodmer, Von dem Character des Don Quixote (Anm. 16), S. 267.
0'Vgl. ebd., S. 271.

435



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Bedingungen halten wir einen Bericht fiir glaubwiirdig, und aufgrund
welcher Kriterien sind wir in der Lage, seinen Inhalt als mirchenhaft
und abenteuerlich zu verwerfen? Die Frage wurde, wie man weiss,
vor allem seit dem spiten 16. Jahrhundertim Rahmen der historischen
Textkritik und einer erkenntniskritischen Neubewertung der ars
historica ausgiebig diskutiert. Bodmer hatte die Absicht, zu zeigen, dass
der Charakter des Don Quijote wahrscheinlich - und damit in der
Natur des Menschen verwurzelt - sei.

Es nimmt deshalb nicht wunder, wenn er den Glauben des Helden
an die Wahrheit der Ritterhistorien, von der sein Kopf wie eine «leben-
dige Bibliothek» angefiillt sei, durch einen Mangel an historischer
Textkritik plausibel zu machen versucht. Die «historische Wahrheit»,
so legte Bodmer dar, ist nichts anderes «als Wahrscheinlichkeit, die
auf zusammenstimmenden und vereinigten Zeugnissen beruhet, die
wir vor treu und aufrichtig halten. Die abentheurlichen Stiicke, so
Don Quijote darinnen fand, waren nicht schlechterdings unméglich,
daf} sie unter vorausgesezten schweren Bedingungen nicht hitten
geschehen kénnen. Dafd wir sie nicht glauben, rithret auch nicht daher,
dafd wir sie vor unmdglich hielten, sondern daf} diese Bedingungen
mit biindigern Zeugnissen, die wir davon haben, und welche Don
Quixote nicht wuflte, streiten.»?!

Ein wichtiges Kriterium ist fiir Bodmer das Ansehen derer, die einen
Bericht als glaubhaft iiberliefern, ohne dass es scheint, dass sich der
Ziircher Gelehrte iiber die Problematik dieses Kriteriums allzu
penible Rechenschaft abgelegt hitte. Man erinnere sich nur der lieb-
lichen Geschichte von dem verniinftigen Papagei, die John Locke in
einer Art von passe-temps seinem Essay einftgt! Als der Prinz Moritz
von Nassau-Oranien den Papagei fragt: «D’otl venez vous?», antwor-
tet ihm der Papagei: «,De Marinnan. Der Prinz: ,A qui estes-vous?
Der Papagei:,A un Portugais.’ Der Prinz: ,Que fais-tu 122 Der Papagei:
Je garde les poulles.” Der Prinz lachte und sagte: Vous gardez les
poulles?* Der Papagei erwiderte: ,Oui, moi; et je sais bien faire.” Dabei
stiefd er vier- oder fiinfmal den Gluck-Gluck-Ton aus, mit dem man

3 B, 5. 277,

436



junge Hiihner lockt.»*? Im Blick auf die Uberlieferungslage unserer
Anekdote dusserte sich Locke wie folgt: «Ich schreibe die Worte dieses
denkwiirdigen Zwiegesprichs franzosisch nieder, genau so, wie sie
der Prinz Moritz sprach. Ich fragte ihn, welche Sprache der Papagei
gesprochen hitte; er sagte: brasilianisch. Ich erkundigte mich, ob der
Prinz brasilianisch verstinde; er erwiderte: nein; er habe aber dafiir
gesorgt, dafl zwei Dolmetscher zur Stelle gewesen wiren, ein Hol-
linder, der brasilianisch und ein Brasilianer, der hollindisch sprach.
Er habe sie einzeln und unter vier Augen befragt, und beide hitten
ihm tibereinstimmend das gleiche berichtet, was der Papagei gesprochen
habe.»** Uber die Glaubwiirdigkeit des Berichts versichert Locke mit
feiner Ironie, dass er ihn aus erster Quelle habe; «auch darf diese Quelle
als einwandfrei angesechen werden. Denn ich darf behaupten, dafd der
Prinz zumindest alles, was er mir muitteilte, selbst glaubte. Galt er doch
durchaus fiir einen ehrenhaften und frommen Mann.»**

Ausblick

All die Kriterien, die Locke in seiner Parodie fiir die Glaubwiirdigkeit
des Berichts von dem verniinftigen Papagei ins Feld fiihrt, lassen sich
musterhaft auf Don Quijote tibertragen. Auch der Ritter von der trau-
rigen Gestalt ist von hoher Abkunft, auch er ist ehrenhaft und fromm
und glaubt selbst, was er anderen mitteilt. Aber diese dusseren Kriterien
reichen nicht hin. Ganz im Sinne des Autors des Essay Concerning
Human Understanding macht Bodmer die Glaubhaftigkeit vermittelter

32 John Locke, An Essay Concerning Human Understanding (Anm. 2), I1,xxvii,8, in:
The Works of John Locke, Bd. 2, S. 531.

3 Ebd., S. 54: «I set down the words of this worthy dialogue in French, just as Prince
Maurice said them to me. I asked him in what language the parrot spoke, and he said,
in Brasilian; I asked whether he understood Brasilian; he said, no, but he had taken
care to have two interpreters by him, the one a Dutchman that spoke Brasilian, and
the other a Brasilian that spoke Dutch; that he asked them separately and privately,
and both of them agreed in telling him just the same thing that the parrot had
said.»

* Ebd.: «I could not but tell this odd story, because it is so much out of the way, and
from the first hand, and what may pass for a good one; for I dare say, this prince at
least believed himselfin all he told me, having ever passed for a very honest and pious
man.»

437



Die Ziircher Aufklirung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Erfahrungen grundsitzlich von einer Zergliederung des Bewusstseins
abhingig. Im Unterschied zu Locke bleibt er jedoch ganz im Bereich
der Wahrnehmungspsychologie und einer Anthropologie allgemein
menschlicher Schwichen im Sinne einer pidagogischen Didaxe. Die
Moglichkeiten einer Kritik der politischen Vernunft, die nicht nur
Locke, sondern etwa auch Christian Thomasius’ Vorurteilskritik an
die Hand gegeben hitten, stehen auffallenderweise voéllig ausserhalb
von Bodmers Horizont. Nicht nur die fehlende Adelskritik, auch
die im Ganzen doch ziemlich flache Diskussion von Textkritik und
historischer Uberlieferung muss irritieren, wenn man bedenkt, dass
Bodmer durch die Schriften Bernard de Fontenelles mit einem der
scharfsinnigsten Analytiker der Geschichte des religionspolitischen
Betrugs vertraut gewesen war. Schon Henry Fielding wird den spa-
nischen Roman im Horizont einer dezidiert gesellschaftskritischen
Perspektive fiir seine eigenen frithen Prosawerke fruchtbar machen
konnen.*> Ebenso wenig finden sich moral- und klerikalkritische
Aspekte in Bodmers Lektiire des Don Quijote, die der junge Christoph
Martin Wieland in Die Abenteuer des Don Sylvio von Rosalva geniisslich
ausbreiten wird.*¢

Immerhin wurde vor Bodmer der Roman des Cervantes niemals
mit so grosser Umsicht im Lichte der Bewusstseinspsychologie erortert.
Mit dem Begriff der «empfindlichen Vorstellungy fithrt der Ziircher
Gelehrte Uberlegungen fort, die er 1727 zusammen mit Breitinger in
dem bekannten Aufsatz Von dem Einfluff und Gebrauche der Einbildungs-

% Zu Fieldings Auseinandersetzung mit Cervantes vgl. Eric J. Ziolkowski, The Sancti-
fication of Don Quijote. From Hidalgo to Priest, University Park: Pennsylvania State
University Press, 1991, S.37-61, und A. R. Penner, «Fielding’s Adaption of Cervantes’
Knight and Squire. The Character of Josephy, in: Revue de littérature comparée 41
(1967), S. 508-514.

36 Zu Wieland vgl. Maria Luisa Esteve Montenegro, Don Sylvio de Wieland. Los avatares
germénicos del Quijote hasta Weimar, in: Von Spanien nach Deutschland und
Weimar-Jena. Verdichtung der Kulturbeziehungen in der Goethezeit, hg. v.
Dietrich Briesemeister und Harald Wentzlaff-Eggebert, Heidelberg: Winter, 2003,
S. 217-229; Ellis Shookman, Noble Lies, Slant Truths, Necessary Angels: Aspects
of Fictionality in the Novels of Christoph Martin Wieland, Chapel Hill, London:
The University of North Carolina Press, 1997, bes. S. 27-45.

438



Krafft entwickelt hatte. Bodmers sozialkritische Zuriickhaltung wird
sich leicht aus seinem eigenen sozialen - saturierten und iiberschau-
baren - Ziircher Lebensumfeld erkliren lassen. Er litt nicht an den
Abenteuern des irrenden Ritters, er entnahm den Exempeln vielmehr
nur Anschauungsmaterial fiir eine anthropologische Klirung der
Quellen menschlicher Gliickseligkeit.

Diese — wenn wir so wollen: optimistische — Lesart wurde im
Laufe des 18. Jahrhunderts immer briichiger. Diderots eigenschopfe-
rische Uberformung des spanischen Modells in Jacques le fataliste et son
maitre macht deutlich, dass die Erkenntniskritik des Jahrhundert-
anfangs — iiber Condillac, Helvétius und andere philosophes — sehr leicht
in eine Kritik der politischen Vernunft tiberfiihrt werden konnte. Im
Bereich der Romanproduktion ist Louvet de Couvrays monumentales
Werk Les amours du chevalier de Faublas (1786 ff)) - gerade in den beiden
Lustren um die Franzsische Revolution entstanden — vielleicht das
treffendste Beispiel. Der junge Friedrich Schlegel, auch er begeisterter
Leser der Abenteuer des Don Quijote, wird es sich zum Vorbild
nehmen. Aber auch Jean Pauls Heldenpaar im Titan (entst. 1792-1802),
Albano und Roquairol, lisst sich als die — don-quijoteske — Geschichte
einer Bewusstseinsspaltung auffassen, die man — vor dem Hintergrund
des in Weimar inszenierten «optimistischen» Projekts eines Bildungs-
romans — als dezidierte Kritik des gesellschaftlichen Bewusstseins zu
verstehen hat.

Vor diesem Hintergrund eklatantester ideen- und sozialgeschicht-
licher Umbriiche ist es kaum tiberraschend, dass der spanische Roman
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts seine grossten Triumphe
feiern wird. Kaum ein Romanheld - von E.T.A. Hoffmann iiber Balzac
und Gautier -, dessen Gesellschaftsanalyse nicht das don-quijoteske
Erkenntnisproblem zugrunde lige. Lord Byron hat den jungen Helden
seines komischen Versepos Don Juan ausdriicklich als Wiederginger
Don Quijotes konzipiert. Die existentielle Spannung von Freiheit und
Gebundenheit ist das Grundproblem von Gérard de Nervals Les nuits
d’Octobre angesichts eines exzessiven Realismus, dessen Kausalitits-
mechanismen die eigenschopferische Wirklichkeit unserer Triume
ausschliesst. Der Flineur ohne Motive, Bestrebungen und Absichten
hat keinen Ort in einer Welt der Heuchelei, deren Handlungen

439



Die Ziircher Aufklirung, Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

bestindig nach dem Wert nachtriglich untergeschobener Motive
verrechnet werden.

Heinrich Heine indes wird es vorbehalten bleiben, die Antinomie
zwischen dem konigstreuen und obrigkeitsgliubigen Autor Cervantes
und seiner Parabel iiber die leidenschaftliche Hingabe an eine
Phantasmagorie herauszuarbeiten.”” Diese Perspektive ist nicht denk-
bar ohne die erkenntniskritischen Analysen eines Locke oder Bodmer,
auch wenn Heine ganz im Strahlungshorizont E T.A. Hoffmanns steht,
der in Meister Floh geschrieben hatte: Die «fixe Idee eines Partiell-
Wahnsinnigen» ist oft nichts anderes «als die Ironie eines Seins, welches
dem jetzigen vorausgingy.*® Die Anachronismen des Bewusstseins sind
fiir Heine die Quellen schlechthin unseres Weltverhiltnisses, an denen
sich unser Gliick und unser Ungliick entscheiden. Don Quijote erhebt
sich iiber die banalen Auslegungen des Alltags, indem er sie im
Lichte einer genialen fixen Idee umdeutet. Heine gewann daraus die
Einsicht, dass es die vornehmste Leistung des spanischen Dichters set,
unser Bewusstsein aus der Knechtschaft der Tatsachen zu befreien.

37 Vgl. hierzu Ralph Hifner, Die Weisheit des Silen. Heinrich Heine und die Kritik
des Lebens, Berlin/New York: Walter de Gruyter 2006 (spectrum Literatur-
wissenschaft. 7), bes. S. 270-288.

38 ET.A. Hoffmann, Meister Floh, in: ders., Spite Werke, Miinchen 1979, S. 713.

440



	Miguel de Cervantes' Don Quijote im 18. Jahrhundert : Aspekte der Erkenntniskritik im Blick auf Johann Jakob Bodmer

