
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 128 (2008)

Artikel: Die Zürcher Aufklärung : Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein
Kreis

Autor: Mahlmann-Bauer, Barbara / Lütteken, Anett

Kapitel: 4: Querelen um die Wahrscheinlichkeit : historischer Relativismus und
"allgemeiner Wahn" als Argumente im Literaturstreit zwischen Zürchern
und Leipzigern

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Querelen um die Wahrscheinlichkeit. Historischer
Relativismus und «allgemeiner Wahn» als Argumente im
Literaturstreit zwischen Zürchern und Leipzigern

Von Lucas Marco Gisi

Der Literaturstreit zwischenJohannJakob Bodmer undjohannJakob
Breitinger auf der einen undjohann Christoph Gottsched und seinen

Anhängern auf der anderen Seite ist auch ein «Stellvertreterkrieg».
Verschiedentlich wurde darauf hingewiesen, dass sich der
deutschschweizerische Literaturstreit als Abbild der französischen Querelle des

Anciens et des Modernes - wie sie in Frankreich zwischen 1687 und 1700

bezüglich der Vorzüge der Wissenschaften und Künste der Antike
bzw. der Moderne sowie zwischen 1714 und 1716 bezüglich der
Beurteilung Homers geführt wurde - auffassen lässt.1 Idealtypisch lassen

sich die Positionen der Anciens und der Modernes wie folgt umreissen
und entgegensetzen: Auf der anthropologischen Grundlage einer
uniformen und unveränderlichen «Natur» des Menschen gehen
die Modernes von einem linearen geschichtlichen Fortschritt aus. Die
Anciens hingegen gehen auf der anthropologischen Basis einer durch
raumzeitliche Bedingungen veränderlichen «Natur» des Menschen
davon aus, dass die kulturell-geschichtliche Entwicklung immer relativ
zu den jeweiligen Bedingungen erfolgt. Der Literaturstreit zwischen
den Zürchern und Leipzigern lässt sich allerdings nicht direkt auf die

Querelle beziehen, indem beiden Seiten eine der beiden Positionen
zugewiesen wird. Zu einem Streitpunkt wird vielmehr die Frage, ob
sich die idealtypisch skizzierten Positionen der Querelle versöhnen
lassen. Denn beide Seiten gehen von einer gleichbleibenden «Natur»
des Menschen aus, versuchen aber diese Position der Modernes mit dem

'John George Robertson: Studies in the Genesis of Romantic Theory in the Eighteenth

Century, Cambridge 1923, S. 256; Carsten Zelle: Die doppelte Ästhetik der Moderne.

Revisionen des Schönen von Boileau bis Nietzsche, Stuttgart, Weimar 1995, S. 134-142.

410



historischen Relativismus der Anciens zu koppeln. Die Annahme eines
historischen Relativismus, sowohl hinsichtlich der literaturkritischen
Beurteilung von Werken vergangener Zeiten wie hinsichtlich der
(literatur-)historischen Entwicklung im Allgemeinen, erfolgt allerdings
nur partiell. Es sind vor allem die Zürcher, insbesondere Breitinger,
die sich dieser Position gegenüber am offensten zeigen. Deutlich wird
dies an der - konkurrierend in Zürich wie in Leipzig - erfolgenden
Rezeption der Schriften Charles de Saint-Évremonds (Du merveilleux

qui se trouve dans les poèmes des anciens und Sur les anciens) sowie Thomas
Blackwells (Enquiry into the Life and Writings ofHomer), in denen eine

Betrachtung und Beurteilung der Antike relativ zu den historischen,
kulturellen und natürlichen Bedingungen propagiert wird.2

Der historische Relativismus wird innerhalb des Literaturstreits
explizit zum Streitpunkt, und zwar, wie im Folgenden gezeigt werden
soll, zentriert um die Kategorien derWahrscheinlichkeit und des

«allgemeinen Wahns». Nebst dem Streit um den Vorzug der Moderne
bzw. Antike bildet eine zweite Debatte die Folie für die Auseinandersetzung

zwischen Zürchern und Gottschedianern, nämlich die
Querelle du merveilleux (1653-1674). Deren Hauptstreitpunkt, die Frage,
ob die antike durch eine christliche Mythologie ersetzt werden soll,
wird im Kontext der Polemik um die Darstellung biblischer Stoffe
reaktiviert.

Gerade auf der Seite der Zürcher Bodmer und Breitinger zeichnet
sich eine Hinwendung zu einem historischen Relativismus in der

Beurteilung kultureller Hervorbringungen vergangener Zeiten ab. Um
diesen relativistischen Ansatz mit deren allgemeinen poetologischen
Regeln zu vereinbaren, erweist sich der Rekurs auf die aristotelische
doxa, den sogenannten «allgemeinen Wahn», als «Lösung». Denn
damit wird der Forderung nach Wahrscheinlichkeit Genüge getan
und gleichzeitig ein Kunstwerk nach den Bedingungen seiner Zeit
beurteilt.

2 Dieser Zusammenhang ist (wie auch die folgenden Überlegungen) ausführlicher
dargelegt in Lucas Marco Gisi: Einbildungskraft und Mythologie. Die Verschränkung
von Anthropologie und Geschichte im 18. Jahrhundert, Berlin: 2007 (spectrum
Literaturwissenschaft; 11), S. 13-79.

411



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

In späteren Jahren moniert Bodmer zwar, die Literaturkritiker in
der Nachfolge Gottscheds hätten gemeint, einen Schönheitsbegriff
relativ zu Kultur, Ort, Zeit und Publikum vertreten zu müssen, und
besteht darauf, dass es «nicht mehr als eine Idee des Guten und
Schönen» gebe.3 Obwohl Homer in seinen Werken die «Sitten» und
die «Denkungsart» der damals lebenden Menschen dargestellt habe
und obwohl sich diese seither verfeinert hätten, bekennt sich Bodmer
aufgrund von Zweifeln an einem linearen Geschichtsmodell zu dessen

Vorbildhaftigkeit.4 In seinen früheren Schriften jedoch findet sich das

Zugeständnis, dass Homer zwar dem «Griechischen Geschmacke» der
Gelehrten genüge, aber «für den Verstand unsrer aufgeklärten Zeiten
zu abentheuerlich und fabelhaft» sei.5 Gleichzeitig fordert Bodmer
eine historisch-relativierende Beurteilung von Homers Werk und der
Werke der schwäbischen «Minnesingern» des Mittelalters und lobt
etwa die mittelhochdeutschen Epen als «historisch und charakteristisch
für die Zeiten, in welchen die Gedichte verfertigt wurden».6

Breitinger versucht Homers Metaphern, die «symbolische(n) Bilder»
und «Gleichnisse» ebenfalls zu verteidigen, indem er auf das
relativistische Argument der Veränderung von Zeiten und Sitten rekurriert.7
Dies verdeutlicht er in seiner Dichtkunst im Kontext seiner Forderung
nach dem Wunderbaren und Neuen in der Poesie und zitiert dabei
Daciers Kommentar zur aristotelischen Poetik:

Was nun insbesondere die nach Zeit und Ort so verschiedenen Gewohnheiten,
Sitten, Gebräuche, und Meinungen gantzer Völker anbelanget, so muß man
freylich gestehen, daß das poetische Schöne in dieser Absicht am wenigsten an
eine besondere Zeit oder Ort kan gebunden und festgestellet werden, alldieweil
diese Sachen durch ihre stete Veränderung den Begriff von dem Schönen, und

3 JohannJakob Bodmer: Archiv der schweitzerischen Kritick. Von der Mitte desJahrhunderts
bis aufgegenwärtige Zeiten, Bd. 1, Zürich 1768, unpag. 4v, 8v.

4 Ebd., S. 215-230, insbes. S. 216 f., S. 225 f.
5 Ders. (Hg.): Crito. Eine Monatsschrift, Bd. 1, Zürich 1751, S. 85-90, hier S. 86.
6 Ders.: Literarische Denkmale von verschiedenen Verfassern, Zürich 1779, S. 20-62, insbes.

S. 37, S. 1-19, Zit. S. 13; ders. u.johannjakob Breitinger: Critische Briefe, Zürich 1746,
S. 198-218, hier S. 198 f., S. 208.

7 Johann Jakob Breitinger: Critische Abhandlung von der Natur den Absichten und dem

Gebrauche der Gleichnisse, Zürich 1740, S. 358-395, insbes. S. 361.

412



den Preiß des verwundersamen Neuen in diesem Stücke zugleich mitverändern.
Was zu einer Zeit vor schön, anständig und verwundersam gehalten worden, das

kan bey geänderten Sitten in Vergleichung mit neuen Begriffen von dem Schönen
einen gantz widrigen Eindruck machen.8

Ebenso wie sich der Massstab zur Beurteilung eines Kunstwerks nach
den Entstehungsumständen richten müsse, haben sich die Poeten an
den lebensweltlichen Voraussetzungen ihres Publikums zu
orientieren.9 Für Bodmer und Breitinger gehört zu den «allerersten Grundregeln

einer guten Dichtung», dass sie wahrscheinlich ist und sich
entweder auf«wahrhaffte und ähnliche Begebenheiten» gründet oder
aber «wenigstens auf einen angenommenen allgemeinen Wahn».10

Damit greifen sie ein Argument auf, das bereits Aristoteles im
25. Kapitel seiner Poetik formuliert hatte, um die Spannung zwischen
universalen ästhetischen Normen und relativistischem Kunsturteil
aufzulösen.11 Zugleich handelt es sich dabei um die Aufwertung eines
seit dem 17. Jahrhundert negativ als Quelle des Irrtums besetzten

Begriffs zu einer zentralen poetologischen Kategorie.

8 Ders.: Critische Dichtkunst, 2 Bde., Zürich 1740, Bd. 1,S. 126f. Breitinger zitiert Daciers
Kommentar zum 25. Kapitel von La Poétique d'Aristote [...]. Ubers, v. André Dacier,
Paris 1692, S. 422. «Il faut donc qu'un Poète proportionne ses fictions au genie, aux
coûtumes, & aux mœurs de son temps & de son pais. » Allerdings schränkt Breitinger
diesen Relativismus ein, indem er unveränderliche Wahrheiten davon ausschließt.
Dazu rechnet er etwa Miltons «Wesen», da diese einem Christen immer als wahr
erscheinen müssten. Vgl. Hans Peter Herrmann: Naturnachahmung und Einbildungskraft.

Zur Entwicklung der deutschen Poetik von 1670 bis 1740, Bad Homburg v.d.H.,
Berlin, Zürich 1970 (Ars poetica. Studien; 8), S. 271 f. Die Anerkennung der
Relativität des «Neuen» liefere die Voraussetzungen für ein historisches Verständnis.

9 Breitinger: Critische Dichtkunst (Anm. 8), Bd. 1, S. 276 f. Als Beleg zitiert Breitinger
hier aus Dubos' Réflexions critiques.

10 Bodmer u. Breitinger (Hg.): Sammlung Critischer, Poetischer und andrer geistvollen
Schriften [...], 3 Bde., Zürich 1741-1744, 5. Stück, S. 82.

11 Aristoteles: Poetik, 1460b-1461b. Die aristotelische Kategorie der «opinion commune»

(doxa) wird auch in Corneilles Discours de la tragédie oder in Le Bossus Traité du

poème épique aufgegriffen. Nach Herrmann: Naturnachahmung und Einbildungskraft
(Anm. 8), S. 258-260 sind die Kriterien des «Wahns» hingegen «wenig eindrücklich»
und entsprechen in etwa denen der «Glaublichkeit».

413



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Bodmer argumentiert in seiner Verteidigung Miltons, dass in der
modernen Dichtung die räumliche und zeitliche Entfernung dem
Wunderbaren eines Stoffes mehr Glaubwürdigkeit zu geben vermag,
da es nicht sinnlich überprüfbar ist. Im Gegensatz dazu konnte Homer
das Wunderbare glaubwürdig erscheinen lassen, indem er das «Reli-
gions-Systema seiner Zeit» integrierte, da dieser «elende(n) Wahn
derselben abgötterischen Welt» damals allgemein geglaubt wurde.12

Die «gemeine Sage», Märchen und Fabeln können aufgrund ihrer
Akzeptanz Wahrscheinlichkeit beanspruchen; nicht als Wahrheiten,
aber als «Bestrebungen und Früchte der Einbildungskraft und des

Witzes».13 Gottscheds undJohann Valentin Pietschs Kritik an Milton
veranlasst Bodmer, sich über die geringe «Weite und Grösse der
deutschen Einbildungsfähigkeit» zu wundern.14 Um den «allgemeinen
Wahn» als zureichende Begründung für die Wahrscheinlichkeit einer
Dichtung zu verteidigen, ist Bodmer hier sogar bereit, einen relativen
Wahrscheinlichkeitsbegriff einzuführen:

Es ist unleugbar, daß nicht alle Vorstellungen, sie mögen seyn wie sie wollen, und
mit was vor Umständen sie gleich begleitet seyn, für alle Leute gleich viel
Wahrscheinlichkeit haben. Es ist genug, daß eine Erdichtung auf ein angenommenes
Systema einer Religion, einer Secte, eines Aberglaubens, Wahnes, Betruges der
Sinnen, oder der Phantasie gebauet werde. Wenn her nach nur alle Umstände in
derselben unter sich zusammenhangen, so bekömmt sie eben so viel Wahrscheinlichkeit,

als das Systema, worauf sie sich bezieht, selber in sich hat, oder ein Leser
selbigem in seinen Gedancken einräumt.15

Entscheidend ist also die innere Stringenz der Darstellung. Miltons
Engel seien aber nicht nur durch den Aberglauben des Volkes bestätigt,
sondern auch durch einen «vernünftigen» Wirklichkeitsbegriff, der
nach Bodmer auch den Bereich geistiger Wesen umfasst.16 Dass

12 Bodmer: Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie und dessen Verbindung
mit dem Wahrscheinlichen, Zürich 1740, S. 162 f.

13 Bodmer u. Breitinger (Hg.): Sammlung Critischer Schriften (Anm. 10), 1. Stück, S. 14,

Anm.
14 Ebd., 6. Stück, S. 54-75, hier S. 66.
15 Ebd., 6. Stück, S. 69.
16 Ebd., 6. Stück, S. 69-71.

414



Bodmer auf der (theologischen) Wahrheit von Miltons Darstellung
beharrt, hindert ihn letztlich daran, den relativen Wahrscheinlichkeitsbegriff

zu einer historisch relativistischen Kunstbetrachtung zu
generalisieren.

Im Gegensatz zu Gottsched, der aufeinem publikumsunabhängigen
Schönheitsbegriff besteht, anerkennt Breitinger die geschichtliche
Dimension des Schönen, und greift damit eine den Wortführern der
Querelle gemeinsame Einsicht auf.17 Durch diesen Gegensatz zwischen

«Wahrheitsanspruch» und «Publikumsbezug» unterschieden sich nach

Angelika Wetterer die Positionen von Gottsched und Breitinger denn
auch grundlegend.18 Breitinger bestimmt in seiner Poetik die «Rede-
und Dicht-Kunst» als - im Gegensatz zur Wissenschaft - auf den

vorwiegend von den Sinnen geleiteten «grösten Haufen der
Menschen» ausgerichtete «allgemeine Dollmetscherinnen der Weißheit»
und «Lehrerinnen der Tugend». Die Dichtung gehört daher zu den
«Artes populäres» und zielt auf das «Ergötzen» der Mehrheit.19 Aber
die poetologischen Normen sind relativ zum Publikum verschieden,
denn: «Es sind auch die Urtheile der Menschen von dem Wunderbaren
und Wahrscheinlichen sehr ungleich und unterschiedlich [,..].»20

Das Wunderbare erfordert nach Breitinger ein gewisses Abrücken
von der Wahrheit, einen «angenommenen unbetrüglichen Schein der
Falschheit», der sich in dreierlei Weise vermitteln lässt: Erstens im
Bereich der «materialischen Welt» durch einen «angenehmen» Betrug
der Sinne, zweitens im Bereich der «moralischen Welt» durch einen

Betrug der Leidenschaften, vornehmlich durch den poetischen En-

17 Vgl. Friedrich Schlegel: Sich «von dem Gemüthe des Lesers Meister» macheu. Zur Wirkungsästhetik

der Poetik Bodmers und Breitingers, Frankfurt am Main, Bern, New York 1986
(Europäische Hochschulschriften: Reihe 1, Deutsche Sprache und Literatur; 928),
S. 181 f. Schlegel postuliert, dass Breitinger - vor Winckelmann - wahrscheinlich
der erste gewesen sei, der diese Einsicht formuliert habe.

Angelika Wetterer: Publikumsbezug und Wahrheitsanspruch. Der Widerspruch zwischen
rhetorischem Ansatz und philosophischem Anspruch bei Gottsched und den Schweizern,

Tübingen 1981 (Studien zur deutschen Literatur; 68), S. 147-153.
19 Breitinger: Critische Dichtkunst (Anm. 8), Bd. 1, S. 4-9, S. 59, S. 125 f.
20 Ebd., Bd. 1, S. 140. Vgl. Wetterer: Publikumsbezug und Wahrheitsanspruch (Anm. 18),

S. 194-202.

415



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

thusiasmus, und schliesslich drittens im Bereich der «historischenWelt»
durch den «Betrug einer allgemeinen Sage oder eines eingewurtzelten
Wahnes».21 Indessen bedarfdie Verwendung des «allgemeinen Wahns»

gemäss Breitinger einer gewissen «Behutsamkeit», damit die Darstellung

wahrscheinlich bleibt und nicht der Aberglaube befördert wird.
Der «allgemeine Wahn» dient in erster Linie der Darstellung der Zeit,
in der er geglaubt wurde, und der Charakterisierung von Personen

aus dieser Zeit. Ausserdem gilt es ihn zweitens bei der Beurteilung
von Kunstwerken anderer Zeiten zu berücksichtigen. Obwohl die
antike Mythologie in «erleuchteten Zeiten» keine Glaubwürdigkeit
mehr geniesst, kann sie auch in der modernen Dichtung verwendet
werden, um ihr eine gewisse Lebhaftigkeit zu verleihen. Damit ist die

Mythologie auf eine spezifische historische Darstellungsform
allgemeiner Wahrheiten reduziert.

Bodmer und Breitinger waren sich durchaus bewusst, dass die
Annahme eines relativistischen Kunsturteils die Preisgabe normativer
poetologischer Positionen nach sich ziehen konnte. Gerade darum
musste der «allgemeineWahn» mit der Wahrscheinlichkeitsforderung
in Ubereinstimmung gebracht werden. Dieses Bestreben zog
allerdings eine polemische Auseinandersetzung mit Braemer und dem
Gottschedianer Cramer nach sich.

Aufschlussreich ist hierbei ein Gedanke, den Carl F. Braemer in
seiner Gründlichen Untersuchung von dem wahren Begriffe der Dichtkunst

(1744) ausgehend von der Philosophie Wolffs formuliert. Die
«Wahrscheinlichkeit» einer Dichtung - insbesondere von Metamorphosen
sowie «gewisser Hexen- und Zauberhistorien» - wird, so Braemer,
von unterschiedlichen Menschen, Zeiten und Völkern verschieden
beurteilt.22 Die Wahrscheinlichkeit der Dichtung bestimmt Braemer
wie folgt:

21 Breitinger: Critische Dichtkunst (Anm. 8), Bd. 1, S. 299-347, hier S. 299 f. Die Sage sei

eine «After-Historie», die im Gegensatz zur «wahrhaften Historie» allgemeine
Akzeptanz findet, wiewohl sie der Unwissenheit und dem Aberglauben entspringt
(ebd., S. 338 f.).

22 Carl F. Braemer: Gründliche Untersuchung von dem wahren Begriffe der Dichtkunst,
Danzig 1744, S. 124f.

416



Eine Erdichtung ist wahrscheinlich, wenn sie so beschaffen ist, daß man das

vorgestellte auch vor würklich halten könne. Eine Erdichtung stellet nemlich
das nicht würkliche, als würklich, vor. Folglich ist in einer Erdichtung das

vorgestellte allezeit falsch.23

Mit Rekurs auf Christian Wolffs Ontologie werden die Kriterien
angegeben, denen das «Erdichtete» genügen muss, um wahrscheinlich
zu sein: Es darf den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch (also:

etwas kann nicht zugleich sein und nicht sein) nicht verletzen und
muss einen zureichenden Grund haben.24 Ausgehend von diesen
beiden Kriterien sei leicht zu begreifen, warum die Wahrscheinlichkeit
der Dichtung nicht überall und zu allen Zeiten gleich beurteilt wurde;
denn die Bestimmung des zureichenden Grundes erfolge vor dem

jeweiligen (wissenschaftlich und religiös fixierten) «weltanschaulichen»

Hintergrund.25
Auf Seiten der Zürcher fiel das Urteil über Braemers Bestimmung

der «Wahrscheinlichkeit» äusserst negativ aus. Im Rahmen ihrer
Bestrebungen um eine Verbesserung des Geschmacks veranstalteten
Bodmer und Breitinger 1745 eine Ausgabe von Opitz' Gedichten, da

in diesen «der Geschmack der Griechen und Römer herrschet».26
Aufschlussreich sind hierbei deren Anmerkungen zur Schrift Von
der Deutschen Poeterey, konkret zu Opitz' Angabe, dass die «Poeterey»
die Dinge «nicht so sehr beschreibe wie sie seyn, als wie sie etwann
seyn könnten oder sollten».27 In einer Anmerkung werfen Bodmer
und Breitinger Braemer vor, dass er in der Dichtung nicht nur
das Wahrscheinliche, sondern ebenso das «Unwahrscheinliche und
Abentheuerliche» zulasse, weil es gefalle:

Allein wenn man diesen Widerspruch im Grunde betrachtet, so kömmt alles auf
einen leeren Wortstreit an, indem er [sc. Braemer] alles, was mit denen
eingeführten, an sich selbst nicht schlechterdings nothwendigen, Gesetzen der Natur

23 Ebd., S. 115. [Hervorhebung von mir, L.M.G.]
24 Ebd., S. 116-123.
25 Ebd., S. 123-128, zit. S.126.
26 Martin Opitz: Gedichte, Bd. 1, Zürich 1745, Vorrede, unpag. 4.
27 Ebd., S. 16.

417



Die Zürcher Aufklärung.JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

nicht richtig zusammenstimmet, für unwahrscheinlich ausgiebt, und dadurch
den Unterschied zwischen den poetischen Fabeln, und den Kinder-Mährchen
gäntzlich aufhebt.28

Daraus wird deutlich, dass sich Bodmer und Breitinger sehr wohl
bewusst waren, was die Konsequenzen von Braemers Bestimmung
der «Wahrscheinlichkeit» gewesen wären: Eine Begründung der
Eigengesetzlichkeit der Dichtung und dadurch der Verlust eindeutiger
Kriterien für den «Kunstrichter» - mit anderen Worten, die
Auseinandersetzung um die «Wahrscheinlichkeit» hätte sich als «leerejr]
Wortstreit» erwiesen. Darum besinnen sich die Zürcher in besagter
Anmerkung auf ihre an der aristotelischen Poetik und der wolffschen
Ontologie orientierte Ausgangsposition: «Die Nachahmung der Natur
in dem Möglichen ist die Erdichtung: Und die Sachen beschreiben
wie sie sind, gehört eigentlich der Historie zu. Die Historie muß in
der Wahrheit; die Erdichtung hingegen in der Wahrscheinlichkeit
gegründet seyn.»29

Auffällig ist, dass beide Parteien des Literaturstreits, um ihre
Wahrscheinlichkeitskonzepte nicht auf historische Umstände oder gar die

«Neigung» zurückführen zu müssen, einen Ausweg über Baumgartens
Meditationes suchen. Auf Seiten der Gottschedianer etwa Johann
Andreas Cramer (1723-1788), der Verfasser einer Critischen
Untersuchung, wie weit sich ein Poet des gemeinen Wahnes und der Sage bedienen

könne?30 Dabei handelt es sich um eine kritische Reaktion aufBreitingers
Dichtkunst, nach der als «Quelle des Wunderbaren» Dichtungen
zugelassen sind, die «auf einem angenehmen Betrug einer alten
Sage und eines allgemein angenommenenWahnes» beruhen.31 Nach
Cramer kann der «Wahn» in dreierlei Ursachen gründen: im Betrug
der Sinne, der Einbildungskraft oder aber in einer «leichtgläubigen

28 Ebd., S. 16 f., Anm.
29 Ebd., S. 16.

30Johann Christoph Gottsched (Hg.): Beyträge zur Critischen Historie der Deutschen

Sprache, Poesie und Beredsamkeit, 8 Bde., Leipzig 1732-1744, 30. Stück, V, S. 254-281.
[Sigle J.A.K.]

31 Breitinger: Critische Dichtkunst (Anm. 8), Bd. 1, S. 338-347, Zit. S. 338.

418



Sorglosigkeit des Verstandes».32 Zur Klärung des geforderten Verhältnisses

von Wahrscheinlichkeit und Möglichkeit wird aufBaumgartens
Unterscheidung zwischen einem «utopischen», einem «heterocos-
mischen» und einem «wahrscheinlichen Wahn» zurückgegriffen,
allerdings mit folgendem Ergebnis: Da die Dichtung Nachahmung
der Natur sei, dürfe der Dichter deren Grenzen nie überschreiten und
folglich nicht auf den «Wahn» zurückgreifen, wenn dieser «unmöglich»

oder «unwahrscheinlich» ist.33

Die Reaktion Breitingers auf die Kritik des «junge[n], noch un-
gezogenejn] Schüler[s]» Gottscheds fiel scharfaus.34 Baumgarten habe

in seinen Meditationes lediglich zwei Arten von «Erdichtung»35
unterschieden: die unmögliche «utopische» und die mögliche und damit
auch wahrscheinliche «heterocosmische Erdichtung». Nur Letztere
sei zulässig.36 Die «Erdichtung» sei nicht derWahrheit, sondern dem

Unmöglichen entgegengesetzt.37 Nun sei aber der «Wahn» ein
«unbegründetes Urtheil von einer Sache», einer ungeprüft wahr (erscheinenden

Sache, und könne somitper définitionem nicht unwahrscheinlich
sein:

Der Wahn vergnüget sich immer mit blossen Wahrscheinlichkeiten, und sein
Wesen bestehet darinnen, daß dasjenige, was einer ohne weitere Untersuchung
für wahr annimmt, ihm eben nicht unwahrscheinlich vorkömmt, ob sich gleich
sein Urtheil nur auf einen betriiglichen Schein der Wahrheit gründet.38

32 Gottsched (Hg.): Beyträge (Anm. 30), 30. Stück, V, S. 261.
33 Ebd., 30. Stück, V, S. 262 f. Massgebliche Instanz zur Prüfung des «Wahns» ist die

Vernunft.
34Bodmer u. Breitinger (Hg.): Sammlung Critischer Schriften (Anm. 10), 12. Stück,

S. 1-32.
35 Mit «Erdichtungen« (figmenta) meint Breitinger in Anlehnung an Baumgarten und

Wolff die Erschaffung neuer Vorstellungen «durch eine willkührliche Zusammensetzung

der Bilder» (ebd., 12. Stück, S. 12.).
36 Ebd., 12. Stück, S. 12-14. Vgl. Alexander Gottlieb Baumgarten: Meditationes

philosophicae de nonnullis ad poema pertinentibus. Philosophische Betrachtungen über einige

Bedingungen des Gedichts. Lateinisch-Deutsch. Hg. v. Heinz Paetzold, Hamburg 1983
(Philosophische Bibliothek; 352), §. 50-53,40-43.

37 Bodrner u. Breitinger (Hg.): Sammlung Critischer Schriften (Anm. 10), 12. Stück, S. 12.
38 Ebd., 12. Stück, S. 13, S. 8 f., S. 16.

419



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Breitinger wendet seine Verteidigung des Möglichen als Teil der
Nachahmung der Natur (neben demWirklichen) in erster Linie an auf die

Beurteilung vonWerken anderer Zeiten (Homer, Vergil, Milton) sowie
die Darstellung von historischen Personen (vor allem im Drama).39 Er
nähert sich einer Sichtweise an, nach der die «Wahrscheinlichkeit»
nicht mehr primär die Relation zwischen Wirklichkeit und
literarischer Fiktion meint. Vielmehr ist die Wahrscheinlichkeit ausschliesslich

aus wirkungsästhetischer Perspektive zu beurteilen, d. h., die
Darstellung muss lediglich als wahrscheinlich erscheinen. Damit steht

Breitinger an der Grenze zum Verzicht auf einen formalisierbaren,
allgemein gültigen Wahrscheinlichkeitsbegriff zugunsten einer Sub-

jektivierung der Wahrscheinlichkeitskategorie - ohne aber diese
Grenze zu überschreiten. Denn bei Breitinger - wie bei Baumgarten,
auf den hier rekurriert wird - bleibt die Dichtung letztlich an die
Leibniz-Wolffsche Bestimmung des Möglichen gebunden.

Was Bodmer und Breitinger somit anstreben, ist eine Integration
des «allgemeinen Wahns» in ihr poetologisches Wahrscheinlichkeitskonzept.

Demnach konstituiert sich die Wahrscheinlichkeit einer
Dichtung relativ zum Wissen einer Zeit bzw. der Glaubwürdigkeit,
die dieses geniesst. Anhand dieser Definition können zwar der Bereich
des in der Dichtung Zulässigen erweitert und die Werke eines Tasso
oder Milton verteidigt werden, aber ein generalisierbarer, verbindlicher
Wahrscheinlichkeitsbegriff ist nicht mehr zu halten.40

Trotz des Beharrens auf der Wahrscheinlichkeitsforderung
argumentieren sowohl die Zürcher wie die Gottschedianer bei der
Beurteilung von Dichtungen vergangener Zeiten verschiedentlich aufgrund
eines historischen Relativismus. So bekennt Bodmer in den Neuen
Critischen Briefen, dass es ihm «Vergnügen» bereite, bei Homer die «edle

Einfalt der Lebensart», bei Dante die «Fremdheit» des Mittelalters
oder bei Vergil «die Verschiedenheit der menschlichen Sinnesarten,
der Gesichtespunkten, in welche sie [sc. die alten Poeten] einerley

3<J Ebd., 12. Stück, S. 18-27.
40 Vgl. ebd., 6. Stück, S. 69.

420



Sachen fassen, der Empfindungen, die ein gleiches Ding bey ihnen
verursachet, der Art, mit welcher sie einen Affekt offenbaren, zu
beobachten».41 Ganz ähnlich argumentiert Gottsched, wenn er die
Verstösse gegen das Wahrscheinlichkeitsgebot in vergangenen Epochen
relativiert:

Die Fehler der Alten wieder die Wahrscheinlichkeit, können in gewisser Maasse
nicht geleugnet werden; wenn man nemlich unsre Zeiten zu Richtern darüber
setzt. Ein Poet richtet sich aber nach dem, was zu seiner Zeit unter seinen Landesleuten

und Glaubensgenossen wahrscheinlich ist. Das hat Homer und Vergil, und
Tasso beobachtet [...].42

Trotz dieser Ubereinstimmungen im literaturkritischen Zugriffzeigen
die poetologischen Positionen Gottscheds und Breitingers eine
entscheidende Differenz. Bei Breitinger kann der «allgemeine Wahn»
«dunkler» Zeiten aufgrund seiner historischen Glaubwürdigkeit auch
in der Dichtung einer «aufgeklärten» Zeit wahrscheinlich erscheinen.
Gottsched hingegen fordert von der Dichtung seiner Zeit, dass sie

wahrscheinlich sei nach Massgabe des aktuellen naturwissenschaftlichen,

philosophischen und theologischen Wissens.
Die zwischen Zürchern und Gottschedianern ausgetragene

Auseinandersetzung findet Mitte der 1740er Jahre ein kurzes, sachliches

Nachspiel. In Gottscheds Neuem Büchersaal wird der erste Teil eines
Werks des Professors für Dichtkunst AngelusJohann Daniel Aepinus
(1718-1784) rezensiert, in dem der Gebrauch des gemeinen Wahns in
Gedichten (De vulgarium opinionum usu poetico, 1744) verteidigt wird.43

41 Bodmer: Neue Critische Brieje über gantz verschiedne Sachen, Zürich 1749, S. 206 f.,
S. 253, S. 295.

42 Gottsched (Hg.): Beyträge (Anm. 30), 12. Stück, II, S. 615.
43 Ders. (Hg.): Neuer Büchersaal der schönen Wissenschaften und freyen Künste, 10 Bde.,

Leipzig 1745-1750, Bd. 2 (1746), I. Stück, S. 2, S. 20-33; Angelus Johann Daniel
Aepinus: De vulgarium opinionum uso poetico, Rostock 1744. Die erste Sectio beweist
den Gebrauch der «vulgares opiniones» in der Dichtung; die zweite Sectio untersucht
die gegenteilige Ansicht.

421



Die Zürcher Aufklärung.JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Zentrales Argument darin ist, dass die Poesie (im Gegensatz zur
Rhetorik) sich an die «untere Vorstellungskraft» richtet und daher

lediglich mit «sinnlichen» Vorstellungen überzeugen muss. Die
«vulgares opiniones» scheinen sinnlich wahr und können somit die

Grundlage (fundamentum) eines Epos bilden.44 Damit ist ein für die
Zukunft der Asthetiktheorie entscheidender Gedanke umrissen, der
bei Breitinger angelegt und in Baumgartens Theorie des analogon

rationis systematisch dargelegt ist: nämlich, dass sich die Dichtung
nach einer sinnlichen Wahrheit richtet, deren Gegenstück die von
Breitinger geforderte «Logik der Phantasie» sein müsste.

Bodmers und insbesondere Breitingers Rekurs aufden «allgemeinen
Wahn» als Grundlage und Legitimation einer wahrscheinlichen
Dichtung markiert die Grenze, bis zu der die Zürcher in der
Annahme eines relativistischen Kunsturteils zu gehen bereit sind. Auch
wenn sie diese Grenze letztlich nicht überschreiten, ist damit in
Ansätzen ein Modell skizziert, das einen historischen Relativismus mit
der Vorstellung eines linearen kulturellen Fortschritts vereinigt. Damit
greifen sie auf (konträre) Positionen innerhalb der Querelle des anciens

et des modernes zurück. Gleichzeitig formulieren die Zürcher damit
in Grundzügen ein Geschichtsmodell, das auf die Ausbildung des

historischen Denkens bzw. des Historismus in der Spätaufklärung
vorausweist.

44 Aepinus: De vulgarium opinionum uso (Anm. 43), S. 34.

422


	Querelen um die Wahrscheinlichkeit : historischer Relativismus und "allgemeiner Wahn" als Argumente im Literaturstreit zwischen Zürchern und Leipzigern

