
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 128 (2008)

Artikel: Die Zürcher Aufklärung : Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein
Kreis

Autor: Mahlmann-Bauer, Barbara / Lütteken, Anett

Kapitel: 3: Die Zürcher Hohe Schule im Spiegel von Lehrplänen und
Unterrichtspensen (1650-1740)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zürcher Hohe Schule im Spiegel von Lehrplänen
und Unterrichtspensen (1650-1740)

Von Hanspeter Marti

Im Gefolge der Reformation entstanden in verschiedenen Schweizer
Städten Hohe Schulen, das Carolinum in Zürich (1525), Akademien
in Bern (1528), Lausanne (1537) und Genf (1539) sowie imJahre 1648
das Collegium humanitatis in Schaffhausen. Auf katholischer Seite

wurden Jesuitenkollegien in Luzern (1574/1577), Freiburg (1580),

Porrentruy (1590), Solothurn (1646), Brig (1662) und Sitten (1734)

gegründet. An diesen Hohen Schulen wurden die Studenten
hauptsächlich zu Geistlichen ausgebildet. In den protestantischen Orten
setzte man die von den Reformatoren und in den katholischen die

vom Konzil von Trient ausgehenden Bildungsreformen in die Praxis

um.
Mit der oft unpräzis verwendeten Benennung «Carolinum» wird

zunächst die sogenannte «Prophezey» (von «prophezeyen»: «die Bibel
auslegen») bezeichnet.1 Es handelt sich dabei um die im Jahre 1525

von Zwingli in Zürich zur Pfarrerausbildung und zum Bibelstudium
gegründete Unterrichtsstätte. Zum anderen ist «Carolinum» ein
Sammelbegriff für die ganze Zürcher Hohe Schule (Schola Tigurina
oder Gymnasium Tigurinum). Diese bestand seit demjahre 1601 einerseits

aus dem «Collegium Carolinum» bzw. «Collegium publicum»

1 Kurzer Überblick zur Geschichte der Zürcher Hohen Schule mit Schwerpunkt im
16.Jahrhundert und den wichtigen Literaturhinweisen: Schola Tigurina. Die Zürcher
Hohe Schule und ihre Gelehrten um 1550. Katalog zur Ausstellung vom 25. Mai bis
10. Juli 1999 in der Zentralbibliothek Zürich. Mit Beiträgen von Hans Ulrich
Bächtold, Michael Baumann, Fritz Büsser, Emidio Campi, Michele C. Ferrari, Hans
Jakob Haag, Rainer Henrich, Urs B. Leu, Kurtjakob Rüetschi und Heinzpeter Stucki.

Hg. vom Institut für Schweizerische Reformationsgeschichte, Zürich. Zürich,
Freiburg i.Br. 1999. - Nach wie vor wichtig, obwohl in Teilen überholt und
zu summarisch: Hans Nabholz: Zürichs Höhere Schulen von der Reformation bis

zur Gründung der Universität, 1525-1833. In: Die Universität Zürich 1833-1933
und ihre Vorläufer. Bearbeitet von Ernst Gagliardi, Hans Nabholz, Jean Strohl.
Zürich 1938, S. 3-164.

395



Die Zürcher Aufklärung.JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

oder «Collegium superius» und anderseits aus dem «Collegium huma-
nitatis» oder «Collegium inferius», einer dem «Collegium Carolinum»
vorausgehenden zweijährigen Ausbildung in den humanistischen
Disziplinen. In diesem Vorkurs sollten die an der Lateinschule erworbenen

Elementarkenntnisse verbessert, vertieft und der Student auf
den Unterricht an der obersten Schulstufe vorbereitet werden. Der
Name «Carolinum» geht auf den Mythos zurück, dass Karl der Grosse

am Grossmünster eine Schule gestiftet habe. Die Lateinschule am
Grossmünster Schola Carolina) ist aber nicht mit der obersten
städtischen Schulstufe, dem Collegium Carolinum, zu verwechseln.
Wie die Lateinschule am Fraumünster (Schola Abbatissana)
vermittelte die Schola Carolina den Schülern die Grundlagen in den
studia humanitatis und bereitete sie auf die beiden Kollegien vor. Das

«Collegium Carolinum» hingegen war in eine philologische, eine

philosophische und in eine theologische Klasse (insgesamt vier bis fünf
Jahre Schulzeit) aufgeteilt. Es wurde hauptsächlich von Zürchern,
reformierten Ostschweizern, Bündnern und, vereinzelt, von Schweizern

anderer Regionen sowie von Ausländern, z.B. Ungarn, besucht.

Für die Ausbildung der Angehörigen der Zürcher Oberschicht kam
auch dem von der Hohen Schule unabhängigen Privatunterricht
Bedeutung zu und, seit dem letzten Viertel des 17. Jahrhunderts, den
Zürcher gelehrten Sozietäten.2 Die Geschichtsschreibung versieht die
aufklärerischen Gesellschaften generell mit dem Prädikat der
Fortschrittlichkeit, während die Hohe Schule mit geistigem Stillstand,
verhärteter Orthodoxie und gelehrter Pedanterei in Verbindung
gebracht und deshalb von der Forschung zum 18. Jahrhundert
weitgehend vernachlässigt wird.3 Diese Sicht der Dinge ist, wie im

2 Michael Kempe, Thomas Maissen: Die Collegia der Insulaner, Vertraulichen und
Wohlgesinnten in Zürich 1679-1709. Die ersten deutschsprachigen
Aufklärungsgesellschaften zwischen Naturwissenschaften, Bibelkritik, Geschichte und Politik.
Zürich 2002. - RolfGraber: Bürgerliche Öffentlichkeit und spätabsolutistischer Staat.

Sozietätenbewegung und Konfliktkonjunktur in Zürich 1746-1780. Zürich 1993.
3 Typisch Willibald Klinke: Die Reform der gelehrten Schulen in Zürich 1765-1775.

Zürich 1916, S.12f.: «Steife Schulgelehrte, fleissige Sammler, geduldige Kompilatoren,

blinde Nachbeter des eingeführten und rüstige Bekämpfer eines fremden
Systems gingen daraus hervor, aber keine Denker.»

396



Folgenden an einem begrenzten Themenbereich gezeigt wird, stark

zu relativieren. Zwar fällt es aus Mangel an Quellen wie
Vorlesungsnachschriften und anderer unterrichtsgeschichtlicher Zeugnisse
schwer, den Alltag an der Zürcher Hohen Schule genau abzubilden.
Im Unterricht hielt man sich nicht immer an die Bestimmungen der

Studienordnungen, die ihrerseits eine oft seit langem geübte Praxis
im Nachhinein festhalten. Die Vorschriften entsprechen grösstenteils
allgemeinen Normen, die wenig Konkretes über die tatsächlich
vermittelten Inhalte und die Unterrichtsformen aussagen. Trotzdem darf
der Zeugniswert der hier vorrangig herangezogenen normativen
Quellen nicht unterschätzt werden. Sie geben immerhin Aufschluss
über den Bildungshorizont ihrer Verfasser und über das anvisierte
pädagogische Plansoll.

Bis zur Reform imJahre 1716, als ein neuer Lehrplan in Kraft trat4,

regelte die handschriftlich überlieferte sogenannte Schulordnung aus
demJahre 1653 den Unterrichtsbetrieb an allen Zürcher Schulen.5 Zu
ihnen gehörten die deutschen Schulen, die beiden Lateinschulen, das

Collegium humanitatis und das Collegium Carolinum. Sie bildeten
ein hierarchisch gegliedertes Schulsystem, in dem für die Aufnahme
in eine obere Stufe die Absolvierung der nächst unteren in der Regel
erforderlich war. Deshalb wurde in die Hohe Schule nur aufgenommen,

wer eine entsprechende Vorbildung besass. Allerdings darf der
für die beiden Kollegien im Jahre 1653 aufgestellte Lehr- und
Stundenplan nicht als starre Norm mit dem Anspruch auf lange
Geltungsdauer verstanden werden. DieVertreter der einzelnen Fächer
werden nämlich in einer Randglosse und im Ausnahmefall sogar im
Text mit ihrem Namen erwähnt. Einerseits hält das Curriculum an
den alten organisatorischen Strukturen und der traditionellen
Pensenaufteilung fest, anderseits gibt das Dokument in erster Linie die
Verhältnisse im Zeitpunkt seines Entstehens sowie in den folgenden

4 Friedrich Haag: Die Entstehung der Züricher Schulordnung von 1716 und ihr
Schicksal bis auf Pestalozzis Zeit. Berlin 1910.

n Ordnung und Form der Institution und Lehrens, in den Classibus, und den Auditores,

der Schulen der Statt Zürich: Anno 1653 (Staatsarchiv des Kantons Zürich,
Signatur: E I 17.1).

397



Die Zürcher Aufklärung. Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Jahren wieder. So ist die Anzahl der Professuren ein Strukturelement,
die fachlichen Zuständigkeiten sowie die Lehrbücher sind stärker
zeitgebunden. Für das Collegium humanitatis waren vier Lehrstühle
vorgesehen. Dem Professor der Sprachen (professor linguae) wurde
der Griechisch- und der Lateinunterricht übertragen, in dessen

Mittelpunkt die antiken Musterautoren, das heisst die an die Lektüre
(lectio) anschliessende, durch Übungen (exercitatio) gefestigte
Nachahmung (imitatio) standen. Für das Griechische werden das Neue
Testament und als Musterautoren (Pseudo-)Plutarch (Uber die Erziehung
freier Kinder), Pythagoras, Theognis von Megara, Phokylides und Hesiod

genannt, für Latein Cicero mit Pro Archia und Pro Marcello, Fforaz
(Oden) und der schottische Humanist GeorgBuchananus (1506-1582)
mit seiner poetischen Psalmenparaphrase.6 Der Professor der freien
Künste (professor artium), damals Kaspar Waser (1622-1667),
führte die Studenten anhand von Bartholomäus Keckermanns
(1571/72-1609) kleinem Lehrbuch7 in die Logik ein und machte sie

im Rhetorikunterricht mit den Redearten (genera dicendi), den

Tropen und rhetorischen Figuren vertraut. Auch brachte er ihnen
das Disputieren bei. Die dritte Professur (professor catecheticus) war
dem Religionsunterricht gewidmet, der anhand des Katechismus

von Felix Wyss (1596-1666)8 und der Confessio Helvetica posterior von
1566 erteilt wurde. Der Hebraist (professor hebraeus) verwendete in
seinem Sprachunterricht das Lehrbuch vonJohann Heinrich Hottinger

6 Georgius Buchananus: Paraphrasis in primum quintum librum Psalmorum.
In: ders.: Poemata quae exstant. Amsterdam 1676, S. 13-184.

7 Es handelt sich um das Systema logicae minus (Ausgaben Hanau 1606, 1612, 1618,

Danzig 1637, Franeker 1640 und Frankfurt 1641). Uber Keckermann: Wilhelm
Kühlmann: Keckermann, Bartholomäus. In: Literaturlexikon. Autoren und Werke
deutscher Sprache. Hg. von Walther Killy. Bd. 6. München 1990, S. 265 f. -Joseph
S. Freedman: The Career and Writings ofBartholomew Keckermann (d. 1609). In:
Proceedings of the American Philosophical Society 141, 1997, S. 305-364. Von
Keckermann sind Briefe an einen anderen Kaspar Waser (1565-1625), einen
Theologen, überliefert: Theodor Schieder: Briefliche Quellen zur politischen
Geistesgeschichte Westpreußens vom 16. bis zum 18. Jahrhundert. I. 9 Briefe
Bartholomaeus Keckernranns. In: Altpreußische Forschungen 18,1941, S. 262-275.

8 Felix Wyss: Tigurini catechismi analysis: thesibus CCLXII. et totidem antithesibus
illustrata. Zürich 1648.

398



(1620-1667).9 Am Collegium Carolinum unterrichteten zwei Theologen,

der erste war für das Neue, der zweite für das Alte Testament
zuständig. Dem Alttestamentler waren auch die Kontroverstheologie
und die Predigtlehre anvertraut, dem Neutestamentier Dogmatik. Mit
dem Lehrstuhl für Logik vereint waren der Unterricht in den
orientalischen Sprachen, die Metaphysik und die Kirchengeschichte, ein
ausdrücklich aufJohann Heinrich Hottinger zugeschnittenes Pensum.
Von den beiden Philosophieprofessoren unterrichtete der eine Ethik,
der andere Physik und Mathematik. Der Griechischprofessor hatte
sich mit Homer, der Bibel und der frühen Kirchengeschichte, u.a.
den Vätern und den Konzilien, zu befassen. Auch am Collegium
Carolinum unterrichtete ein Hebräischprofessor, damals der ebenfalls im
Curriculum namentlich erwähnte Hans Kaspar Wolf (1623-1678).
Die auf Cicero ausgerichteten lateinischen Stilübungen wurden dem
GräzistenJohann Heinrich Ott (1617-1682) übertragen, da der
Logikprofessor (Johann Heinrich Hottinger) mit den ihm zugeteilten
Aufgaben stark belastet sei.10

Mehr als 60Jahre nach der schriftlichen Fixierung der aufdie
Lehrstühle bezogenen Bestimmungen trat 1716 nach einem zähen Ringen
zwischen der weltlichen Obrigkeit und den Kirchenvorstehern, die

am Bestehenden festhalten wollten, eine neue Schulordnung in Kraft.11

Detaillierte Reformvorschläge, die der spätere BürgermeisterJohann
Kaspar Escher (1678-1762) in einem Memorial genannten
Gegenentwurf unterbreitete12, wurden von der Kommission, an die sie

9 Johann Heinrich Hottinger: Erotematum linguae sanctae libri duo conscripti in usum
scholae Tigurinae. Zürich 1647.

10 Studienordnung 1653 (Anm. 5), VI. Von den Exercitijs styli, Bl. [261]. Die Zuteilung
der Stilübungen wird im laufenden Text der Schulordnung, nicht in einer Art
Randglosse wie die der übrigen Pensen, vorgenommen.

11 Textedition von Haag (wie Anm. 4), S. 25-41. Die Geschichte der ebenfalls nur als

Manuskript überlieferten Schulordnung, insbesondere die Positionen der verschiedenen

an ihrer Entstehung beteiligten Parteien, müssten noch besser aufgearbeitet
und genauer dargestellt werden.

12 Text veröffentlicht von Haag (Anm. 4), Beilage 1. Das Escher'sche Memorial zu
Händen der den 28. Januar 1715 gewählten sechszehngliedrigen Revisionscommission,

S. 73-98. Eine gründliche Analyse des wichtigen Reformdokuments steht
noch aus.

399



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

gerichtet waren, nur mit grösster Zurückhaltung aufgenommen.13
Zustande kam ein Statut, das nach den Worten Friedrich Haags dem
«Geist der Neuscholastik» entsprach und einen Rückgang der Studenten

zur Folge hatte, die den privaten Unterricht dem öffentlichen anscheinend

vorzogen.14 Trotzdem sind im Vergleich mit den Bestimmungen
von 1653 wichtige Änderungen nicht zu übersehen. Statt den
Unterrichtsstoff im Hinblick aufdie Inhaber der Professuren zu beschreiben,
wird er, in Pensen aufgeteilt, innerhalb dieser den einzelnen Klassenstufen

zugeordnet und durch die personenunabhängige Gestaltung
der Ordnung deren Anspruch auf langfristige Geltung unterstrichen.
In einem längeren Schlusspassus bekräftigen die Verfasser den inneren
Zusammenhang des höheren Unterrichts der beiden Zürcher
Lateinschulen und Kollegien sowie den erforderlichen sukzessiven Aufstieg
von einer Stufe zur anderen.15 Im Collegium humanitatis sind es

neun Pensen (Latein, Griechisch, Poesie, Rhetorik/Logik, Katechese,
Bibelkenntnis, Hebräisch, Arithmetik/Geographie und Musik) mit
kleinen Akzentverlagerungen im Arteskanon von den philosophischphilologischen

Disziplinen zum Quadrivium. Explizit erwähnt werden

neue Lehrbücher, so für den Lateinunterricht Gotthard Heideggers
(1666-1711) Manuductor,16 für das Griechische eine Textanthologie
Johann Kaspar Schweizers (1619-1688), die zwei nun ausdrücklich in
den Lehrplan aufgenommene Reden des Kirchenvaters Chrysostomus
enthält17, in der Poesie das Lehrbuch vonJohann Wirz (1591-1658)18,
im Fach Logik und Rhetorik das Kompendium von Johann Rudolf

13 Haag (wie Anm. 4), S. 20.
14 Ebd. (mit Quellenbeleg, einem Schreiben der Obersten Schulherren an den Kleinen

Rat vom l.Juni 1719).
15 Ebd., S. 41.
16 Ebd., S. 34, 49 f. - Gotthard Heidegger: Linguae latinae manuductor practicus, seu

vocabularium, tribus partibus voces latinas usitatissimas, una cum phrasibus et
proverbiis [...]. Zürich 1709. Weitere Ausgaben: Zürich 1762,1772, 1787, 1796.

17 Haag (wie Anm. 4), S. 35, 57. Johann Kaspar Schweizer: Empyreuma eusebeias.
Zürich 1658. Weitere Auflagen Zürich 1681 und 1711.

18 Haag (wie Anm. 4), S. 35, 58. Johann Wirz: Rudimenta prosodica pro incipientibus.
Zürich 1624. Weitere Auflagen: Zürich 1649 und 1685.

400



Ott (1642-1716)19 sowie die Rhetorik eines Thomann20, in der
Katechese schliesslich die Methodus theologiae didacticae des Heidelberger
und Groninger Theologieprofessors Heinrich Alting (1583-1644).21
Im Collegium Carolinum setzt sich der Unterrichtsstoff aus zehn
Pensen zusammen: Theologie mit einem didaktisch-elenchischen,
einem exegetischen und einem disputatorischen Teil, Griechisch,
Philosophie (Metaphysik; Pneumatik in der philosophischen, Rhetorik
in der philologischen Klasse; Predigtlehre; Logikrepetition, Disputationen),

Physik, Bibelkenntnis, Hebräisch, Latein, Geschichte, Ethik
sowie Mathematik. Im theologischen Unterricht sollJohann Heinrich
Heideggers (1633-1698) kleine Medulla, in der Ethik dessen

Kompendium verwendet22, im Griechischunterricht neben dem Neuen
Testament der schon im Lehrplan von 1653 aufgeführte Pseudo-

plutarch behandelt werden. In der Wahl eines Physikkompendiums
legt sich der Lehrplan nicht fest.23 Bemerkenswert ist das «Pensum

Historicum», das sich aus der Historia sacra, der Historia profana und

19 Haag (wie Anm. 4), S. 35,59 f. [Johann RudolfOtt]: Logicae doctrinae compendium
una cum brevi epitome praeceptorum nobilissimae scientiae metaphysicae in
publicum usum scholae Tigurinae conscriptum. Zürich 1708. - [Ders.]: Compendii
logici compendiolum brevius in pleniores institutiones isagogicum majori
praemittendum. Zürich 1708.

20 Haag (wie Anm. 4), S. 35, 60, konnte dieses Thomannsche Werk nicht ausfindig
machen. Es kann sich um ein bis jetzt nicht auffindbares Lehrbuch vonJohannJakob
Thomann (1614-1671) handeln, der 1639 an der Zürcher Hohen Schule Logik-
und Rhetorikprofessor wurde (Emanuel Dejung, Willy Wuhrmann: Zürcher
Pfarrerbuch 1519-1952. Zürich 1953, S. 565).

21 Haag (wie Anm. 4), S. 37, 62 f. Heinrich Alting: Methodus theologiae didacticae; in
gratiam s. theologiae studiosorum. Zürich 1672. - Alting war in Groningen einer
der LehrerJohann Heinrich Heideggers.

22 Haag (wie Anm. 4), S. 38,63-65 («Medulla»). Es handelt sich um die in Zürich übliche
Zusammenfassung des Unterrichtsstoffs in einem kleinen Kompendium, das den

Zugang zu einem umfassenderen Lehrbuch erleichtern soll, hier: Johann Heinrich
Heidegger: Medulla medullae theologiae christianae; in gratiam & usum tyronum,
ex medulla theologiae, recens édita, ita contracta, ut ad illam initiationis & gradus
vice fungatur. Zürich 1697 (mit einer Widmung an die Basler Theologen Peter
Werenfels,Johann RudolfWettstein und Samuel Werenfels). Zur Ethik Heideggers,
Haag (ebd.), S. 41, 68 f. Mit dem Kompendium ist gemeint: Ethicae christianae
elementa cum annotationibus édita perJoanne Curicke. Frankfurt 1711.

23 Ebd., S. 40: Es soll «[...] ein bequemes Compendium physicum erkläret» werden.

401



Die Zürcher Aufklärung.JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

der Geographie zusammensetzt.24 Von der Geschichte der
Gelehrsamkeit (historia litteraria) ist nicht die Rede, obwohl dieses Fachgebiet
zeitweise an der Zürcher Hohen Schule unterrichtet wurde.25

Wie erwähnt, darf der an den Kollegien tatsächlich erteilte Unterricht

keinesfalls mit der statutarisch festgesetzten Norm identifiziert
werden. In den philosophischen Fächern, vorab in den Naturwissenschaften,26

lässt sich dies an dem im Zürcher Gelehrtenschrifttum seit
der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts häufigen Bekenntnis zur
Eklektik nachweisen.27 Man distanzierte sich vor allem in den
Dissertationen programmatisch von der Fixierung aufeine einzige Autorität
und empfahl die Wahrheit unabhängig vom Ansehen der Person überall

zu holen, wo sie zu finden war. Die Offenheit in der Rezeption
damals moderner Denksysteme kommt an der Zürcher Hohen Schule

am besten in der frühen Aufnahme der cartesianischen Philosophie
sowie in der hauptsächlich auf sie zurückgeführten Vorurteilskritik
zum Ausdruck.28 Noch in einer philosophischen Zürcher Dissertation

24 Ebd., S. 41, 66 f. Heinrich Alting: Historiae sacrae et profanae compendium cum
orbis & incolarum descriptione. AcceßitJoh. Henrici Suiceri historiae ecclesiasticae

N. Test, chronologica delineatio ad nostra usque tempora producta. Zürich 1691; von
Johann Rudolf Cramer aktualisierte Ausgabe (Zürich 1707).

25 Über die Litterärgeschichte im frühneuzeitlichen akademischen Unterricht bereite
ich eine Publikation vor, in der auf die Zürcher Hohe Schule eingegangen wird.

26 Salomon Hottinger (1649-1713): Idea physicae nov-antiquae, seu eclectico-reconci-
liatricis (unâ cum compendiolo ex hac idea extracto,) in usum scholae Tigurinaejussu
superiorum conscripta. Zürich 1708.

27 Dazu: Hanspeter Marti: Die Schule des richtigen Denkens. Logikunterricht und
Disputation an der Zürcher Hohen Schule und der Einfluss johannjakob Breitingers
(im Druck). - Für das 17. und das beginnende 18. Jahrhundert: Wolfgang Rother:
The Teaching of Philosophy at Seventeenth-Century Zurich. In: History of
Universities XI, 1992, S. 59-74.

28 Zur Vorurteilskritik siehe Marti (wie Anm. 27). - Das Bild der generell rückständigen
Zürcher Hohen Schule prägt noch die Arbeit von Kempe/Maissen (wie Anm. 2),
S. 29, die die Aufgeschlossenheit Johann Heinrich Heideggers für Descartes (S. 46)

zwar erwähnen, gleichzeitig aber an verschiedenen Stellen (z.B. S. 57) einseitig den
schwierigen Stand der cartesianischen Philosophie an den Kollegien hervorheben.
Das Negativbild wird bestätigt durch die unzutreffende Annahme der beiden
Autoren (S. 228), die unter Johann Heinrich Schweizer (1646-1705) von Johann
Ludwig Hirzel (1652-1710) verteidigten Theses politicae de magistratus iure circa sacra

(Zürich 1695) seien aus Rücksicht auf die Kirchenvorsteher nicht gedruckt worden.

402



von 1722 wird in Übereinstimmung mit Descartes erklärt, dass der
reine Intellekt die Instanz derWahrheitserkenntnis sei, weil die Sinnesorgane

uns nicht gegeben seien, um dasWesen der Dinge zu erkennen.29

JohannJakob Breitinger steht mit seinem Logiklehrbuch, dessen Titel
Artis cogitandiprincipia sich an die Logik derJansenisten von Port Royal,
Antoine Arnauld und Pierre Nicole, anlehnt, in der gemässigten
cartesianischen Tradition der Zürcher Hohen Schule. Mit einem
Senecazitat, durch das er sich an dieser Stelle unter dem Querelleaspekt
unter die Anciens einreiht, bekennt er sich zu Autoritätskritik und
Eklektik.30 Am Schluss des Vorworts erweist Breitinger aber auch
einem dem Ramismus nahestehenden Schulphilosophen, Markus
Friedrich Wendelin (1584-1662), einst Rektor des reformierten
Gymnasiums im anhaltinischen Zerbst31, seine Reverenz, indem er
Wendelins Ansicht über die im Logikunterricht erzielten
pädagogisch-didaktischen Fortschritte zustimmt.32 Wendelins Logik wurde
nachweislich im Unterricht an der Zürcher Hohen Schule gebraucht33;
nicht zufällig ist eine der Auflagen in Zürich erschienen.34 Aber weder

29 David Holzhalb (Präses), Johann Jakob Wolf (Respondent): Dissertatio de mediis
inquirendi veritatem. Januar 1722. Zürich, S. 12: «Puro igitur intellectu quam
maximè utendum, cum sensus nostri nobis dati non sint, ut rerum naturam
scrutemur [...]».

30 Johannjakob Breitinger: Artis cogitandi principia. Zürich 1736, Vorwort, S. [)()(2j;
das Senecazitat ist dem ersten Teil der Briefe an Lucilius (Brief 45) entnommen.
Auch Breitingers Elitarismus, der dem Mehrheitsurteil nicht traut, entspricht der
Auffassung, die Seneca in den Luciliusbriefen (z.B. Brief 7) vertrat.

31 Zu Wendelin und zu Zerbst vgl. Franz Münnich: Geschichte des Gymnasium illustre

zu Zerbst 1582-1798. Duderstadt 1960. -Joachim Castan: Hochschulwesen und
reformierte Konfessionalisierung. Das Gymnasium illustre des Fürstentums Anhalt
in Zerbst 1582-1652. Halle 1999. Eine Monographie über Wendelin steht immer
noch aus.

32 Breitinger (Anm. 30), S. [)()(3r/J.
33 Johann Jakob Wirz: Historische Darstellung der urkundlichen Verordnungen,

welche die Geschichte des Kirchen- und Schulwesens in Zürich [...] betreffen. Erster
Theil. Zürich 1793, S. 248, Anm. (b). Wendelins Logik erscheint bereits in einer Liste

von Lehrbüchern vom 5. Oktober 1678, die an den beiden Kollegien verwendet
wurden (Staatsarchiv des Kantons Zürich, Signatur EI 15.2 a).

34 Markus Friedrich Wendelin: Institutiones logicae tironum adolescentum captui ita
accommodatae, & exemplis, exemplorumque applicatione: nec non facillimis iudicii
adminiculis illustratae. Zürich 1670. Schluss der Anm. 34 siehefolgende Seite

403



Die Zürcher Aufklärung. JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

Descartes und seine Anhänger noch Wendelin und viele andere
Lehrbuchautoren kommen in den bisher bekannten Unterrichtsplänen der
beiden Kollegien vor. Im Hinblick auf die Auswahl der Kompendien
scheinen der Ermessensspielraum der Professoren und das Repertoire
der verwendeten Lehrmittel weit grösser gewesen zu sein als bisher

angenommen. Anderseits stellt man generell konfessionelle
Rücksichten fest: Es wurden reformierte Autoren herangezogen. Eine kaum
erforschte hauseigene Lehrbuchtradition hatte zum Teil über
Generationen hinweg Bestand, und man war trotz allem stark an einzelne
Autoritäten, wie z.B. an Heinrich Alting und Johann Heinrich
Heidegger, gebunden.

Die Diskrepanz zwischen der im Jahre 1716 eingeführten
Schulordnung und der Unterrichtstätigkeit soll am Beispiel eines zu seinen
Lebzeiten bekannten Zürcher Professors, des Philologen und
Vorgängers von BreitingerJohann Heinrich Hirzel (1679-1745), skizziert
werden.35 Wie die meisten anderen Lehrer der beiden Kollegien geriet
er völlig in Vergessenheit. Als Student hatte Hirzel am Carolinum
bei Johann Heinrich Schweizer (1646-1705), dem Sohn des oben
erwähnten Johann Kaspar, Werke von Descartes kennengelernt
und sich dann aus freien Stücken mit ihnen, hauptsächlich mit den
Meditationes, eingehend beschäftigt. In den reformierten Gymnasien
von Hanau und Bremen sowie an holländischen Universitäten bildete
er sich in den alten Sprachen, hauptsächlich in Hebräisch, weiter. Im
Jahr 1704 schloss er in Leiden seine Studien ab mit einer im Umkreis
der Professoren Johannes à Marek (1655-1731) und Jakob Trigland
des Jüngeren (1652-1705) entstandenen, selbst verfassten philolo-

Wendelins Kompendium ist aus didaktischen Gründen für Zürcher Unterrichtszwecke

um zwei Appendices erweitert worden. Aus einer Vorrede, S. [2], geht hervor,
dass es bereits einige Jahre vor dem Erscheinen der Zürcher Ausgabe in Zürich im
Unterricht gebraucht wurde. Weitere Auflagen: Zerbst 1648; Amsterdam 1650;
Amsterdam 1654; Marburg 1657; Rinteln 1657; Amsterdam 1663; Marburg 1666;
Amsterdam 1690.

35 JohannJakob Breitinger: Oratio de praecipuis caussis, propter quas Graecarum lite-
rarum Studium tantopere inter nos refrigescat [...]. E msc. In: Museum Helveticum
1746,1,3, 4, S. 440-479, hier S. 467-474 detaillierte Biographie Hirzeis.

404



gischen Dissertation über hebräische Kultsitten.36 1706 wurde Hirzel
am Zürcher Collegium humanitatis Hebräischprofessor, 1710 Vikar
für seinen Schwiegervater Johann Heinrich Fries (1639-1718) in den
Fächern Latein, Griechisch und Poesie, 1718 dessen Nachfolger als

Professor am Collegium humanitatis und im Jahr 1731 Griechischprofessor

am Collegium Carolinum. Hirzel trat mehrfach als Autor
von Lehrbüchern hervor. Auch sein gleichnamiger Sohn (1710-1764)
wurde Professor an der Zürcher Hohen Schule37, was zeigt, dass wie
anderswo familiäre Beziehungen bei der Ernennung der Professoren
eine wichtige Rolle spielten.

Im Jahr 1740 wurde Johann Jakob Breitinger als Nachfolger von
Johann Rudolf Lavater (1660-1740) zum Logik- und Rhetorikprofessor

am Collegium humanitatis ernannt. Dank eines glücklichen
Zufalls sind für diesen Zeitpunkt nicht nur die Namen seiner
Professorenkollegen, sondern es ist zum Teil auch der vermittelte
Unterrichtsstoffbekannt.38 Am Collegium Carolinum lehrte seit demJahre
1731 David Lavater (1692-1775) Philosophie anhand der Institutiones
des Wolffianers Ludwig Philipp Thümmig (1697-1728). Lavater war
einer der ersten und wichtigsten Förderer derWolffschen Philosophie
am Carolinum. Ihren offiziellen Durchbruch erreichte sie an der
Zürcher Hohen Schule aber erst nach der Reform im letzten Viertel
des 18. Jahrhunderts, als Thümmigs Kompendium vorgeschriebenes

Lehrbuch wurde.39 Theologieprofessor Johann Jakob Lavater

36Johannes Marckius (Präses), Johann Heinrich Hirzel (Respondent): Dissertatio
theologico-philologica qua ritus effusionis aquarum, & gaudium domus haustionis
quemadmodum in tabernaculorum festo obtinebant, ex antiquitatibus Judaicis
eruuntur & illustrantur. Leiden 1704.

37 Biographische Skizze in: Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz. Vierter
Band: Güttingen - Mailand. Neuenburg 1927, S. 232.

38 Vermischte Sammlungen auserlesener alter und neuer Merckwiirdigkeiten, aus der
Philosophie/Gottsgelahrtheit/Sittenlehr/Natur=Wissenschafft/Vaterländischen
und Kirchen=Geschicht/Mechanic, Critic, Dichtkunst, wie auch übrigen Künsten
und Wissenschaften. Das Erste Stück, 1741, hier: Entwurff des Züricherischen
Gymnasii/wie dasselbe dießmal sich befindet/enthaltend eine Verzeichniß aller
Herren Professorn und Präceptorn/mit dem Bericht/was jeder von denen Herren
Professorn öffentlich lehre, S. 3-10.

39 Klinke (wie Anm. 3), S. 54.

405



Die Zürcher Aufklärung.JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

(1694-1759) griff im Unterricht immer noch aufJohann Heinrich
Heideggers Medulla theologiae von 1696 zurück, legte den Hebräerbrief

aus und brachte den Studenten das Helvetische Bekenntnis nahe.

Johann Jakob Zimmermann (1695-1756), sein Fachkollege, beschäftigte

sich mit den Psalmen und las Moraltheologie aufgrund der Casus

conscientiae des Wilhelm Amesius (1587-1633), Professor an der
niederländischen Universität Franeker.40 Beachtung verdient die Professur
für Mathematik und Naturwissenschaften, die gewöhnlich der Stadtarzt,

damals Johannes Gessner (1709-1790), innehatte. Auch er legte
seinem Unterricht die Institutiones philosophiae Wolfianae von Ludwig
Philipp Thiimmig (1697-1728) zugrunde, und zwar die Teile über
die Natur- und die Experimentalphilosophie sowie, bemerkenswert,
Christian Wolffs Mathematikkompendium.41 Gessner bot auch
Privatkollegien in Medizin, Mathematik und Experimentalphysik
an. An seinem Pensum ist nicht nur das breite Stoffangebot
auffallend, sondern auch die zunehmende Bedeutung der Wolffschen
Philosophie an der Zürcher Hohen Schule abzulesen. Heinrich
Nüscheler (1679-1742), Professor der Heiligen Schrift, legte wöchentlich

zwei oder mehrere Kapitel der Bibel aus. Johann Jakob Bodmer
(1698-1783), Professor der vaterländischen Geschichte und der
Staatswissenschaft, befasste sich mit Josias Simlers (1530-1576) De
Helvetiorum republica, mit Jakob Lauffers (1688-1734) Geschichte der

Schweizer42 sowie mit Samuel Pufendorfs (1632-1694) De officio hominis

et civis iuxta legem naturalem von 1673. Jakob Hospitaler (1690-1759),
der Ethikprofessor, legte seiner Vorlesung die Christliche Sitten-Lehre
des Genfer Theologen Benedikt Pictet (1655-1724) zugrunde.43

40 Wilhelm Amesius: De conscientia et eius jure vel casibus libri quinque. Amsterdam
1630. Amesius verfasste, wie nach ihmJohann Heinrich Heidegger, ein Lehrbuch
mit dem Titel Medulla theologiae (Amsterdam 1627).

41 Christian Wolff: Anfangsgründe aller mathematischen Wissenschaften. Halle11710.
42 Jakob Lauffer: Geschichte der Schweizer; von Teil 2 an: Beschreibung Helvetischer

Geschichte. 18 Teile und ein Registerband. Zürich 1736-1739.
43 Benedikt Pictet: La morale chrétienne, ou l'art de bien vivre. Genf 1710 (definitive

Fassung); die Ubersetzung mit dem Titel «Christliche Sittenlehre, oder Mittel und
Wege, recht und wohl zu leben» erschien erstmals Leipzig 1717. Weitere Auflagen:
1720, 1722,1728,1738 und 1744.

406



Johann Heinrich Hirzeljunior (1710-1764), Professor der lateinischen

Sprache, der Beredsamkeit und der Kirchengeschichte, las über die

Kirchengeschichte Friedrich Spanheims (1632-1701)44, über
ausgewählte Reden Ciceros und über das Rhetoriklehrbuch David
Holzhalbs (1677-1734).45 Leonhard Holzhalb (1708-1756), Professor

für politische Geschichte, hielt eine einstündige, inhaltlich nicht
näher bestimmte Vorlesung, undjakob Weiss (1712-1781), der
Naturrechtsprofessor, beschäftigte sich in der ihm zugewiesenen Lektion
ebenfalls mit Samuel Pufendorf, nämlich mit De officio hominis et civis.

Schliesslich ist noch der Hebräischprofessor, Johann Jakob Gessner

(1707-1787), mit seinen zwei nicht näher bestimmtenWochenstunden

zu erwähnen. Am Collegium humanitatis unterrichtete Johann
Kaspar Hagenbuch (1700-1763). Im Griechisch nahm er sich die

Apostelbriefe und die Offenbarung des Johannes vor, ferner
ausgewählte Schriften Plutarchs und des Chrysostomus, im Latein ging
er auf die Briefe Ciceros, in der Poesie auf Phädrus ein. JohannJakob
Breitinger (1701-1776), Professor der Logik und der Rhetorik, las

über sein eigenes Logiklehrbuch und behandelte einige Kapitel aus
dem Brevis de observatione sermonis latini commentarius (Zürich 1717)
des eben vorgestellten Johann Heinrich Hirzel senior.46 Heinrich
Nüscheler hatte die Professur für Katechese inne,JohannJakob Ulrich
(1714-1788), Hebräischprofessor, vermittelte die Grundlagen der

Punktierung, behandelte das Buch Genesis und bot, wie sämtliche
Professoren, nach BedarfPrivatkollegien an. Eine Stunde am
Donnerstagnachmittag war für eine Disputation über die Metaphysik oder
über die Physik, der Samstagvormittag für eine solche in Theologie
reserviert. Das Collegium Carolinum zählte bei dem im Frühjahr

44 Friedrich Spanheim: Historia Veteris &Novi Testamenti, ad annum 1518 (erstmals
1674), auch in: ders.: Opera, Bd. 1. Leiden 1701, S. 253-1918.

45 David Holzhalb: Compendium Oratorium. Unâ cum appendice de arte epistolica,
in gratiam eloquentiae studiosorum, & usum institutionis publicae erotematicè
delineatum. Zürich 1714 (Jesuiten als methodische Vorbilder, Vorrede, S. [)(4V]).

46 Hirzeis Lehrbuch ist eine unentbehrliche Quelle zur Geschichte des Poetik- und
Rhetorikunterrichts an der Zürcher Hohen Schule, zu dem die dringend erwünschte
Monographie ebenfalls fehlt.

407



Die Zürcher Aufklärung.JohannJakob Bodmer (1698-1783) und sein Kreis

1741 durchgeführten Examen 39 Studenten der theologischen, 26 der
philosophischen und 17 der philologischen Klasse, das Collegium
humanitatis 31 Studenten.47 Die Bestandszahlen blieben im folgenden
Jahrzehnt mehr oder weniger konstant.

Die blosse Aufzählung von Professoren und Lehrinhalten in der aus

Breitingers Zeit überlieferten Momentaufnahme ruft nach Erweiterung

und Vertiefung. Der Ubergang von der Gelehrtenschule zur
höheren Bildungsanstalt für ein breiteres bürgerliches Publikum, den
die Zürcher Hohe Schule in den siebzigerJahren des 18.Jahrhunderts
endgültig vollzog, kann nur aufgrund der exakt nachgezeichneten
Geschichte der vorausgehenden Jahrzehnte, z.B. im Blick sowohl auf
den Terraingewinn des Wolffianismus als auch auf die gleichzeitige
Kritik an der Verabsolutierung der mathematischen Methode,
angemessen verstanden werden.

Möge der kurze Überblick dazu anregen, die dringende Aufgabe
einer methodisch zeitgemässen und quellenkritisch solide abgestützten
Geschichte der frühneuzeitlichen Zürcher Hohen Schule an die Hand
zu nehmen. Unumgänglich ist der entschlossene Zugriff auf sämtliche

verfügbaren Quellendokumente, insbesondere die vielen nicht
bekannten Lehrbücher und Dissertationen48, der enzyklopädische
Einbezug der Unterrichtsdisziplinen, von der Theologie über die

Sprachen, die Poetik und die Rhetorik bis zur Naturwissenschaft.
Leben und Werk zahlreicher Zürcher Gelehrter müssen der
Vergessenheit entrissen, geeignete Themenschwerpunkte gebildet und

47 Hinzu kommen für das Frühjahr 1741 drei hier nicht mitgezählte Gaststudenten

(honorarii) aus Ungarn. Die obigen Zahlen stammen aus den Vermischten
Sammlungen (Anm. 38) und den im Staatsarchiv des Kantons Zürich vorhandenen

gedruckten Catalogi studiosorum et scholasticorum gymnasii Tigurini
(Signatur: E II 501).

48 Haag (wie Anm. 4), S. 45-69, stützt sich bei seinen Ermittlungen nur auf die
Schulordnungen, weshalb ihm die meisten Kompendien unbekannt sind, die an der
Zürcher Lateinschule und an den beiden Kollegien verwendet wurden. Die
Lehrbücher des 17. und 18. Jahrhunderts müssten dringend bibliographisch erfasst und
ihre Inhalte beschrieben werden. Zur früheren Zeit: Urs B. Leu: Lehrbücher und
ihre Verwendung am Beispiel des Zürcher Geographieunterrichts im 16.Jahrhundert
(im Druck).

408



vor allem die Beziehungen der Zürcher Hohen Schule zu in- und
ausländischen Bildungsanstalten erforscht werden. Die beiden Zürcher
Kollegien waren, wie die Genfer Akademie und die Universität Basel,
starke Glieder im europäischen Beziehungsfeld der konfessionell

geprägten frühneuzeitlichen reformierten Bildungslandschaft, auch

wenn sie nach dem Reformationsjahrhundert mehr Einflüsse von
aussen empfingen als, europaweit gesehen, Impulse von ihnen
ausgingen. Bodmers und Breitingers Werk stellt für die hier angeregte
historiographische Horizonterweiterung einen wichtigen
Anknüpfungspunkt dar.

409


	Die Zürcher Hohe Schule im Spiegel von Lehrplänen und Unterrichtspensen (1650-1740)

