
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 126 (2006)

Artikel: Die Anfänge des Grossmünsters in Zürich : ein Versuch

Autor: Leuppi, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEIDI LEUPPI

Die Anfänge des Grossmünsters in Zürich

Ein Versuch*

Ist es aussichtslos, dem Ursprung des Zürcher Münsters näher
kommen zu wollen? Ist die Ausgangslage dafür tatsächlich zu
ungünstig1? - Fast scheint es so, und doch glaube ich, dass es einige
wichtige Anhaltspunkte gibt, die mindestens ein Weiterdenken und
vielleicht sogar eine vorläufige Antwort auf die Frage nach der
Anfangszeit der St.-Felix-und-Regula-Kirche in Zürich ermöglichen.

I Fakten und Indizien

1. An erster Stelle ist die «Passio sanctorum Felicis et Regule» zu
nennen. Sie schildert das Martyrium des Geschwisterpaares Felix
und Regula in Zürich unter dem römischen Verfolger Decius.

2. Der Bericht des Gallus Öhem in seiner Chronik, der von der
Tätigkeit des Pirmin in Pfungen handelt und Odilo als Verwalter
dieses Gebietes erwähnt.

3. Die politische Situation des Ortes Zürich im ersten Viertel des

8. Jahrhunderts und die Schaffung eines religiösen Zentrums
daselbst.

* Ich danke Frau Prof. Th. Fuhrer und Prof. H. R. Sennhauser herzlich für ihre
Unterstützung, ohne die dieser Aufsatz nicht möglich geworden wäre.

1 HS, Helfenstein/Sommer-Ramer, S. 565: «Griindungszeit: unbekannt, wohl 9.
Jahrhundert.»

395



4. Die Erwähnung einer «Secunda Revelatio» im Kalendar C 63 und
der Gedenktag des heiligen Pirmin in Zürcher Kaiendarien.

5. Die Urkunde von 857, in der Ludwig der Deutsche dem Priester
Berold für geleistete Dienste Güter verleiht: «.. .pertinentes ad mona-
steriolum...».

II Arbeitshypothese

Wenn ich die fünf Punkte im Zusammenhang betrachte und ihren
Inhalt zu verbinden suche, komme ich zu folgender Arbeitshypothese:

Zur Zeit von Pirmin und Odilo wurde zwischen 709 und 724 in
Zürich ein bereits bestehender Wallfahrtsort mit einem Märtyrergrab

und entsprechenden Gebäuden erneuert oder neu geschaffen.
Geistliche unterhielten diese Stätte und betreuten die Pilger. Daraus
entwickelte sich im Laufe der Zeit das heutige Grossmünster, das

bis zur Reformation die Wirkungsstätte einer Klerikergemeinschaft
blieb.

III Überlegungen

1. Die «Passio sanctorum Felicis et Regule»

Die «Passio sanctorum Felicis et Regule» ist «vermutlich das älteste
Denkmal Zürichs».2 Sie wurde von Iso Müller eingehend untersucht.3
Von ihr gehe ich bei den folgenden Überlegungen aus, weil sie heute
noch verfügbar ist4 und den Ursprung der Grossmünster-Tradition
bildet.

2 TURICENSIA, S. 13.
3 MÜLLER, Passio; sie wurde von MANI, Leidensgeschichte übersetzt.
4 MÜLLER, Passio, S. 132: «Der älteste uns erhaltene Text der frühkarolingischen

Passio der Zürcher Heiligen findet sich auf den Seiten 473 bis 478 der Sanktgaller
Handschrift 225,...».

396



Was ist von diesem Bericht zu halten? Treffen seine Aussagen zu?
Entspricht die Schilderung den historischen Tatsachen, oder ist der
Bericht eine Legende? Dazu gibt es verschiedene Antworten, die
bereits mehrfach referiert wurden.5

Das Original dieser Aufzeichnung existiert nicht mehr. Iso Müller
schreibt: «Der alemannische Einfluss ist nicht zu verkennen.» Und
weiter: «Aber in Rücksicht darauf, dass die älteste Handschrift [A]
unserer Passio ins Ende des 8. Jahrhunderts datiert wird, darf man die

Abfassung des Zürcher Berichtes wohl in die Mitte des 8. Jahrhunderts

setzen.»6 Ich möchte aber weiter zurückgehen, nämlich bis in
das erste Viertel des 8. Jahrhunderts. Die Ergebnisse, die Iso Müller
bei seiner Textuntersuchung herausgearbeitet hat, stehen dem nicht
entgegen.7

Inhaltlich bedient sich der Verfasser über weite Strecken hagiogra-
phischer Topoi, die aus den Märtyrerakten, der Bibel und der Liturgie
zusammengesucht wurden. Erwähnt wird die Herkunft der Märtyrer:
«... nach dem Ratschlag des seligen Heerführers Mauritius [waren sie]

zur Wanderschaft im Dienste des Herrn aufgebrochen.»8 Das klingt
eher legendenhaft, zumal wenn man die folgenden Kapitel
miteinbezieht. Interessanter, wesentlich und äusserst wichtig hingegen ist
der Schluss, der von genauer Ortskenntnis zeugt:

5 GUTSCHER, Grossmünster, S. 38-41; BAUR, Legende; KAISER, Geschichte,
S. 157/8; vgl. unten: 4. Revelatio, S. 11.

6 MÜLLER, Passio, S. 149/150; ich zitiere nach ZSKG.
7 Vgl. unten: 4. Revelatio: Cannstatt 746 (S. 12). Alle Seitenzahlen nach MÜLLER,

Passio:

- die merowingische Sprachverwilderung (S. 149).

- der einfache Stil und die beschränkte Wortwahl (S. 150/151).

- die literarischen Quellen sind sehr alt (S. 152-163) und die Gedankenwelt des

Scarapsus ist spürbar, auch wenn vorerst nicht ermittelt werden kann, von wem
dieser verfasst wurde. Vgl. ANGENENDT, Monachi, S. 55-74 (bes. 60/61, 74).

- das Kephalophorenmotiv reicht bis ins 6./7.Jahrhundert zurück (S. 171).
8 MANI, Leidensgeschichte (Kap. I), S. 11, wo sich aber auch bereits die Ortskenntnis

zeigt «... kamen sie zum Ausgang eines Sees und des Flusses Limmat, der nahe beim
Kastell Turicum gelegen ist»; MÜLLER, Passio, S. 135; FREI-STOLBA, Geschichte,
S. 87. Mauritius war ein hochangesehener und bekannter Gewährsmann; vgl. unten:
4. Revelatio, S. 11.

397



«Es nahmen deren seligste Leiber ihre Häupter in ihre Hände und
trugen sie vom Ufer des Flusses Limmat, wo sie das Martyrium
empfangen hatten, 40 dextri gegen jenen Hügel hin. Es ist aber

jener Ort, wo die Heiligen mit grosser Zierde ruhen und wo seit
alters viele Blinde und Lahme zum Ruhm Gottes und zur Ehre der
Heiligen geheilt worden sind, 200 dextri vom Kastell Turicum
entfernt Ihr Fest aber wird am dritten Tag vor den Iden des

September [11. Sept.] gefeiert.»9

Bei den präzisen Distanzangaben geht der Verfasser von der vage
umschriebenen Hinrichtungsstätte, der Insel in der Limmat, aus.10

Von dort geht es einerseits das Steilufer zum heutigen Grossmünster
hinauf (40 dextri) und anderseits über die Limmat zum Kastell auf
den Lindenhof (200 dextri).11 Zudem erwähnt der Schreiber das

Vorhandensein eines Grabes, an dem Lindemng und Heilung erlangt
werden kann. Das impliziert - wenn man die Aussage ernst nehmen
darf - einen Wallfahrtsort mit geeigneten Einrichtungen und
Menschen, die diese Stätte betreuten.12 Wer initiierte die Passio «Felicis et
Regule» und den Wallfahrtsort auf dem Grossmünsterhügel? Wer
waren die Verantwortlichen?

9 MANI, Leidensgeschichte (Kap. EX), S. 18; MÜLLER, Passio, S. 143/144. Festdatum
und Bestattungsort «sind historisch gesehen, die wichtigsten 'hagiographischen
Koordinaten'»; ANGENENDT, Heilige, S. 129.

10 Die Insel in der Limmat, auf der später die Wasserkirche zu stehen kam. KAISER,
Geschichte, S. 160: «Der erste Sakralbau auf der Insel war offenbar um einen Findling

zentriert, der als Hinrichtungsstätte der beiden Märtyrer und in der
spätmittelalterlichen Tradition als Quelle und Ursprung der Christianisierung Zürichs galt»;
ZUB 3, Nr. 995 (21. Jan. 1257); VOGT/HERTER Wasserkirche; SCHNEIDER/
NIEVERGELT, Wasserkirche und Helmhaus.

11 SCHNEIDER/HANSER, Archäologie, S. 51/52 und Pläne S. 49, 53; KAISER,
Castrum.

12 MANI, Leidensgeschichte (Kap. IX), S. 18; MÜLLER Passio, S. 175; vgl. oben II.

398



2. Der Bericht des Gallus Öhem

«Man vindt och in ainem vast alten rodel, in der Ow geschriben, wie
sant Priminius [sie] anfengclichen, als er usser Frankrich gezogen ist,
in ain dorff Fungen genant, in dem Thurgöw by Wintertur gelegen
(Watilon, hertzog Göpfrids sun von Swaben, daselbs regierende)
mit sinen brüdern viertzig, zwayer minder oder mer, och mit sinen
büchern, so vil er by im haben môcht, dero fünfftzig waren, komen,
daselbs ain zell oder closter gebuwt habe mit merckbchem zune-
men der brüder und bûcher und allda bis zu dem tod und abgang
hertzog Götpfrids bliben sig.»13

Das scheinen mir höchst aufschlussreiche Informationen zu sein, die
trotz der singulären und spät fassbaren Uberlieferung ernst zu nehmen

sind,

«...weil sie gleichsam nur gegen das vorgegebene thematische

Programm mit karolingischer Tendenz durchgesickert sein können.
So fällt es bereits auf, wie knapp und wortkarg über die alemannischen

Herzöge des frühen 8. Jahrhunderts berichtet wird.. ,»14

Nach ÖHEM errichtete Pirmin in Pfungen (bei Winterthur, ca. 30 km
nördlich von Zürich) ein Kloster. Hier lebte und arbeitete der
Klosterbischof mit Gleichgesinnten bis zum Tode Herzog Gottfrieds

13 ÖHEM, Chronik, S. 8/9; PRINZ, Reichenau, S. 56. Nachweise zu Pirmin bei

SCHNYDER, Luzern, S. 240, Anm.76. LThK3 8,312 (A. ANGENENDT): Pirmin
«starb um 750» und kam «wohl aus dem nördl. Gallien, möglicherweise aus Meaux»;

ANGENENDT, Monachi, S. 231, 233. Sein Festtag ist meistens der 3. November:
ebd., S. 38, Anm. 15. Pirmin schenkt Gut an die Reichenau: ZUB 12, la (724-727).

14 PRINZ Reichenau; S. 55; ebd., S. 57: «So fällt es auf, dass Pirmin, anders als Willibrord

oder Bonifatius, kaum in Zusammenhängen auftaucht, die im engeren Sinne

karolingisch genannt werden können ...»; ebd., S. 60: «Pirmin war vor allem im
Bereich des alemannischen Herzogtums und des etichonischen Herzogtums Elsass

tätig, d.h.* in Landschaften, die relativ weit von den karolingischen Kerngebieten
entfernt waren»; SCHNYDER, Luzem, S. 232: «Im Grande waren die Alamannen
nicht antifränkisch, sondern antikarolingisch eingestellt. Aber mit Beginn des S.Jahr¬
hunderts decken sich diese Begriffe.»

399



(709). Dieses Gebiet wurde zu jener Zeit von Gottfrieds Sohn Odilo
verwaltet.15 Später gründete Pirmin - nach gängiger Auffassung - auf
«Befehl» Karl Martells 724 zusammen mit dem alamannischen
Herzog Lantfrid die Reichenau.16

Wo lebte Pirmin in der Zwischenzeit? Ist es unwahrscheinlich, dass

Odilo und Pirmin in Zürich einen zweiten religiösen Schwerpunkt
(auf der rechten Limmatseite) zu erneuern/aufzubauen versuchten?
Es ist anzunehmen, dass sich Odilo das fränkische Herrschaftszen-
trum, das Lindenhofkastell17, zu eigen machte und von dort aus die
politischen Aufgaben löste. Zu diesem weltlichen Verwaltungsort (auf
der linken Limmatseite) gehörte auch St. Peter, die älteste Kirche
Zürichs.18

15 Wie gross das Gebiet war und wie lange er dort tätig war, ist kaum auszumachen. 736
wurde er Herzog von Baiern; JAHN, Ducatus, S. 123-220. PRINZ, Reichenau, S. 56:
«Die Pirmingründung Pfungen ist somit die erste Klostergründung des späteren Bai-
ernherzogs Ohio, sie macht auch erklärlich, warum dieser Herzog bei der späteren
Gründung des Klosters Niederaltaich nicht auf bonifatianische Kräfte, sondern
wiederum auf den Pirmin-Kreis zurückgriff»; PRINZ, Reichenau, S. 56, 68/69; KAISER

Geschichte, S. 137.
16 Dass dies so nicht möglich war, zeigt PRINZ Reichenau, S. 59: «... denn die Frage

nach der 'Gründungsurkunde' der Reichenau ist nur zu beantworten, wenn man
sich vergegenwärtigt, ob und wann die Frühkarolinger überhaupt in der Lage waren,
in Alemannien und generell ausserhalb ihres politisch-herrschaftlichen Ausgangsgebietes

an Maas und Mosel Schenkungen zu machen.» S. 59, Anm. 88: «Die letzte
Urkunde eines Merowingers, die über Besitz verfügt, stammt von Dagobert III.
(711-715), alle weiteren Urkunden dieses Königs sind fast ausschliesslich

Bestätigungen.» S. 60 (mit weiteren Argumenten): «...erst nach der endgültigen
Niederwerfung Alemanniens, die mit dem Blutbad von Cannstatt 747 und der politischen
Reorganisation des Landes durch die fränkischen 'Regierungskommissare' Fulrad,
Warin und Ruthard abgeschlossen wurde, finden wir karolingische Schenkungen im
Bereich des ehemaligen Herzogtums dass die Karolinger vor 747 in Alemannien
über kein Schenkungsgut verfügen können, geht aus den St. Gallener Traditionen
hervor.»
Es gibt noch andere Stellen, die manipuliert wurden. So schreibt z. B. JARNUT,
Doppelherrschaft, S. 64: «Es ist eigentlich nicht weiter verwunderlich, dass ein
Chronist (Hildebrand), der das Wirken des Bonifatius ebenso konsequent wie den
Aufstand Grifos verschweigt, solche Manipulationen vornimmt.»

17 Vgl. unten, Anm. 21 und 22.
18Ein Vorgängerbau ist möglich; SENNHAUSER, St. Ursen, S. 162-164:

«Übereinstimmend sucht die heutige Forschung die älteste Kirche von Zürich unter
St.Peter. ...» Und S. 165: «Zürich und Bregenz können sehr früh, das heisst im
5./6.Jahrhundert, entstanden sein.»

400



3. Die politische Situation

Die wechselhafte Herrschaft der Merowinger wurde nach dem Tode
Dagoberts I. (629-639) immer brüchiger, fragwürdiger, bis sie
schliesslich völlig zerfiel. An rivalisierenden Kräften, die diese
Entwicklung förderten und nutzten, fehlte es nicht. Von verschiedenen
Zentren aus versuchten Mächtige mit unterschiedlichem Erfolg ihre
Stellung zu halten beziehungsweise stärker auszubauen:

- Im Nordwesten des zerbröckelnden Merowingerreiches die
Pippiniden (Amulfinger/Karolinger).

- Im Süden/Osten die Aquitanier und Burgunder.
- Im Norden/Osten die Thüringer und Baiern.

- Im Südosten die Alamannen sowie die Zacconen/Vktoriden in
Rätien.

Es waren lange, hartnäckige, über 100 Jahre dauernde Auseinandersetzungen,

bis sich mit Karl dem Grossen (768-814) die
Machtverhältnisse wieder einigermassen konsolidiert hatten.19

Odilo dürfte sich in dieser äusserst unruhigen Umbruchzeit
verschiedener Möglichkeiten bedient haben, um seine eigene Stellung
(und diejenige seiner Sippe) zu festigen und auszubauen.

Daraufweist auch der Name Üetliberg:
«Der Üetliberg bildet die nördlichste und stadtnächste Kuppe der
Albiskette. Diese schliesst das Zürichseebecken und das zu diesem

parallel verlaufende Sihltal gegen Westen hin ab— In römischer Zeit
war der Üetliberg Standortfür Beobachtungsposten Dasfrühgeschichtliche

Vorwallsystem könnte einen urgeschichtlichen Vorläufer aus der

späten Hallstattzeit (6. Jh. v. Chr.) gehabt haben, dürfte aber in der
heute fassbaren Form im Frühmittelalter (7.-9. Jh. n. Chr.)
ausgebaut worden sein Dass der Üetliberg im Frühmittelalter eine

Burg getragen haben muss, bezeugen die historische Bedeutung

19Z.B. SPRANDEL, Merovingischer Adel. In bezugaufdie Alamarmenherzöge meint
PRINZ, Reichenau, S. 54: «dass der Gegensatz Alemannenherzöge - Frühkarolinger
keine Konfrontation zwischen den 'Stämmen' und der 'Zentralgewalt' war, sondern
eine langwierige Auseinandersetzung zwischen hohen fränkisch-merowin-
g i s c h e n Herrschaftsträgem und einer fränkisch-frühkarolingischen
Gruppe, die an die Spitze drängte und damit die Opposition der bisher faktisch

gleichgeordneten Gewalten in den Dukaten auslöste».

401



Zürichs, besonders vom späten 7. Jh. an, dann der Name des Berges,
den die Historiker mit dem alamannisch-bayerischen Herzog Uatilo
in Verbindung bringen »20

Der Ort Zürich war vermutlich immer «begehrenswert» und wichtig,
wenn es gelang, ihn zu behaupten.

- Es existierte hier eine kontinuierliche Castxums-Tradition.21
«Die Römer hatten... eine statio, einen bescheidenen Standplatz
eingerichtet, der dem Güterumschlag und dem Zoll diente. Unter
Diokletian oder Konstantin wurde auf dem Lindenhofein Kastell
gebaut.»22

- Die Landschaft war (und ist) fruchtbar und befriedigte alle
lebenswichtigen Bedürfnisse.

- Die Siedlung lag (und liegt) am Ausfluss eines Sees: der
Landoder/und Wasserweg (Rhein-Limmat-Walensee-Chur), der
Anschluss an die Bündnerpässe (d. h. der Weg nach Oberitalien, in
die Lombardei und nach Rom) war gegeben und der Zugang
nach der Innerschweiz (Uri) unter Kontrolle.23 So war Zürich

20 DRACK, Üetliberg, S. 2,11 und 12; SIEGWART, Zur Frage, S. 163/164; BOESCH,
S. 49/50: «Dass der Üetliberg oder die Üetliburg der Berg oder die Burg eines

Mannes namens Üetli, älter Uotilln ist, bedarf keiner besonderen Erläuterung.... Die
Vermutung vonJ. Siegwart, Herzog Uatilo habe auf dem Üetliberg residiert und der

dortigen Burg den Namen gegeben, kann vom Sprachlichen her nicht widerlegt
werden,...»

21 Ausführlicher Grabungsbericht bei VOGT, Lindenhof; KAISER, Castrum, S. 100:

«Das Fazit... lautet daher folgendermassen: 1. das spätrömische Castrum war immer
noch im wesentlichen unversehrt (das erklärt auch, warum sich um 940 die Mönche
von Disentis mit ihren Kostbarkeiten vor einem Sarazenenüberfall in Zürich in
Sicherheit zu bringen suchten...)»; und S. 107: «...dann bedeutet dies, dass erst

jetzt - im 13. Jahrhundert - die sichtbaren Reste des spätrömischen Kastells vernichtet

wurden. Es ging dämm, zu zeigen, wie lange von einer funktionalen (Teil-)
Kontinuität des römischen Castrum gesprochen werden kann, und das scheint unter
Beachtung der im Nordosten und im Süden festgestellten Überbauungen bis zum
13.Jahrhundert möglich zu sein.»

22 TURICENSIA, S. 13 mit Anm. 1.
23 PEYER, Zürich, S. 168,170; SCHNEIDER/HANSER, Archäologie, S. 51: «Turicum

als Zollposten und Etappenort am römischen Weg Rätien-Gallien oder das
frühmittelalterliche Ziurichi des Ravennater Geographen in der Stützpunktkette Strassburg-
Basel-Zürich». KAISER, Geschichte, Karte S. 131.

402



(wahrscheinlich bereits damals, immer?) ein relativ «sicherer
und lukrativer» Platz für Handel und Reisende, von dem aus
umsichtig operiert und bestens agiert werden konnte. Verhältnisse,

die Ludwig der Deutsche im 9. Jahrhundert trefflich nutzte
und erfolgreich weiter entwickelte.24

- Machtsicherung geschah im Frühmittelalter unter anderem
durch die Schaffung eines religiösen Zentrums.25 Dazu brauchte
Odilo einen heiligen Schutzpatron, der von seinem Grab aus in
die Gegenwart hinein wirkte: d. h. einen Heiligen, ein Grab und
einen Wallfahrtsort.

«Heilige Reliquien zu besitzen... ist für das Wohlergehen des
Reiches unabdinghch. Wo ein solcher [Gründer-Heilige]
nicht auszumachen war, wurde er gesucht und
'rekonstruiert'.»26

- Klostergründungen haben eine lange Tradition und stärkten -
zusammen mit der religiösen Intention - immer die wirtschaftliche
und politische Position des Gründers/Inhabers. So wäre es

verwunderlich, wenn nicht auch Odilo versucht hätte, dieses Mittel
einzusetzen. Geglückte Beispiele in der nordöstlichen
Umgebung von Zürich sind St. Gallen und die Reichenau.

24PEYER, Zürich, S. 170/171; LIBER, S. 45-47.
25Z.B. Theodo (mit Rupert): St.Peter in Salzburg (um 696); JAHN, Ducatus, S. 31;

Tassilo III. (mit Abt Atto von Scharnitz): St Candidus in Innichen (Pustertal 769);

ZOELLNER, Innichen, S. 137; Karl der Grosse (mit Constantius?): St.Johannes in
Müstair (Graubünden) vor 788; SENNHAUSER, König, S. 135,137, 148/149.

26 ANGENENDT, Heilige, S. 124 und 127; ebd., 125: «Die Aktivität, die der heilige
Schutzpatron von seinem Grab aus aufErden entfaltet, wirkt - und daraufkommt es

an - in Raum und Zeit, allerdings injeweils genau bemessener Weise. Ebenso bedurften

neubekehrte Gebiete, um nicht ohne Patrone zu bleiben, der Ausstattung mit
Reliquien Dies alles war kein Zugeständnis an das einfache Volk sondern
bildete den Versuch, einen neuen 'Sakralort mit Ahnengrab' zu schaffen.» Ebd., S. 132:

«Die reichste Quelle, aus welcher der Segen des Heiligen überfloss, bildete sein Grab.
Es war die irdische Vergegenwärtigung dessen, was der Heilige darstellte und
anzubieten hatte: die Kontaktstelle für seine himmlische Existenz und damit der irdische

Ort für seine Virtus. Das Grab war aufErden der Ort des Heiligen schlechthin.»

403



- Pirmin war - wie Bonifatius, aber mit anderen Grundsätzen
und Idealen27 - eine der grossen religiösen Persönlichkeiten des

8. Jahrhunderts. Mit Hilfe hochgestellter Laien wie Odilo (Pfun-
gen), Herzog Lantfrid (Reichenau), Graf Eberhard (Murbach) -
um nur einige zu nennen - gründete er Klöster, schuf dafür eine
solide Grundlage und zog dann weiter, um eine neue Aufgabe in
Angriff zu nehmen. Sein «kurzer» Aufenthalt auf der Reichenau
wie auch in Murbach passt gut zu dieser Einstellung, und seine
Vita vermittelt ein anschauliches Bild davon.28 Pirmin war eine
qualifizierte Person und mit seinen Mitbrüdern sicher fähig, auf
die Situation und Wünsche Odilos einzugehen und sie zu
realisieren.

- Das Patrozinium: Felix und Regula (Angehörige der Thebäer-
legion) passt besser zu der Mauritius-Vorhebe der alamannischen
Agilolfinger, speziell Odilos29, als zu den Karolingern, deren
bevorzugter Patron im Laufe der Jahre Martin wurde. Besonders

wenn man von einer Inventio, einer «Auf-Findung» der Zürcher
Heiligen ausgeht, Hegt es nahe, den/die Heiligen aus diesem
berühmten Kreis zu «er-finden».30 Die Frage, ob Inventio oder
historische Aussage bleibt hier unerörtert.

27 ANGENENDT, Pirmin, S. 258 und 267: «Pirmin bleibt im Monastischen und gehört
jener Richtung an, die in der späten Merowingerzeit dem Kloster eine vom Bischof
unabhängige, ja mehr noch, eine mit allen Bischofsrechten ausgestattete Position
einzuräumen bereit gewesen ist. Von Bonifatius trennen ihn also nicht eigentlich die

eigenkirchlichen Vorstellungen, sondern sein Bestreben, dem Kloster eine
weiherechtliche Eigenständigkeit zu verschaffen.»

28 Reichenau: II-V,15 (S. 58-68); Hombach: VI, 26-44 (S. 82-84); ANTONI, Leben
und Taten. Die römischen Zahlen beziehen sich auf die Kapiteleinteilung der
Monumenta-Ausgabe. Zu den «Pirmin»-Klöstern vgl. ANGENENDT, Monachi,
S. 97-123. - Zürich könnte eine weitere Pirmin-Stiftung sein. Das würde die von
LIEB, Gesta Witigonis, S. 828, Anm. 16 geäusserten Bedenken zerstreuen und den
«zeitlichen Ansatz» (709-724) erklären und rechtfertigen. Vgl. unten, Anm. 40.

29 Odilo gründete 741 (im Geiste Pirmins/Heddos) Niederaltaich mit Mauritius als

Patrozinium; LThK2 7,950/1 (R. BAUER-REISS); ANGENENDT, Monachi, S. 119/120;
SCHNYDER, Luzern, S. 244, Anm. 90; 354(-358) mit weiterführender Literatur
S. 517; STÜCKELBERG, Reliquien, II, Nr. 1959, S. 1; JAHN, Ducatus, S. 193.

30 Damit ist nichts ausgesagt über die historische Existenz dieser Heiligem

404



4. Der Eintrag einer «Secunda Revelatio»

Das Kalendar des Kopienbandes liturgischer Bücher des Grossmünsters

aus dem 13. Jahrhundert vermerkt zum 2. November (Vortag
des Pirminfestes!): «Secunda revelatio Felicis et Régulé».31 Wenn von
einer zweiten Revelatio die Rede ist, so muss bereits eine erste
vorausgegangen sein. Wann, wie und von wem wurden die Märtyrer
entdeckt?

Nach der Passio waren Felix und Regula Angehörige der Thebäer-
legion. Auf Geheiss ihres Heerführers Mauritius (wohl 285/286)
waren sie und ihre Gefährten «zur Wanderschaft im Dienste des
Herrn aufgebrochen.»32 In Zürich wurden sie von Decius aufgebracht
und - weh sie sich weigerten, den Göttern zu opfern - nach vielen
Foltemngen enthauptet.33 Ihre Gräber waren Teil des römischen
Friedhofes an der rechtsseitigen Ausfallstrasse, die von Zurzach,
Wmdisch über Zürich nach Rätien führte.34

Wurden die Märtyrer nie ganz vergessen und ihre Gräber anlässlich
einer ersten Reliquienerhebung bereits in spätrömischer Zeit
verehrt?35 Dann wären vielleicht gewisse Merkwürdigkeiten und
Wendungen der Passio, die oft als Topoi gelten, verständlicher: z.B. das
hohe Alter der Märtyrer oder die Aussage:

31 Kopienband liturgischer Bücher des Grossmünsters, Handschrift der Zentralbibliothek

Zürich: C 63, fol. 37r (Kat. M. Nr. 93). Ob dieses Datum bewusst gewählt wurde
oder «reiner Zufall» ist?

32MANI, Leidensgeschichte (Kap. I), S. 11; MÜLLER, Passio, S. 135. «beatissimus
Felix et germane sue Regula et socii eorum cum consilio beati Mauricii duce
Domino servientes ad peregrinandum profecti...»; vgl. oben: III Überlegungen,
1. Die «Passio...».

33 MÜLLER, Passio, S. 135-143; MANI, Leidensgeschichte (Kap. II-VIII), S. 11-18.
34 Vgl. GUTSCHER, Grossmünster, S. 38.
35 Ähnlich wie bei Verena (ebenfalls eine Thebäer-Heilige) in Zurzach? SENN-

HAUSER, St. Ursen, S. 164: «Noch im 5. Jahrhundert entstand auch der erste
fassbare Bau unter St. Verena in einem Gräberfeld an der Strasse, die vom Vicus zum
Berg und nach Vrndonissa führte. Dieser Bau - es ist wahrscheinlich nicht der erste -
beziehungsweise das Grab neben der Strasse, über dem er errichtet wurde, ist zum
Ausgangspunkt und Kern des Fleckens geworden.» Auch hier entstand im 8.
Jahrhundert ein Kloster; vgl. ders., Zurzach, S. 118/119; auch PEYER, Zürich, S. 168-170.

405



«Es ist aberjener Ort, wo die Heiligen mit grosser Zierde ruhen und
wo seit alters viele Blinde und Lahme zum Ruhm Gottes und zur
Ehre der Heiligen geheilt worden sind, Auch jetzt noch, wenn
der Glaube der Bittenden bei der Gnade Gottes etwas verlangt,
können die Bitten in verschiedenen Notlagen einen Erfolg
erzielen.»36

Auch die Schlusswendung des Vitenschreibers Florencius ist vielleicht
berechtigt und ernst zu nehmen:

«Explicit sanctorum passio, qui in sanctam agones ad sancto Florencio

monacho per spiritum sancto est revelata.»37

Seine Aufgabe, die spärliche Tradition zu einer «sinnvollen» Vita zu
harmonisieren, war keine leichte Aufgabe, die ihm einiges
Kopfzerbrechen bereitet haben dürfte.

Konnten also Odilo und Pirmin zu Beginn des 8. Jahrhunderts an
eine alte Tradition anknüpfen, die sie mittels einer zweiten Revelatio
und dem Ausbau einer bestehenden Verehrungsstätte neu belebten,
oder entstand damals ein neuer Wallfahrtsort? Diese Frage kann ich
nicht schlüssig beantworten.

Im ersten Viertel des 8.Jahrhunderts waren die Gebiete südlich des

Rheines noch ruhig, die kriegerischen Einfälle Pippins des Mittleren
(ab 709) und Karl Martells erfolgten nördlich des Rheins; das Elsass

war «neutrales» Durchzugsgebiet. Odilo - oder wer immer dem
Gebiet vorstand - konnte hoffen, mit Hilfe eines starken Zentrums
die eigene Herrschaft zu sichern. Auf diesem Hintergrund halte ich
die Zeit vor Cannstatt (746) als geeigneter für die «Neubelebung/
Gründung eines religiösen Machtzentrums» als die Jahre danach, in
denen wohl auch mit Konfiskationen zu rechnen war. Damals ging

36 MANI, Leidensgeschichte (Kap. IX), S. 18. Beachtenswert scheint mir auch der
Hinweis, dass die Erhörung nicht automatisch geschieht. MULLER, Passio, S. 143/144:
«Est autem locus ille, ubi sancti cum magno decore requiescunt,... ubi ab antiquitate
multi ceci et cludi ad gloriam Dei et sanctorum martyrum reverencia sanati sunt Et
nunc si fides petentium per Dei gracia exigatur, petitiones pro diversis necessitatibus
obtineant effectum.»

37 MÜLLER, Passio, S. 144; MANI, Leidensgeschichte (Kap. IX), S. 18: «Es endet die

Leidensgeschichte der Heiligen, welche in heiligem Ringen dem heiligen Mönch
Florentius durch den Heiligen Geist offenbart worden ist»; BAUR, Legende, S. 27,

30/31.

406



der Zürichgau im Thurgau auf, und der einheimische Graf (Pebo)
wurde von karolingischen Verwaltern wie z. B. Cancor, Ruthard,
Warin und Isanbard abgelöst.38

«Erst einige Jahre nach der Eingliederung Alamanniens in die
karolingische Herrschaft wurde er [Zürichgau] neu organisiert, und
zwar durch Ruthard und Warin, die beiden Vertrauensleute König
Pippins. Um 760 schufen sie aus dem situs Zurihgauuia den 'Fiskus
Zürich', ein ministerium also, das nunmehr fiskalischen Amtsträgem
unterstand.»39

Wenn die Vermutung richtig ist, dass Odilo - mit Pirmin - in Zürich
die Neubelebung/Gründung eines Wallfahrtsortes beabsichtigte, so
dürfte dies zwischen 709 und 724 geschehen sein.40 - Bleibt die Frage
nach dem Wie.
- Die Passio gibt Auskunft: durch Felix und Regula selbst und den

Heiligen Geist.
«Es nahmen deren seligste Leiber ihre Häupter in ihre Hände und
trugen sie vom Ufer des Flusses Limmat, wo sie das Martyrium
empfangen hatten, 40 dextri gegen jenen Hügel hin. Es ist aber

jener Ort, wo die Heiligen mit grosser Zierde ruhen Es endet
die Leidensgeschichte der Heiligen, welche durch den Heiligen
Geist offenbart worden ist.»41

- Vielleicht erfolgte die Heiligensuche nach einer alten Tradition?42

- Wenn nicht, bot sich zur Beschaffung der Reliquien (ohne die ein
Wallfahrtsort nicht möglich ist) der römische Friedhof an der

rechtsufrigen Ausfallstrasse an.

- Wie dem auch sei: Über den «geoffenbarten» Gräbern entstand
wohl ein Grabheiligtum, um das herum - in mehreren Etappen -

38BORGOLTE, Grafschaften, S.78: «In der Zeit des Gerichts von Cannstatt (746)
wurde der Franke Chancor Pebos Nachfolger». Literatur und Nachweise zu den
Grafen bei BORGOLTE, Grafen: Chancor, S. 93/94; Isanbard, S. 150-156; Warin,
S. 282-287; Ruthard, S. 229-236.

39 KAISER, Geschichte, S. 130; BORGOLTE, Grafschaften, S. 78-93, 248; PRINZ,
Reichenau, S. 54/5, mit Anmerkungen.

40 Vgl. oben: 111,2 Öhem mit Anm. 15 und 16; (709 stirbt Herzog Gottfried; 724 Gründung

der Reichenau); und oben, Anm. 28.
41MANI, Leidensgeschichte (Kap. IX), S. 18; MÜLLER, Passio, S. 143.
42 Vgl. oben, 111,3.

407



das heutige Grossmünster gebaut wurde.43 Von dort dürfte dann
Ludwig der Deutsche anlässlich der Einweihung des Fraumünsters

veranlasst haben, dass ein Teil der Reliquien in die neue
Kirche übertragen wurde. Von diesem Zeitpunkt an gibt es auch
verschiedene Orte, die Felix-und-Regula-Reliquien verzeichnen.44

Vermutlich verdrängte die Einführung des Allerseelenfestes in Zürich
zwischen 1271 und 1279 mit seiner breitangelegten Prozession45 diese
«Secunda Revelatio» auf den 3. November, den Tag, an dem - bereits
früher - meistens auch des Pirmin gedacht wurde.46 Auffallend ist,

43 GUTSCHER, Grossmünster, S. 64: «Da wir nun wissen, dass einerseits die
Zwölfbotenkapelle dem Bau des Chors direkt und ohne Planwechsel folgte und anderseits

in jenemJoch der Zwölfbotenkapelle sich von Anfang an, ja vielleicht schon im
Vorgängerbau, an dieser Stelle die Verehrungsstätte der Gräber von Felix und Regula
befand, ist es sehr wohl denkbar, dass mit der Nische etwas Bestehendes umfahren
wurde.» Ebd., S. 65, Abb. 67 «Fundamentverlauf im Bereich der Zwölfbotenkapelle
(punktiert). Auffällig ist das Fehlen von Vorfundamenten auf der Nordseite des
westlichen Jochs. Offenbar wollte man hier den heiligen Boden - die Märtyrertumben -
nicht stören.» Und S. 137: «Angesichts der Quellenlage möchten wir zusammenfassend

über die Heiligengräber im westlichenJoch der Zwölfbotenkapelle folgende
Punkte festhalten: 1. Im frühen 12.Jahrhundert wird aufkomplizierte Weise um eine

grosse Nische herumgebaut (S. 64). 4. Es ist nicht auszuschliessen, dass sepulchra

und Nische in einem kausalen Zusammenhang standen;... (Abb. 166) [auf S. 141].»
44 Die erste Äbtissin, Hildegard, starb am 23. Dezember 856; ihr folgte Berta, diese starb

am 26. März 877, beide waren Töchter Ludwigs des Deutschen; GEUENICH,
Anfänge, S. 211-213. Zu den Reliquien STÜCKELBERG, Reliquien I und II:
Übertragung vom Grossmünster ins Fraumünster (I, Nr. 67, S. 13, die Zeitangabe
muss korrigiert werden: ZUB 12,121a: 873/5-875); nach 875 in der Abtei Pfäfers

(I, Nr. 46, S. 7); im 9. Jh. in St. Gallen, im Regulaaltar (II, Nr. 1972, S. 3); auch in
der Gallus-Capsella werden solche von Felix und Regula erwähnt (II, Nr. 1973, S. 3);
vor 934 in Einsiedeln (I, Nr. 58, S. 54); ETTER, Untersuchung, S. 103-119;
BONANI/KELLER, Datierung, S. 120/121.

45 LIBER, § 1449-1470; § 1466 verzeichnet die Jahreszahl: «Anno domini
MCCLXXVIII iste staciones fiebant in hunc modum:... Item proximo anno sequen-
ti ista tercia stacio fuit intermissa causa brevitatis.» Die Prozession wurde in verschiedenen

Varianten notiert und zeichnet sich durch genaue Standorte der einzelnen
Stationen (8-11) aus.

46 Im LIBER, § 1473, ist Pirmin mit der Festrangbezeichnung «oratio» eingetragen; in
der Litanei wurde er bei den Märtyrern angerufen: § 922. Der LIBER erwähnt
überhaupt keine Revelatio, vermutlich war man während dieser Umbruchzeit noch
zu keinem festen Entschluss gekommen.

408



dass dieser Heilige in der Diözese Konstanz - im Gegensatz zu
Zürich, dem Elsass und der Pfalz - nur mit einem niedrigen Festrang
gefeiert wird, obwohl das von ihm gegründete Kloster Reichenau zu
Konstanz gehört.47

5. Die Urkunde von 857

Als Ludwig der Deutsche nach 843 in Zürich einen Verwaltungsmittelpunkt

einrichtete und sich hier ein politisches, wirtschaftliches
und religiöses Zentrum aufbaute, fand er bereits ein «monasteriolum»

47 GROTEFEND, Zeitrechnung, S. 89, gibt für das Bistum Konstanz am 3. November
eine «Comm[emoratio] Pirminii ep.» an. Hingegen verzeichnen die Kaiendarien von
St. Gallen und Zürich Pirmin am 3. November als sehr geehrten Tagesheiligen. - In
den Statuten des Grossmünsters von 1346 lautet der Eintrag zum 3. November fol-
gendermassen; SCHWARZ, Statutenbücher, S. 124: «Anno domini M°CCC°XXIX.
Ex ordinacione ac institucione honorabilium in Christo prepositi et capituli festum
revelacionis sanctorum martirum in ecclesia nostra Thuricensi sub duplicii officio
debet celebrari» (C 10a: fol. 113; C 10b: fol. 108).
Weitere Einträge z.B. in:
C 6 (fol. 148', Kat. M. Nr. 31); C 10 (fol. 98', Kat. M. Nr. 39) und C 10e (fol. 153r,
Kat. M. Nr. 44); bei diesen steht Pirmin an 1. Stelle, dann die Revelatio mit Festrangangabe:

duplex (ausgenommen in C 10).
C 6 (fol. 3V, Kat. M. Nr. 31); C lOd von 1338/1339 (fol. 85') und von 1455 (fol. 129',
Kat. M. Nr. 43); an 1. Stelle die Revelatio mit Festrangangabe: duplex (maius); bei den

ersten folgt Pirmin, im dritten fehlt er.
C 10c (fol. 40, Kat. M. Nr. 42): Revelatio ohne Festrangangabe, Pirmin fehlt
C 9: (fol. 63r, Kat. M. Nr. 38) hat nur Eustachius.

C 15: (fol. 71r), hat keine Angabe zum 3. November.
Für Pirmin in den frühen St.-Galler-Kalendarien vgl. MUNDING, Kaiendarien,
I, S. 83; II, S. 19,129.
Für Pirmin im LIBER, vgl. Anm 46.

Die einzige Pirminkirche der Diözese steht in Pfimgen.
48 Verleihung an den Priester Berold durch Ludwig den Deutschen: ZUB 1, Nr. 77 vom

13. Mai 857: «... pertinentes ad monasteriolum, quod est constructum in honore
sancti Felicis et sancte Regule virginis Christi»; GUTSCHER, Grossmünster, S. 44,
Abb. 39 (Grundriss).

409



«Das monasterium Ludwigs hat bereits eine Vergangenheit.»49 Diese
dürfte nach Aussage des Rotulus (R 1, R 2) mindestens bis in die Zeit
Karls des Grossen reichen.50 Nach Aussage der Passio, die das Bestehen

eines Grabes/Wallfahrtsortes auf dem Grossmünsterhügel (mit
«Bauten» zu dessen Betreuung) berichtet, dürfte die Tradition jedoch
weiter zurückliegen.51 Das heisst aber nicht, dass auch in der Zeit
Karls des Grossen - z. B. durch einen weiteren Ausbau der
Wallfahrtsstätte - Veränderungen vorgenommen worden sind.

IV Rekapitulation

Drei Fragen
1. Wer initiierte die «Passio sanctorum Feheis et Regule»?
2. Wo lebte Pirmin zwischen 709 und 724?
3. Wann, wie und durch wen entstand der Wallfahrtsort?

und drei Fakten
1. Die «Passio sanctorum Felicis et Regule» (aus dem ersten Viertel

des 8. Jahrhunderts)
2. Die «Secunda Revelatio» (vermutlich im ersten Viertel des

8. Jahrhunderts)

49 STEINER, Rotuli, S. 244. Wann dieses «Klösterlein» entstand, ist unbekannt. Weiter
als bis zu Karl dem Grossen reicht die schriftliche Tradition nicht

50 STEINER, Rotuli, S. 53-57. STEINER spricht von «verschiedene[n] Zeitschichten».
Im «Text von R 2 unterscheidet der Verfasser klar zwischen zwei Zeiten» (S. 55).
«R 1 und R 2 beziehen sich auf eine Vorzeit, die mindestens bis zu Karl dem Grossen
reicht, der Kern der (durch Namen dokumentierten) Ereignisse und Personen gehört
aber in die Zeit Ludwigs des Deutschen und Karls des Dicken» (S. 56).

51 Die Annahne eines früh(er)en Zeitpunktes wird nebst dem Zeugnis der Passio (vgl.
z.B. oben Anm. 7, 35, 40) durch die Beobachtungen von WITTMER-BUTSCH/
GABATHULER, Karl der Grosse, mit fundierten Argumenten gestützt, z.B.:
«Identifiziert man den im Rotulus genannten rexKarolus mit Karl dem Jüngeren, so stösst

man zeitlich passend im Sommer 810 auf ein Ereignis, das den präsumtiven Nachfolger

Karls des Grossen aus dem fränkischen Kernland sehr wohl nach Süden

geführt haben könnte» (S. 219). «Die Idee einer Kirchengründung auf dem Boden
des königlichen Fiskus Zürich mochte Karl dem Grossen schon einige Zeit vor
demJahr 810 vorgeschwebt haben» (S. 221 mit Anm. 41 und 42).

410



3. Das «monasteriolum» (857 : Verleihung an Berold)
ist das Resultat, das sich aus der genaueren Beobachtung der oben
aufgehsteten Hinweise ergeben hat - Fragen und Fakten, die sich
m. E. zu einer möglichen positiven These vereinen lassen.

Für Zürich ergäbe sich demnach in groben Zügen folgende
Siedlungsentwicklung:

Ausgangspunkt war der römische Etappenort mit dem Kastell auf
dem Lindenhof links der Limmat. Sowohl die Kastellsiedlung wie
auch der rechtsufrige Siedlungskern blieben nach dem Abzug der
römischen Truppen zum Teil bestehen. Neben dem Kastell entstand
auf dem Petershügel die Kirche St. Peter. Auf dem Moränenhügel
rechts der Limmat pflegte man an der römischen Ausfallstrasse das

Grab der Märtyrer Felix und Regula. Es wurde zum Zentrum einer
Wallfahrt mit einem Klösterlein. Um das Grab bildete sich schliesslich
die heutige Grossmünsterkirche. Neben der Residenz auf dem
Lindenhof und in Sichtverbindung mit dem zukünftigen Grossmünster
entstand auf Inidative Ludwigs des Deutschen in der zweiten Hälfte
des 9. Jahrhunderts am linken Limmatufer zwischen Kastell und
Grabheiligtum das Fraumünsterkloster. Damit wurden die Voraussetzungen

für den Ausbau und die Entwicklung der beiden Siedlungskerne

zu dem flussübergreifenden Platz (und Stadt) Zürich weiter
gefördert.

Odilo dürfte sich zusammen mit Pirmin zwischen 709 (f Herzog
Gottfried) und 724 (Gründung der Reichenau) im Räume Zürich
aufgehalten haben. Zusammen erneuerten/initiierten sie einen
Wallfahrtsort, um die «Herrschaft» zu sichern und das Gebiet religiös-wirtschaftlich

lebendiger, anziehender werden zu lassen. Wie weit dies

gelang, wie stark das Vorhaben von den politischen Ereignissen behindert,

überrollt und eine angelaufene Entwicklung vorerst blockiert
wurde, muss offen bleiben.

Beweisbar ist diese Betrachtungsweise nicht. Sie scheint mir aber
eine hohe Wahrscheinlichkeit zu erreichen. Die Existenz der Passio

sanctorum Felicis et Regule, der Secunda Revelatio und das monasteriolum

weisen darauf hin, dass diese Vorstellung nicht ganz aus der Luft
gegriffen ist.

411



Bibliographie zu: Die Anfange

ANGENENDT Arnold, Monachi peregrini. Studien zu Pirmin und den mona-
stischen Vorstellungen des frühen Mittelalters. Diss, theol., Münster 1969, in:
Münstersche Mittelalter-Schriften VI, München 1972.

ANGENENDT Arnold, Pirmin und Bonifatius. Ihr Verhältnis zu Mönchtum,
Bischofsamt und Adel, in: Mönchtum, Episkopat und Adel zur Gründungszeit
des Klosters Reichenau, hg. von A. Borst. Vorträge und Forschungen XX,
Sigmaringen 1974, S. 251-304.

ANGENENDT Arnold, Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom
frühen Christentum bis zur Gegenwart, C. H. Beck, München 1994.

ANTONI Richard, Leben und Taten des Bischofs Pirmin. Die karolingische Vita,
in: Reichenauer Texte und Bilder, hg. von W. Berschin, 9, Stuttgart 2002.

BAUR Urs, Die älteste Legende der Zürcher Stadtheiligen, in: Die Zürcher Stadt¬

heiligen Felix und Regula, 1988, S. 21-31.

BOESCH Bruno, Höngg und Uetliberg, S. 46-50, in: Schweizerische Zeitschrift
für Geschichte, hg. von der Allgemeinen Geschichtsforschenden Gesellschaft
der Schweiz, 11.Jahrgang, Zürich 1961.

BONANI Georges/KELLER Waldemar A., Die Datierung der Reliquien, in: Die
Zürcher Stadtheiligen Felix und Regula, 1988, S. 120/121.

BORGOLTE Michael, Geschichte der Grafschaften Alemanniens in fränkischer
Zeit, in: Vorträge und Forschungen, Sonderband 31, Sigmaringen 1984.

BORGOLTE Michael, Die Grafen Alemanniens in merowingischer und karo-
lingischer Zeit. Eine Prosopographie, in: Archäologie und Geschichte.
Freiburger Forschungen zum ersten Jahrtausend in Südwestdeutschland, hg. von
U. Nuber u. a., Bd. 2, Sigmaringen 1986.

DER LIBER ORDINARIUS DES KONRAD VON MURE. Die Gottesdienst-

ordnung am Grossmünster in Zürich, hg. von H. Leuppi (Spicilegium
Friburgense 37), Universitätsverlag Freiburg Schweiz, 1995.

DRACK Walter und SCHNEIDER Hugo, Der Üetliberg. Die archäologischen
Denkmäler, hg. von der Schweizerischen Gesellschaft für Ur- und
Frühgeschichte und dem Üetliberg-Verein Zürich, 1977.

412



E l 1ER Hansueli F., Die Untersuchung an den Reliquien, in: Die Zürcher Stadt-
heiligen Felix und Regula, 1988, S. 103-119.

FREI-STOLBA Regula, Geschichte: Die Wirren des 3. und die Grenzsicherungen
des 4. Jahrhunderts, in: Geschichte des Kantons Zürich, Bd. 1, 1995.

GEUENICH Dieter, Aus den Anfängen der Fraumünsterabtei in Zürich, in:
Geschichte und Kultur Churrätiens. Festschrift für Pater Iso Müller OSB zu
seinem 85. Geburtstag, hg. von U. Brunold und L. Deplazes, Disentis 1986,
S. 211-231.

GROTEFEND Hermann, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit,

in 2 Bänden; Band 2, Abteilung 1: Kalender der Diözesen Deutschlands,
der Schweiz und Skandinaviens, 2. Neudruck der Ausgabe Hannover
1892-1898, Scientia Verlag Aalen 1984.

GUTSCHER Daniel, Das Grossmünster in Zürich. Eine baugeschichtliche
Monographie (Beiträge zur Kunstgeschichte der Schweiz 5), Bern 1983.

JAHN Joachim, Ducatus Baiuvariorum. Das Bairische Herzogtum der Agilolfin¬
ger, in: Monographien zur Geschichte des Mittelalters, Bd 35, hg. von K Bosl,
Stuttgart 1991.

JARNUTJörg, Alemannien zur Zeit der Doppelherrschaft der Hausmeier Karl¬

mann und Pippin, in: Beihefte der Francia, hg. vom Deutschen Historischen
Institut Paris, Bd. 22: Beiträge zur Geschichte des Regnum Francorum.
Referate beim Wissenschaftlichen Colloquium zum 75. Geburtstag von
Eugen Ewig, hg. R. Schieffer (Sigmaringen 1990) S. 131-147.

KAISER Reinhold, Vom Früh- zum Hochmittelalter, S. 130-171, in: Geschichte
des Kantons Zürich, Bd. 1, Frühzeit bis Spätmittelalter, Stiftung «Neue
Zürcher Kantonsgeschichte», 1995.

KAISER Reinhold, Castrum und Pfalz: Ein Widerstreit des archäologischen
Befundes und der schriftlichen Überlieferung?, in: Deutsche Königspfalzen,
Bd. 4, hg. vom Max-Planck-Institut Göttingen, Göttingen 1995.

LIEB Hans, Ein Reichenauer Kloster des späten zehntenJahrhunderts in Pfungen,
Gesta Witigowonis 224-246, in: Lateinische Biographie von der Antike bis

in die Gegenwart, SCRIPTURUS VITAM, Festgabe für Walter Berschin
zum 65. Geburtstag, hg. von Dorothea Walz (Mattes Verlag, Heidelberg 2002)
S. 827-831.

MANI Silvan, Die Leidensgeschichte der Heiligen Felix und Regula, in: Die
Zürcher Stadtheiligen Felix und Regula, 1988, S. 11-18.

413



MÜLLER Iso, Die frühkarolingische Passio der Zürcher Heiligen, S. 132-187, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, hg. von der Vereinigung
für Schweizerische Kirchengeschichte, 65. Jahrgang Heft I—II, Paulusverlag
Freiburg Schweiz 1971. Wiederabdruck in: I'M', Frühes Mittelalter in
Graubünden und der Schweiz [...], Disentis 2001, S. 303-358.

MUNDING P. Emanuel, Die Kaiendarien von St. Gallen aus 21 Handschriften.
Neuntes bis elftes Jahrhundert, in: Texte und Arbeiten, hg. durch die Erzabtei
Beuron, 1. Abteilung: Beiträge zur Ergründung des Alteren lateinischen
christlichen Schrifttums und Gottesdienstes, Heft 36 (Texte), Beuron 1948
und Heft 37 (Untersuchungen), Beuron 1951.

OHEM Gallus, Die Chronik des Gallus Ohem, in: Quellen und Forschungen zur
Geschichte der Abtei Reichenau, Heidelberg, 1893.

PEYER Hans Conrad, Zürich im Früh- und Hochmittelalter, in: Zürich von der
Urzeit zum Mittelalter, hg. von E. Vogt, E. Meyer, H. C. Peyer, Berichthaus
Zürich [1971], S. 161-227.

PRINZ Friedrich, Frühes Mönchtum in Südwestdeutschland und die Anfänge
der Reichenau. Entwicklungslinien und Forschungsprobleme, in: Mönchtum,
Episkopat und Adel zur Gründungszeit des Klosters Reichenau, hg. von
A. Borst. Vorträge und Forschungen XX, Sigmaringen 1974, S. 37-76.

SCHNEIDER Jürg E./HANSER Jürg, Archäologie und Baugeschichte, in: Die
Zürcher Stadtheiligen Felix und Regula, 1988, S. 47-61.

SCHNEIDER Jürg/NIEVERGELT E. Dieter, Wasserkirche und Hehnhaus in
Zürich (Schweizerischer Kunstführer, Serie 44, Nr. 435/436), Bern 1988.

SCHNYDER Hans, Die Gründung des Klosters Luzern. Adel und Kirche
Südalamanniens im 8. Jahrhundert, in: Historische Schriften der Universität
Freiburg Schweiz 5A, Universitätsverlag Freiburg Schweiz 1978.

SCHWARZ Dietrich W. H., Die Statutenbücher der Propstei St Felix und Regula
(Grossmünster) zu Zürich, Zürich, 1952.

SENNHAUSER, Hans Rudolf, St. Ursen - St. Stephan - St. Peter. Die Kirchen
von Solothurn im Mittelalter. Beiträge zur Kenntnis des frühen Kirchenbaus
in der Schweiz, S. 83-219, in: Solothum. Beiträge zur Entwicklung der Stadt

im Mittelalter, Kolloquium vom 13./14. November 1987 in Solothurn, Verlag
der Fachvereine Zürich,21991.

SENNHAUSER, Hans Rudolf Kloster Müstair, Gründungszeit und Karlstradi¬
tion, in: König - Kirche - Adel, Herrschaftsstrukturen im mittl. Alpenraum,
hg. R. Loose und S. Lorenz, Lana, Tappeiner Verlag (1999), S. 125-150.

414



SENNHAUSER, Hans Rudolf Geschichte des Fleckens Zurzach, hg. von Albert
und Hans Rudolf Sennhauser und Alfred Hidber, Zurzach 2004.

SIEGWART Josef O. P, Zur Frage des Alemannischen Herzogsgutes um Zürich,
S. 145-192, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, hg. von der
Allgemeinen Geschichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz, Band 8, Heft 2,
Zürich 1958.

SPRANDEL Rolf, Der merovingische Adel und die Gebiete östlich des Rheins,
in: Forschungen zur Oberrheinischen Landesgeschichte, hg. von Clemens
Bauer, Friedrich Maurer, Gerhard Ritter, Gerd Tellenbach, Bd. V, Freiburg
l/Ilr. 1957.

STEINER Hamies, Alte Rotuli neu aufgerollt. Quellenkritische und Landes¬

geschichtliche Untersuchungen zum spätkarolingischen und ottonischen
Zürich, in: Forschungen zur Oberrheinischen Landesgeschichte, in Verbindung

mit dem Alemannischen Institut, hg. von D. Mertens, H. Ott, Th. Zotz,
Bd. XLII, München 1998.

STÜCKELBERG Ernst Alfred, Geschichte der Reliquien in der Schweiz I, in:
Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, 1, Zürich 1902
und ebd. 5, Basel 1908, Teil II.

TURICENSLA LATINA Lateinische Texte zur Geschichte Zürichs aus Altertum,
Mittelalter und Neuzeit, hg. von P. Stotz, Verlag Neue Zürcher Zeitung, 2003.

VOGT Emil, Der Lindenhof in Zürich. ZwölfJahrhunderte Stadtgeschichte auf
Gmnd der Ausgrabungen 1937/38, Zürich 1948.

VOGT Emil/HERTER Hermann, Wasserkirche und Helmhaus in Zürich. Bau¬

geschichte. Zürich 1943.

WITTMER-BUTSCH Maria/GABATHULER Martin, Karl der Grosse und
Zürich, Zur Gründungsphase des «Grossmünsters», in: Päpste, Pilger, Pöniten-
tiarie, Festschrift für Ludwig Schmugge zum 65. Geburtstag, hg. von Andreas

Meyer, Constanze Rendtel und Maria Wittmer-Butsch (Max Niemeyer
Verlag, Tübingen 2004), S. 211-224.

ZOELLNER Erich, Der Bairische Adel und die Gründung von Innichen, in: Zur
Geschichte der Bayern - Wege der Forschung 60 (1965), S. 135-171.

415



Abkürzungen

HS: Helvetia Sacra, hg. von Albert Bruckner, Abteilung II: Die weltlichen Kolle-
giatstifte der deutsch- und französischsprachigen Schweiz, A. Francke AG Verlag

Bern, 1977: Ulrich Helfenstein und Cécile Ramer, SS. Felix und Regula
(Grossmünster) in Zürich, S. 565-596.

Kat. M.: Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich I. Mittelalterliche
Handschriften von Leo Cunibert Mohlberg, Zürich 1952.

LThK: Lexikon für Theologie und Kirche, hg. von J. Höfer und K. Rahner,
Freiburg i.Br., 1957ff. (21962; 31999).

ZUB: Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich (hg. von einer Commis¬
sion der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich), Bd. I, ed. von J. Escher und
P. Schweizer, Zürich 1888.

416


	Die Anfänge des Grossmünsters in Zürich : ein Versuch

