
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 118 (1998)

Artikel: Tradition und Wandel in der Zürcher Freimaurerei zur Zeit Diethelm
Lavaters d. Ä.

Autor: Zimmermann, Werner G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WERNER G. ZIMMERMANN

Tradition und Wandel in der
Zürcher Freimaurerei

zur Zeit Diethelm Lavaters d. Ä.

Seit zwei, drei Jahrzehnten gehört die Erforschung des 18. Jahrhunderts

zu den Schwerpunkten geisteswissenschaftlicher Aktivitäten.
Das Interesse richtet sich dabei sowohl auf die Aufklärung, mit dem
dieses Jahrhundert identifiziert wird, als auch auf die im gleichen
Jahrhundert aufkommenden Gegenbewegungen, die man gerne im
allerdings reichlich verschwommenen Begriff der Romantik zusam-
menfasst. Zu dieser Intensivierung des Interesses gehören auch die
auffallend zahlreichen neueren und neuesten Studien zur Freimaurerei,

und zwar nicht nur von freimaurerischer, sondern ebenso von
nichtfreimaurerischer Seite. Im Vordergrund stehen u.a. folgende
Themenbereiche des 18. und frühen 19.Jahrhunderts:

1. Die Frehnaurerei als Bewegung, in der die rational-humanen
Grundideen der Aufklärung mit Elementen der Gegenbewegungen
Zusammenflüssen.

2. Freimaurerei als bewusst überstaatliche, de facto europäische
Bewegung.

3. Das Verhältnis von Freimaurerei zur Französischen Revolution
und zur Restauration nach dem Fall Napoleons und im Anschluss an
den "Wiener Kongress von 1815.

4. Die Freimaurerei als ein im 18. Jahrhundert wurzelndes
Element sowohl der liberalen, demokratischen und nationalen als auch
von betont christlichen und esoterischen Bewegungen.

101



Alle diese Facetten sind Differenzierungen und Wandlungen
der ursprünglichen Freimaurerei der englischen Logen des frühen
18. Jahrhunderts auf dem europäischen Kontinent. Die vielen liier
entstehenden, oft kurzlebigen und schwer zu überblickenden Varianten

sind hauptsächlich eine Folge der Verpflanzung der Freimaurerei
in Länder und Orte mit anderen politischen Verhältnissen, sozialen
Traditionen, geistigen Gegebenheiten und Anliegen. Wesentlich ist
dabei das Zusammenwirken von zwei Eigenheiten der ursprünglichen

Freimaurerei: Erstens sind die Logen an sich private örtliche
Vereinigungen, ohne einer durchsetzungsfähigen zentralen Autorität
unterworfen zu sein. Die freimaurerischen Männergemeinschaften
können, wenn sie wollen, machen was sie wollen. Das ist ein wichtiger

Punkt, demi die rasche Ausbreitung der Freimaurerei hängt gerade
damit zusammen, dass die Logen freie, nicht staatliche, ständische

oder sonstwie gebundene Gesellschaften waren. Zweitens sind die

Prinzipien, auf die sich die Freimaurer verpflichten, so allgemein
gefasst und in ihrer Umsetzung so elastisch, dass es unvermeidlich zu
Differenzierungen kommen musste. Es bildeten sich quasi-nationale,
regionale und lokale, sehr off an einzelnen Personen orientierte
Sonderformen und konkurrierende Imitationen mit teilweise ganz eigenen

Vorstellungen und Zielsetzungen. Am äussersten Rand damit
verbunden waren die zahlreichen Schwindler-Affären, die phänomenologisch

zu den bekannten Hochstaplergeschichten des 18.
Jahrhunderts à la Casanova und Cagliostro gehören.

Mit der sogenannten «Strikten (engen, strengen) Observanz» kam
in Deutschland nach 1750 die erfolgreichste dieser Varianten auf. Mit
ihrem Namen beanspruchte sie, die wahre Freimaurerei zu vertreten,

im Gegensatz zur sogenannten «Laten (weiten, lässigen) Observanz»

der englischen Freimaurerei, in der sich ein banales
gesellschaftliches Treiben breitgemacht hatte, wie es der Basler
Freimaurer Andreas Buxtorf in einem Brief 1771 schilderte: «Wer in der

Loge am meisten lärmt und am tapfersten Punsch saufen kann, der ist
der erleuchtetste, der ist der für die maurerische britische Freiheit am
besten taugende Bruder.» Die Strikte Observanz wurde in den
1750er Jahren von dem sächsischen Reichsfreiherrn Karl Gotthilf v.
Hund begründet. Die Anregung dazu hatte er während eines
Aufenthaltes in Paris empfangen. Nach seiner Darstellung wurde er dort
von einem «unbekannten Oberen» als «Heermeister» verpflichtet

102



Das um 1815 zu datierende Porträt von Diethelm Lavater,
eine Kreidezeichnung, stammt von Diethelm Heinrich Lavater (1780-1827),

einem Neffen des Dargestellten
(Graphische Sammlung der Zentralbibliothek Zürich)



und bevollmächtigt und mit einem entprechenden Patent versehen,
das die Pseudoritter ihm gegenüber als dem freimaurerischen Oberhaupt

zu unbedingtem Gehorsam verpflichtete. Die Strikte Observanz

war einerseits ein Ableger der in Frankreich hochgekommenen
templerischen Freimaurerei, die sich als Überlebensorganisation des
1314 von dem französischen König Philipp IV. vernichteten
Templerordens aus der Zeit der Kreuzzüge betrachtete, aber auch in
Verbindung mit den Bestrebungen stand, die 1688 vertriebenen katholischen

Smarts wieder aufden englischen Thron zu bringen. Mit dieser
pseudohistorischen Anknüpfung entsprach die tempelritterliche
Freimaurerei auch dem Bedürfiiis nach einer gesellschaftlich
differenzierteren Form, als sie die gewöhnliche dreigradige symbolische
Freimaurerei bot.

Im System der Strikten Observanz gab es über den drei untern
Graden (Lehrling, Geselle, Meister) noch drei weitere höhere Grade.
Der vierte Grad des «Schottischen Meisters» war der Übergangsgrad
für den sogenannten «Inneren (Hohen) Orden». Dieser wiederum
hatte zwei Grade, den Novizen- und den Rittergrad, darüber kamen
noch weitere Grade, die aber nicht überall eingeführt wurden.

Mit der Anknüpfung an den Templerorden sah sich die Freimaurerei

der Strikten Observanz auch als Erbin östlicher Weisheitslehren
und häretischer christlicher Gemeinschaften (wie der südfranzösischen

Albigenser und der bosnischen Bogumilen). Sie trat so einerseits

geistig wesentlich anspruchsvoller auf als die ursprüngliche
Freimaurerei, war aber deswegen auch von Anfang an mit
Beweisproblemen konfrontiert. Es meldeten sich Zweifel sowohl hinsichtlich

der Herkunft der Freimaurerei von den Tempelrittern als auch
an der Legitimation des Heermeisters v. Hund, dessen Patent zweifellos

eine Fälschung war und ihn in die Nähe der vorhin erwähnten
offenkundigen Schwindler rückte. Eine weitere Quelle des Unbehagens

waren die schon erwähnten «unbekannten Oberen», von denen
Hund angeblich in tiefstem Geheimnis seine Direktiven empfing.

Hund kam sehr bald in Bedrängnis und wurde 1772 durch
den Herzog Ferdinand von Braunschweig-Lüneburg-Wolfenbüttel
(1721-1792) ersetzt, einem bedeutenden General Friedrichs des

Grossen, der sich 1766 zurückgezogen hatte und sich nun neben
seinem Mäzenatentum für Gelehrte und Künstler auch eifrig als

Freimaurer betätigte. Zusammen mit dem Landgrafen Karl von

103



Hessen-Kassel setzte er sich für die immer dringender werdende
Klärung umstrittener Fragen und - angesichts der bedrohlichen
Konkurrenz anderer Systeme - für eine konzeptionelle wie organisatorische

Reform der Strikten Observanz ein.
Dazu kam es aber erst 1782 auf dem Wilhelmsbader Konvent, der

im Rahmen der eingangs erwähnten neueren Forschungen ganz
besondere Beachtung gefunden hat und sich auch gut dazu eignet,
auf das Thema der Begründung und der Wandlungen der Zürcher
Freimaurerei im 18. und beginnenden 19. Jahrhundert zu sprechen
zu kommen.

In Zürich finden sich 1744 die ersten Spuren freimaurerischer
Aktivitäten in einem Hinweis auf eine in Bildung begriffene Loge
von zehn Mitgliedern. Da Logen nur von Männern gegründet werden

können, die schon Freimaurer sind, und es nur durch die
Aufnahme in eine schon bestehende Loge möglich ist, Freimaurer zu
werden, muss es damals in Zürich mindestens zehn Männer gegeben
haben, die irgendwo anders Freimaurer geworden waren und jetzt
versuchten, zuhause eine eigene Loge zu gründen. Ein weiterer Hinweis

lässt den Schluss zu, dass einer der zehn Gründer Offizier in
einem Schweizer Regiment in Frankreich war. Dominieren in den
ersten Anfängen der Zürcher Freimaurerei Offiziere in fremden
Diensten, die sich einer Fcldloge angeschlossen hatten, so erscheint
im Zusammenhang mit der Gründung der heutigen und ältesten
Zürcher Loge «Modestia» bzw. «Modestia cum Libertate» 1771/72
noch ein zweites Element: nämlich Kaufleute und Professionisten,
die im Ausland zur Ausbildung weilten und dort - etwa in Strassburg,
Marseille oder Lyon - einer Loge beitraten und als Freimaurer nach
Hause kamen.

Ebenfalls im Zusammenhang mit seiner Berufrausbildung trat auch
der Zürcher der Freimaurerei bei, der ihr das entscheidende Gepräge
geben wird und der in der späteren Übergangsphase zu Beginn des

19. Jahrhunderts und bis gegen sein Lebensende die wohl
interessanteste Gestalt der schweizerischen Freimaurerei seiner Zeit war:
nämlich Diethelm Lavater (1743-1826), ein jüngerer Bruder des

berühmten Pfarrers, Dichters, Physiognomen und Goethefreundes
Johann Caspar Lavater. Diethelm Lavater wurde 1765 auf seiner
Reise nach Leipzig zum Medizinstudium in eine Loge aufgenommen,

trat in Leipzig der Loge «Minerva zu den drei Palmen» bei, die

104



der Strikten Observanz angehörte, und wurde rasch hintereinander
Geselle, Meister und «Schottischer Meister» und erlangte 1767
Zutritt zum «Inneren Orden» unter dem Ritternamen ab Esculapio
(nach dem griechischen Gott der Heilkunde).

Nach seiner Rückkehr im Sommer 1767 arbeitete Lavater, der in
Halle zum Doctor medicinae promoviert hatte, in der Arztpraxis seines

Vaters und in der Apotheke seines Onkels. Von freimaurerischen
Aktivitäten hielt er sich zunächst fern. Er trat auch nicht gleich in die
am 13. August 1771 gegründete Loge «La Discrétion» (Zur Bescheidenheit)

ein, die von der Genfer Grossloge konstituiert worden war
und in französischer Sprache nach der Laten Observanz arbeitete.
Dafür pflegte er eine lebhafte Korrespondenz mit dem Basler
Freimaurer Andreas Buxtorf. Die beiden teilten einander ihre Erfahrungen

und Hoffnungen mit. Es geht dabei um den von Buxtorf
entwickelten Plan einer allgemeinen Schweizerischen Loge, um den
Anschluss an die Strikte Observanz, um die Distanzierung von allem
dubiosen Finanzgebaren wie von der Templerlegende, vor allem
aber um die äussere Unabhängigkeit der Freimaurerei in der
Eidgenossenschaft: Buxtorfwünscht sich von einer Schweizerischen Loge
«Freundschaft und Verlangen nach grösserer Ausdehnung
rechtschaffener Patrioten und die Wiederherstellung der alten schweizerischen

Vertraulichkeit». Als Zweck sieht er neben der Förderung von
Religion und Tugend die Wahrung der Freiheit als der «Grundlage
unseres unabhängigen Landes [...] die bei uns ziemlich anfängt, miss-
kannt zu werden.» Buxtorf schreibt, er «würde lOOOmal entzückter
sein, von einem Eidgenossen in den Hohen Orden eingeführt zu
werden als von einem Templer» (25. Februar 1772).

Unterdessen hatte sich Lavater der «Modestia» genähert, um sie
der Strikten Observanz zuzuführen. Er nahm Kontakt mit einzelnen
Mitgliedern auf und wurde bald aufgefordert, die Leitung der Loge
zu übernehmen und sie dem neuen System zuzuführen, was formell
am 23. September 1772 geschah.

Das Anliegen Buxtorfs, die Unabhängigkeit der Logen in der
Eidgenossenschaft, wurde von Lavater zusammen mit seinem Freund
Peter Burckliardt erreicht, als 1779 die Basler und die Zürcher Loge
innerhalb der territorialen Gliederung der Strikten Observanz unter
Wahrung völliger Autonomie der von Strassburg aus geleiteten Provinz

Burgund angeschlossen wurden. Lavater wurde Grossprior des

105



Helvetischen Direktoriums und damit Oberhaupt der Freimaurerei
nach der Strikten Observanz in der Schweiz.

Lavater hatte sehr rasch alles erreicht, was er sich vorgenommen
hatte. Aber der Anschluss an die Strikte Observanz erfolgte zu einem
Zeitpunkt, in dem sie sich schon in voller Krise befand und auch sein

persönliches Verhältnis zur Freimaurerei anfing, von nagenden Zweifeln

überschattet zu werden. Was Lavater ursprünglich von seinem
Beitritt zur Freimaurerei erwartet hatte, fasst sein Biograph Heinrich
Meier folgendermassen zusammen: «Auf alle Fälle glaubte er dabei
etwas zu finden, was er in profanen Gesellschaften nicht zu finden
hoffen konnte, alchemische Geheimnisse, Goldmacherkunst, dann
Aufschluss über die ganze Menschheit beschäftigende und interessierende

Fragen aus der Metaphysik, über unsere innere Verbindung
mit Gott, Aufschluss über eine Frage, die sich der denkenden
Menschheit immer wieder aufdrängt, die Frage nach demJenseits. Er
sagte sich, wenn vielleicht aus den vielen, die seit dem grauen Altertum

sich mit der Verbindung des Menschen zur Gottheit und mit der

Bestimmung der Menschheit beschäftigen, auch nur einer gewesen
wäre, der auch nur die kleinste Brücke über die Kluft, die unsere
sinnliche Welt von der Welt der Geister trennt, hätte bauen können,
sollte es nicht möglich sein, dass sich solche Offenbarungen oder
auch nur die Wege dazu, von den alten Mysterienbünden auf den

Templerorden und durch diesen auf den Freimaurerorden
fortgepflanzt hätten?»

Seine Zweifel hätte Lavater vielleicht eher ausgehalten, wenn nicht
Sein und Schein so krass auseinandergetreten wären, wie er es

beispielsweise bei der Zusendung einer Ordenstracht empfand, die er
«beinahe, wäre das Kreuz nicht gewesen, für ein Harlekinstück
angesehen hätte. Mein Gewissen» - so fährt er in dem betreffenden Brief
an die Strassburger Provinzleitung fort - «macht mir Vorwürfe, zu
solcher Eitelkeit Hand geboten zu haben und nicht meinen alten
Grundsätzen treu geblieben zu sein. Täglich wird mir der Hohe
Orden ekelhafter und alles, was mit den ritterlichen Possen verbunden

ist, und alle, die daran Freude und Vergnügen finden, sind mir
verächtlich» (21. September 1780).

Etwa anderthalb Jahre später fasste Lavater seine kritischen Vorbehalte

im Rahmen eines Vernehmlassungsverfahrens zu Reformfragen

innerhalb der Strikten Observanz zusammen. Dieses Schltissel-

106



dokument des Freimaurers Lavater enthält die Quintessenz seiner
bisherigen Erfahrungen und seine damalige wie auch seine spätere
Haltung, als um 1810 die Wiederbelebung der seit einem
Vierteljahrhundert schlummernden Freimaurerei aktuell wurde.

Lavater geht zuerst auf die Frage des Verhältnisses zwischen dem
Freimaurer- und dem Templerorden ein. Er glaubt nicht, dass der
Freimaurerorden als Überlebensorganisation des Templerordens
und mit dem Ziel geschaffen wurde, ihn wieder herzustellen, und
stellt und beantwortet darauf u.a. die folgenden beiden Fragen:

Wäre es nicht richtig, den Orden «einmal der Welt ganz zu
enthüllen und mit Klugheit zu zeigen, dass ungeachtet des vielen Schönen

und Guten, das durch dieses Institut bewirkt worden, dennoch,
bei der nicht mehr existieren könnenden Hauptabsicht und bei dem
abscheulichen Missbrauch, der mit der Maurerei verbunden ist, und
der Gefahr, die aus fernerem Missbrauch in seiner Fortpflanzung
entstehen könnte usw., solcher einmal seine Endschaft erreicht und
aufgehoben werden müsste?» Ein uneingeschränktes Ja zu dieser Frage
betrachtet Lavater als «Pflicht einer ungekünstelten Ehrlichkeit».

Die andere Frage, «oh man, da die Maurerei schwerlich mehr von
der Erde zu vertilgen [ist], sich dieses einmal existierenden Instituts
und seiner Fonn bedienen wolle, andere nützliche willkürliche und
der Erwartung des Publici entsprechende Zwecke zu erreichen?»,
veranlasst Lavater zu einem ausführlich begründeten Nein. Es lasse
sich dafür «vieles sagen, aber so viel ist mir gewiss, dass alle die besten
Absichten, die man dem Orden beimischen wollte, ohne den
Maurerorden ebensowohl erreicht werden können, und zweitens, wenn
man glaubt, dass eine solche ähnliche Initiation als die Maurerei ist,
zu solchen Absichten nötig wäre, man besser einen anderen, selbst
beliebigen (und nicht einen falschen, gleichsam geraubten Namen)
bekannt werden lassen könnte, und drittens, dass wenn der Orden
nichts Wesentliches hat, wenn er bloss konventionelle Gesellschaft
wird, er unmöglich [...] lange einförmig bleiben könne. Bald wird
wieder ein jeder denselben zu solchen Absichten anwenden, die ihm
angemessen, die ihm am nützlichsten scheinen undjeder hineindichten,

was man darin zu finden glaubt. Es werden sich nicht alle Logen,
noch Brüder den zu machenden Konventionen unterziehen, und
diese werden eigene zu machen gleichmässig imstande sein und [...]

Schismen werden unmöglich verdrängt werden.»

107



Lavater doppelt gleich nach: «Wenn aber unsere Zweifel begründet,
wenn die Tempelherren-Geschichte usw. nicht das Geheimnis, nicht
der Zweck der Freimaurerei ist, so fragt es sich: Was ist er dann?
Vielleicht leere, eitle Nachäffung alter, wahrphilosophischer Einweihungen

- ohne Wesen? Vielleicht Geschichte und Absichten eines anderen

Ordens? Vielleicht Folgen englischer Revolutionen und daher
entstandener weltlicher] oder geistlicher politischer Absichten? Wir
vermuten es nicht. Sollten sie's aber sein, so wäre [er] im erst angenommenen

Fall unser unwürdig, in letztren Fällen interessiert er uns nicht
mehr, kann nicht mehr Zweck sein, folglich Aufhebung das beste.»

Und Favater frägt weiter: «Oder vielleicht ist es bloss gesellschaftliches

Vergnügen? Bloss Bildung des Jünglings zum politischen
Leben? Bloss moralische Verbesserung? Bloss Wohltätigkeit [...]? So

sehr dieses alles mit der Maurerei verbunden ist [...], so ist doch dieses
alles [...] viel zu klein, viel zu allgemein für den Zweck des Ordens,
nicht entsprechend genug den geheimnisvollen Anstalten der
Vorbereitungen, Aufnahmen, Eiden, Symbolen. Unzweideutig scheint es

zu sein, dass der Orden was Wissenschaftliches, was Geheimes, nicht
allgemein Erkanntes, Wichtiges, Nützliches, aber zugleich Schweres,
Mühsames und eben darum nur Wenigen Taugliches lehrt, und
indem er lehrt, zugleich seine Schüler vorbereitet, übt und stärkt.
Auch hierüber wird heutzutage bald die ganze Maurerwelt einig
sein, aber nicht so einig über den wissenschaftlichen Gegenstand
selbst. Einige suchen durch den Maurerorden, den sie als eine
Fortpflanzung christlicher geheimerer Initiation ansehen, religiöse
Aufschlüsse, mehrere und richtigere Kenntnisse von Gott, vielleicht auch
höhere Kräfte. Andere ahnen magische Geheimnisse, Aufschlüsse
der unsichtbaren Welt, Umgang mit Geistern, wo nicht gar Gewalt
über dieselben, und wieder andere glauben, der Orden lehre die
höchsten physischen Geheimnisse der Chemie oder Alchimie,
worunter sie nur die Veredlung der Metalle, ganz wider Sinn und Zweck
alter wahrer Philosophie, verstehen. Jede dieser Vermutungen mag
ihre mehr oder weniger wirklich wahren Gründe für sich haben,

wenn schon auch bei vielem Hang zu Ausserordentlichem, Sonderbarem,

Stolz, Ehrgeiz und Eigennutz mehr als wirkliche Gründe,
diese Begriffe erzeugt haben mögen.»

Und nun kommt Lavater darauf zu sprechen, was der Maurerbund
wirklich ist: «Die Maurerei wird eine Kunst und zwar eine könig-

108



liehe Kunst genannt; Arbeit wird dem Maurer-Lehrling so wie in
allen Graden angesinnt. Er bekommt Schürze, Instrument und
Materialien - wozu? Um an einem unvollendeten oder zerstörten Tempel,

dessen Grundlage aber noch da ist, zu arbeiten. Zu diesen Arbeiten,

zu dieser Aufbauung, Wiederherstellung wird die Uberwindung
unübersteiglich scheinender Hindernisse erfordert, Entsagung seines

eignen Willens, seiner eignen Kräfte, Gefühl seiner Blindheit,
Wunsch nach Licht, Erkenntnis, gänzliche Selbstaufopferung und
Hintansetzung aller Vorurteile, welche in äussern Rang und Vermögen

einen Wert setzen, sind Eigenschaften, die gelehrt und gefordert
werden. Diese [...] Zeremonien scheinen mir zu beweisen, dass der
Maurerorden nicht sowohl wichtige Aufschlüsse und Geheimnisse
über irgendeinen wissenschaftlichen Gegenstand gebe, als vielmehr
Mittel und Weg auf eine bald deutliche, bald verdecktere Art zeige,
wie der Mensch solche erhalten könne, wie er wieder zu seiner
ursprünglichen Würde und zu seinen ursprünglichen Kräften gelangen,

wie er im vollkommensten Sinn wieder ein Tempel Gottes und
Herr der Geschöpfe werden könne. [...] Aber alle diese Kenntnisse
und Kräfte gibt der Orden [...] nicht se bst. Er bezeichnet, nebst
Versicherung der Wirklichkeit und Möglichkeit, zu diesem grossen
Geheimnis zu gelangen, nur den geheimen Weg dazu, und der so ihn
geht, bekommt den Lohn von sich selbst als eine natürliche Folge»,
nämlich «das grosse Geheimnis seiner Selbstveredlung, wodurch der
Mensch (um mich dieses Ausdrucks zu bedienen) wieder Prophet,
Priester und König werden kann.»

Aber selbst diese, wie Lavater selber sagt, «ideale», ja «schwärmerische»

Sicht vermag seine Vorbehalte nicht zu entkräften, denn «wenn
nun dies oder so was ähnliches das Geheimnis der Maurerei wäre, so
ist nicht zu zweifeln, dass [ein Mensch], vielleicht einige verbunden
zusammen oder kleine Gesellschaften, auch durch andere Wege,
vielleicht durch genaue Beobachtung des eignen Gangs seines Geistes

und Herzens, vielleicht durch unermüdliches Forschen in
wahrphilosophischen hermetischen Schriften, vielleicht durch einfältige
Lesung und Befolgung göttlichen Worts, vielleicht durch persönliche
Bekanntschaft eines solch vervollkommneten und wahrhaft wieder-
gebornen Menschen oder auf andere Weise auch ausser der Maurerei

zu dem Geheimnis der Maurerei gelangt sein mag [...]. Die
Verbindung aber mit solchen [Menschen] würde wenig nützen und

109



schwerlich zu erhalten sein. Jeder hält den Weg, durch den er zum
Zweck kommt, für den besten.»

Nach langen Vorbereitungen wurde 1782 von Herzog Ferdinand
von Braunschweig als dem Grossmeister der Strikten Observanz ein
europäischer Freimaurer-Konvent nach Wilhelmsbad bei Hanau im
Hessischen einberufen, der vom 15. Juli bis 1. September dauerte.
Aus der Eidgenossenschaft nahmen Diethclm Lavater als helvetischer

Grossprior und Philipp Christoph Kayser (1755-1823) von der
Präfektur Zürich teil. Insgesamt waren 35 Abgeordnete versammelt:
zehn aus Frankreich, zwei aus der Eidgenossenschaft, 15 aus Deutschland,

zwei Italicner und fünf aus der Habsburgermonarchie, darunter
zwei Ungarn. Die Haupttraktanden waren das Templerproblem und
die Entscheidung über die künftig geltenden Inhalte und Formen
freimaurerischer Tätigkeit. Das Resultat der langen Debatten war
zunächst die Trennung von der Templerlegende, insbesondere von
der Idee einer Restauration des 1314 vernichteten Templerordens.
Das zweite Resultat bestand in der Adaption des Systems der
«Chevaliers Bienfaisants de la Cité Sainte» (der wohltätigen Ritter von der

Heiligen Stadt -Jerusalem), das 1778 die drei französischen (die
Eidgenossenschaft einschliessenden) Provinzen der Strikten Observanz
auf dem Lyoner «Convent des Gaules» beschlossen hatten. Initiant
dieses Systems war der Lyoner Seidenherr Jean-Baptiste Willermoz,
unter wesentlicher Mitarbeit der StrassburgerJohannes v. Ttirckheim
und Rudolf Salzmann. Mit diesem Konvent hatte der französische

Zweig der Strikten Observanz die Reforminitiative an sich gerissen.
Am Wilhelmsbader Konvent gelang es dann Willermoz zusammen
mit dem Herzog von Braunschweig, dem Landgrafen Karl von
Hessen-Kassel und Ttirckheim, dieses christlich-theosophische System
mit Hochgraden und rittermässiger Hierarchie und Ausstaffierung
gegenüber anderen, insbesondere von deutscher Seite propagierten
Orientierungen durchzusetzen.

Sehr bald erwies sich der Konvent als Fehlschlag. Es gelang seinen
Protagonisten nicht, das neue System durch rasche Ausarbeitung der
neuen Rituale zu instrumentieren und die einzelnen Logen bei der
Stange zu halten. Was folgte, war eine Fortsetzung der Unsicherheit,
die man hatte überwinden wollen, und ein weiteres Auftreten und
Umsichgreifen anderer freimaurerischer und sonstiger geheimer
Gesellschaften.

110



Lavater hatte so etwas ja schon geahnt, als er im Frühjahr 1781 sein
Memorandum schrieb, und darin vor einem Orden warnte, der auf
nichts anderes hinauslaufe, als auf eine «bloss konventionelle
Gesellschaft», wobei er die «Bienfaisance» des Lyoner Systems als

Wohltätigkeit im human-caritativen Sinne auffasste, was ein Missverständnis

war, das sich aber mit seiner Abneigung gegen Hochgrade,
Rittertümelei und mystisches Christentum leicht paarte. In späteren
Briefen berichtet Lavater, er habe sich auf dem Wilhelmsbader Konvent

diesem System «augenblicklich» entzogen. (Er war tatsächlich
auffallend früh abgereist). Die von Willermoz in Wilhelmsbad
vorgetragene Lehre erschien ihm «teils unverständlich, teils unerwiesen,
teils als allzu mystisch gefährlich und unvermerkt das Historische der
Bibel untergrabend und alles nur in mystischem Sinn auslegend [...].
Ich Hebe Deutlichkeit, reine richtige Begriffe, demonstrierbare
Wahrheiten, nicht geheimnisreichscheinende, leicht missverstehbare
Worte, nicht unbeweisbare Behauptungen» (5.6.1810 an P. Burck-
hardt). Lavater meint also, dass das Lyoner System den in der Bibel
mitgeteilten realen Begebenheiten, Geschichten nur noch symbolische

Bedeutung beimesse.
Nach dem Wilhelmsbader Konvent zog sich Lavater mehr und

mehr von den sich rasch abschwächenden freimaurerischen Aktivitäten

zurück. Im Herbst 1784 besuchte er zum letztenmal die Loge.
Am 1. März 1786 fand, den Anwesenden wohl unbewusst, die letzte

Sitzung der «Modestia» statt. Sie erlosch aus Desinteresse, verursacht
durch Zweifel und Unsicherheit, ohne formellen Beschluss, bestand
aber gewissermassen als Firmenmantel weiter, ähnlich wie Lavater
Grossprior der nun - in Basel schon seit 1784 - ruhenden, wenn auch
nicht ganz eingeschlafenen Freimaurerei in der Eidgenossenschaft
blieb.

Die Generalpause in der zentraleuropäischen Freimaurerei, die
nach dem Wilhelmsbader Konvent und der Französischen Revolution

teils aus inneren Ursachen, teils durch politische Unterdrückung
für längere Zeit eintrat, ging nach 1800 auch in der Schweiz langsam
zu Ende. Die Neubelebung ging von Frankreich aus, wo Napoleon
die Freimaurerei als ein Instrument der politischen Durchdringung
seines europäischen Machtbereichs zu handhaben suchte. In der
Schweiz wird das mit der Einführung der Mediation aktuell. So

wird m Bern neben der französischen Militärloge 1803 die Loge

111



«L'Espérance» (heute: «Zur Hoffnung») gegründet. Die in Zürich
bestehende französische Militärloge sucht über Diethelm Lavater
Kontakt zu den Mitgliedern der «Modestia». Er verhält sich verbindlich

und reserviert, denn er kennt den politischen Hintergrund.
Zweimal ergreift er an informellen Zusammenkünften mit den
Franzosen das Wort.

In der Rede vom 23. September 1803 sagte er unter anderem: «Ii
est vrai, mes Frères, qu'il y a passé 15 ans que nous ne travaillons plus
à l'édifice extérieur du Temple auquel j'ai travaillé plus que 20 ans

avec un zèle ardent et extraordinaire et toujours suivant un plan ou
après un dessin simple, parfait, antique et original, et ce n'était qu'un
concours de circonstances particulières, principalement la dépravation

et les abus horribles qu'on faisait presque partout de la Maçonnerie,

et enfin les désastres du temps qui nous engageait à suspendre nos
travaux. [...] De plus j'ose assurer que nous n'avons pas discontinué de

travailler à l'intérieur du Temple, au Sanctuaire même et que nous
avons soigneusement conservé le feu occulte, sacré, pour entretenir
toujours la lumière perpétuelle sur l'Autel. Donc il est facile de rallumer

les flambeaux pour éclairer des Loges aussitôt qu'en temps plus
favorable et tranquil, ou on n'a plus à craindre [que] l'envie et les

soupçons et les abus reviendront.» Diese Stelle zeigt, dass in Zürich
nach 1786, wie auch immer, eine freimaurerische Kontinuität
bestand, und von Lavater und anderen wohl auch erwogen wurde, bei

Gelegenheit die Loge wieder zu aktivieren.
Bei der Rede vom 25.Juni 1807 horchen wir dort auf, wo Lavater

auf die an der Stelle des Evangeliums nach Johannes aufgeschlagene
Bibel im freimaurerischen Aufnahmezeremoniell hinweist und
daran folgende Betrachtung anknüpft: «Ma foi! - tous cela n'est pas
une vague cérémonie, mais un guide, un symbole très endoctrinant,
et de cette nature sont ou devront être toutes cérémonies, symboles et
paroles - [à] savoir significatifs, instructifs, éclairants, édifiants. Si nous
ne perdonsjamais de vue cette remarque, nous marcherons sûrement
le vrai chemin et nous y avancerons toujours, et si nous suivrons
encore les règles du St.-Jean [...] de chérisserf?] nos frères, de nous
aimer ensemble non pas seulement de parole et de langue, mais
d'oeuvres et de vérité, de prier pour eux que la vraie lumière se répande

de jour en jour de plus sur toute la Terre et qu'il plaise au Grand
Architecte de l'Univers de rétablir le Temple détruit et souillé, de

112



consoler les malheureux et les affligés, de ramener la Paix sur la Terre
afin que tous les frères sur les deux hémisphères recommencent à

s'aimer et s'unir pour parvenir à la fin à la vraie lumière où il n'y aura ni
ténèbres, ni infractions, où on reconnaîtra le vrai Maître avec lequel
on vivra fraternellement, l'adorera en même temps dans le vrai Temple

par tous les siècles.» Hier kommt seine tief religiöse, christliche
Auffassung der Freimaurerei deutlich zum Ausdruck.

Zwei Jahre später wurde Lavater mit der Gründung einer neuen
Loge in Basel konfrontiert. Die Nachricht davon machte ihm sein
dortiger Freund Peter Burckhardt, der wie die anderen noch lebenden

alten Basler Freimaurer an der Installation teilgenommen hatte
und nun Lavater den Wunsch dieser neuen Loge übermittelte, «sich
dem Helvetischen Priorat zu annexieren, nach der Strikten Observanz

zu arbeiten, der Unterwürfigkeit des französischen Orients latae
observantiae sich zu entziehen, wozu Hochdieselben als Magnus
Prior, nebst mir als Präfekt, die Hand bieten möchten.» Damit wurde
Lavater nahegelegt, sich wieder als helvetischer Grossprior zu betätigen

und als erstes die neue Loge anzuerkennen.
Lavater reagierte postwendend und ablehnend: «Ich habe freilich

[...] vernommen, dass [...] eine Loge [...] sei installiert worden; dass es
aber mehr eine Partie gesellschaftlicher Rekreation als etwas
Eigentlicheres zu sein scheine». Er sieht dahinter französische, politische
Absichten und Einflüsse. «Darum wollte ich auch während dem
Aufenthalt der Franzosen in liier [...] kerne Hand geben. Überhaupt,
mein Freund, was soll uns Maurerei? Gesellschaftliche Freuden,
gesittete traulichere Gesellschaft mit Ordnung, Anstand und
Freimütigkeit zur Bildung junger Leute verschaffen, das mag sie höchstens.

Aber wenn nichts Solideres zum Grund darin selbst Hegt, so ist
auch dieser moralische Zweck selten erreichbar, und höchstens da,

wo sie von wahrhaft weisen, edlen, guten - ich möchte sagen, frommen

- Weisen geleitet wird. Wenn aber der Orden nichts hat, nichts
geben kann, und macht doch Farce, was zu haben, sukzessive geben
zu wollen, so ist es Täuschung, Spielwerk, unwürdig. Will man sich
aber dieses einmal existierenden Mediums bedienen und gewisse
Dinge hineinlegen, so können dies sehr verschiedene, gute und böse

sein, und dann entstehen wieder Systema, Sekten, deren aller sich
schlaue Menschen zu bedienen wissen; das war auch der Grund,
warum ich zu Wilhelmsbad und nachher zur neuen Umschaffung

113



der Ritterschaft nicht Hand gab. [...] willkürlich Ritterschaften zu
machen, oder nicht einmal zu machen, sondern theatralisch feierlich
pompös aufzustellen - das ist nicht meines Sinnes. - Glaubt man aber,
der Freimaurerorden in seinen untern Graden enthalte wirklich
etwas, bezeichne Weise und Weg zu etwas (wie ich mir das denken
kann), so wirds unter Tausenden kaum Einer ahnen, viel weniger
wirklich von selbst finden. Und wenn ein wirklicher Meister von
Zeit zu Zeit Winke geben und aufmerksam machen wollte, so ist er
in den Augen aller ein Narr, Schwärmer [...]. Denkt man aber etwa:
Ei, wenn nur so was darin sein sollte, so ists schon der Mühe wert, die
Arbeit fortzusetzen, da es zu gleicher Zeit eine angenehme, bildende,
von manch anderem abhaltende Gesellschaft ist, und man kann ja
nach Willkür noch viel Gutes darein legen, Wohltätigkeits-Anstalten
usw. - Ich gebe es zu. Aber wahrlich, es gibt schon so viel alles dessen,
dass man nicht noch so etwas bedarf. Strikte Observanz existiert in
der Freimaurerei [...] nirgends. Es ist aller Orten Lata Latissima Obser-
vantia! Zum Nützen, zum wirklichen Befördern [von] wesentlich
Gutem bin ich weder zu alt, noch zu schwach, noch zu träg; aber zu
blosser Zeitverschwendung, zum Tändeln, zu Amusements, oder zu
Entweihung heiliger Dinge zu Nichts oder Possen, dazu bin ich einmal

zu ernst.»
Die schroff ablehnende Argumentation Lavaters geht also dahin,

dass die Freimaurerei keine ihr exklusiv eigene geistige Substanz
habe und auch als Vermittlerin eines Weges zu höherer Erkenntnis
nur bedingt tauge. Sich ihrer Formen für andere Zwecke - geselliger
Unterhaltung, Pflege von Freundschaft, Wohltätigkeit, Bildung - zu
bedienen, hält er für unredlich, wenn nicht gar als frevelhaft.

Die Gründung der «Modestia cum Libertate» zwei Jahre später
war für Lavater aus dem einfachen Grund das einschneidendere
Ereignis als die Vorgänge in Basel, weil in Zürich ja eigene freimaurerische

Weggenossen und Familienmitglieder (wie Dr. med. Heinrich
Lavater, der Sohn seines Bruders J. C. Lavater) mitmachten. Er liess
sich aber auch jetzt von seinem Standpunkt nicht abbringen und
wurde nicht müde, die Gründe semer Haltung darzulegen. Aber als

individueller Freimaurer, als, wie er sich einmal nannte, «Eremit ausser

dem Kloster», blieb er der Freimaurerei trotz alledem engstens
verbunden. Er übergab der «Modestia cum Libertate» das von ihm
seit den späteren 1780erJahren sorgsam verwahrte Inventar der alten

114



«Modestia» - von den rituellen Gegenständen bis zu den Möbeln,
desgleichen die einst von ihm begründete reichhaltige Bibliothek,
Hess sich zu Anlässen der Loge einladen, trat als Redner auf (u.a. bei
der Aufnahme seines Sohnes Diethelm im Gründungsjahr 1811) und
übernahm als ehemaliger Grossprior 1817 sogar die Installation des

Nachfolgers des verstorbenen Burckhardt in diesem höchsten Amt.
Ausserdem pflegte er von 1809 bis in die 1820er Jahre hinein eine
ausgedehnte Korrespondenz mit ausnahmslos in den 1740er Jahren
geborenen, also etwa gleichaltrigen Freimaurern, die er von früher
her kamite. Einige sind im Zusammenhang mit dem Wilhelmsbader
Konvent schon genannt worden: der Jurist, Zeitungsverleger und
christlich-esoterische Schriftsteller Rudolf Salzmann, der Jurist,
vorrevolutionäre französische Politiker und nachrevolutionäre deutsche
DiplomatJohannes v. Türckheim - beide Strassburger - und der zum
dänischen Hof gehörende Landgraf Karl v. Hessen-Kassel. Der
einzige Schweizer ist Peter Burckhardt, mit dem Lavater bis zu dessen
Lebensende in engem Kontakt bKeb. Der umfangreichste und
gehaltvollste Briefwechsel ist der mit dem hessen-darmstädtischen
Oberhofprediger Johann August v. Starck - eine hochinteressante
Gestalt dieser Generation.

In den Logenreden Lavaters wie in seinen Korrespondenzen geht
es immer wieder um Anschauungen und Fragen, die hinter seiner
eigenartigen Zwitterstellung stehen, um sein unstillbares Verlangen
nach höheren Einsichten in der Hoffnung auf endHchen Zugang
zu den Geheimnissen der menschHchen Existenz, um Einsichten in
die Welt jenseits ihrer äusseren Erscheinungen und um christhche
Glaubensgewissheit und Begnadigung im Ringen mit bedrängenden
Zweifeln und stets lauernden, ja abgründigen Gefühlen der
Verlassenheit. Dazu kommt in den Logenreden ein stark erzieherischer,
in Ansätzen staatsbürgerlicher Zug zum Vorschein. Sie sind die
positiven Gegenstücke zu seiner negativen Beantwortung der Frage,
°b es erwünscht sei, die Freimaurerei instimtionell weiterzuführen.

In den Briefen und Reden Lavaters können wir, von privaten und
beiläufigen Mitteilungen abgesehen, drei Schichten gut unterscheiden,

auch wenn sie sich gegenseitig bedingen und durchdringen:
spezifisch Freimaurerisches, charakteristisch Zürcherisches und intim
Persönliches.

115



Vom spezifisch Freimaurerischen haben wir Wesentliches schon
mitbekommen. Lavater hatte von der Freimaurerei einen Zugang zu
höherem Wissen, zu Geheimnissen der natürlichen wie der
übernatürlichen Welt erwartet, und war enttäuscht worden. Statt die
erwarteten «Aufschlüsse» zu erlangen, begegnete ihm ein gerüttelt
Mass von Menschlich-Allzumenschlichem: gesellschaftliche Ausser-
lichkeiten anstelle von innerem Streben im Ganzen, Schwindeleien
und Profitsucht von Einzelnen. Das allein hätte ihn aber wohl noch
nicht von der Freimaurerei als Instimtion entfernt. Den letzten
Anstoss dazu gab ihm die am Wilhelmsbader Konvent beschlossene
Annahme des Lyoner Systems der «Chevaliers Bienfaisants de la Cité
Sainte» und damit die Fortsetzung eines Pseudoritterwesens als
theatralischer Draperie eines dunklen Mystizismus, den er ablehnte.

Im Briefwechsel mit Salzmann kommt das ganz deutlich zum
Ausdruck. Salzmann versuchte Lavater von der Pflicht zu überzeugen,
sich dem Freimaurerorden wieder anzuschliessen und nicht nur von
aussen her einzuwirken. Was den von Lavater beargwöhnten Mysti-
zimus betraf, so war Salzmann überzeugt, «dass die Geheimnisse der
christlichen Religion zu allen Zeiten, und heutzutags mehr als jemals,
von den gewöhnlichen Lehrern nicht gekannt sind und durch den
öffentlichen Unterricht nicht können gelehrt werden. [...] Es gab und
es gibt eine auf Gottes Wort gegründete und mit ihm übereinstimmende

geheime Lehre, welche man als eine Einleitung zu besserem
Verständnis der Bibel und dessen, was die Kraft dieser göttlichen
Lehre ausmacht, ansehen kann. Zu dieser geheimen Lehre werden in
unserm Orden Winke und in den Instruktionen [...] etwas nähere

Anleitungen gegeben. [...] Der gemischte Flaufen der Maurer [...] darf
uns nicht zurückschrecken; denn noch weit gemischter ist der Haufen

der Christen, und wir bekennen uns dennoch freimütig zum
Christentum.»

Das ist der eine Punkt. Der zweite ist, so wieder Salzmann, die

Frage nach «der Quelle der Erkenntnis», deren wichtigste nach seiner
Überzeugung der «Geist Gottes [ist], der uns durch Sein Licht im
Verstände, Gott, Jesum Christum und den Plan Gottes über die
Menschheit und Welt in der Natur und [in der] Heiligen Schrift
finden lässt». Diese Wirkung des «Geistes Gottes [...], des wahrhaften
Stellvertreters Jesu Christi bei den Menschen aufErden, wird in der
Christenheit fast allgemein verkannt und mit dem andern Geiste, der

116



in der Welt herrscht, dem Geiste der Vernunft, vermischt, da doch
dieser von unten, jener von oben ist, und Paulus beide Geister deutlich

genug voneinander unterscheidet. [...] Die Bibel an sich, so wie
die Natur, ist ein toter Buchstabe, der erst durch den Geist Gottes
Leben erhält. Sie sind, wie Jesaja sie beschreibt, (Kapitel 29, 11 ff.),
Worte eines versiegelten Buches. Wenn sie aber durch den Geist
belebt werden, so [...] stellen [sie] ein lebendes Wesen dar. Man findet
alsdann mehr darin als der Buchstabe anzuzeigen scheint. Man
entdeckt einen Verstand, den man vorher nicht darin fand, einen dem
Geiste der Vernunft verborgenen, mystischen Sinn, über dessen
Wahrheit kein Zweifel aufsteigt, nicht nur wegen der Überzeugung,
mit der er im Innern begleitet ist, sondern auch wegen des innigen
Zusammenhangs, in welchem er mit allen Lehren der heiligen
Offenbarung steht. Diesen mystischen Sinn verachtet und verspottet
die Vernunft, weil sie ihn nicht finden und nicht begreifen kamt.
Dem Erleuchteten ist er aber von erhabener Wichtigkeit. Der Geist
Gottes ist aber nicht an die Bibel gebunden. Er erleuchtet bisweilen
unmittelbar, wie z.B. den Paulus.»

Lavater antwortete ihm: «Ja, wenn Sie das nur so verstehen, dass all
unser Verstand, Erkennen, Urteil, Empfinden, Gewissen, Wirkung
des Geistes Gottes ist; aber nein, wemi Sie sagen wollten, die Bibel
und Natur sind toter Buchstabe ohne besonders erbetene und erhaltene

Beleuchtungen des Geistes Gottes. Mir scheint es, beide, besonders

die Bibel, vorzüglich das Neue Testament, seien jedem redlichen,

natürlich-verständigen, wahrheitssuchenden Menschen ein sehr

verständliches, Wahrheit, Licht, Kraft und Trost gebendes Buch,
wenn es auch nur wie ein anderes Buch vorurteilslos, ruhig gelesen
und unter sich verglichen wird; ja ich möchte sagen, es scheint mir in
den Worten selbst schon eine Kraft, ein Geist gleichsam innezulie-
gen, der durch die Prunklosigkeit, Natürlichkeit, Deutlichkeit, kernhafte

Konzentration mächtig wirkt auf Verstand und Herz; mehr,
kraftvoller, eindringender als die beleuchtenden, erklärenden,
umschreibenden, gelehrten Worte menschlicher Weisheit. Nicht nur an
mir, sondern ich möchte sagen, auch am grössten Haufen kultivierter
und unkultivierter Menschen.»

Einen positiven freimaurerischen Gegenpol zum Lyoner System
setzte Lavater in seinen in der «Modestia cum Libertate» gehaltenen
Logenreden. Ein wichtiger Bestandteil dieser Reden sind Erläuterun-

117



gen des Aufnahme- bzw. Beförderungszeremoniells der unteren drei
Grade, angereichert mit eingehenden Ausführungen zur sogenannten

Hirams-Legende, einem Bestandteil der Einführung in den zweiten

Grad. Es geht um die Geschichte Hirams, des Baumeisters des

salomonischen Tempels, der von zwei oder drei nicht besonders

tüchtigen und unzufriedenen, weil nicht beförderten Gesellen
bedrängt, schliesslich umgebracht und unter einem Schutthaufen
verscharrt wird. Eine aufblühende Akazie verrät die Mordtat und die
Mörder. Diese Geschichte wird von Lavater einerseits mit dem eben
erwähnten Zeremoniell verflochten. Andererseits nimmt er sie zum
Anlass menschenkundlicher Betrachtungen, die sich stellenweise wie
eine kurzgefasste Führungslehre für Vorgesetzte lesen.

Hiram war, so Lavater, «nicht nur ein angesehener, weiser, arbeitsamer,

sondern auch ein prüfender, gerechter, gewissenhafter,
unparteiischer und unerschrockener Mann und Baudirektor. Er entwarf
nicht nur die Pläne zum Bau, ordnete was jeden Tag zu tun war und
stellte die Arbeiter nach ihren Fähigkeiten an bestimmte Arbeitsorte
hin, sondern er untersuchte auch des Abends die Arbeit auf das

sorgfältigste, um Versäumtes [...] nachzuholen und etwa Verfehltes
verbessern zu können.[...] Betrachten Sie das Bild eines wahren Maurer-
Meisters. Der macht seinen Plan, ist fleissig, demselben getreu für
sich selbst, weistjedem Mitgehilfen seines Berufs die ihm nach seinen
Fähigkeiten (ohne Ansehen der Person) angemessene Stelle an. Er
beschliesst den Tag nicht, ohne sich selbst ernst und sorgfältig geprüft
zu haben, ob er seinen Vorsätzen und Plan getreu geblieben. Dann
aber auch, was die Seinigen [...] getan, versäumt oder verdorben
haben; dann entschliesst er sich, solches morgen nachzuholen und zu
verbesseren. [...] Wenn wir alle diesem Vorbild in szientifischer,
moralischer und ökonomischer Rücksicht folgen würden - wir würden
unser eigenes, der Unsrigen, ja der Welt Glück vermehren und
erhöhen. Aber diese Geschichte zeigt uns auch die durch Erfahrung
aller Zeiten begründete Wahrheit, dass strenge Pflichttreue,
Unparteilichkeit, Gewissenhaftigkeit oft und mit grossen Widerwärtigkeiten

verbunden ist. Sie macht andre missvergnügt, unzufrieden,
erweckt Neid, Bitterkeit, denn man will gemeiniglich nicht gerne
über Fehlerhaftes getadelt sein; man sieht sich durch Beförderung
oder bessere Besoldung anderer, vielleicht jüngerer, später an die
Arbeit gekommener, vom gleich fleissigeren oder geschickteren

118



Arbeiter verkürzt, hintangesetzt und so fort. [...] Aber seht und
bewundert auf der andern Seite den würdigen, festen, entschlossenen,

pflichttreuen, gewissenhaften Mann, der sich seiner Pflicht
durch nichts abwendig machen, sich durch nichts weder erschleichen,

noch abtrotzen lässt. [...] Wie glücklich wären wir, wie glücklich
könnte die Welt auch durch uns werden, wenn wir diesen Lehren,
diesem Vorbild folgten, wenn wir bei jeder Wahl, bei jeder Beförderung

nur auf Würdigkeit [...] sähen, ohne sich durch Empfehlung,
Schmeicheleien, Versprechungen, Drohungen von unseren eigenen
innersten Überzeugungen [...] ableiten zu lassen.»

Diese Betrachtungen sind nicht einfach ein Beispiel freimaurerischer

Lehrhaftigkeit, sondern sie widerspiegeln zweifellos auch
Erfahrungen, die Lavater als langjähriges Mitglied der Zürcher Regierung

vor dem Umsturz von 1798 und dann wieder von 1803 an
gesammelt hatte.

Charakteristisch Zürcherisches kommt vor allem in seiner dezidierten
Ablehnung des templerisch-mystischen Lyoner Systems zum
Vorschein. Lavater hat eine temperamentvoll-nüchterne Abneigung
gegen unnötige Äusserlichkeiten. Ausdrücklich hält er fest: «Wir
haben uns, vor dem Wilhelmsbader Kongress schon, der möglichsten
Simplizität beflissen und allen Theater-Prunk vermieden - hatten
nicht einmal ein Präfektur-, vielweniger ein Priorats-Insiegel. Und
nach demselben, bei Unischaffung und Neuetablierung eines
selbsterfundenen Systems [d.h. der «Chevaliers Bienfaisants de la Cite
Sainte»] [...] schafften [...] wir uns [...] keine Dekorationen an»
(1. Februar 1810). «O was ist das für eitele Eitelkeit, welchen Namen
sie auch habe!» ruft er einmal aus (29. Mai 1811). Zu dieser an die
Luxus- und Theaterfeindlichkeit im Alten Zürich erinnernde
protestantisch-asketisch-republikanischen Strenge tritt das Einstehen für
ein ungekünsteltes Bibelverständnis, das wir wohl als ein Derivat des

reformatorischen Schriftprinzips betrachten dürfen. Wir sind diesem
Punkt schon früher bei der Malmung Lavaters begegnet, die
biblischen Geschichten so anzunehmen wie sie erzählt sind: Salzmami
(der auch Protestant war) schreibt er, er möge die Mystiker «mit
aller Achtung für ihren Kopfund Herz, nicht zu Führern [...], weil ich
teils Deutlichkeit, reine Begriffe Hebe, und weil ich aus Erfahrung
weiss, dass Mystizismus, der in allem Geschichtlichem, ja jedem
Wort geheimnisreichen verborgenen Sinn sucht, zu finden glaubt,

119



das positive wahre Geschichtliche darüber verliert, also das Fundament

der Wahrheit selbst untergräbt. Das war auch der Grund,
warum ich der höhern Instruktion zu Wilhelmsbad keinen Beifall
geben konnte. Dies kann zur Schwärmerei, diese zum Aberglauben
und Unglauben führen» (8. Oktober 1811).

Dem intim Persönlichen des Menschen Diethelm Lavater begegnen
wir am eindrücklichsten in seiner Korrespondenz mit Starck. Lavater
hatte in ihm einen Berater für alchemistische Probleme gesucht. Er
war zwar ein nach dem damaligen Wissensstand einigermassen
modern ausgebildeter Mediziner und Chemiker, unternahm aber in
seinem nach allen Seiten ausgreifenden Erkenntnisdrang auch
alchemistische Operationen, die schon damals unter modern Gebildeten
nicht mehr ganz salonfähig waren.

Aus dieser Korrespondenz wurde ein weitläufiges Hin und Her
von Fragen und Antworten, wobei zuerst die Templerlegende, dann

Fragen der Natur Gottes, der Natur der Dinge ausser Gott und über
ihr Verhältnis zueinander zur Sprache kamen. Hier interessierte sich
Lavater vor allem für die Vorstellung der Rehabilitation, d. h. «dass die

gefallenen oder von Gott sich entfernten Wesen durch das Menschwerden

und ihren [...] wiederholten Cours der Menschheit
rehabilitiert werden müssen» (19. Juli 1810). Er glaubte, wie auch sein
Bruder, an die Wiederverkörperung, d.h. an das wiederholte Erdenleben

der Menschen bis zur Wiedergewinnung ihrer Integrität. Diese
Vorstellung beschäftigte ihn seit langem und führte ihn zu der
eindrücklichen Uberzeugung: «Das grösste menschliche Elend auf der
Erde steht in Zusammenhang mit voriger Existenz, ist nicht
Verdammnis, ist Gnade» (11. Dezember 1811). Als drittes Thema kamen
alchemistische Operationen zur Sprache. Deren Ziel war weder für
Starck, noch für Lavater die Goldmacherei, sondern sie wurden
unternommen, um die metaphysischen Vorstellungen, oder wie
Lavater sich ausdrückte, «die Sätze dessen, was wir waren, sind und
sein werden, und die Kraft und Wirkung geistiger Ausstrahlung
durch physische Erfahrung» zu bestätigen. Das war für Lavater um so

wichtiger, als er von sich selber sagte, er «werde durch Sinnliches für
Geistiges offener, belehrbarer und befestigter» (9. Februar 1811).

Die Briefe an Starck sind das eindrücklichste Zeugnis des um
Erkenntnis ringenden Menschen Diethelm Lavater. Ungeduldig
wartet er jeweils auf den nächsten Brief - «wie ein Wächter auf den

120



Morgen» (schreibt er einmal), und viele dieser Briefe enthalten einen
Stossseufzer oder Wunsch aus gepresstem Herzen: «Meine Bedürfnisse

sind Glaubensstärkung und als Mensch und Arzt helfen zu
können, wo Not ist und meine Kraft nicht zureicht» (21. März 1811).
«Licht, Wahrheit und Leben des Geistes, Gewissheit und Erfahrung
des Herrn ist, was ich mir von ihm innigst erflehe» (18. März 1812).
«Doch was hilft uns alles dies Wissen; wird's, wenn wir sterben
müssen, ein grosser Vorzug sein?» (21. März 1812). «Oft scheint mir
der Himmel ehern und die Erde eisern zu sein» (28. Februar 1813).
«Oft wankt der Glaube, wird oft nur zum hoffenden Wunsch»
(15. Mai 1813).

Die Zürcher Freimaurer der «Modestia cum Libertate» waren
formell beim Lyoner System geblieben, aber wie schon unter der Strikten

Observanz auf ihre eigene Weise. Sie machten mit, als nach 1815
aus dem Kreis der noch lebenden Protagonisten des Wilhelmsbader
Konvents von 1782 - Karl von Hessen-Kassel, v. Türckheim,
Salzmann - der Versuch gemacht wurde, dieses System zu regenerieren
und mit Zürich als einem Zentrum in eine weitgespannte Organisation

zu integrieren. Für einen Augenblick erschien den daran Beteiligten

ihr Wunschbild schon als Wirklichkeit, dann aber nahm der
Hauptstrom freimaurerischer Tätigkeit in Zürich eine Wende im
Einklang mit den liberalen Tendenzen, die nach 1830 zum Durchbruch

kamen. Im einzelnen gab es aber auch dauerhafte Früchte dieser

im ganzen fehlgeschlagenen Bemühungen. Dazu gehört die
Umarbeitung des Rituals durch Heinrich Lavater, den Neffen Diet-
helms, der sie 1817 als Meister vom Stuhl in kritischer Übernahme
der Wilhelmsbader Texte neu fasste und ein Werk schuf, das bis in
die Gegenwart Geltung behalten hat.

In diesem Zusammenhang kommt es zur wohl letzten freimaurerischen

Handlung Diethelm Lavaters: Autorisiert vom Landgrafen
Karl von Hessen-Kassel und in Anwesenheit des Meisters vom
Stuhl der «Modestia cum Libertate», nahm er am 2. April 1818
Georg Gessner, den Fraumünsterpfarrer und späteren Antistes der
Zürcher Kirche, in einer einzigen hochgeheimen Zeremonie pri-
vatissime in alle Grade des Lyoner Systems auf. Lavater erscheint hier
in einem überraschenden Vorgang als Protagonist in dem von aussen
nicht leicht zu durchschauenden Amalgam von Freimaurerei und
christlichem Aktivismus mit klar ökumenischem Gepräge: «Mir

121



ists jederzeit Freude und Nutzen, wenn ich allerorten alle Arten
religiöser Gesellschaften besuchen [...] kann. Ich besuche Synagogen,
katholische, lutherische, reformierte, herrnhutische, sogenannte
wiedertäuferische [...] deutsche Gesellschaften,» bekennt er einmal
(8.11.1813) und ein andermal spricht er nach Begegnungen mit dem
katholischen Bischof Michael Sailer und einem englischen Quäker:
«So mehrt sich die unsichtbare Kirche, und ihre Glieder vereinigen
sich von allen Seiten ohne äussere Verbindungen und Formen»
(26.10.1814). In dieses Bild passt auch die Rede, die er als Vertreter

der Zürcher Regierung bei der Errichtung einer katholischen
Kirchgemeinde 1807 hielt, ebenso sein Engagement für die immer
wieder angefeindeten Herrnliuter. «Cliristlichgesimite Vereine» hatten

seine volle Sympathie. 1812 treffen wir ihn und Georg Gessner
bei den vier Gründungsmitgliedern der Zürcher Bibelgesellschaft,
die, wie die neue Freimaurerei auch, mit zu den Anfängen des

modernen schweizerischen Vereinswesens im Vorfeld der Regeneration

gehört
Fassen wir zusammen: Diethelm Lavater war - als ebenso

kritischer wie enthusiastischer, als ebenso distanzierter wie engagierter
Freimaurer, als anerkannte Autorität wie als ewig Suchender - trotz,
ja wohl dank seines widersprüchlichen Aussenseitertums die
Schlüsselfigur im Ubergang von der alten zur neuen Freimaurerei in
Zürich. Er hatte wesentlichen Anteil daran, dass sie einen Kurs
einhielt, der - wie schon unter seiner direkten Leitung im 18. Jahrhundert

- ein Abgleiten ins Unbedarfte wie ins Überstiegene vermied
und in sich Kräfte zu sammeln vermochte, die der Wandlung zum
liberalen und fortschrittlichen Staat und zur bundesstaatlichen
Schweiz entsprachen. Das war, freimaurcrisch gesehen, eine Frucht
seiner Überzeugung, dass die drei Johannisgrade des Lehrlings, des
Gesellen und des Meisters die Basis der Freimaurerei sind, dass sie

ihren ursprünglichen und wesentlichen Kern bilden. Was das für die
Zukunft nach ihm bedeutete, lässt sich am augenfälligsten daran ablesen,

dass mit der Gründung der Schweizerischen Grossloge «Alpina»
im Jahr 1844 eine Instanz geschaffen wurde, die seither für die ihr
angehörenden Logen eben diesen Bereich der drei Johannisgrade
regelt, und nicht zuletzt daran, dass der erste Grossmeister der
«Alpina», der Historiker und RegicrungsratJohann Jakob Hottinger,
und auch der 1848 gewählte erste schweizerische Bundespräsident,

122



Jonas Furrer, der prunklosen, wohltemperierten und ernsthaft betriebenen

Zürcher Freimaurerei angehörten.

Die Zitate aus der Korrespondenz Diethelm Lavaters sind der vom Verfasser im Auftrag

der Zürcher Loge «Modesria cum Libertate» herausgegebenen Edition Von der

alten zur neuen Freimaurerei. Briefwechsel und Logenreden von Diethelm Lavatcr nach 1 800,
Zürich i 994, entnommen. Von den neueren Untersuchungen wurden vor allem der

Forschungsbericht von Ludwig Hammermayer: Zur Geschichte der europäischen
Freimaurerei und der Geheimgesellschaften im 18. Jahrhundert Genese - Historiographie

- Forschungsprobleme, in: Beförderer der Aufklärung in Mittel- und
Osteuropa. Freimaurer, Gesellschaften, Clubs, Berlin 1979, S. 9-68, und dessen Monographie:

Der Wilhelmsbader Freimaurer-Konvent von 1782. Ein Höhe- und Wendepunkt

in der Geschichte der deutschen und europäischen Geheimgesellschaften,
Wolfenbütteler Studien zu Aufklärung Band V/2, Heidelberg 1980, herangezogen.

123




	Tradition und Wandel in der Zürcher Freimaurerei zur Zeit Diethelm Lavaters d. Ä.

