
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 107 (1987)

Artikel: Die religiöse Frauenbewegung des Mittelalters und Zürich : das
Frauenkloster Selnau als Beispiel

Autor: Hohl, Agnes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AGNES HOHL

Die religiöse Frauenbewegung des

Mittelalters und Zürich
Das Frauenkloster Selnau als Beispiel

Zürich wurde einst - nominell wenigstens - von Frauen
beherrscht. Die Fraumünsteräbtissinnen verloren ihre hohe Stellung
jedoch allmählich und der Normalfall trat wieder ein: In der Limmat-
stadt regieren bis heute die Männer. Auch in der Geschichte der
mittelalterlichen religiösen Bewegungen sehen wir Ähnliches: viele
Frauen brachen mit der Normalität und suchten Freiräume, die dann
doch wieder von den Männern wesentlich mitgestaltet wurden, in
denen sich aber die Frauen häuslich einrichteten und verharrten.

Diese Skizze über die Frauenklöster von Zürich möchte etwas zum
Verständnis dieser Wellenbewegungen beitragen.

Das Fraumünster unterschied sich deutlich von den im 13. Jahrhundert

gegründeten Frauenklöstern. Die Leiterin des 853 gestifteten
Hauses erhielt viele Auszeichnungen - im 11. Jahrhundert den Titel
einer Reichsfürstin, 1245 denjenigen einer Fürstäbtissin, ausserdem
1045 das Münz-, Markt- und Zollrecht -, aber ihre ausgedehnten
Besitzungen wurden von einem Reichsvogt verwaltet, dessen Amt
entscheidend für die Ablösung der Stadt Zürich von ihrer Herrschaft
werden sollte. Nach 1173 (der Übernahme des Amtes durch die
Lenzburger) war an einen Ausbau der klösterlichen Autorität nicht
mehr zu denken, und seit dem Erwerb der Reichsfreiheit 1218 durch
die Stadt schrumpfte diese stetig zusammen. Das Fraumünster war aus

politischen Gründen gestiftet worden und unterhielt in seiner Blütezeit

im 10. Jahrhundert enge Beziehungen zum schwäbischen
Herzogshaus, ja bis ins 12. Jahrhundert nahm es Frauen aus königlichem
Haus auf

Die Gründungen des 13. Jahrhunderts hingegen hatten mit Politik
nichts zu tun; sie wurzelten im Aufschwung Zürichs und in den
Ausläufern der damaligen Frauenbewegung. Innert kurzer Zeit entstanden

nach 1200 drei neue Klöster: Oetenbach, das bekannteste, Selnau

1



(in der Nähe des dortigen Bahnhofs) und St. Verena (an der damaligen
kleinen Brunngasse, heute Froschaugasse).

Das Wachstum Zürichs im 13. Jahrhundert

«Die selbstbewusste städtische Bürgerschaft schleifte die Pfalzburg
auf dem Lindenhof, errichtete das Rathaus, und neu eine obere
Brücke, umgürtete ihre wachsende städtische Selbständigkeit mit
einer ersten Stadtmauer und schuf mit dem heutigen Münsterhof
einen repräsentativen Platz: dem äusseren Bering wird 'infra muros'
ein Freiraum gegeben. Die St. Peter Kirche wurde neu errichtet, die
Fraumünster-Abtei, das Grossmünster und die Wasserkirche um-
bzw. fertiggebaut... Parallel zu diesen Grossbauunternehmen der
öffentlichen und toten (kirchlichen) Hand wuchsen die Steinhäuser
wie Pilze aus dem Boden und ersetzten die in Holz gefügten
Vorgängerbauten»1.

Zu den neuen Gebäuden gehörten neben den oben erwähnten
Frauenklöstern die Männerklöster der Dominikaner, Franziskaner und
Augustiner. Denn da die Bettelorden wesentlich auf die zunehmende
Stadtwirtschaft reagierten, liessen sie auch in Zürich nicht lange auf
sich warten2. Obwohl die Ordensvertreter mit den Städtern viele
gemeinsame Interessen hatten (verbesserte kirchliche Versorgung,
bauliche Betreuung der übernommenen Plätze, Versammlungssäle, neues
geistiges Leben), sahen sich die Konvente doch zeitweise starkem
Misstrauen ausgesetzt. Würden sie in einer Krise (wie um 1245) nicht
einfach dem Papst gehorchen? War ihnen der internationale Gehorsam

zu den Ordensoberen wichtiger als die Solidarität mit ihrer Stadt?
Weitere Spannungen bestanden gegenüber dem Ortsklerus, in dessen

Domänen Beichten, Predigen, Beerdigen die neuen Orden
eingebrochen waren.

1 Hanser, Jürg, u. a. Das neue Bild des alten Zürich, Zürich 1983, S. 58.
2 Die Anhänger der Dominikus hatten sich zunächst um die Ketzer- und Ketzerinnenbekämpfung

in Südfrankreich gekümmert; die Anhänger des Franziskus um radikale
Armut. Sie glichen sich aber einander an und wurden die hervorragendsten Vertreter
der neuen Stadtorden.

2



Frau und Kloster

Mit den genannten Problemkreisen überschnitt sich als dritter die
Frauenseelsorge. Frauen konnten kein selbständiges geistliches Leben
führen; für sie stellten sich immer die zwei Grundfragen; Wer sorgte
für ihr Heil, und wie beschafften sie sich ihren Lebensunterhalt? Da

vom Priesteramt ausgeschlossen, brauchten sie einen Beichtvater und
Anleiter. Anderseits Hessen sich Betteln und harte Arbeit auf dem
Feld nach damaliger Ansicht nicht mit dem Dasein einer Klosterfrau
in Einklang bringen. Bis zum 13. Jahrhundert hatte sich so ein Normbild

von einem Frauenkloster herausgeformt: Es musste genügend
Güter haben, um von deren Ertrag leben zu können, und es musste
von der bischöflichen Gewalt ausgenommen sein (Exemption).

Das Gleiche galt auch für die Männerhäuser; doch im Unterschied
dazu waren die Männer im Rahmen ihres Ordens selbständig, während

die Frauen zusätzlich einem Männerkloster unterstanden. Waren
beispielsweise die Zisterzienser-Niederlassungen in Reihen miteinander

verbunden (Filiation), so galt dies, ausser ganz zu Anfang, nur für
Männer; Frauen konnten keine «Tochterklöster» bilden. Im inneren
Gefüge stand der Abt in jedem Fall über der Äbtissin, die aber die
Aufsicht über die Konversen und Kaplane ausübte.

Das ohnehin komplexe Verhältnis zwischen Frauen- und Männerklöstern

wurde noch zusätzlich belastet, wenn, wie anfangs des

13. Jahrhunderts, die religiöse Aktivität überbordete. Nebst den
bekannten Orden suchten damals Waldenser, Humiliaten, Albigenser
und viele andere neue Wege zum Heil. Überall war dabei der Anteil
an Frauen gross. Aus der Sicht der Mönche bedeutete dies neue
Arbeit. Die Orden erliessen daher prophylaktische Verbote gegen die
Aufnahme von Frauensammlungen, ohne deswegen den Zufluss ganz
bremsen zu wollen. So verwahrten sich Dominikaner wie Zisterzienser

gleichzeitig (1228) gegen neue Aufnahmen. Allein in der Schweiz
übernahmen jedoch die Prediger im 13. Jahrhundert 15 Frauenkonvente,

die Zisterzienser 18, die Franziskaner hingegen nur 43.

Die Frage blieb jedoch offen, wer konkret die Frauenseelsorge
leistete, ob Kaplane oder Priester, Welt- oder Ordensgeistliche. Neben
Männern, die sich dadurch von ihren eigentlichen Aufgaben abge-

3 Helvetia Sacra, II1/3, Die Zisterzienser und die Zisterzienserinnen... red. von Cécile
Sommer-Ramer und Patrick Braun, Basel 1982, Bd 2, S. 530 u. 547.

3



lenkt sahen (Predigen, Studieren, Nachwuchs heranziehen), gab es
solche, die sich mit Freuden dieser Arbeit widmeten4.

Bei genauerem Hinsehen ist also zu erkennen, dass wohl ernsthafte
Spannungen zwischen den Frauen und den Orden bestanden, von
einer generellen Ablehnung aber nicht gesprochen werden kann. Im
Konfliktfeld standen oftmals auch die Päpste, denen das Tempo der
Inkorporationen (Aufnahmen) nie schnell genug war; waren doch
unbetreute Frauen den Gefahren der Ketzerei mehr ausgesetzt. Diese
Streitigkeiten zogen sich mit wechselnder Heftigkeit über lange Zeit
hin. In Zürich z. B. zogen sich die Dominikaner 1236 für einige
Monate nach Oetenbach zurück, um danach die Betreuung wie
gehabt fortzusetzen5. Offiziell wurde ihre Zuständigkeit aber erst
1259/67 bestätigt6.

Neue Wege fur die Frau?

Was veranlasste damals so viele Frauen zu einem religiösen
Aufbruch? Darf die Bewegung als «progressive Erscheinung» gewertet
werden?

Die neuen Lebensformen der Stadt hielten für die Frauen Gutes
und Schlechtes bereit. Politisch gesehen fanden die Städterinnen keinen

Zugang zur Macht, doch auf dem wirtschaftlichen Gebiet boten
sich ihnen vermehrt Chancen an. Im 13. Jahrhundert gab es noch
keine Zünfte, und auch nach deren Einführung blieben die Frauen
prinzipiell dabei. Sie konzentrierten sich dabei auf die Töpferei, die
Herstellung und den Vertrieb von Textilien, die Bäckerei, Bierbrauerei,

und den Verkauf von Kleinwaren wie Geflügel, Eier und Gemüse7.

Die zunehmende Verhärtung der Regeln drängte jedoch die

4 Als Beispiel sei Jacques von Vitry erwähnt. Dieser Chorherr aus Belgien war Beichtvater

der Marie von Oignes, Förderer der Beginen - und Bischof von Akkon.
Frauenseelsorge und Reform der Kreuzfahrt waren ihm zwei gleichrangige Anliegen
zur Besserung der Kirche.

5 Halter, Annemarie, Geschichte des Dominikanerinnenklosters Oetenbach in Zürich
1234-1525, Winterthur 1956, S. 19.

6 Zu den Beziehungen Papst-Orden und auch allgemein s. Grundmann, Herbert, Religiöse

Bewegungen im Mittelalter, Anhang: Neue Beiträge zur Geschichte der religiösen

Bewegung im Mittelalter, Neudruck, Darmstadt 1970. Weiter: Degler-Spengler,
Brigitte, Die religiöse Frauenbewegung des Mittelalters: Konversen - Nonnen -
Beginen, in: Rottenburger Jb. für Kirchengeschichte, 3, 1984, 75-88.

7 Meyer, Werner, Hirsebrei und Hellebarde, Ölten 1985, S. 134.

4



zünftigen Frauen an den Rand. Ebenso litten sie im Bereich des Wissens

unter der Institutionalisierung: Die Universität blieb dem
weiblichen Geschlecht verschlossen. Die neuen geistigen Strömungen
erreichten die Frauen dennoch, und viele sogen sie begeistert auf

Weiter wird meistens angeführt, die Achtung vor der Frau sei
damals gestiegen, und dies habe sich in der steigenden Verehrung
Marias niedergeschlagen. Allerdings gehörte die Betonung der
Jungfräulichkeit Marias, der Mutter Gottes, mit zu dieser Frömmigkeit.
Damit verstärkte sich eine alte Spaltung des Frauenbildes: Hier hehre
Frau, dort gefährliche Verführerin, (die auch leicht zum Bösen
anzuleiten war)8. Ein anderer interessanter Aspekt im Gebrauch von
Bildern ist bei den Zisterziensern im Hochmittelalter festzustellen. Sie
verehrten neben Maria, der Mutter Gottes, auch Martha, die Schwester

Marias von Bethanien. Neben der Geistigkeit, die diese Maria
ausdrückt, sollte die Praxisnähe von Martha nicht verloren gehen. Doch
diese Maxime galt nur für die Brüder, für die Schwestern hatte sie
keine Konsequenzen9. Den Nonnen blieb das tätige Leben versperrt,
was zu einem vermehrten Rückzug in die Innerlichkeit geführt
haben mag. Andererseits gab gerade das Ideal der Jungfräulichkeit vielen

Frauen den Impuls, die irdische Welt hinter sich zu lassen, denn
tatsächlich stieg ihr Prestige dadurch. Daneben leuchtete das Vorbild
der «vita apostolica», einer neuen Wertschätzung von Armut und
Einfachheit. Nackt wollte man dem nackten Christus am Kreuze
nachfolgen10. Die Frauen der ersten Generation setzten sich voll für
beide Ideale ein. Sie waren vorwiegend ältere, gut situierte Damen,
dies in markantem Gegensatz zu später, als sich die Reformbewegung
etabliert hatte. Nun stieg der Anteil junger bis sehr junger Mädchen
stark.

Dies lässt sich z. B. in Oetenbach gut beobachten. Im Stiftungsbuch
treten die Gründerinnen als selbständige Frauen auf, die eine gewisse
Reife erreicht haben müssen. Die berühmte Mystikerin Elsbeth von
Beggenhofen hingegen war jung eingetreten, ebenso Elisabeth von
Oye mit 6 Jahren". Sicher waren nicht alle Kinder so begabt für das

8 Bolton Brenda, Mulieres sanctae, In: Sanctity and Secularity; The Church and the
World, Studies in Church History 10, Oxford 1973, S. 77.

9 Holdsworth, Christopher, The Blessing ofWork: The Cistercian View, In: Dito, S. 65.
10 So lautete der Grundsatz Roberts von Arbrissel, einem Vorläufer der Bewegung,

s. Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. Aufl. Tübingen 1957, Bd. 1, Sp. 626.
11 Die Stiftung des Klosters Oetenbach und das Leben der seligen Schwestern daselbst,

Aus der Nürnberger Handschrift hg. von H. Zeller-Werdmüller und J. Bächtold,
Zürich 1889. S. auch Halter, S. 56 u. 58.

5



Klosterleben, sondern wurden aus wirtschaftlichen Gründen
abgegeben, ebenso wie Witwen den Konvent als ihr Pensionat auswählten.

Wieder andere Frauen versprachen sich, dort ihre Bildung erweitern

zu können, Latein und evtl. Griechisch lernen zu können. Dies
traf v. a. auf die grösseren Häuser zu; den kleinern fehlten dazu wohl
die Voraussetzungen (Bibliothek, Schulmeister, etc.).

So unterschiedlich die Motive zum Eintritt waren, das Frauenkloster

stellte im Mittelalter eine mögliche Form der Emanzipation, der
eigenen Gestaltung des Lebens, dar, die von Fall zu Fall verschieden
ausfiel. Dabei muss im Auge behalten werden, wie stark trotz allen
neuen Strömungen die Kraft der Autorität und Tradition im Mittelalter

war, wie hätten sich die Frauen ihr ganz entziehen können? Die
Emanzipation von heute muss (und kann) deshalb anderswo ansetzen
als diejenige des 13. Jahrhunderts.

Das Klosternetz von Zürich

Wenden wir nun das Gesagte auf Zürich an. Durch die Neugründungen

schälte sich im Laufe des 13. Jahrhunderts ein gut ausgebautes
Klosternetz heraus, das grob folgendermassen zusammengefasst werden

kann: Das Fraumünster für die Adligen, Oetenbach für die städtische

Oberschicht, Selnau und St. Verena für die Mittelschicht und die
Beginenquartiere für die ärmeren Bevölkerungskreise.

Gehen wir auf die jüngeren Sprossen dieses Baumes ein, nachdem
wir das Fraumünster schon zu Beginn gestreift haben.

Oetenbach lebte in seinen Anfangszeiten (gegründet 1234) deutlich
über seiner Kapazität, noch 1285, als von Tiefenbrunnen in die Stadt
übersiedelt wurde, zählte es 120 Nonnen. 1327 waren es noch neunzig,

und im 15. Jahrhundert pegelte sich der Bestand bei 35-40 ein12.

Dieses Kloster blieb bis ca. 1330 relativ offen, um dann zunehmend
vornehmer zu werden. Nahm die Anzahl der Frauen ab, so nahm der
Besitzstand zu; dies aufgrund der vielen Schenkungen und Käufe, teils
aber auch, weil es als Deckung für das Predigerkloster diente, um
jenem mehr Armut zu bescheinigen.

Die Predigerbrüder betreuten nicht nur Oetenbach, sondern auch
das Beginenquartier. Sie waren nach dem Konzil von Lyon (1274) daran

gegangen, die Beginen zusammenzufassen und ihnen eine bessere

12 Halter, S. 29, 75, 81.

6



Struktur zu geben, um ihrer (vermeintlichen) Verwilderung Einhalt
zu gebieten. In Zürich entstanden so je ein Quartier bei der
Predigerhofstatt/Chorgasse und an den Oberen Zäunen. Das letztere wurde
allerdings dank der Nähe zu den Franziskanern von diesen betreut. In
diesen geschlossenen Fraueninseln lebten vorwiegend arme, aber
nicht mittellose Beginen, die möglicherweise dem Weben und dem
Schulunterricht nachgingen13. Im 14. Jahrhundert fand ein fliessender
Übergang zu einem Sozialquartier statt, in dem arme Frauen ohne
besonderen religiösen Status lebten. Zu dieser Lebensart trug auch das

Verhältnis Männer zu Frauen im Quartier bei. Es betrug 1357 9:89,
unmittelbar bei den Predigerhäusern sogar nur 1:49, und auch 1409
kamen nur 8 Männer auf 49 Frauen14.

Eine weitere Gruppe bildeten die sog. «willig Armen», deren Besitz
im Gegensatz zu den vorher erwähnten Frauen sogar unter der
Steuergrenze blieb. Sie wurden daher von den Steuerlisten des 14.

und 15. Jahrhunderts nicht erfasst, einige sind aber trotzdem bekannt,
so die Schwestern beim Ketzistürli oder im Grimmenturm. Der
Charakter dieser Institution wird aus einem Stiftungsbrief von 1314 deutlich:

Ein Haus an den Oberen Zäunen war für Frauen gedacht, «die in
die stat nach ir brote gant für die hüser bettiln»15. Die «willig Armen»
stellten eine weitere Verfeinerung des sozialen Netzes dar. Mit ihnen
übernahm auch die Stadt eine gewisse Verantwortung: Die Häuser
der «willig Armen» unterstanden nicht mehr der Verwaltung der
Bettelorden, sie waren vielmehr dem Spitalwesen zugeordnet, wo
auch der Rat ein Wort mitzureden hatte16.

Die Sammlung der «Schwestern von Konstanz» (oder St. Verena,

gegründet 1252) schliesslich hob sich vom Beginenwesen ab und
tendierte zu einem regulären Kloster. Die Insassinnen lebten zwar in
einem normalen Haus (1259/60 bezogen), besassen aber viele Güter
und wurden von der Propstei, dem Rat und den Bürgern fleissig
unterstützt17. Sie verfügten über alle Klosterämter und wiesen auch eine
kleine Kapelle auf Sie standen ebenfalls unter der Obhut der Predi-

12 Wehrli-Johns, Martina, Geschichte des Zürcher Predigerklosters (1230-1521), Zürich
1980, S. 123fEu. 136.

14 Wehrli, S. 122.
15 UBZ, Nr. 3300.
16 Wehrli, S. 103 f.
17 Wehrli, S. 102. Weiter: Baer, Emil, Das Frauenkloster St. Verena in Zürich, In: Nova

Turicensia, Beiträge zur Schweizer und Zürcher Geschichte, Zürich 1911, S. 102-120.
Und Brogli, Alexander, Das St. Verena-Amtsbuch (Lehensbuch der Sammlung),
Zürich 1984.

7



ger, die gelegentlich in der Kapelle Messen abhielten. Ansonsten dürfte
ein Weltgeistlicher sie (wie auch die Beginen) betreut haben18.

Das Kloster Selnau

Bei unserer Rundschau haben wir uns Selnau, diese Niederlassung
am Rande der Stadt, noch aufgespart. Über Gründung und Seelsorge
hinaus sollen einige Charakteristika und der Stand zur Zeit der
Auflösung besprochen werden19.

«Während dess Junker Röist also sprach, waren aber meine Augen
auf das Kloster gerichtet, das, nur einen starken Büchsenschuss von
St. Stephan entfernt, rings umgeben von baumreichen Matten, sich an
einen sanften Hügel lehnte. 'Was ist das doch für ein anmuthiges
Klösterlein, das da in gerader Richtung vor uns liegt?'»20.

Diese Textstelle aus Salomon Vögelins imaginiertem Spaziergang
durch das Zürich von 1504 mag uns einen Hinweis auf die
Umgebung Seinaus geben, die sich seit Gründung nicht stark verändert
haben dürfte. Zu ergänzen sind noch die Sihl, die in der Nähe vorbei-
floss, und der Weg in die Enge. Er wird in der Gründungsurkunde als

«öffentliche Strasse» (strata publica) erwähnt.

Fünf Interessen trugen zur Entstehung Seinaus im Jahre 1256 bei.

1. Adelheid von Küssnacht (Schwyz) stiftete ein Gut, gelegen
zwischen Sihl und Strasse. Dies stellte den Grundstock des Klosters dar.

Möglicherweise bestand eine Absprache zwischen Adelheid und dem
Leutpriester von St. Peter. Ein Teil der Frauen hatte nämlich zuvor in
einem Haus bei St. Peter gewohnt. Allerdings gehörte auch das Gebiet
des neuen Klösterchens in seinen Pfarrsprengel.

2. Magister Heinrich von Teingen, der eben erwähnte Leutpriester,

erlaubte den Schwestern, Spenden für Opfer und Seelgeräte zu
empfangen sowie Begräbnisse ausrichten zu lassen. Dadurch und mit
einem gestifteten Acker erweiterte er die materielle Basis erheblich.

18 Wehrli, S. 103 f.
19 Literatur: Wehrli-Johns, Martina, Selnau, In: Helvetia Sacra, III, 3/2, 893-904. Und

Hohl, Agnes, Selnau, ein Zisterzienserinnenkloster in Zürich 1256-1525, Liz.-Arbeit,
Zürich 1984.

2° Vögelin, Salomon, Das alte Zürich, historisch und antiquarisch dargestellt, Zürich
1878/90, Bd 1,S. 115.

8



Frauenkloster Selnau nach Franz Hegi, Njbl. der Hülfsgesellschaft Zürich
1845. Dargestellt ist, wie Evangelisto Zanin 1566 ein Platz zum Pßanzen

von Maulbeerbäumen zugewiesen wird.



3. Eine zweite Gruppe von Frauen übersiedelte von Neuenkirch,
einem Reuerinnenkloster im Luzernischen, das damals bereits
Zerfallserscheinungen aufwies. Ihr galt eigentlich die Schenkung Adelheids,

die auf diese Weise ihre Verbundenheit ausdrückte. Ein paar
Jahre später erneuerte ein Mitglied ihrer Familie das alte Kloster in
Neuenkirch selbst; die Beziehungen zu Selnau verloren sich bald.

4. Wie aus der Zeugenliste ersichtlich wird, beteiligten sich auch
etliche wichtige Zürcher Bürger an der Gründung: ««Iacobus Molen-
darius, Wello, Brühunt, Henricus ex Curia, Rudiger Manezze, Wern-
herus et Ulricus dicti Zuger»21. Die Wellos waren mit Adelheid
verwandt, die Zuger beteiligten sich an der Ausstattung. Ein gutes
Einvernehmen mit den Notabein der Stadt war unentbehrlich für den

guten Start eines Klosters und lag damals auch in deren politischem
Interesse.

5. Schliesslich gab als Nachtrag Bischof Eberhard von Konstanz der
Gründung seinen Segen, bestätigte die Schenkung und übertrug ihr
alle Privilegien, die die Neuenkirchnerinnen bisher hatten22. Dieser
Zusatz kann auch als Exemption angesehen werden, welche für den
Anschluss an einen Orden ja wichtig war.

Beziehungen zu Wettingen

Selnau befolgte zunächst die Augustinerregel, also die Grundlage
des dominikanischen Lebens. 1263 hören wir jedoch von einer ersten
Inspektion von Seiten der Zisterzienser, ausgeführt durch die Abte
von Salem und Frienisberg. Das Ausmass an Besitzungen scheint die
Inspektoren befriedigt zu haben. Die zweite Prüfung fand 1265 statt,
diesmal durch die Äbte von Wettingen und Salem. Wettingen war
ein Filialkloster von Salem und übernahm in der Folge die Aufsicht
über Selnau. Möglicherweise war diese Verbindung durch die Schwestern

von St. Peter angebahnt worden, die 1247 während des Interdikts

über Zürich (wegen Friedrichs II.) in Wettingen zur Messe
gehen durften23.

21 UBZ 3, 67, Nr. 982.
22 Der Inhalt ist leider unbekannt.
23 UBZ, 2, 185, Nr. 700.

9



In der päpstlichen Erlaubnis werden sie als «Beginen» angesprochen24

Ausserdem hatten sie einen Vertrag abgeschlossen, wonach
der Abt von Wettingen sie gegen 60 Mark Silber Entschädigung
geistlich betreuen sollte25.

Vom dritten und eigentlich wichtigsten Akt, der formellen
Aufnahme, fehlt zwar jegliche Notiz, doch kann sie aus der späteren
Integration in die zisterziensische Körperschaft erschlossen werden. Selnau
erreichte die Inkorporation also relativ leicht, doch damit war noch
keine gute Seelsorge garantiert. Die Frauen von St. Peter hatten, wie
wir sahen, zu solchem Zweck einen Extravertrag abgeschlossen. Diese

Möglichkeit wurde auch von einigen Schwestern in Selnau benützt.
Daneben kennen wir zwei Weltgeistliche, die anfangs des N.Jahr¬
hunderts hier gewirkt haben: Heinrich von Holderberg und Konrad
von (Albis-) Rieden. Ein eigenes Beichtigerhaus wurde möglicherweise

1402 gebaut26.
Die Beziehungen zu Wettingen sind leider nur noch bruchstückhaft

nachvollziehbar, doch scheint es einige Spannungen gegeben zu
haben. 1411 wurde Wettingen von Citeaux in seinen Pflichten und
seiner Autorität bestätigt, nachdem die Zentrale im Jahr zuvor eine
Untersuchung über beiderseitige Klagen durchgeführt hatte. Offenbar

war es das übergeordnete Kloster leid geworden, Selnau zu
überwachen und anzuleiten. Auseinandersetzungen sind bereits um die
Mitte des 14. Jahrhunderts spürbar, denn 1344 wurde der Äbtissin
und dem Kapitel die Exkommunikation angedroht, falls sie ihren
Ungehorsam nicht aufgeben wollten. Noch 1347 sodann - ein letzter
Reflex dieser Krise? - soll die Nonne Adelheid Mulun dem Vaterabt
die schuldige Verehrung verweigert haben27. Worin diese Vergehen
bestanden, ob die Nonnen gegen zuviel Strenge oder zuviel Laxheit
protestierten, all dies entzieht sich unserer Kenntnis.

Andererseits vernehmen wir auch, dass manche Schwestern
Wettingen Zuwendungen machten. Zu Ende des 15. Jahrhunderts
schliesslich wohnte ständig ein Beichtiger aus dem Mutterkloster in
Selnau. Zu dieser Zeit hatte sich allerdings bereits Zürich in die Be-

24 Diese Urkunde befand sich später in Selnau.
25 UBZ 2, 148, Nr. 643.
26 Laut Vögelin, Bd. 2, S. 723, cf. StAZ H I 156, S. 180.
27 Canivez, J. M„ Statuta capitulorum generalium Ordinis Cisterciensis, Paris, 1938 ff,

Bd. 3, S. 498, Nr. 77, Bd. 4, S. 127, Nr. 53 u. 147, Nr. 43.

10



treuung eingemischt, so 1495 mit der Aufforderung, den Beichtvater
auszuwechseln28.

Der Alltag

Wie spielte sich der Lebensrhythmus der Seinauer Frauen ab, so
weit wir ihn überhaupt erkennen können?

Ein wichtiger Punkt war sicher das Essen. Das Mittagessen fand
nach zürcherischem Brauch um 11 Uhr oder noch früher statt,
entsprechend früh stand das Morgenessen auf dem Tisch. Im Sommer
gab es nachmittags noch ein «Zvieri», sonst das Nachtessen bei
Sonnenuntergang 29.

An Naturalien bezog Selnau von seinen Gütern und Lehensleuten:
Kernen, Hafer, Roggen, Erbsen, Gerste, Hirse, Bohnen, Hühner, Eier,
Nüsse und Pfeffer. Für das Obst, das Gemüse und die Kräuter gab es

Gärten.
Ausserdem standen bei der Auflösung (1525) drei Pferde, acht

Kühe, Rinder und Schweine im Stall, und die Schulden beim Metzger

waren noch nicht bezahlt30.
Manche Frauen erhielten durch Stiftungen noch extra Zugaben. So

legte Clara Schriber 1377 fest:

- An ihrem Todestag sollten jeweils 10 Mütt Kernen «über Tisch»
gegeben werden zur Verbesserung des Mahls.

- Zu ihrem Seelenheil sollten jede Woche drei Messen (zu 12 Viertel
Kernen) gelesen und 2 Viertel zusätzlich für Wachs und anderes
Messzubehör ausgegeben werden.

- Bei einem über das Kloster verhängten Bann sollten die Messen
nach dessen Aufhebung nachgeholt werden.

- Sollte das Kloster Not leiden, so hätte Agnes Schriber, ihre Tochter,

Anspruch auf die 12 Viertel der Messe, nach dem Tode von
Agnes sollten sie wieder in den Kirchendienst gehen31.

Drei Motive lassen sich hier herauslesen: Familiensinn, Vorsorge
für das persönliche Seelenheil, Fürsorge für das Kloster.

28 B II 26, Nr. 81.
29 Hauser, Albert, Vom Essen und Trinken im alten Zürich, Zürich 1962, S. 66.
30 C II 10, Nr. 473.
31 C II 18, Nr. 462.

11



Zum Trinken gab es Wein, der in grossen (wenn auch nicht unbedingt

guten) Mengen vorhanden war, oder Wasser.
Daneben wurde der Tag mit Kirchenbesuch, Lektüre und Arbeit

ausgefüllt, immer mehr auch mit Besuchen in der Stadt, bei
Verwandten oder im Bad. Bei grossen Anlässen waren die Nonnen gerne
dabei, wie es für die Lotterie des grossen Freischiessens von 1504
belegt ist32.

Eine dankbare Quelle für den Alltag bildet der bekannte
Visitationsbericht von 1514. Die Zustände waren damals nicht ideal, aber
meiner Meinung nach auch nicht besonders schlimm. Nicht einmal
die beiden Berichterstatter, der Abt von Kappel und derjenige von
St. Urban, verlangten eine vollständige Klausur und ein asketisches
Leben. Hören wir ihnen etwas zu, was sie über den Kirchendienst, die
Kleider, den Tanz, die Küchenkunst zu sagen haben:

(Sie hätten gemäss Auftrag von Cîteaux das Kloster Selnau besucht
und) «daran mit sunderem wollgefallen funden die muoter und
Schwestern in guotem einheligem frid, den begerend wir also da für
und für zuo bliben und geuffnet zuo werden wan wo frid ist, do ist

gott.»
Sie ordneten und setzten im weitern folgendes:
«und süllent sich gemeinlich und all frowen zuo dem anfang der

ziten des glichem zuo dem ampt der heiligen mess und zuo den vigi-
len verfügen und do bliben untz zuo dem end und welichs frow sich
an (ohne) ersuch und erlouptnus der von absünderet sol gestraft werden

mit wasser und brot».
«Item... verbietend wir allen frowen alle unordentlich kleider, far-

wen ouch weltlich zierd als usgeschnitten Schüben (Umhänge), röck,
hembden, hüben, schuo und anders so sich weltlich lüt glichent.»

«Wir wellent und gebieten ouch daz die port zu allen zitten nacht
und tag beschlossen sy. Item so dan die liechtfertigdes tantzes ist ein
zerstörlikeit geistlichen wesens... verbietend wir by der heiigen
gehorsam der äptissin, priorin, und amptfrowen daz sy keine tantz im
gotzhus lassen haben.»

«Item darmit murmeryen die niemer zu nutz ist vermitten werd
gebietend wir der eptissin.. inen ir pfründen trüwlich (zu) gelangen
(zu) lassen als vil es den im gotzhus vermögen ist und ouch die
kuchen mit einer erbern geschikten köchin versehen, dar durch die

32 Der Glückshafenrodel des Freischiessens zu Zürich, hg. von Friedrich Hegi, unter
Mithilfe von E. Usteri und S. Zuber, 2 Bde., Zürich 1942.

12



frowen als die so die bürde tragen der spis so man inen gibt mögen
gefröidt und die arbeit dester ringer erliden.»

«Ouch soll keiner witer erlaubt werden den ein nacht und ein tag
(ausserhalb des Klosters zu bleiben). Item die äptissin sol ouch keiner
erlouben in frömd ludstuben zu gan darum gebietend wir daz die lut-
stub (Gemeinschaftsstube) im gotzhus so ziten so man des notturftig
ist gehytzt werd»33.

Die Visitatoren versuchten somit eine gute Ordnung durch eine
gute Behandlung zu erreichen. Auch die Einzelzellen wurden nicht
verboten, sollten aber von der Äbtissin überprüft werden können.
Das Leben in Selnau dürfte nie extrem streng oder ausgelassen
gewesen sein (wie zu Zeiten in Oetenbach). Es glich am Schluss am ehesten

demjenigen in einer bürgerlichen Pension.

Grösse und Besitz

Wie Selnau aussah, wissen wir nicht genau, sicher war es ein Kloster

von bescheidener Grösse. Folgende Gebäude sind belegt: Kirche
(einschiffig), Kapitelhaus, Kreuzgang, Dormitorium, Haus des Beichtigers,

Gastkammer, Krankenstube und diverse Wirtschaftsgebäude. Sie

mussten nach dem Alten Zürichkrieg wieder neu aufgebaut und
eingesegnet werden.

Wie viele Frauen das Dormitorium und die Kirche füllten, lässt
sich erst für das 15. Jahrhundert mit Sicherheit angeben. Die erste
Nachricht, die eine doch stattliche Anzahl von Schwestern erwähnt,
stammt aus dem Jahr 1260, wo als Zeuginnen auftreten:

«Nos Mechtilda priorissa, Hemma thesauraria, Gerdruda celleraria,
Hedewicka Kapillerina, Ita Margaretha de Windeck, Judincka de

Uberlingen, Gerdruda de Argentina (Strassburg) sorores de Sel-
denouw»34.

Dazu gesellen sich noch die Äbtissin Adelheid und eventuell weitere

weniger wichtige Schwestern. Auffallend an der Aufzählung ist
das aus den Namen ersichtliche grosse Einzugsgebiet der Schwestern:
Windegg (bei Schänis im Glarnerland), Ueberlingen am Bodensee
und Strassburg. Aus anderen Quellen, v. a. dem Nekrologium

« C II 4, Nr. 572.
54 UBZ 3, 223, Nr. 1126. Die ersten vier Frauen werden mit ihrem Amt erwähnt, so die

Schatzmeisterin (Thesauraria) und die Wirtschaftsführerin (Celleraria).

13



Seinaus35, geht jedoch hervor, dass die meisten Zuzügerinnen aus
Zürich und dessen Umgebung stammten; eine Tendenz, die sich im
Laufe der Zeit noch verstärkte. Im 15. Jahrhundert hatte sich die Be-
standesgrösse dann um 20 herum eingepegelt. Die meisten Frauen
stammten aus der «Mittelschicht», sie besassen einiges Vermögen, aber
nicht viel36. Selnau war, wenn auch nicht ärmlich, kein Ort ersten
Ranges. Das Eintrittsgeld betrug um 150 Pfund, zwei Drittel desjenigen

von Oetenbach37.
Der Besitz Seinaus war bei der Auflösung in recht gutem Zustand

und von Schulden nahezu unbelastet. Wiedikon und Leimbach bildeten

dabei den Schwerpunkt; hier lagen die Güter recht kompakt.
Bereits 1259 konnten die Frauen einen grossen Teil des Talackers (von
St. Stephan bis zum Hof Wiedikon) kaufen, ferner im Jahr 1400 die
ehemaligen Güter von Ital Manesse um die Burg Manegg mit ihren
Wäldern, Feldern und der Kapelle St. Gilgen (St. Ägidius)38. Sodann
erstreckte sich der Besitz ins Limmattal hinein, umfasste Güter im
Furt-, Wehn- und Glattal und dazu einige wenige am Zürichberg und
an den beiden Seeufern. In der Stadt selber gehörte Selnau nichts
Nennenswertes, aber ausserhalb der Mauern hatte es seinen Anteil an
den Bleichen und ihren Gebäuden und an den Gärten, die der Stadt
im Talacker vorgelagert waren. In der Umgebung des Klosters befanden

sich etliche Weinberge, so z. B. die Brandschenke. Es nannte zwei
Mühlen am Sihlkanal sein Eigen sowie Waldungen am Albis und auf
Baldern.

Obwohl der Besitz beachtlich war, verliert er doch an Grösse im
Vergleich zu den wirklich reichen Klöstern. Aufschluss darüber geben
die Pauschalsummen an Steuern, die neben den Einzelsteuern bezahlt
wurden und wie diese für die Geistlichen «Freundschaftsabgaben»
waren. Oetenbach gab 70 Gulden, St. Verena 10 Gulden, Selnau

dagegen lag mit 8 Gulden erst auf dem dritten Platz39.

35 Zentralbibliothek Zürich, Cod. Rh. 173, S. 1-14.
36 Die Steuerbücher von Stadt und Landschaft Zürich des 14. und 15. Jhs., hg. von

H. Nabholz u. a. Zürich 1918-1958, jeweils Sektion Rennweg.
37 H I 7, S. 449. Für Oetenbach: Halter, S. 80 und z. B. C II 11, Nr. 835.
38 UBZ 3, 154, Nr. 1068; C II 18, Nr. 540, 573, 574.
39 Steuerbuch IV, S. 47; V, S. 41; VI, S. 30. Bei den Einzelbeträgen ist die Differenz

wesentlich kleiner, doch der ganze Klosterbesitz wurde ja über Jahrzehnte hin gesammelt

und zeigt so die unterschiedliche Wertschätzung.

14



Reformationszeit und Auflösung

Zur Abrundung wollen wir noch einen Blick auf die letzten
Lebensjahrzehnte Seinaus werfen.

Der mehr oder weniger ruhige Gang des Klosterlebens wurde
jeweils durch die «Chilbi» und die Fasnacht unterbrochen. Die Kirchweihe

fand in der Nähe des Konvents statt und brachte durch den
Weinverkauf beträchtliche Einnahmen. Ihre Einrichtung dürfte weit
zurückreichen, doch hören wir v. a. aus den Richtbüchern gegen
Ende des 15. Jahrhunderts von zahlreichen Händeln und Raufereien40.

Die Fasnacht war heikler für die Frauen. Wie wir aus dem
Visitationsbericht wissen, waren die Nonnen einem Tänzchen nicht abgeneigt.

Dies galt manchmal auch für ungebetene Besucher. Um 1504

gingen ein paar Junker ins Fraumünster und wagten «ein taentzli oder
drüe mit den froewlin»41. Danach folgte eine Kissenschlacht in
Oetenbach. Manche Besuche glichen jedoch Überfällen, und Widerstand

konnte böse Folgen haben.
Eine Äbtissin von Selnau, Elisabeth Walder, starb bekanntlich 1497

daran, dass sie ein Eindringen zu verhindern suchte. Wie sie selber
stammten die Angreifer aus wohlbestallten Familien. Als Busse muss-
ten die Täter 20 Mark in bar bezahlen und Zürich für zwei Jahre
verlassen. Der eine, Heinrich Rahn, verglich sich schon nach einem Jahr
mit den Verwandten und tat sich in der Schlacht von Dornach wieder
besonders hervor42.

Es gilt auch hinsichtlich des moralischen Notstands in den Klöstern
vor der Reformation zu differenzieren. Die Reformation stellte
sicher für viele Nonnen eine Erlösung dar; in Selnau traten die ersten
bereits 1523 aus. Es ist jedoch auffallend, dass über die Hälfte (13
gegenüber 8 Frauen) ihren Lebensstil nicht verändern wollten, und sei

es nur aus Alters- und Gewohnheitsgründen. Immerhin trat auch eine
ältere Frau, Verena Bannwart, aus und lebte mit ihrer Haushilfe
zusammen43.

Die anderen Frauen erreichte am Sonntag vor Auffahrt die Aufforderung,

nach Oetenbach umzuziehen, wo sie weiterhin verköstigt

40 B VI 229, S. 312 (erster Eintrag), B VI 238, S. 146 (letzter Eintrag).
41 A 27.2.
42 B VI 238, S. 163v; A 17.1. Schulthess, Hans, Kulturbilder aus Zürichs Vergangenheit,

NF Bd. 2, Zürich 1935, S. 167.
43 B VI 309, S. 280.

15



würden, wie es üblich sei44. Dies bedeutete zugleich auch die
Auflösung des Zisterzienserinnenklosters, dessen letzte Mauerreste im
18. Jahrhundert verschwanden.

Was lässt sich abschliessend über die Funktion Seinaus innerhalb
der Stadt Zürich, und im besonderen für Zürichs Frauen, während
gut 250 Jahren aussagen?

Darauf möchte ich antworten: Selnau besass eine pragmatische
Aufgabe. Es bot den Stadttöchtern ein durchschnittliches «bürgerliches»

Klosterleben. Neben dieser Dienstleistung war es mit Zürich
und dessen Umgebung wirtschaftlich und gerichtlich verknüpft, wobei

letzterer Einbezug sehr allmählich vor sich ging. Der Kern zu der
Beteiligung der Bürger war immerhin schon bei der Gründung
gebildet worden. Die Beziehungen zum Orden, die am Anfang im
Vordergrund standen, rückten mit dem Abnehmen der religiösen
Begeisterung in den Hintergrund. Dennoch stand es um Selnau nicht
schlimmer als um die anderen nicht erneuerten Klöster Zürichs. Der
Nachschub hielt kontinuierlich an. Möglicherweise bot auch die Kirche

vor den Stadttoren den Bewohnern der «Vorstadt» eine nahe
Gelegenheit zum Kirchenbesuch.

Selnau erfüllte somit um 1525 noch immer eine bevölkerungspolitische,

soziale, wirtschaftliche und religiöse Rolle. Die Reformation
änderte die Lebensbedingungen gründlich und so Hessen sich diese

Rollen scheinbar ohne Verlust aufheben. Die Frauen suchten nun
ihren Anteil an der neuen geistigen Bewegung, doch neben
Befreiung aus erstarrten Formen brachte diese auch neue Hintansetzungen.

Die Theologie wurde noch mehr von den Männern geprägt, die
ihre Ehefrauen im übrigen hoch einschätzten, sie aber nur daheim am
richtigen Platz sahen45. Der Weg bis zur Pfarrerin war noch weit.

44 B VI 249, S. 152.
45 Zimmerli-Witschi, Alice, Frauen in der Reformationszeit. Zürich 1981, S. 161 ff

16


	Die religiöse Frauenbewegung des Mittelalters und Zürich : das Frauenkloster Selnau als Beispiel

