
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 103 (1983)

Artikel: Der Schwerzenbacher Einhardsbericht : Geschichtsquelle oder
Heiligenlegende?

Autor: Schmid, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BRUNO SCHMID

Der Schwerzenbacher Einhardsbericht:
Geschichtsquelle oder Heiligenlegende?

Einleitung

Der dem Verdursten nahe Wüstenwanderer verachtet auch
ein Rinnsal zweifelhafter Güte nicht. Ähnlich verhält es sich in
der historischen Forschung: Wo die Quellen reichlich fliessen,
wird man nach genauer Prüfung die zuverlässigsten unter ihnen
auswählen. Wo aber die Überlieferung dürftig ist, kommt
zwielichtigen Zeugnissen unverhältnismässige Bedeutung zu.

Als eine solche höchst problematische Quelle in einem ziemlich

leeren Umfeld erscheint die sogenannte Wundergeschichte
von der Translation des seligen Einhard von Schwerzenbach '.
Sie vermag das Interesse des_ Forschers nur zu finden, weil
neben ihr keine sichereren Überlieferungen der von ihr
behaupteten Tatsachen bestehen. Auf diesen Umstand ist hier
volles Gewicht zu legen: Der Leser, der unseren Darlegungen
folgt, mag sich in jedem Stadium seiner Lektüre vergegenwärtigen,

dass wir ihn auf unsicherem Boden führen.
Ein auf mangelhaftem Fundament errichtetes Gebäude ist

auch dann vom Einsturz bedroht, wenn beim Hochbau die
Regeln der Baukunde beachtet werden. Diese Gefahr kann aber
in der historischen Forschung kein Hinderungsgrund sein,
einen solchen Versuch zu wagen. Dabei besteht immerhin die
Hoffnung, dass sich die aufzurichtenden Mauern wenigstens
teilweise als tragfahig erweisen und damit eine Stufe in der
Gewinnung gesicherter Erkenntnisse zu bilden vermögen.

1 Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich (UBZ) I, Nr. 348.

1



Der Bericht und seine bisherigen Interpretationen

Der sich im Titel selbst als «Wundergeschicht» bezeichnende
Bericht führt zusammengefasst folgendes aus: Ulrich, der

erste Leutpriester von Uster, liess den Leichnam2 des Gottesdieners

Einhard, der neben der Kirche von Schwerzenbach
begraben war, in seine Kirche führen und dort am rechten Ort
beim Altar beisetzen («an das rechte ort der kilchen als einen
seligen menschen bey dem altar eerlichen behalten und
begraben»), Aus nicht mehr bekannten Gründen («durch göttlicher
oder sonst christener lüthen Warnung, dess wir nit wüsset sind»)
schaffte er ihn in der Folge wieder nach Schwerzenbach zurück,
wo er mit Lichtern und andern Opfergaben geehrt wurde. Nach
langer Zeit steckte ein Verbrecher aus Flass gegenüber dem (leider

nicht namentlich genannten) Vogt und Dorfherrn die Kirche

Schwerzenbach in Brand. Daraufhin begruben am 28.
Oktober 1188 verschiedene Geistliche im Beisein einer grossen
Menschenmenge den Leichnam Einhards erneut in der Kirche
zu Schwerzenbach.

Die frühe Geschichtsschreibung der Gegend nahm dieses
Zeugnis mit keineswegs unberechtigtem Misstrauen auf. So
führt etwa Friedrich Salomon Vögelin die Einhardsgeschichte
lediglich in einer Fussnote an, wobei er davon ausgeht, dass
Ulrich, der erste Leutpriester von Uster, die wundertätige Leiche

des im Geruch der Heiligkeit stehenden Schwerzenbacher
Gottesdieners ausgegraben und nach Uster getragen, d. h.
gestohlen, sie dann aber wieder zurückgebracht habe3.

Heinrich Bühler4 nimmt an, Leutpriester Ulrich habe Uster
zum Wallfahrtsort machen wollen und sich darum den Leichnam

Einhards verschafft, «eines Mannes, der zu Lebzeiten im
Rufe der Heiligkeit gestanden hatte und von dem man sich
allerlei Wundergeschichten erzählte». Wenn nun in der Kirche
Uster ebenfalls Wunder geschehen wären, so wären sie der

2 «Corpus», wie es wohl im Original hiess, kann auch nur einen kleinen Teil
des Leibes eines Heiligen bezeichnen; Ernst Alfred Stückelberg, Geschichte
der Reliquien in der Schweiz I, S. XII.

3 Friedrich Salomon Vögelin, Die alte Kirche zu Uster und die Geschichte der
Kirchgemeinde bis zur Reformationszeit (Neujahrsgabe 1866), S. 29, Anm.
1.

4 Heinrich Bühler, Pfarrblätter von Uster I, S. 5.

2



Gnadennähe des toten Einhard zuzuschreiben gewesen, und
wenn sie sich wiederholt hätten, hätte die Heiligsprechung des
guten Mannes erfolgen können, was der Kirche Uster den Ruf
eines Wallfahrtsortes gesichert hätte. Wegen des Misslingens
des Vorhabens des eifrigen Leutpriesters sei das Gotteshaus zu
Uster aber auf die Stufe einer gewöhnlichen Pfarrkirche
zurückgesunken. «Es hatte keine Aussicht mehr, das Wanderziel
frommer Wundersucht zu werden.» Bühler hält sich mit dieser
Deutung an das, was man von vielen andern Kirchen genauer
weiss: Weit mehr als der Besitz wertvoller Reliquien an sich
zogen Berichte über deren Wunder Wallfahrervolk an, was
finanziell interessant war5.

Eine sehr ausführliche Interpretation legt Paul Kläui vor6. Er
bejaht die Authentizität der verschollenen lateinischen
Fassung, die im gleichfalls untergegangenen Schwerzenbacher
Jahrzeitbuch eingetragen gewesen sei, und verwebt den Bericht
mit der noch immer undurchsichtigen Frühgeschichte der Kirche

Uster. Mit der 1099 bezeugten Gründung derselben stehe
es zeitlich durchaus im Einklang, wenn für 1188 der dritte
Leutpriester von Uster erwähnt werde. Die wohl um 700
entstandene Kirche Schwerzenbach sei neben Michael und Valentin,

welche Patrozinien auf ein sehr hohes Alter schliessen Hessen,

auch Einhard geweiht gewesen, obschon derselbe nicht zu
den anerkannten Heiligen der römischen Kirche gehört habe.
Dessen Verehrung müsse schon zur Zeit der Stiftung des
Gotteshauses Uster so gross gewesen sein, dass der erste Leutpriester

geglaubt habe, dasselbe könne nur rechtes Ansehen gewinnen,

wenn auch Einhard daselbst ruhe. Darum habe er ihn -
offenbar eigenmächtig - in feierlicher Prozession nach Uster
übergeführt, womit aber der Priester von Schwerzenbach nicht
einverstanden gewesen sei. Dieser dürfte sich an den Vogt seiner

Kirche, den Herrn von Rapperswil, gewandt haben,
welcher wohl die Rückgabe der Reliquie angeordnet habe. Das
Interesse des Leutpriesters von Uster sei damit zu erklären, dass
in dieser Zeit Uster an Stelle von Schwerzenbach zur
Pfarrkirche des grossen Sprengeis am rechten Greifenseeufer
aufgestiegen sei. Heinrich von Rapperswil habe indessen erkannt,

5 Nicole Herrmann-Mascard, Les reliques des saints, S. 110, 288.
6 Paul Kläui, Geschichte der Gemeinde Uster, S. 42 ff.

3



dass man die alte Kirche von Schwerzenbach nicht einfach
aufheben dürfe. So habe Schwerzenbach als eine der kleinsten
Kirchgemeinden des Kantons weiter Bestand gehabt. Ob der
Ort damals schon diesen Namen getragen habe, sei fraglich,
denn derselbe habe vor allem Niederschwerzenbach bei Wallisellen

oder überhaupt die ganze rechtsseitige Uferpartie der
Glatt bezeichnet. Der Kirchort dagegen habe «Kappel» geheis-
sen und erscheine so noch 1275. Erst die Verlegung der
Pfarrkirche nach Uster, später präzisierend «Kirchuster» genannt,
habe diesen alten Ortsnamen abgehen lassen.

Eine vorsichtig zurückhaltende Kommentierung dieser These

stammt von Anton Largiadèr. In seiner Besprechung der
Gemeindegeschichte von Uster7 findet sich die Andeutung, es
wären allenfalls doch Anknüpfungen der frühesten Kirche an
Villa und Mark Uster zu erwägen.

Eher skeptisch gegenüber der zweifellos interessanten Deutung

seines Bruders lässt sich auch Hans Kläui vernehmen.8. Er
betont, dass sich «Ustra villa» schon in der Karolingerzeit als
Siedlungsmittelpunkt erweise, wo Urkunden geschrieben worden

seien, ohne dass allerdings ausdrücklich von einer Kirche
daselbst die Rede sei. Etwas merkwürdig erscheine auch die
extreme Randlage von Schwerzenbach in der Urpfarrei. «Bach»-
Orte seien nicht oft Sitz einer solchen. Nicht recht einzuleuchten

vermöge ferner die Verlegung des Pfarreischwerpunktes unter

Abtrennung allein des kleinen Schwerzenbach. Die Gründung

der Kirche Uster könne immerhin verständlicher werden,
wenn man sie sich aus Teilen der Urpfarreien Schwerzenbach
und Mönchaltorf zusammengesetzt denke, wobei der Schutz
durch die nahe Burg Uster als Motiv für die Standortwahl
angesehen werden könnte.

Neuestens bestreitet Hans Keller die Wahrscheinlichkeit
einer Verlegung der Pfarrkirche von Schwerzenbach nach
Uster.9. Er hält zwar an deren hohem Alter fest, warnt aber
davor, zu übersehen, dass Oberuster und Hegnau zu den am

7 Anton Largiadèr, Geschichte der Gemeinde Uster; Rezension in: Neue Zürcher

Zeitung, 16. September 1965, Nr. 3828.
8 Hans Kläui, Neue Überlegungen zur Entstehung der Pfarrei Uster; in:

775-1975, Neue Beiträge zur Geschichte von Uster, S. 21 ff.
9 Hans Keller, Gab es in Uster einst eine frühmittelalterliche Kirche? in:

Anzeiger von Uster, Beilage «Der Sonntag», 11. August 1979.

4



frühesten besiedelten Orten in der Gegend gehört hätten. So
müsse auch für die Kirche Uster ein weit vor 1099 liegendes
Gründungsdatum in Betracht gezogen werden, zumal nicht
angenommen werden könne, dass die Burgherren von Uster den
weiten Kirchweg nach Schwerzenbach oder auch nach Mönchaltorf

in Kaufgenommen hätten.
In einem weiteren Beitrag rechnet Hans Keller den seligen

Einhard zur Grundherrensippe der Einharde10. Er geht dabei
von einer beispielsweise bei Wartmann aufscheinenden
Unsicherheit der Lesung zwischen Emhard und Einhard aus". Es
sei denkbar, dass der 905 als Wohltäter des Klosters St. Gallen
hervorgetretene Emhard sich im Alter einem gottgefälligen
Leben zugewandt habe, womit es nur noch eine Frage der Zeit
gewesen wäre, bis sich sein Name in den viel bekannteren
Einhard verwandelt hätte.

Quellenkritik

Diese Schwierigkeiten der Interpretation werden noch
zusätzlich gesteigert durch die schlechte Überlieferungsgeschichte
unserer Quelle. Sie beansprucht zwar, Ereignisse wiederzugeben,

die sich im Jahre 1188 und noch weit früher zugetragen
haben sollen, liegt uns aber nur in einer deutschen Übersetzung
aus dem Jahre 1508 vor, und diese hat sich erst noch nicht im
Original erhalten, sondern ist lediglich in einer Abschrift von
167412 auf uns gekommen. Dies ist umso bedenklicher, als sie

Vorgänge aus vorreformatorischer Zeit erzählt, die dem
Abschreiber, Pfarrer Christoph Ringgli13 nicht nur fremd, sondern

10 Hans Keller, Gehörte der heilige Einhard von Schwerzenbach zur Sippe der
Emharde? in: Anzeiger von Uster, 11. Oktober 1980.

11 Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen (UBSG) I, Nr. 115, Anm. c; I, Nr.
161, Anm. b. Auch Johann Adam Pupikofer, Geschichte des Thurgaus, 2.
A., I, S. 178, nennt den Donator von 905 ohne Diskussion einer abweichenden

Lesemöglichkeit «Eihhart».
12 Staatsarchiv Zürich (StAZ) F II c 69. Ob Gottlieb Emanuel von Haller,

Bibliothek der Schweizer-Geschichte III, Nr. 1373, noch die Fassung von
1508 meint, bleibt offen, da er bemerkt, die Quelle nicht selbst gesehen zu
haben.

13 Emanuel Dejung und Willy Wuhrmann, Zürcher Pfarrerbuch 1519-1952,
S. 483, Ringgli Nr. 1.

5



auch widerwärtig vorkommen mussten. Ob er sie aus historischem

Interesse in das ganz andern Zwecken dienende Urbar
der Pfarreinkünfte von Schwerzenbach aufnahm, kann nicht
beurteilt werden, da man über ihn ausser seinen Lebensdaten
bisher nichts weiss. Vielleicht vermag eine künftige
Ortsgeschichte von Schwerzenbach nähere Angaben über ihn zu
liefern. Bei der Prüfung der Frage, welches Ringglis Vorlage
war, möchten wir der einleuchtenden Annahme Paul Kläuis
folgen, der von einem Weiheeintrag im verschollenen Jahrzeitbuch

ausging14. Über die Schicksale dieses Bandes ist freilich
nichts bekannt15. Da das Eindringen der deutschen Sprache in
diese natürlich durchwegs vorreformatorischen Kaiendarien
weitverbreitet war, lässt sich denken, die Übersetzung sei Teil
einer Neufassung des Schwerzenbacher Jahrzeitbuches gewesen.

Dass sie auch noch in dem wohl gleichfalls untergegangenen
Urbar von 1530 gestanden habe, dessen bereinigter

Abschrift sie 1674 einverleibt worden ist, kann weder bewiesen
noch widerlegt werden.

Weiter zurückgehend erfahren wir einiges über die
Persönlichkeit, welcher die Übersetzung von 1508 zu verdanken ist,
nämlich Johannes Klarer, genannt Schnegg, der damals Pfarrer
in Schwerzenbach war und später als Huttens Betreuer auf der
Ufenau einen gewissen Bekanntheitsgrad erreichte16. Klarer
scheint sich eher durch Verkörperung der rauhen Sitten seiner
Zeit denn durch humanistischen Erkenntnisdrang ausgezeichnet

zu haben, so dass philologische Motive seiner Arbeit wohl
ausscheiden können. Auch als Vorkämpfer der Reformation
werden wir ihn 1508 schon angesichts der durchaus unpolemischen

Fassung des Berichts kaum in Anspruch nehmen können;

sein Vorhaben war es also schwerlich, dem Volke in einer
allgemeinverständlichen sprachlichen Fassung zu zeigen, dass
die römische Kirche seit langem unchristliche Elemente
mitgeschleppt habe, die es nun auszumerzen gelte. Weit eher ist zu

14 Paul Kläui, a. Anm. 6. a. O., S. 435, Anm. 6.
15 Friedrich Hegi, Die Jahrzeitenbücher der zürcherischen Landschaft, SA aus

Festgabe Paul Schweizer, S. 120 ff., erwähnt ihn nicht, während StAZ F II c
69, fol. 2 v, noch ausdrücklich darauf verweist.

16 Dejung/Wuhrmann, a.a.O., S. 384; Diethelm Fretz, Johannes Klarer,
genannt Schnegg, der letzte Gastgeber Huttens; in; Zwingliana IV, S. 417 ff.
und 489 ff.

6



vermuten, dass der Pfarrer von Schwerzenbach aus finanziellen
Gründen ein wenig für die in seiner Kirche aufbewahrten
Reliquien des seligen Einhard Propaganda machen wollte. Dabei
dürfen wir ihm wohl immerhin Korrektheit bei der Übersetzung

bescheinigen, da er, wie zu zeigen sein wird, nichts
hinzuerfunden hat, was solchen pekuniären Bestrebungen hätte
förderlich sein können, sondern sich offenbar getreu an seine
erstaunlich nüchterne und auch vom Verstandesmenschen des
ausgehenden zweiten Jahrtausends keinerlei Glauben an
übernatürliche Wunder verlangende Quelle hält.

Dass der Bericht nicht einfach ins Reich freier Erfindung
verwiesen werden kann, erhellt aus der Liste der darin aufgeführten,

bei der Zeremonie von 1188 mitwirkenden und ihren Vollzug

bescheinigenden Persönlichkeiten. Wenigstens ein Teil von
ihnen kann aus andern Quellen eindeutig als historisch nachgewiesen

werden, nämlich Hermann IL von Friedingen, Bischof
von Konstanz von 1183 bis 1189l7, die Priester Rudolf von
Küsnacht18, Albrecht von Illnau19 und Konrad von Hinwil20.
Etwas weniger sicher ist die Identifikation des Chorherrn zu
Konstanz und geistlichen Legaten im Thurgau namens Hugo,
die immerhin von Paul Kläui ebenfalls als möglich erklärt
wird21.

Die Schwerzenbacher Kirchengründung im Sagengut

Hinter diesem historischen Bericht steht eine recht reichhaltige

Sagenwelt. Glaettli überliefert in zwei Varianten eine
Gründungssage der Kirche Schwerzenbach. Wir geben hier im
Wortlaut die einleuchtendere Fassung wieder22: «Ein reicher,
frommer Mann aus Hegnau besuchte allsonntäglich die Kirche

17 Regesta episcoporum Constantiensium I, Nr. 1071-1112.
18 UBZ I, Nr. 347; 31. Juli 1188 (Originalurkunde erhalten).
19 UBZ I, Nr. 335; 25. Mai 1179.
20 UBZ 1, Nr. 347; siehe Anm. 18 hievor.
21 Hugo, capellanus episcopi: UBZ I, Nr. 318 (1. November 1166), ebenso UBZ

I, Nr. 323 (17. Februar 1170); Hugo cellerarius, Domherr: Thurgauisches
Urkundenbuch I, Nr. 58 (22. August 1180); Paul Kläui, a. Anm. 6 a. O.,
S. 43.

22 Karl Werner Glaettli, Zürcher Sagen, Mitteilungen der Antiquarischen
Gesellschaft in Zürich (MAGZ) 41. II, Nr. 103 a.

7



von Uster, wobei ihm stets ein Hündlein voranlief. Sobald man
in Uster des Hündchens ansichtig wurde, stellte man das Läuten

ein23, weil man wusste, dass auch der entfernteste
Kirchgenosse nahe. Dieser Fromme verordnete sterbend, dass da, wo
ein Schimmel mit seinem Leichenwagen Halt mache, eine Kirche

gebaut werden solle. Das geschah so. An jener Stelle, wo
der Schimmel hielt, entstand die Kirche Schwerzenbach.»

Die wohl verdorbene zweite Variante lässt den «Hagheer»24
zu Schwerzenbach ansässig sein, jedoch von Hegnau aus ein
Viergespann führerlos in die Welt hinausjagen. Auch hier halten

die Schimmel in Schwerzenbach an. Ob in dieser Fassung
der «göttlichen Fügung» durch den Stalldrang der Tiere etwas
nachgeholfen werden und damit der Ungeist des Strauchritters
zum Ausdruck kommen sollte?

Vögelin25 ersetzt die Schimmel durch Stiere. Eine weitere
von ihm wiedergegebene Variante lautet wie folgt: «Ein
vornehmer Edelmann von Hegnau ritt stets auf seinem Schimmel
nach Uster zur Kirche. Erst wenn man des Schimmels ansichtig
wurde, durfte man anfangen zu läuten; konnte er aber nicht
erscheinen, so schickte er seinen Hund26, und dieses war dann das
Zeichen, dass jetzt das Geläut beginnen dürfe. Nach seinem

23 Nach Willi Fischer, Von der verschwundenen Siedlung Isikon; in: Volketswil
1974, eine jährliche Dokumentation, S. 29, hätte mit Läuten erst begonnen
werden dürfen, wenn man den Mann den Rain bei Werrikon herunterreiten
sah, was einleuchtender wäre, da die Entfernung von dieser Stelle bis zur Kirche

Uster (an ihrem heutigen Standort) in der Luftlinie immerhin noch über
2 km beträgt. Dieses Ausschauhalten vom Kirchturm hielt sich übrigens bei
Abdankungen aus Aussenwachten bis ins 20. Jahrhundert: Erst wenn der
Trauerzug eine bestimmte Stelle erreicht hatte, setzte das Läuten ein. Heute
ist das öffentliche Leichengeleite, das z. B. von Nänikon aus etwa 45 Minuten
auf der grossen Hauptstrasse unterwegs war, abgeschafft und das Geläute
wird elektrisch betrieben.

24 Glaettli, a. a. O., II, Nr. 103 b. Hagheer Schlossherr, Tyrann, Gewalttätiger,
Übermütiger, Raubritter: Idiotikon II, Sp. 1530/1531; Albert Weber und
Jacques M. Bächtold, Zürichdeutsches Wörterbuch für Schule und Haus,
S. 106.

25 Vögelin, a. a. O., S. 26, Anm. 2.
26 Dass der Kirchgang von Hunden verschiedener Grösse und ihre Anwesenheit

im Gottesdienst noch viel später üblich war, zeigen niederländische Gemälde
des 17. Jahrhunderts, so von Emanuel de Witte (der Hunde auch in der
portugiesischen Synagoge, zu Amsterdam auftreten lässt), Job Berckheyde und
Gerard Houckgeest. Über die akustischen Begleiterscheinungen dieser
Gewohnheit ist offenbar nichts bekannt.

8



Tode zog sein Schimmel seinen Leichnam auf den Bühl zu
Schwerzenbach. Noch vor Kurzem soll bei einer Reparatur an
der Kirchenwand diese Geschichte mit dem Schimmel zum
Vorschein gekommen sein.»27

Im Volksmund des Ortes wird freilich noch heute nicht
irgendein «Hagheer», sondern der «Isikerbauer» als der auf
diese Weise beigesetzte Kirchenstifter genannt28. Handelt es
sich bei ihm um eine neuzeitlich-demokratische Umdeutung
des Hegnauer Edelmannes?29

Die Antwort gibt vielleicht eine weitere, leider nur noch
verschwommen greifbare Sage. Danach soll der Isikerbauer, der in
der Tat noch viele Jahrhunderte über 1188 hinaus der von der
Kirche Uster am entferntesten wohnende Kirchgenosse war30,
bei der Feldarbeit einem vorbeireitenden Herzog namens Leopold

begegnet sein. Dieser soll sehr erstaunt gewesen sein, tags
darauf in Zürich an einem Hoftage unter zahlreichen Rittern
wieder den herrschaftlichen Landmann zu erblicken31. Am 9.
Heumonat 1388, also genau zwei Jahre nach der Schlacht von
Sempach, soll in der Nähe des Hofes des Isikerbauern ein
Gefecht stattgefunden haben, in welchem sich die Winterthurer
einem Raubzug der Zürcher entgegenstellten32. Sollte die Sage
an dieses Ereignis anknüpfen, wobei allerdings das Erscheinen
des Herzogs in Zürich eher unwahrscheinlich wäre, so käme
wohl nur der damals siebzehnjährige Habsburger Leopold IV.
in Frage.
27 Vögelin schrieb 1866; die alte Kirche von Schwerzenbach war im Mai 1812

abgebrochen worden. Die letzten Reparaturarbeiten abgesehen von der
Wiederaufrichtung des durch einen Sturm heruntergeworfenen Dachreiters,
1773, sind 1759 und 1766 bezeugt (Hans Martin Gubler, Die Kunstdenkmäler

des Kantons Zürich III, S. 515). Dass Vögelin, der ab Jahresende 1862 in
Uster wirkte (Walter Betulius, Friedrich Salomon Vögelin, 1837-1888, S. 3),
noch Augenzeugen der Entdeckung dieses Wandgemäldes begegnete, wäre
demnach unwahrscheinlich, was aber die Richtigkeit dieser Überlieferung in
keiner Weise tangieren muss.

28 Mitteilung von Herrn Gerold Steiger, Schwerzenbach, der sich seit 30 Jahren
mit der Geschichte seiner Wohngemeinde beschäftigt und nie eine andere
Version gehört hat.

29 So offenbar die Annahme Fischers, a. a. O., S. 37, Anm. 1.
30 Fischer, a.a.O., S. 33, gibt den Kirchweg mit mindestens anderthalb Stunden

an (Luftlinie 7,5 km).
31 Mitteilung von Herrn Hans Hänni, Freudwil. Eine schriftliche Fixierung dieser

Sage Hess sich leider nicht finden.
32 Fischer, a. a. O., S. 32.

9



Bemerkenswert an diesem Sagengut ist zweierlei: einmal
erscheint die Kirche von Uster verglichen mit derjenigen von
Schwerzenbach als die ältere, und zweitens wird der Stifter der
letzteren im Räume Hegnau-Isikon lokalisiert.

Der Isikerbauer

Rund 1 km südwestlich von Kindhausen erblickt man im
hügeligen Waldgebiet des Gfennerberges da und dort Anzeichen

für eine frühere menschliche Besiedelung. Die Landkarte
bestätigt diesen Befund, indem sie das heute von der Gemeindegrenze

Wangen/Volketswil durchschnittene Gebiet mit «Isi-
kon» bezeichnet, obschon dort kein einziges Haus mehr steht;
es handelt sich eindeutig um eine Wüstung. In der Umgangssprache

heisst die Örtlichkeit nunmehr meist «im Isiker»33. Isi-
kon, das übrigens nach Paul Kläui noch 1638 bewohnt war34,
reiht sich vom Namen her unter jene zahlreichen, oft klein
gebliebenen und teilweise wieder abgegangenen Orte auf -ikon
ein, die als zweite Stufe der Landnahme in der Zeit von 550 bis
650 entstanden sein müssen, wie Nossikon, Riedikon, Wini-
kon, Werrikon, Nänikon, Zimikon, Oenikon (Wüstung 1 km
westlich von Isikon im Talboden), Hermikon, Rumlikon, Rus-
sikon, Wallikon35. Die einen Überblick über weite Teile des
oberen Glattais gewährende Lage Isikons lässt es als wohl denkbar

erscheinen, dass hier ein nicht ganz unbedeutender Grundherr

residierte. Zwar lassen sich Spuren einer eigentlichen
Burganlage nicht belegen, doch kann man angesichts der Cou-
pierung des Geländes mitten in einer sonst eher sanften Landschaft

daran denken, dass solche natürlichen Geländevorteile
entsprechend der bescheidenen Defensivtechnik doch ausgenützt

worden sein könnten. Man könnte sich einen «Hagheer»

" Fischer, a. a. O., S. 29.
.14 Paul Kläui, a. Anm. 6 a. O., S. 189. Aus den Bevölkerungsverzeichnissen

von 1634 und 1637 (StAZ E II 700, 1 15) ergeben sich keine dahingehenden
Anhaltspunkte. Fischer, a. a. O., S. 32/33. nimmt an, dass der Ort im alten
Zürichkrieg zerstört worden, aber ein alter Rebbauernhof daselbst noch zur
Reformationszeit bewohnt gewesen und vermutlich zwischen 1561 und 1573
abgegangen sei.

•" Hans Kläui, Zu den Siedlungsnamen auf -ikon; in: Zürcher Chronik 1962,
S. 40 ff.; derselbe, Wüstungsforschung im Kanton Zürich; in: Zürcher Chronik

1955, S. 34 ff.

10



im eigentlichen Sinne des Wortes, nämlich einen sich hinter
einem Palisadenzaun verschanzenden Lokaladligen vorstellen36.

Dass die Umgebung altes Siedlungsgebiet bildete, bezeugen

nicht nur die alemannischen Fundstücke aus Hegnau37,
sondern auch die prähistorischen Belege aus dem nahen Wiesli-
stein38, früher bezeichnenderweise Islistein genannt39.
Phosphatuntersuchungen auf dem Wüstungsplatz Isikon haben
dagegen bisher keine schlüssigen Ergebnisse erbracht40.

Eine Beziehung zwischen der von Elans Keller eruierten Sippe

der Emharde und Isikon erscheint durchaus möglich. Bereits
775 tritt in der Nähe, in Uster, eine Emthrud auf41. Im 9.
Jahrhundert findet sich ein Siedlungsschwerpunkt der Emharde in
Schopfheim42. In unserer Gegend sehr deutlich fassbar wird
aber ein Emhard anfangs des 10. Jahrhunderts43. Er wirkt am 2.
November 903 in Uster als Zeuge und überträgt am 8. Juli 905
zusammen mit Hiltesind Güter in Schönau und Hittnau, wobei
als Ausstellungsort Isencrimenswilare beziehungsweise villa
Ysingrimi genannt wird. Noch einmal begegnen wir Emhard
907 in Uster anlässlich einer Vergabung von in Volketswil
gelegenen Gütern durch Perenger44. Da in Uster wie in
Isencrimenswilare teilweise die gleichen Zeugen in Erscheinung
treten, können die beiden Orte in der Tat nicht allzu weit voneinander

entfernt gewesen sein. Es wäre nun natürlich erwünscht,
genauer zu wissen, wo sich dieser Weiler des Isencrim befand.

36 Idiotikon II, Sp. 1531.
37 Paul Kläui. a. Anm. 6 a. O., S. 22 und Abb. neben S. 21.
38 Gubler, a. a. O., S. 583/584, Anm. 3 und dort zit. Literatur.
39 So noch auf dem Übersichtsplan 1929 des Flugplatzes Dübendorf, 1:5 000,

von A. Gossweiler, Dübendorf. Dass diese Form nicht neu ist, zeigt der undatierte

Plan StAZ Q 308, welcher wahrscheinlich der Abgrenzung der Land-
vogteien Greifensee und Kyburg diente. «Wieslistein» erscheint aber bereits
auf der Wild-Karte, woraus ersichtlich ist, dass die beiden Bezeichnungen
verhältnismässig lange nebeneinander gebraucht wurden.

40 Untersuchungsprotokoll von Hans Hänni in der Paul Kläui-Bibliothek
Uster.

41 UBSG I, Nr. 76.
42 UBSG I, Nr. 194, 195; II, Nr. 429. Ob neben Emthrud und Emhard auch

Emhilt (Register UBSG II, S. 438) dieser Familie zuzuzählen ist? Der Name
von Hiltesind, mit der Emhard-Sippe in enger Verbindung stehend, könnte
allenfalls ein Indiz für einen genealogischen Zusammenhang bilden.

43 UBSG II, Nr. 728,745,746.
44 UBSG II, Nr. 753.

1 1



Wartmann nahm dafür Isikon bei Hittnau an, was angesichts
der örtlichen Nähe zu den vergabten Gütern ohne weiteres
möglich ist. Wenn aber Isencrimenswilare von 905 mit einem
neuzeitlichen Isikon gleichgesetzt werden darf, so kommt ebensogut

Isikon bei Hegnau in Betracht, das als blosse Wüstung
dem Bearbeiter des Urkundenbuches der Abtei St. Gallen
möglicherweise unbekannt geblieben ist. Man hat dabei allerdings
zu berücksichtigen, dass die urkundlich belegte Form nicht auf
Grund sprachgesetzlicher Entwicklung später zu Isikon geworden

sein kann45. Sie gehört zusammen mit Dörfern wie Vol-
ketswil, Gutenswil, Freudwil, Wermatswil, Ludetswil, Madets-
wil, Hermatswil in eine spätere Stufe des Siedlungsausbaus als
die echten -ikon-Orte. Ein Vergleich der Lage der beiden
Namengruppen in der Nachbarschaft ergibt folgendes: Oenikon,
Zimikon, Nänikon, Werrikon, Winikon liegen in 440 bis 480 m
im Talboden, aber Gutenswil, Freudwil, Wermatswil befinden
sich in 520 bis 550 m auf dem Hügelzug zwischen Glatt- und
Kempttal, während Volketswil mit 470 m, wenn auch ganz am
Fuss des Talhanges gelegen, etwas aus der Reihe tanzt. Der
höchste Punkt der Isiker Erhebung ob Hegnau (Neugut)
erreicht eine Höhe von 521 m. Rumlikon, Russikon, Wallikon
und Isikon bei Hittnau liegen ihrerseits alle auf der gleichen
Geländeterrasse, die von 600 auf 690 m ansteigt, während
Ludetswil, Madetswil und Hermatswil viel weiter zurück an
den Übergängen gegen das Tösstal hin in 620 bis 750 m zu
finden sind. Aus diesen sich stützenden Befunden könnte man mit
gebotener Zurückhaltung den Schluss ziehen, dass das alte
Isikon sich den -ikon-Orten bei Hittnau zugeselle, während
Isencrimenswilare bei Hegnau zu finden sei. Da das Gebiet von
Hittnau allgemein als eher später erschlossen gilt46, während im
Raum von Hegnau frühe Besiedlung, wie dargelegt, offenkundig

ist, liesse sich aber auch die gegenteilige Meinung vertreten.
So oder so müsste das Vorkommen des Namens Isikon an zwei
Orten mit einer Analogieübertragung vom älteren Siedlungs-

45 Hans Kläui, a. Anm. 35 zuerst a. O., S. 40 ff. Bruno Boesch, Kleine Schriften
zur Namenforschung (Beiträge zur Namenforschung NF Beiheft 20), S. 83,
Führt Isikon auf eine Personennamengruppe mit Isan zurück, in der Isencrim
fehlt und stellt a. a. O., S. 111, Isencrimenswilare ohne Prioritätserwägung
mit Isikon zusammen.

46 Gubler, a. a. O., S. 268.

12



platz auf den jüngeren, eben Isencrimenswilare, erklärt werden,
was angesichts des Auftretens der Emhard-Sippe in beiden
Gebieten wie der ohnehin geringen Entfernung der beiden Isikon
voneinander (12 km) durchaus möglich wäre. Nebenbei
bemerkt liegen die beiden gleichnamigen oder gleichnamig
gewordenen Plätze auch nahe der uralten Strasse Winterthur-
Kempraten47.
Der Versuch, Isencrimenswilare zu einem Flurnamen abgesunken

in einem der beiden Räume zu finden, ist erfolglos verlaufen:

bei Hittnau ist ein solcher eindeutig nicht mehr greifbar48,
während für das Gebiet von Hegnau auch ältere Karten keine
entsprechenden Hinweise ergeben, eindeutige Angaben über
den heute noch feststellbaren Flurnamenbestand jedoch nicht
erhältlich sind.

Eine in die gesuchte Richtung weisende Bezeichnung kommt
dagegen auf der Wild-Karte wie im heutigen Strassennamen
«Im Isengrind» in Zürich-Affoltern vor49. Zwar wird derselbe
mit der bekannten Schreckgestalt erklärt, die auch in der Stadt-
zürcher Zunftgeschichte eine Rolle spielt50, doch mahnt das
frühe Vorkommen schon im 16. Jahrhundert zur Vorsicht. Leider

konnte der Originalbeleg nicht mehr beigebracht werden51.
Wenn somit eine eindeutige Lokalisierung von Isencrimenswilare

nicht möglich ist, so ist jedenfalls die Beziehung einer
bedeutenden Grundherrensippe zu Isikon bei Hegnau kaum
auszuschliessen, und ihre Gleichsetzung mit der Familie der
Emharde erscheint zumindest vertretbar.

Von Emhard zu Einhard

Hans Keller schreibt, die Verwandlung des Namens Emhard
in den bekannteren Einhard sei nur eine Zeitfrage gewesen. Er
verweist einerseits auf den Biographen Karls des Grossen, der

47 Paul Kläui, Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und
oberem Zürichsee im 7. Jahrhundert; in: MAGZ 43, 1, S. 13.

48 Mitteilung von Herrn Hans Jakob Schnetzler, Grundbuchgeometer, Pfäffi-
kon ZH.

49 Paul Guyer und Guntram Saladin, Die Strassennamen der Stadt Zürich, 2.
A.,S. 84.

50 Idiotikon II, Sp. 764/765; Salomon Friedrich Gyr, Zürcher Zunft-Historien,
S. 558 ff.

51 Mitteilungen von Staats- und Stadtarchiv Zürich.

13



für jeden Gebildeten des Mittelalters ein Begriff gewesen sei,
und auf einen Bischof von Speyer mit dem gleichen Namen,
welcher anfangs des 10. Jahrhunderts gewirkt habe. Dazu wäre
auch noch der heilige Einsiedler Einhard auf dem Klusenberge
bei Altena in Westfalen zu nennen52. Indessen kommt uns auch
hier wieder die sprachliche Entwicklung in die Quere. Emhard
konnte auf dem Wege der natürlichen Fortbildung des Namengutes

nicht zu Einhard werden. Wenn der Schwerzenbacher
Einhard wirklich ein in der Region allgemein verehrter «Heiliger»

war, dessen Ansehen seit seinem Tode bis zur Klarerschen
Übersetzung ungebrochen blieb, gelingt die Gleichsetzung mit
Emhard nicht. Das völlige Schweigen der Quellen über einen
Wallfahrtsbetrieb besagt dabei nicht allzuviel. Es müsste der
schwierige negative Beweis geführt werden, dass von einer
fortwährenden Einhardsverehrung nicht die Rede sein konnte, dass
man vielmehr zu Zeiten gar nicht mehr wusste, mit wem man
es bei der wunderhaften Gestalt eigentlich zu tun hatte. Dies
gelingt nun überraschenderweise: In einer Zeugeneinvernahme
über die Schädigungen im alten Zürichkrieg wurde 1444 zu
Protokoll gegeben, nebst der Begehung anderer Kirchenfrevel
hätten die Schwyzer in Schwerzenbach auch den Sarg des seligen

Anbert erbrochen53. Mit dieser immerhin durch den Kirchherrn

des Ortes, Heinrich Risplin, Chorherr am Fraumünster
in Zürich, und den Leutpriester Ulrich Keller, also zwei Männer,

die den Namen «von Berufs wegen» zuallererst hätten kennen

müssen, vorgebrachten abweichenden Form ist mit aller
wünschenswerten Deutlichkeit dargetan, dass von einer Kontinuität

der Verehrung keine Rede sein kann. Die Konstruktion
eines Heiligennamens ist durchaus nichts Ungewöhnliches;
manchmal sind die dabei massgebenden Gedanken noch
erkennbar, was bei Anbert nicht der Fall ist54. Fragen wir nun,

52 Über ihn und die Qualität des auf diesem Berge entspringenden Brunnens:
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens II, Sp. 708.
Theodor von Liebenau, Scenen aus dem alten Zürichkriege; in: Anzeiger für
schweizerische Geschichte, NF I, S. 238 (Original im Staatsarchiv Luzem).

54 Zahlreiche Beispiele für die völlig willkürliche Kreation von Heiligennamen:
Stückelberg, a. Anm. 2 a. O., I. S. LXXXVI. Mangels eines Heiligenregisters
zu diesem Werk kann nicht festgestellt werden, ob sonstwo in der Schweiz
Reliquien unter dem Namen Anbert verehrt wurden. Derselbe, Die
Schweizerischen Heiligen des Mittelalters, S. 27, teilt über Einhard nur das aus dem
Schwerzenbacher Bericht Ersichtliche mit.

14



wann denn eigentlich Einhard als Schwerzenbacher Kirchenpatron

erstmals genannt werde, so stossen wir auf das späte
Datum 146955. Im 16. Jahrhundert taucht dann auch der
Flurname «Sant Einhardts-Äcker» für ein dem Gotteshaus Schwer-
zenbach zinspflichtiges Grundstück in Zimikon, an der
Landstrasse nach Volketswil gelegen, auf56. Diese späte Erwähnung
würde wiederum nicht viel besagen, wenn uns nicht auch hier
ein negatives Beweismittel zu Hilfe käme: Für 1314 ist durch
das gleiche Bändchen, welches die Einhardsgeschichte enthält,
auch eine Altarweihe in Schwerzenbach zu Ehren der Jungfrau
Maria und der Heiligen Michael, Katharina, Margaretha,
Georg, Felix, Regula, Andreas und Valentin überliefert57. Dass
die beiden auch später als Kirchenpatrone bezeugten Michael
und Valentin vorkommen, lässt darauf schliessen, dass es sich
um den Hochaltar handelte. Um diese Zeit darf wohl angenommen

werden, dass sich auch (echte oder unechte) Reliquien dieser

Heiligen im Altar befanden, hatte doch schon 787 eine
Synode von Nikäa Altarweihungen ohne Reliquien verboten58.
Wo aber lag um diese Zeit die angebliche Hauptreliquie des
Ortes, jene des seligen Einhard? War man sich bereits bewusst,
dass er nicht ein anerkannter Heiliger war, der nicht in den
offiziellen Reliquienkatalog aufgenommen werden durfte? Sein
Ausbleiben in dieser Aufzählung belegt auf alle Fälle wohl
ebenfalls den Unterbruch in seiner Verehrung.

Dass in diesem Nichtwissen um die Person, von der die
offensichtlich bloss noch aus Pietätsgründen aufbewahrten
Reliquien stammten, bei der Durchforschung alter Schriften,
die wohl zwischen 1444 und 1469 anzusetzen ist und
möglicherweise durch die Wiederherstellung der im alten Zürich-

55 Caspar Wirz, Regesten zur Schweizergeschichte aus den päpstlichen Archiven

1447-1513, III, Nr. 289 («Einardus»). Der noch 1314 vom Konstanzer
Generalvikar Johannes zu Rhein nicht erwähnte «Heilige» wird also
nunmehr 1469 sogar von Rom stillschweigend als Mitpatron hingenommen. Vgl.
Annt. 61.

56 StAZ F II c 69, fol. 16 v. Die Kritik von Marcel Beck, Die Patrozinien der
ältesten Landkirchen im Archidiakonat Zürichgau, S. 122, Anm. 3, übersieht
vermutlich, dass das Objekt wohl nach Schwerzenbach zinspflichtig war,
aber in Zimikon lag.

"UBZIX, Nr. 3260.
58 Ernst Alfred Stückelberg, Reliquien und Reliquiare; in: MAGZ XXIV, 2,

S. 24.

15



krieg verwüsteten Kirche ausgelöst wurde, die Lesart
«Einhard» auftauchen konnte, ist nun allerdings nicht verwunderlich.

Gerade ein ^zuverlässiger und selbständig denkender
Abschreiber oder Übersetzer steht dort, wo er Unbekanntem
begegnet, das Bekanntem sehr ähnlich sieht, in der Gefahr, eine
entsprechende, objektiv unrichtige Korrektur vorzunehmen.
Der Minister, Diplomat und Biograph Karls des Grossen, dessen

Namen seine Eigenkirche, die Einhardsbasilika zu Steinbach

im Odenwald, noch heute trägt59, war jedenfalls auch als
Erzähler der von Rechtswidrigkeiten nicht freien
Reliquientranslationsgeschichte der heiligen Marcellinus und Petrus60
manchem Geistlichen vertraut61. Das Stichwort «Reliquie»
konnte also in Schwerzenbach zur Fehllesung oder bewussten
Ergänzung beitragen, und man darf wohl von der humoris causa

auch schon vorgebrachten Beschuldigung eines Insekts als
Urheber des Punktes über dem ersten Schenkel des Buchstabens

m im Namen Emhard absehen.
Für eine Einreihung Einhards in die Grundherrenfamilie der

Emharde spricht also einiges. Als «Mässpriester»62 bezeichnet
ihn nur der Titel von Klarers Übersetzung, während er im Text
undifferenzierter als blosser Gottesdiener63 auftritt. Hans Kellers

Erwägung, dass es sich um einen Weltlichen gehandelt
haben könnte, der sich im Alter einem gottgeweihten Leben
hingab, vielleicht die niederen Weihen empfing64, hat also viel für

59O. Müller, Michelstadt, Steinbach und Fürstenau; in: Führer zu vor- und
frühgeschichtlichen Denkmälern, 3 (Mannheim-Odenwald-Lorsch-Laden-
burg), S. 72 ff.

60 Über diese beiden Heiligen, die Märtyrer der diokletianischen Verfolgung
waren: Wetzer und Welte, Kirchenlexikon, 2. A„ 8, Sp. 654; Lexikon für
Theologie und Kirche 7, Sp. 1/2.

61 Würdigung bei Wattenbach-Levison, Deutschlands Geschichtsquellen im
Mittelalter; Vorzeit und Karolinger II, S. 271 ff. Dass man der Schwerzen-
bacher Reliquie absichtlich einen für die römische Kurie akzeptablen
Namen geben wollte, Iässt sich weder belegen noch von der Hand weisen.

62 Nach Fretz, a. a. O., S. 428, in Zürich eine nachreformatorische Bezeichnung.

63 «Servus Dei» bezeichnet in der mutmasslichen Lebenszeit von Emhard in
einem nicht von Rom ausgegangenen Dokument wahrscheinlich einen
gewöhnlichen Kleriker oder Mönch, ohne dass nähere Schlüsse auf seine
Rechtsstellung möglich wären (Wetzer und Welte, a.a.O., 11, Sp. 211).

64 Die Unterscheidung eines Stufenbaus von Weihegraden ist ins 3. Jahrhundert
zurückzuverfolgen: Hans Erich Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte, 5. A.,
S. 49.

16



sich. Es spricht auch nichts gegen seinen Vorschlag, Einhard
mit dem Donator in Isencrimenswilare anfangs des 10.
Jahrhunderts gleichzusetzen, wenn auch diese Identifizierung keine
zwingende sein kann.

Die Translation und ihre mutmasslichen Gründe

Der Text, der aus der Sicht Schwerzenbachs und nicht aus
derjenigen Usters geschrieben zu sein scheint, also keine Gründe

hatte, Verfehlungen des Priesters von Uster zu verschweigen,

lässt in keiner Weise der Vermutung Raum, dass die Reliquie

heimlicherweise aus Schwerzenbach entfernt worden sei.
Im Gegenteil ergibt sich deutlich, dass es sich um eine feierliche

öffentliche Prozession handelte, als deren Urheber der
Priester von Uster erscheint. Ganz im Dunkeln bleibt dagegen
die Ursache der Rückführung nach Schwerzenbach; hier bestehen

Gründe zur Annahme, dass etwas nicht mit rechten Dingen

zuging und darum verwedelt werden musste.
Die Schlüsselpartie der Geschichte glauben wir in dem Passus

gefunden zu haben, Einhard sei nach Uster «an das rechte
ort der kilchen» gebracht worden. Diese Ausdrucksweise lässt
zwei Interpretationen zu.

Wenn auch ein Diebstahl verneint werden kann, so wird man
immerhin die Möglichkeit einer missbräuchlichen Translation
zu diskutieren haben. Solche Exhumationen und Versetzungen
in eine Kirche, an einen würdigeren Ort, kamen seit dem Ende
des 4. Jahrhunderts vor und wurden vom 6. Jahrhundert an
häufiger65. Das Hauptmotiv lag darin, der Kirche den besonderen

Schutz zu verschaffen, den man der Anwesenheit der
Reliquie zu verdanken glaubte. Auch die sterblichen Überreste
ganz gewöhnlicher Bischöfe wurden von ihren Nachfolgern mit
Pomp in die Kirchen getragen und so ihre künftige Kanonisa-
tion auch dort vorbereitet, wo die allgemeine Verehrung bisher
noch gefehlt hatte. Solche Unternehmungen wurden aber
gemeinhin mit dem in Träumen und Visionen offenbarten Willen
des «Heiligen» selbst zu rechtfertigen versucht. Ein starkes
konstitutives Element für die Erhebung in den Rang eines Hei-

65 Herrmann, a. a. O., S. 37/38, 82, 185.

17



ligen lag bis zum 11. Jahrhundert im Reliquienkult der
Gemeinde; erst von dieser Zeit an kamen Heiligsprechungen
durch den Papst auf66. Auch Nichtmärtyrer wurden immer
mehr zu solchen Volksheiligen67. Laien wurden meist nur für
heilig gehalten, wenn sie eine angesehene soziale Stellung
eingenommen hatten68. Zunehmend wurde ein förmliches Verfahren

verlangt, in dem gute Werke und Wunder der verehrten
Persönlichkeit belegt werden mussten, ehe man die Elevation
durchführen konnte69. Sieht man die Sache so an, so kann «das
rechte ort» den «locus proprius» bedeuten, an dem ein heiliger
Körper zu ruhen hatte70. Der «locus proprius» konnte mit dem
«locus dignior» oder «locus decentior» zusammenfallen, als
welcher die Mutterkirche im Verhältnis zur Filialkirche galt71.
Je später wir Elevation und Translation von Einhard ansetzen,
wie Paul Kläui es tut, umso unwahrscheinlicher sind das Fehlen

eines Rechtfertigungsversuches und das Ausbleiben jeglicher

Wundererzählung. Muss aus diesen Gründen hinter das
frühe 12. Jahrhundert zurückgegangen werden, so fällt aber
angesichts des Stichjahres 1099 auch die These einer Ablösung
der Kirche Uster von Schwerzenbach dahin.

Der rechte Ort der Kirche für ein Begräbnis befindet sich in
mehr diesseitiger Sicht aber auch auf dem Friedhof der über das
Begräbnisrecht verfügenden Pfarrkirche. Es ist eine oft
wahrzunehmende Erscheinung, dass Eigenkirchen, die sich aus einem
alten Pfarreiverband abzuspalten gedachten, Stück um Stück
die der Pfarrkirche zustehenden Rechte, die ja immer mit
finanziellen Einkünften verbunden waren, an sich zu ziehen
versuchten. Es geht dabei vor allem um das Recht des sonntäglichen

Hauptgottesdienstes, das Begräbnis-, Eheeinsegnungs-
und Taufrecht72. Dieser Vorgang, der schliesslich zur Bildung
einer eigenen vollwertigen Pfarrkirche führen konnte, erstreckte

sich gelegentlich über eine recht lange Zeitdauer. Man könnte
es also hier mit einem Fall zu tun haben, wo die Schwerzen-

66 Herrmann, a. a. O., S. 73.
<'7 Herrmann, a, a. O., S. 74.
68 Herrmann, a. a. O., S. 83, Anm. 51
M Herrmann, a. a. O., S. 90 ff., 409.
70 Herrmann, a. a. O., S. 119.
71 Herrmann, a. a, O., S. 185.
72 Feine, a. a. O., S. 187.

18



bâcher Eigenkirchherren anlässlich des Todes eines ihrer
Familienglieder versuchten, das Begräbnisrecht zu usurpieren, der
Leutpriester der alten Pfarrkirche dies aber aus der Überzeugung

seines althergebrachten Rechtes heraus nicht geschehen
Hess und darum die Überführung nach Uster anordnete.

Bei der Abwägung der beiden Deutungsmöglichkeiten fällt
auf, dass der Bericht ganz klar sagt, Einhard sei in Schwerzen-
bach neben der Kirche beigesetzt gewesen, während er in Uster
in die Kirche hineingebracht worden sei. Hätte es sich bereits
zuvor um eine angesehene Reliquie gehandelt, die erst der Kirche

Uster die richtige Weihe zu verschaffen vermocht hätte,
dann hätte man sie zweifellos nicht neben der Schwerzenbacher
Kirche exhumieren, also Elevation und Translation verbinden
müssen, sondern innerhalb derselben in einem Behälter, wie er
zur Verwahrung derartiger Kostbarkeiten üblich war, einer
capsa, vorgefunden.

Damit erhebt sich die Frage nach dem Reliquienwunder und
nach einer Vita des frommen Mannes. Der Bericht bezeichnet
sich zwar wohl mit dem Titel des frühen 16. Jahrhunderts als
Wundergeschichte, aber das oder die Wunder erzählt er nicht.
Damit fehlt ein verhältnismässig früh auftretendes Erfordernis
der Erhebung aus einem Erd- in ein Altargrab73. Unsere
Einhardsgeschichte ist also dem Werk des fränkischen Einhard
über die beiden diokletianischen Märtyrer durchaus unähnlich:
Die im Oktober 827 nach Mühlheim (später Seligenstadt)
verbrachten Reliquien wirkten viele, ausführlich beschriebene
Wunder, so dass alsbald eine rege Wallfahrt im Schwange
stand, und ein Klosterinsasse soll durch sie in einer Vision
sogar Ratschläge über Reichsangelegenheiten erhalten haben74.

Von ähnlichen Vorkommnissen zeigt sich in Schwerzenbach
keine Spur. Auch beim wunden Punkt in der ganzen Erzählung,

dem Anlass zur Rückführung aus Uster, wo man
beispielsweise Visionen mit einem immer entschiedener und
dringender dazu auffordernden Einhard, allenfalls auch noch
assistiert durch den Erzengel Michael, hätte einsetzen können,

71 Herrmann, a. a. O., S. 133 ft.
74 Das Leben Karls des Grossen von Einhard, übersetzt und erläutert von

Hermann Althof (Bibliothek der Gesamt-Literatur 723), Halle, o.J., S. 8, 13. Die
Angaben über den genauen Zeitpunkt sind schwankend (auch November
827, 828).

19



wird nur ganz trocken bemerkt, man wisse nicht mehr, ob
göttliche oder sonst christliche Menschen75 die entsprechende
Warnung76 hätten ergehen lassen.

Diese ehrliche Kargheit des Berichtes, die auch in der an
fabrizierten Wundern und ähnlichen üblen Praktiken nicht
armen Zeit der Übersetzung77 erhalten geblieben ist, erhöht seine

Glaubwürdigkeit. Sie macht es wahrscheinlich, dass die
Überführung eher weltlichen Zielen dienen sollte und dass man
um gute Taten und Wunder verlegen war. Es lässt sich deshalb
an einen geschickten Schachzug des Priesters von Uster denken,

der es nicht wagen konnte, sich unter blosser Berufung auf
sein Begräbnisrecht des toten Einhard zu bemächtigen, welcher
immerhin einer in der Gegend mächtigen Sippe angehört hatte,
sondern auf den Ausweg verfiel, die Bestattungsart in Schwer-
zenbach als zu wenig ehrenhaft für einen solch bedeutenden,
frommen und gottesfürchtigen Menschen zu erklären und ihn
darum ohne langes Federlesen, namentlich ohne ein Reliquienwunder

zu fordern, mit einem den Eindruck kaum verfehlenden

Pomp in seine Kirche zu führen und dort beim Hochaltar
zu bestatten. Damit war das alte Recht durchgesetzt, ohne dass
die Familie des Verblichenen, die mutmasslichen Eigenkirchherren

von Schwerzenbach, sich einer solchen Ehrung
entgegenstellen konnte78. Mit diesem Vorgehen war nun aber
umgekehrt auch die Begehrlichkeit geweckt, den jetzt zu einer
kostbaren Reliquie erhobenen Leichnam wieder nach
Schwerzenbach zurückzubekommen. Erwägungen darüber, ob von
weltlicher oder kirchlicher Seite die Rückführung befohlen
oder ob Einhards irdische Hülle einfach nächtlicherweile in
Uster gestohlen worden sei, sind müssig, weil der Bericht
darüber ausdrücklich nicht Auskunft geben kann (oder will).
Jedenfalls vermag die Versetzung nach Schwerzenbach in kei-

75 Es miisste wohl heissen «göttliche» statt «göttlicher», da nicht klar ist, was
unter göttlichen Leuten in der christlichen Terminologie verstanden werden
sollte.

76 Heute wohl zutreffender mit «Ermahnung» wiederzugeben.
77 Z. B. der Jetzer-Handel in Bern, 1506 bis 1509: Kurt Guggisberg, Bernische

Kirchengeschichte, S. 38.
78 Es kam durchaus auch vor, dass einflussreiche Familien selbst die Heiligkeit

eines ihrer Glieder propagierten (Herrmann, a. a. O., S. 105). Im Falle
Einhards erscheint hingegen vor allem der Leutpriester von Uster als der
Initiant.

20



ner Weise die Unhaltbarkeit des Rechtsstandpunktes des Leut-
priesters von Uster zu belegen. Vielmehr kann hier sehr wohl
Macht vor Recht ergangen sein.

Schwerzenbach und Kappel

Mit der Fortführung unseres Interpretationsversuches bis zu
diesem Punkt stellt sich in ganzer Breite die Frage nach dem
Standort der Kirche der Urpfarrei. Die Sage wie auch die
vorgeschlagene rechtsgeschichtliche Deutung der Einhardstranslation

weisen auf eine Ablösung Schwerzenbachs von Uster hin.
Es ist deshalb unumgänglich, nunmehr die weiteren für die
gegenteilige These angeführten Argumente zu überprüfen.

Die Frage, weshalb Schwerzenbach im Liber Decimationis
von 127579 nicht aufgeführt sei, beantwortete Paul Kläui
dahingehend, der Ort habe damals eben wahrscheinlich noch
Kappel geheissen, worauf die über längere Zeiträume hin
unveränderte Flöhe des Pfrundeinkommens schliessen lasse.
Dabei verwarf er ausdrücklich Werner Schnyders Ansicht, die
Stelle «Plebanus in capella iuravit de eadem V marcas et est
residens» betreffe die Kapelle von Kyburg, doch sei einfach der
Ortsname ausgefallen80.

Der Ortsname Schwerzenbach dürfte, wenn er wirklich mit
einem Gewässer zu tun hat, verhältnismässig jung sein. Seine
Flerleitung von der Glatt, die sich nach dem geographischen
Befund aufdrängen würde, liegt aus anderen Erwägungen nicht
auf der Hand. Der als althochdeutsch betrachtete Name der
Glatt81 bezeichnet ein glänzendes, schimmerndes Gewässer. Sie
führt in der Tat, wenn man von der immerhin nicht ohne
Erfolg bekämpften Verschmutzung der neuesten Zeit absieht, klares,

im Greifensee geläutertes Wasser. Auf Grund der urkundlichen

Überlieferung kann von einer alten Form Glat-aha
ausgegangen werden. Tritt aha in dieser Art selbständig auf, wird
es für den Hauptbach gebraucht, während die kleinen Neben-

79 Urbare und Rödel der Stadt und Landschaft Zürich, hg. von Werner Schny-
der, S. 85, Z. 17.

80 Urbare und Rödel der Stadt und Landschaft Zürich, S. 85, Anm. 6; Paul
Kläui, a. Anm. 6 a. O., S. 435, Anm. 9, a. E.

81 Max Hufschmid, Die Glatt; in: Zürcher Chronik 1969, S. 21.

21



gewässer als Bäche benannt werden (Chimlibach, Dürrenbach,
Chriesbach). Es wäre also nicht sehr wahrscheinlich, dass das
Flüsschen, welches immerhin unter anderem die von der Pfäffi-
ker Aa und der Mönchaltorfer Aa über den Greifensee
zugebrachten Fluten in sich vereinigt, einen blossen Bachnamen
erhalten hätte.

Zweifel an der Identität von Schwerzenbach und Glatt
erweckt aber auch der erste Namensteil. Swerze bedeutet Schwärze,

schwarze Farbe82. Dies könnte auf einen von der schwarzen
Moorerde, die in der Gegend reichlich vorkommt, gefärbten
Bach hinweisen, der heute aber nicht mehr eindeutig zu lokalisieren

ist. Man könnte ihn im Zuge des heutigen Dürren- und
Chriesbaches83 suchen, welcher sich beim gleich näher zu
würdigenden Hof Niederschwerzenbach in die Glatt ergiesst. Dass
früher auch einmal das (Ober-)Schwerzenbacherried in dieser
Richtung entwässert worden sein könnte, erscheint angesichts
der flachen Geländegestalt, des eigenartig verschlungenen Fau-
fes des Chimlibaches wie der in Moorlandschaften durchaus
nicht seltenen Verschiebungen von Wasserscheiden infolge der
Torfausbeutung nicht ausgeschlossen. Ob aber ein Griesbach,
also ein kiesiger, geschiebereicher Bach84 auch ein schwarzer
Bach sein kann?

Auf eine alte Wirtschaftseinheit könnte der Umstand deuten,
dass noch lange Schwerzenbacher Bauern Güter in dem doch
eine gute Stunde Fussmarsches entfernten Hof Niederschwerzenbach

bebauten85. Die Geschichte dieses alten, abgeschlossenen

und erst 1798 der Gemeinde Wallisellen zugeschlagenen
Hofes, der zuweilen von dem offenbar nie ausdrücklich so
genannten Oberschwerzenbach in der Bezeichnung nicht immer
unterschieden wurde, gelegentlich «Hof Schwerzenbach» hiess,

82 Matthias Lexer, Mittelhochdeutsches Handwörterbuch 11, Sp. 1368. Gleiche
Deutung offensichtlich auch im sprechenden Wappen des noch heute
blühenden Zürcher Ratsgeschlechtes von Schwerzenbach, das interessanterweise
aus dem zwischen den beiden Schwerzenbach liegenden Dübendorf stammen
soll: Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz VI, S. 288.

81 Richtig: Griesbach. So noch 1783; vgl. Plan des Hofes Niederschwerzenbach;

in: Werner Schnyder, Kurt Benz u. a., Geschichte der Gemeinde
Wallisellen. Abb. 20, S. 92/93.

84 Idiotikon II, Sp. 801. Flurnamen «Gries» und «Grieszeig» südöstlich von
Hegnau.

85 Mitteilung von Herrn Gerold Steiger, Schwerzenbach.

22



aber bereits 1318 auch als «Nidernswerzenbach» auftaucht86, in
neuester Zeit aber - wohl wegen der Verwechslungsgefahr - mit
dem farblosen Namen «Hof» vorliebnehmen muss87 und heute,
seiner herrschaftlichen Bauernhäuser weitgehend beraubt, ein
Quartier von Wallisellen bildet, deutet freilich in anderer Richtung.

In Niederschwerzenbach war das Grossmünster Grundherr88,

während in Oberschwerzenbach Einsiedeins Position
stark war89. Man hat zwar daselbst auch Streubesitz des Zürcher

Stiftes angenommen, doch ist es möglich, dass die beiden
Örtlichkeiten nicht zutreffend auseinandergehalten worden
sind90. Für besitzesgeschichtliche Rückschlüsse zu verschwommen

erscheinen die sehr frühen, ins 11. Jahrhundert zurückreichenden

sporadischen Erwähnungen eines Ortes Schwerzen-
bach in den Acta Murensia91.

Offenbar wurde von den Oberschwerzenbacher Bauern in
Niederschwerzenbach noch anfangs unseres Jahrhunderts vor
allem Streue ausgebeutet, obschon anzunehmen wäre, dass sie
solche weit näher in ausreichendem Masse vorgefunden hätten.
Noch der Walliseller Zehntenplan von 1776 führt das «Schwer-
zenbacher Riedt» zwischen Niederschwerzenbach und dem
Grindelholz rechts der Glatt an, welches bereits 1314 Gegenstand

eines Schiedsspruches gebildet hatte92. Wichtig war die
schon 1230 genannte Niederschwerzenbacher Mühle93. Dass
aber die Oberschwerzenbacher daselbst ihr Korn hätten mahlen
lassen müssen, ist ebensowenig belegt, wie dass sie sich an dem

8" Schnyder/Benz, a. a. 0., S. 24. 87, 155, 174; UBZ IX, Nr. 3539.
87 Siegfriedatlas Bl. 159: 1913 noch «Nied. Schwerzenbach», 1940 «Hof»:

Schnyder/Benz, a. a. O., Abb. 42 und 43, S. 176/177 und 192/193.
88 Schnyder/Benz, a. a. O., S. 24 und 87.
89 Paul Kläui, a. Anm. 6 a. O., S. 43. Erwähnung von Einsiedler Einkünften

daselbst um 1220: Quellenwerk zur Entstehung der schweizerischen Eidgenossenschaft

(QW) II, 2, S. 38.
1,0 Werner Ganz, Beiträge zur Wirtschaftsgeschichte des Grossmünsterstiftes in

Zürich, S. 133, 136 und Karte III. Molendinum Swerzinbach in UBZ I, Nr.
461, wohl zu Unrecht auf Oberschwerzenbach bezogen; vgl. Schnyder/Benz,
a. a. O., S. 24 (wo bestritten wird, dass das Grossmünsler daselbst jemals über
Grundbesitz verfügt habe), 87, 135.

91 Die ältesten Urkunden von Muri, hg. von Martin Kiem, Quellen zur Schweizer

Geschichte III, 3, S. 28 und 76.
92 Schnyder/Benz, a. a. O., S. 123. Zu den Walliseller Riedgebieten allgemein

ebenda S. 379. Schiedsspruch von 1314: UBZ IX, Nr. 3287.
91 Schnyder/Benz, a. a. 0., S. 87; UBZ 1, Nr. 461.

23



in Niederschwerzenbach noch lange mit mehr oder weniger
Erfolg betriebenen Rebbau beteiligt hätten94.

Grundherrschaftliche Zusammenhänge treten somit nicht in
Erscheinung. Man kann nicht einmal die Frage schlüssig
beantworten, ob das obere oder das untere Schwerzenbach älter ist:
Die Erwähnung von Einkünften Einsiedeins um 1220 bezieht
sich, wie besitzesgeschichtlich zweifelsfrei geschlossen werden
kann, auf Ober-, die Anführung der Mühle um 1230 aus den
gleichen Erwägungen ebenso sicher auf Niederschwerzenbach.

Allerdings möchten wir auch in Betracht ziehen, dass
Schwerzenbach einer der offenbar häufigen Bach-Ortsnamen
sein könnte, welche mit einem Gewässer gar nichts zu tun
haben, sondern sich von «bahc» in der Bedeutung «Berg mit
Ausläufern» herleiten, wobei immerhin die Angabe, dass das
reine Flachland keine alten Ortsnamen auf -bach aufweise, zur
Vorsicht mahnt95. Wohl noch eher als die bescheidene
Erhebung, auf der die Höfe und das Kirchlein von Oberschwerzen-
bach liegen, kann der Moränenhügel Föhrlibuck, der sich
zwischen dem Hof Chriesbach und dem Niederschwerzenbacher-
hof erhebt96, als ein umgestülptes Becken erscheinen, wie es
hinter solchen Hügelbezeichnungen stand. Das abschliessende
Urteil ist aber der Sprachforschung vorzubehalten.

Wenn nun erklärt worden ist, der Kirchort Schwerzenbach
habe wohl noch 1275 diesen Namen nicht getragen, so dürfte
übersehen worden sein, dass die Einsiedler Einkünftenotiz von
ungefähr 1220, «De Swercenbah duodecim mod. tritici»,
denselben eben doch schon ein halbes Jahrhundert früher belegt.
Wenn wir also noch annehmen wollten, Klarer habe bei seiner
Übersetzung des Einhardsberichtes von 1188 in Kenntnis der

94 1783 gehörten etwas über 3 Jucharten Reben zu dem gut 340 Jucharten grossen

Hof Niederschwerzenbach (Schnyder/Benz, a. a. O., S. 124, ferner allgemein

zum Walliseller Rebbau S. 373, 380). Für die relative Güte der in
Wallisellen erzielbaren Weinqualität spricht die noch auf der Wild-Karte um die
Mitte des 19. Jahrhunderts erscheinende Flurbezeichnung «Landvogts
Reben».

95 Hans Christoph Schöll, Die Bedeutung des Wortes Bach in Orts- und
Flurnamen; in: Alemannisches Jahrbuch 1958, S. 109 ff. Boesch, a. a. O., S. 114,
der althochdeutschen Ursprung für denkbar hält, erwähnt diese
Deutungsmöglichkeit nicht.

96 Schnyder/Benz, a. a. O., S. 6.

24



Namensentwicklung um der besseren Verständlichkeit willen
«Kappel» getilgt und durch «Schwerzenbach» ersetzt, so liesse
sich doch eine solche Argumentation nur dann über das frühe
13. Jahrhundert hinaus fortführen, wenn man annehmen wollte,

die beiden Bezeichnungen seien über einen gewissen
Zeitraum hin nebeneinander gebraucht worden.

Ein weiterer gewichtiger Umstand spricht nun aber
überhaupt gegen die vorgeschlagene Gleichsetzung Schwerzenbachs
mit Kappel. Noch im 15. Jahrhundert existiert im Dekanat
Wetzikon ein Kirchort Kappel neben dem nunmehr ausdrücklich

genannten Schwerzenbach. Dazu weisen erst noch beide
Kirchen das gleiche Pfrundeinkommen auf, womit ein bisheriges

Hauptargument für die Gleichsetzung entfallt97. Dieses
spätmittelalterliche Kappel lässt sich anhand der daselbst
bezeugten Pfarrer Leonhard Turnher (1459), Ulrich Banthai
(1466) und Nicolaus Billitor (1502) völlig einwandfrei bestimmen;

es handelt sich um St. Gallenkappel98. Das Fehlen des
Patroziniums in zusammengesetzten Ortsnamen, deren zweites
Glied aus einem kirchlichen Begriff besteht, ist in dieser Zeit
nicht aussergewöhnlich. Es kann auch an Beromünster erinnert
werden, wo der weltliche Personenname sogar erst im 20.
Jahrhundert zum festen Bestandteil der Ortsbezeichnung wurde99.

Wenn derart gewichtige Indizien für die Kontinuität
sprechen, müssten Gegenargumente vorgelegt werden können, um
1275 «Kappel» mit Schwerzenbach gleichsetzen und St.
Gallenkappel im geschichtslosen Dunkel verschwinden lassen zu
können. Der archäologische Befund von St. Gallenkappel
spricht nicht gegen eine Kirche zur Zeit des Liber Decimatio-
nis, ist doch ein ins 13. Jahrhundert zu datierendes Apsis-

97 Die Annaten-Register des Bistums Konstanz aus dem 15. Jahrhundert,
bearb. von Manfred Krebs; in: Freiburger Diöcesan-Archiv III, 8, Nr. 2109,
2116,2119,2127,2131,2154,2156.

98 Arnold Nüscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz III, 2, S. 342. Auch in der
ältesten St. Gallenkappeler Urkunde von 1456, zit. bei Laurenz Kilger, Zu
den Gründungslegenden von St. Gallenkappel und Rüeterswil; in: Heimatkunde

vom Linthgebiet 1952, S. 33 ff., heisst der Ort noch bloss Capell. Nach
Benno Schubiger, St. Gallenkappel, Pfarrkirche St. Laurentius und St. Gallus,

Schweizerische Kunstführer Serie 27, Nr. 267, S. 2, taucht der Name
«Sant Gallen Capell» erstmals 1470 auf.

99 Im 1905 erschienenen Geographischen Lexikon der Schweiz III, S. 470, noch
unter «Münster» eingereiht.

25



fragment gesichert100. In Schwerzenbach sind demgegenüber
noch nie Grabungen unternommen worden.

Bei Identität zwischen Kappel im Jahre 1275 und St. Gallenkappel

ist vorauszusetzen, dass sich das Dekanat Illnau (später
Wetzikon) bis gegen die Rickenpasshöhe hinauf erstreckte.
Diese Frage ist nun allerdings sehr umstritten, und es ist
darüber schon verschiedentlich geschrieben worden. Kilger hatte
früher die Auffassung vertreten, dass St. Gallenkappel von
Eschenbach abgetrennt worden sei, was sich daran gezeigt habe,
dass jenes wie dieses zum Dekanat Illnau gehört habe. Er
widerrief dieselbe jedoch in der Folge, weil nach einer mündlichen

Überlieferung St. Gallenkappel einstmals eine Filiale
von Uznach gewesen sei, welches in der Tat nicht im gleichen
Dekanat lag. Vielmehr müsse Capella von 1275 anderwärts
gesucht werden, etwa in Kappel bei Hagenbuch oder Kappel
bei Affoltern101. Der wunde Punkt dieser Beweisführung liegt
darin, dass im Spätmittelalter Uznach und St. Gallenkappel,
wie das Annatenregister belegt, in verschiedenen Dekanaten
lagen. Wenn die quellenmässig offenbar nicht zu belegende
Theorie einer alten Abhängigkeit St. Gallenkappels von
Uznach überhaupt zutrifft102, so ist demnach nicht zu fragen,
ob ein Dekanatswechsel der erstgenannten dieser beiden
Kirchen stattgefunden habe, sondern wann er durchgeführt worden
sei. Je später man ihn anzusetzen versucht, umso wahrscheinlicher

wäre ein Niederschlag in schriftlichen Quellen.
Möglicherweise Hess sich Kilger von der lateinischen Form «Capella»

zur Annahme eines kirchenrechtlichen Abhängigkeitsverhältnisses

bewegen. Ein solches ist keinesfalls auszuschliessen;
es stellt sich auch hier lediglich wieder die Zeitfrage. «Capella»
bezeichnet im ausgehenden 13. Jahrhundert südlich des Albis
auch nicht mehr eine bescheidene Filialkapelle, sondern ein

100 Schubiger, a. a. O., S. 2/3: Ein noch älterer Vorgängerbau «darf mit einiger
Gewissheit angenommen werden.»

101 Kilger, a. a. O., S. 33 ff. (ältere Meinung in: Heimatkunde vom Linthgebiet
1944, S. 18). Beide Vorschläge leuchten nicht ein, da das eine Kappel 1275
im Dekanat Wiesendangen, das andere im Dekanat Cham lag, während ein
solches im Dekanat Illnau gesucht ist.

102 Alois Stadler und Hans Kägi, Geschichte von Eschenbach, SG, S. 108, er¬
wähnen die Möglichkeit einer früheren Zugehörigkeit St. Gallenkappels zu
Eschenbach nicht, während Schubiger, a. a. O., S. 2/3, eher Kilgers späterer
Annahme einer Ablösung von Uznach zuneigt.

26



Kloster von erheblicher Bedeutung; der Begriff ist also jeglichen

kirchenrechtlichen Inhaltes entleert und zur blossen
Ortsbezeichnung erstarrt103. Es spricht demnach nichts gegen eine
im Dekanat Illnau gelegene Pfarrkirche in St. Gallenkappel im
Zeitpunkt der Abfassung des Liber Decimationis; was sich
allenfalls früher an kirchenrechtlichen Verschiebungen
abgespielt haben mag, ist für unsere Beweisführung bedeutungslos.

Es wird weiter eingewandt, dass Capeila im Liber Marcarum
nach der Mitte des 14. Jahrhunderts fehle104. Dieses nicht
eindeutig erklärbare Ausbleiben besagt vielleicht, dass der 1275
genannte Ort vorübergehend in den Filialkirchenstatus
zurückgefallen oder durch den schweren Pestzug von 1349105 verödet
war, immer vorausgesetzt, dass das verglichen mit dem Liber
Decimationis reichlich summarische Verzeichnis nicht hier
überhaupt unvollständig ist. Ein Beweis der Zugehörigkeit zu
einem andern Dekanat im Jahre 1275 liegt darin umso weniger,
als nunmehr das benachbarte Eschenbach, das seinerseits
ungeachtet des hohen Alters seiner Kirche106 im Liber Decimationis

fehlt, ausdrücklich dem Dekanat Wetzikon zugerechnet
wird.

Man hat nun allerdings weiter geltendgemacht, eine Zugehörigkeit

St. Gallenkappels zum Dekanat Illnau-Wetzikon sei

darum nicht wohl möglich, weil das Lattenbachtal, insbesondere

die Örtlichkeiten Ermenswil, Allee, Honegg, Krauern,
Lütschbach und Diemberg bis um die Mitte des 17. Jahrhunderts

zur Pfarrei Busskirch und somit zum Dekanat Rapperswil
gehört hätten; ein territorialer Zusammenhang zwischen dem
Hauptgebiet des Dekanats und seinem angeblichen östlichen
Teil hätte damit gefehlt107. Gegenüber diesem Einwand ist zu

10:1 «Monasterium de Capeila», 1255, als ein Beispiel für viele: Otto Paul Clava-
detscher, Beiträge zur Geschichte der Zisterzienserabtei Kappel am Albis,
S. 36, Anm. 51.

104 Freiburger Diöcesan-Archiv 5, S. 80.
105 Silvio Bucher, Die Pest in der Ostschweiz, 1 19. Neujahrsblatt des Historischen

Vereins des Kantons St. Gallen, S. 14/15.
106 Eine Michaelskirche 885 bezeugt: Bernhard Anderes, Die Kunstdenkmäler

des Kantons St. Gallen IV, S. 18.
107 Mitteilung von Herrn Dr. Paul Oberholzer, Uznach. Nach Stadler/Kägi,

a. a. O., S. 108, gehörte Lütschbach schon vor der Reformation zweifelsfrei
zur Pfarrei Eschenbach. Eine gleichartige Abschnürung bestand übrigens bei
Schmerikon, dessen westlicher Teil bis 1497/98 zur Pfarrei Eschenbach ge-

27



beachten, dass solches territôriales Denken neuzeitlich ist, während

die ältere Doktrin auf den Pfarreimittelpunkt, den Kirchort,

abstellte. Bei dieser Betrachtungsweise ergibt sich, dass am
Rickenweg hinter dem sehr alten Gotteshaus Dürnten ausser
Eschenbach und St. Gallenkappel keine Pfarrkirchen lagen108.
Das Lattenbachtal weist eine Breite von nur rund 1 km auf.
Eine derartige Dekanatsexklave bildete etwa Beinwil im
Freiamt, das durch einen mindestens 2 km breiten Korridor
vom Hauptgebiet seines Dekanats Cham geschieden war109.
Zwischen der Reussgrenze und dem Gotteshaus Beinwil lag
aber ebenfalls keine andere mittelalterliche Pfarrkirche. Somit
lässt sich die Zugehörigkeit St. Gallenkappels zum Dekanat 111-

nau-Wetzikon auch mit solchen mehr geographischen
Erwägungen kaum widerlegen. Es vermag damit wohl im
Wettbewerb um die Benennung Capella von 1275 Schwerzenbach
auszustechen.

Die Bedeutung der Patrozinien

Wenn der Erzengel Michael als Zeuge für ein sehr hohes
Alter der Kirche Schwerzenbach angerufen wird, so bedarf es
dazu insofern keines langen Kommentars, als die Michaelsverehrung

völlig Unbestrittenermassen weit zurückreicht. Indessen

hörte, die damals nachweisbar dem Dekanat Wetzikon unterstand (Anderes,
a. a. O., S. 521 ; Annaten-Register Nr. 2128, 2150), wobei allerdings eine rein
territoriale Verbindung Uznachs zum Hauptgebiet seines Dekanats über die
links der Linth gelegenen Gebiete vorhanden war.

108 Die alte Römerstrasse führte nach Stadler/Kägi, a. a. O., S. 9, zwar offenbar
bis nach Kempraten hinab, um von dort wieder auf die Höhe von Eschenbach

anzusteigen, ohne dass der genaue Verlauf über das heutige Gemeindegebiet

bekannt wäre. Als sich der Siedlungsmittelpunkt Kempraten
zurückgebildet hatte (dazu Anderes, a. a. O., S. 222), die Stadt Rapperswil aber
noch nicht gegründet war, sprach an sich wohl nichts dagegen, die auch den
Verkehr Richtung Walensee vermittelnde Route aus dem Zürcher Oberland
um gut 6 km abzukürzen, was nicht nur wegen des Fehlens unüberwindlicher
topographischer Hindernisse, sondern auch deshalb möglich gewesen sein
dürfte, weil sich der Verkehr von Zürich her ohnehin vorwiegend auf dem
Seeweg abwickelte. Stadler/Kägi. a. a. O., S. 164, bezeichnen denn auch den
Weg durch den Kählenstich nach Rüti als hinter die grossen Strassenbauten
des 19. Jahrhunderts zurückreichend, ohne eine nähere Zeitbestimmung
geben zu können.

109 Otto Mittler, Kirche und Klöster (Aargauische Heimatgeschichte IV), Karte.

28



ist dieser Umstand für die Beantwortung der gesteilten Frage
noch gar nicht beweiskräftig. Es bedürfte dazu des Nachweises,
dass diese Bedeutung St. Michaels eine vorübergehende gewesen,

dass er also später wieder aus dem Bewusstsein des Volkes
verschwunden sei, wie dies etwa bei den importierten und wenig

populären Heiligen der Merowinger, Benignus und
Dionysius, der Fall war, unter deren Patrozinien nur während ganz
kurzer Zeit Kirchen gestellt wurden110. Davon kann keine Rede
sein. Der Fall von Eschenbach, wo Michael durch Vinzenz
ersetzt wurde"1, ist atypisch. Jahrhunderte nach der angeblichen

Schwerzenbacher Kirchengründung um 700 wallfahrten
Kaiser zum Michaelsheiligtum in Monte S. Angelo auf dem
Monte Gargano an der Ostküste Italiens, so Otto III., vermutlich

Heinrich II. und wiederum sicher Lothar III."2. Der
Erzengel war auch im Spätmittelalter noch so volkstümlich wie eh
und je. Die Kirche Bäretswil soll noch 1504 von Dionysius auf
Michael umgeweiht worden sein"3. Ein kunsthistorisches
Beispiel Für viele: Im späten 15. Jahrhundert erhielt eine
Michaelsstatue einen sehr bevorzugten Platz am Mittelpfeiler des
Hauptportals des Berner Münsters"4. Das Michaelisfest am 29.
September überdauerte in Deutschland sogar die Reformation
und ging in den lutheranischen Kirchenkalender über. Diese
ungebrochene Verehrung mag aus der Vorstellung des
Seelengeleiters ins Jenseits, Seelenwägers, Seelenfürbitters und
himmlischen Streiters wider den Teufel, der auch in den Text des
Requiems Eingang gefunden hat, zu erklären sein. Sie kann
vielleicht auch auf den Umstand zurückgeführt werden, dass es
sich um einen der nicht allzu häufigen biblischen Heiligen han-

110 Beck, a. a. O., S. 101, 145 - 147. Paul Kläui, a. Anm. 47 a. O., S. 6, 8, 10, 19.
111 Anderes, a.a.O., S. 18. Leicht erklärbar ist die Ersetzung Michaels durch

Antonius bei der Kapelle Uznach mit deren Übergang an den Antönierorden
(Anderes, a. a. O., S. 548).

112 Alexander Ignor, Ueli Wild, Barbara Lauterburg, In Gottes Namen fahren
wir (Bemerkungen zum mittelalterlichen Pilgerwesen): in: Neue Zürcher
Zeitung, 6./7. Juni 1981, Nr. 129, S. 69/70, wo auch auf die noch heute grossen
Pilgerscharen hingewiesen wird, welche dieses Heiligtum besuchen.

113 Beck, a. a. O., S. 46.
114 Luc Mojon, Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern IV, S. 172 ff. und Abb.

208. 1575 wurde gleich unterhalb als Ersatz für eine entfernte Maria eine
Justitia aufgestellt (Mojon, a. a. O., S. 194 und Titelabbildung). Darin könnte
eine nachreformatorische Umdeutung des populär gebliebenen Erzengels ins
Diesseitige und ins Allegorische zugleich gesehen werden.

29



delt"5. Michael hatte zudem nie in Menschengestalt auf der
Erde gelebt, also konnte es von ihm gar keine Primärreliquien
geben, an deren Verehrung ein aufgeklärteres Zeitalter zunehmend

Anstoss nahm. Dass die dargelegten Funktionen an der
Schwelle des Todes den Engelfürsten zu einem typischen
Friedhofheiligen werden Hessen, verwundert nicht116. Man könnte
sich also fragen, ob nicht seine Erhebung zum Schwerzenba-
cher Kirchenpatron gerade im Rahmen des Kampfes um das
Begräbnisrecht der Eigenkirche zu sehen wäre. Mit der
Unterbringung von Sekundärreliquien117 - als solche kamen etwa
Felsbrocken vom Monte Gargano in Frage - in seinem Gotteshaus

hätte der Kirchherr gegenüber Uster einen wichtigen
Trumpf ausgespielt, sind doch dort keinerlei Michaelsreliquien
bezeugt"8. Das Schwerzenbacher Michaelspatrozinium vermag
also offenbar ein hohes Alter der dortigen Pfarrkirche nicht zu
beweisen.

Auch das Valentinspatrozinium bildet dafür schwerlich
einen hinreichenden Beleg. Insgesamt sind vier Heilige dieses
Namens nachweisbar"9. Welcher von ihnen in Schwerzenbach
zu Ehren kam, lässt sich nicht mehr eindeutig sagen. Die Frage,
ob es überhaupt frühmittelalterliche Valentinspatrozinien gab,
ist umstritten120.

Die Verehrung des Apostels Andreas, dessen Name wie
gesagt 1314 in Schwerzenbach auch aufgeführt wird, kam im 11.
und 12. Jahrhundert von Cluny her in unser Land121. Wenn in
Schwerzenbach Andreasreliquien verwahrt wurden, möchte
man annehmen, diese Kirche sei über 1099 hinaus von derjeni-

115 Dan. 10, 13 und 21; Offb. 12, 7; vgl. dazu die 1725/26 entstandene Kantate
Nr. 19 von J. S. Bach («Es erhub sich ein Streit»).

116 Reinhard Frauenfelder, Die Patrozinien im Gebiet des Kantons Schafifhau-
sen, S. 31.

117 Dazu Herrmann, a. a. O., S. 41 ff.
118 Vögelin, a. a. O., S. 3 ff.

"'Valentin, der rhätische Wanderbischof, Valentin von Terni, Valentin, der
enthauptete Priester, und schliesslich, von zweifelhafter Heiligkeit. Valentin,
der Blumen verteilende Mönch: Hiltgart L. Keller, Reclams Lexikon der
Heiligen und der biblischen Gestalten, 2. A., S. 495.

120 Beck, a. a. O., S. 77, Anm. 9.
121 Paul Kläui, a. Anm. 6 a. O., S. 38. Ob Uster aus dem bei Herrmann, a. a. O.,

S. 346, Anm. 184, erwähnten, durch einen Mönch von Canterbury 1090 in
Konstantinopel getätigten «Grosseinkauf» von Andreasreliquien beliefert
wurde, wäre noch zu erforschen.

30



gen von Uster abhängig geblieben. Eine zu diesem Zeitpunkt
vorgenommene Umweihung des nach cluniazensisch-hirsaui-
schem Muster konzipierten Neubaus der letzteren von einem
andern Patron auf den Bruder Petri müsste als wahrscheinlich
betrachtet werden.

Von den weiteren 1314 in Schwerzenbach genannten Heiligen

weisen Felix und Regula auf die nahe Stadt Zürich hin, zu
deren Hoheitsgebiet Schwerzenbach um diese Zeit allerdings
noch nicht gehörte. Katharina, Margaretha und Georg sind den
volkstümlicheren unter den vierzehn Nothelfern zuzuzählen;
ein kirchengeschichtlicher Beweiswert geht ihnen damit wohl
ab. Gleiches gilt für die an erster Stelle genannte Jungfrau
Maria, von der eine Beziehung zum Kloster Einsiedeln abzuleiten

angesichts dessen erst 1470 belegter Kollatur in
Schwerzenbach zu gewagt erschiene122.

Die Zählung der Leutpriester

Auch anhand der Zählung der Leutpriester von Uster in der
Einhardsgeschichte ist versucht worden, das Alter der dortigen
Pfarrkirche zu ermitteln. Datierbar ist Ulrich, der dritte in der
Zählung, der 1188 im Amte stand. War die Kirche Uster wirklich

erst 1099 als Pfarrkirche entstanden, so wären nach dieser
Berechnung in 89 Jahren ganze drei Leutpriester im Amte
gestanden, und man käme für jeden von ihnen auf eine
durchschnittliche Wirksamkeit von fast drei Dezennien. Das
erscheint angesichts der damaligen kurzen Lebenserwartung eher
etwas lang, wenn auch nicht unmöglich.

Wollte man entsprechend dem Vorschlag von Paul Kläui123
den 1217 genannten Dekan Ulrich von Uster mit dem dritten
Leutpriester dieses Namens gleichsetzen, so käme man gar auf
eine Amtszeit von 118 Jahren, was im Durchschnitt für jeden
der drei Ulriche 39 Jahre ergäbe und kaum noch denkbar
erscheint124. Dass der 1188 genannte Ulrich 1217 noch als
Dekan geamtet haben könnte, kann hinwiederum nicht bestrit-

122 Gubler, a. a. O., S. 514.
122 Paul Kläui, a. Anm. 6 a. O., S. 435, Anm. 6.
124 Anderer Ansicht Paul Kläui, a. Anm. 6 a. O., S. 435/36, Anm. 14.

31



ten werden, da eine Wirksamkeit von 29 Jahren für einen
Einzelnen durchaus im Rahmen des Möglichen lag.

Empfindlich macht sich auch hier wieder das Fehlen des
Originaltextes bemerkbar. Er vermöchte allenfalls zur Frage
Veranlassung zu geben, ob nicht mit dem Einhard transferierenden
Ulrich der erste Leutpriester dieses Namens in Uster hätte
gemeint sein können. Bei der Interpretation würde er für jeden
beliebigen Zeitpunkt verfügbar, während sein Namensvetter
von 1188 unter allen Umständen zeitlich fixiert bleibt, mag er
nun der dritte Ulrich oder der dritte Leutpriester in Uster
überhaupt gewesen sein. Da der Einhardsbericht auch Bischof
Hermann II. von Konstanz nach dem Namens- und nicht etwa
nach dem Amtsträger überhaupt zählt, liesse sich eine solche
Deutung vorschlagen, obschon dieser Zählmodus für gewöhnliche

Leutpriester im Unterschied zu Bischöfen wohl kaum
allgemein üblich war. Die Satzzeichengebung von 1674 lässt freilich

eindeutig erkennen, dass Pfarrer Ringgli die Zählung nicht
auf die Namens-, sondern auf die Amtsträger schlechthin
bezog.

Uster und seine Nachbarpfarreien

Erstellt man eine Karte der Urpfarreikirchen im Greifenseegebiet,

so springt die Leere im Bereich des frühen Siedlungsmittelpunktes

Uster in die Augen. Die frühmittelalterliche
Geschichte dieses Ortes stellt ungeachtet der weiterführenden
Forschungen der Brüder Kläui noch immer verschiedene Rätsel,
zumal archäologische Untersuchungen im Kirchengrundstück
bisher nicht unternommen worden sind125. Wenn nachstehend
geprüft wird, ob das Bestehen einer frühmittelalterlichen Kirche

in Uster auf Grund geographischer Überlegungen möglich
erscheine, so muss darum völlig offenbleiben, wo innerhalb des
Ortsbereiches ein solcher Bau gestanden haben könnte.

125 Gestützt auf ein unveröffentlichtes, von Hans Kläui am 30. Mai 1980 der
reformierten Kirchenpflege Uster erstattetes Gutachten ist während der
Drucklegung eine Sondiergrabung durchgeführt worden. Dem dereinstigen
Bericht der kantonalen Denkmalpflege, auf den verwiesen wird, unvorgreif-
lich sind die vorstehenden Erwägungen widerlegende Ergebnisse ausgeblieben.

32



Der Umstand, dass Diaconus Walto, über dessen Leben man
verhältnismässig gut orientiert ist126, am 27. Januar 775 in
Uster drei Urkunden schrieb, welche inhaltlich keinen Bezug
auf den Ausstellungsort nehmen127, wäre für die Existenz einer
Pfarrkirche schlüssig, wenn wir seine Praxis in solchen Fällen
kennen würden. Es fragt sich insbesondere, ob Urkundenniederschrift

in einer Kirche oder deren Vorhalle nur dort
angenommen werden kann, wo dies ausdrücklich gesagt wird128.
Waltos drei Tage später in Wurmhereswilari (Wurmsbach,
heute St. Dionys) erfolgendes Auftreten, wo jedenfalls trotz
fehlender archäologischer Zeugnisse eine frühe Kirche anzunehmen

ist129, wäre als ein freilich nur sehr schwaches und vereinzeltes

Indiz dafür anzusehen, dass er gewohnheitsmässig an
Kirchorten geschrieben haben könnte. Um gültige Aussagen zu
ermöglichen, müssten seine weiteren «Arbeitsplätze» und
diejenigen der andern Urkunden schreibenden St. Galler Kleriker
dieser Zeit in der angedeuteten Richtung untersucht werden.

Anfangs des 10. Jahrhunderts, zur Zeit jenes Grundherrn
Emhard, der sich möglicherweise hinter dem Schwerzenbacher
Einhard verbirgt, ist bereits ein recht eindrücklicher Bestand an
dokumentierten Kirchen in der Umgebung von Uster
festzustellen, und es ist schon gefragt worden, ob es anderwärts in der
Schweiz in dieser Zeit eine ähnlich dichte Häufung urkundlich
fassbarer Kirchen gebe. Es sind dies: Illnau um 750, Pfaffikon
811, Egg 853/58, Rapoltskirch (Wetzikon) 857/58, Gossau 877,

126 Franz Perret, Diakon Waldo und die Anfange des Stiftsarchives St. Gallen
vor 1200 Jahren; in: Festgabe für Paul Staerkle zu seinem achtzigsten
Geburtstag (St. Galler Kultur und Geschichte 2), S. 17 ff.; Hans Kläui, Was
sagen uns die Urkunden vom Jahre 775? in: 775 - 1975, Neue Beiträge zur
Geschichte von Uster, S. 18/19.

127 UBSG I.Nr. 74,75,76.
128 Paul Kläui, a. Anm. 47 a. O., S. 6/7, verlangt ausdrückliche Erwähnung;

andernfalls sei Vornahme auf einem öffentlichen Platz im Dorf anzunehmen.
Indessen sei st. gallischer Klosterbesitz an der betreffenden Kirche nicht
Voraussetzung gewesen, dass in ihrer Vorhalle st. gallische Kleriker hätten
Urkunden schreiben dürfen. Zum Atrium der Kirche als Beurkundungsort vgl.
auch das Zitat von K. S. Bader bei Walter Drack, Neue Erkenntnisse zur
Baugeschichte der Kirche Illnau; in: Unsere Kunstdenkmäler XX/1969,
S. 211, Anm. 2.

129 UBSG I, Nr. 77; Paul Kläui, a. Anm. 47 a. O., S. 20; derselbe. Zur
Frühgeschichte der Ufenau und der Kirchen am obern Zürichsee; in: MAGZ 43,
l.S. 38.

33



Mönchaltorf 90213°. Zweifelhaft ist die Nennung Wangens 872;
da nach den neuesten Grabungsergebnissen ein Kirchenbau in
Wangen bei Dübendorf erst um 1100 anzunehmen ist, handelt
es sich wohl bei der urkundlich erwähnten Kirche dieses
Namens um Wangen in der March131. Nur archäologisch greifbar
ist Fehraitorf im 9. Jahrhundert132. Im Verlauf des 10. Jahrhunderts

treten auch Dübendorf 946 und Maur 963 in
Erscheinung133; die Ergebnisse der archäologischen Untersuchungen
gestatten aber in beiden Fällen die Annahme früherer kirchlicher

Bauten.
Setzen wir nun, der These Paul Kläuis folgend, in diesen

Kranz einigermassen sicherer Pfarrkirchen134 rund um Uster
auch noch eine solche in Schwerzenbach, so ergeben sich
folgende Luftliniendistanzen:

Pfaffikon-Wetzikon 4,5 km
Wetzikon-Gossau 3,9 km
Gossau-Mönchaltorf 3,2 km
Mönchaltorf-Maur 4,8 km
Maur-Schwerzenbach 4,9 km
Schwerzenbach-Illnau 6,3 km
Illnau-Fehraltorf 4 km
Fehraltorf-Pfäffikon 3,3 km

Schwerzenbach würde sich also abstandsmässig recht gut ein-
Fügen. Erstaunlich gross bleibt nun aber die Lücke mittendrin,
im Räume Uster, der ja keineswegs etwa mit einem grossen
Urwald besetzt war, sondern schon 775 ein kleines regionales
Zentrum aufgewiesen haben muss. Das wird dann augenfällig,
wenn wir die über das Gebiet von Uster laufenden Diagonaldistanzen

dieser frühen Gotteshäuser messen:

1.0 Alexander Tanner, Römer, Heilige, Alemannen im Zürichbiet, S. 89 ff.
1.1 Gubler, a. a. O., S. 590.
132 Gubler, a. a. O., S. 62.
133 Gubler, a. a. O., S. 555, 626.
134 Mit dem allgemeinen Vorbehalt, dass Bodenfunde allein über den

kirchenrechtlichen Status eines Gotteshauses keineswegs immer gültige Schlüsse
erlauben, und unter der weiteren speziellen Voraussetzung, dass die Rapolts-
kirche dort gestanden hat, wo sich heute auf einer jede Grabung vereitelnden
Betonplatte die reformierte Kirche Wetzikon erhebt, was namentlich
Hermann Fietz, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zürich II, S. 149 und 250,
sehr bezweifelt.

34



Pfafft kon-Maur135
Wetzikon-Schwerzenbach
Gossau-Illnau
Mönchaltorf-Fehraltorf

8,7 km
12,5 km
13 km

8,8 km
Eine hypothetische Kirche in Schwerzenbach wäre vom

heutigen Zentrum von Uster in der Luftlinie 6 km entfernt gewesen.

Wir stehen also vor der Tatsache, dass die angebliche
Urpfarreikirche des Sprengeis nicht näher bei dessen offensichtlichem,

schon 775 fassbaren Siedlungsmittelpunkt gestanden
wäre als die fünf Nachbarpfarrkirchen Pfäffikon (5,3 km),
Gossau (6 km), Mönchaltorf (4 km), Maur (3,5 km)136, Fehr-
altorf (5,3 km) und dass auch die Rapoltskirche mit 6,5 km
distanzmässig noch in den gleichen Rahmen einzuordnen wäre.
Nimmt man den Schwerpunkt von Uster für jene Zeit in Ober-
uster an, was wahrscheinlich richtiger wäre137, werden die
Entfernungsverhältnisse für die Schwerzenbacher Kirche noch
ungünstiger. Ihre abgeschiedene Lage am äussersten Rande der
Urpfarrei mitten in einem verhältnismässig menschenleeren
Gebiet mahnt ohnehin zur Zurückhaltung. Wie heute noch
zahlreiche Flurnamen bezeugen, dehnten sich unterhalb von
Uster grosse Sümpfe aus. Darüber darf die jetzige dichte
Bebauung der Gegend, welche etwa bei einem Blick von der Isiker
Höhe in die Augen fällt, nicht hinwegtäuschen. Noch in den
Fünfzigerjahren dieses Jahrhunderts waren Hegnau, Zimikon,
Schwerzenbach kleine Bauerndörfchen inmitten ausgedehnter
Grünflächen, die zu einem schönen Teil eben erst der
Versumpfung entrissen worden waren. Die landseitige Sicherung
durch solche schwer durchdringbare Moorflächen mag etwa ein
Motiv für die Errichtung eines befestigten Verwaltungsmittelpunktes

auf dem Burgfelsen von Greifensee gebildet haben.
Beim Seeausfluss setzten sich diese Feuchtgebiete, zwischen
denen die Glatt hin- und herpendelte, fort. Wäre diese unwirtliche

Gegend für allsonntägliche Kirchgänger ohne weite
Umwege überhaupt passierbar gewesen? Vermutlich hätte doch der
erste Kirchengründer im Ustermer Raum, wer auch immer er
gewesen sein mag, der Einführung des Christentums schwerlich

1.5 Schlüssigkeit dieses Abstandes beeinträchtigt durch den Greifensee.
1.6 Siehe Anm. 135.
117 Paul Kläui, a. Anm. 6 a. O., S. 21.

35



einen grossen Dienst erwiesen, wenn er seine Kultstätte so weit
vom Hauptsiedlungsgebiet weggerückt hätte. Erklärt man die
Schwerzenbacher Kirchengründung so, wie Hans Keller es
tut138, dass nämlich der Hegnauer (oder Isiker) Adelige Wert
darauf gelegt habe, eine Kirche in seiner Nähe zu haben, dann
wirkt sie viel einleuchtender. Zusätzlich mögen, wie oft in
solchen Fällen, auch Erwägungen des Prestiges und der finanziellen

Einträglichkeit mitgespielt haben. Setzen wir so den Pfarrei-

mit dem Siedlungsmittelpunkt gleich, verschwindet der
weisse Fleck auf der Kirchenkarte und die Pfarrkirche Uster
kommt zu den benachbarten Gotteshäusern in Distanzen zu
liegen, welche ungefähr den Entfernungen entsprechen, die sie
untereinander aufweisen.

Offenbleibende Fragen

Historische Rätsel, die ohne einen unauflösbaren Rest
aufgehen, sind in dieser an schriftlicher Überlieferung armen
Frühzeit selten. So bleiben auch bei diesem Interpretationsversuch

der Einhardsgeschichte einige Punkte ungeklärt.
Merkwürdig ist namentlich der Umstand, dass schon 1188 in

Schwerzenbach ein Leutpriester Otto auftritt, dass aber weder
im Einsiedler Güterverzeichnis um 1220139 noch im Liber
Decimationis von 1275 eine Pfarrkirche in Schwerzenbach
vorkommt. Da neben dem Leutpriester ein Kirchenverseher Illo
genannt wird, ist ein Irrtum Klarers wohl auszuschliessen. Die
Tatsache, dass die Zeremonie mit dem Segen des Bischofs
erfolgte, gestattet auch nicht die Annahme einer blossen Anmas-
sung des Leutpriestertitels.

Auffällig ist ferner, dass der denkbare Sitz der mutmasslichen
Schwerzenbacher Eigenkirchherrensippe, der Raum Hegnau-
Isikon, bis weit in die nachreformatorische Zeit hinein bei der
Pfarrkirche Uster verblieb. Aus dem Umstand, dass die Herren
von Rapperswil, die nicht nur 1099 massgeblich an der
Kirchenstiftung von Uster beteiligt waren, sondern auch
Schwerzenbach ans Kloster Einsiedeln geschenkt haben sollen, über-

138 Hans Keller, a. Anm. 9 a. O.
1,9 QW II, 2, S. 38.

36



dies in Isikon begütert warenl40, möchte man eigentlich gerne
schliessen, dass sie als Rechtsnachfolger der genannten einflussreichen

Adelsfamilie Schwerzenbach übernahmen, ehe dieses
sich kirchlich völlig von Uster gelöst hatte, also über eine
Neueinteilung frei verfügen konnten141. Die spätere Zugehörigkeit

von Schwerzenbach wie von Hegnau zur rapperswilischen
Herrschaft Greifensee, mit welcher auch der Kirchensatz von
Uster gekoppelt war142, würde eine solche Annahme stützen.

Vielleicht kommt man der historischen Wirklichkeit am
nächsten, wenn man die ja sehr weit auseinanderliegenden
Zeugnisse als schlaglichtartige Erhellungen eines mühsamen
Ablösungsprozesses Schwerzenbachs von Uster ansieht, in dem
auch erhebliche Rückschläge nicht ausblieben, der aber letztlich,

wenn auch nur noch mit einem gegenüber den denkbaren
Vorstellungen der alten Eigenkirchherren erheblich reduzierten,

äusserst kleinen Pfarrsprengel, doch von Erfolg gekrönt
war.

Folgerungen

Die These, dass die alte Pfarrkirche der am rechten Greifenseeufer

befindlichen Urpfarrei in Schwerzenbach gestanden
habe, lässt sich mit gewichtigen Argumenten bestreiten.
Verschiedene für beweiskräftig gehaltene Umstände erweisen sich
bei näherer Prüfung als kaum schlüssig. Hingegen legen bis
anhin übersehene Momente aus den verschiedensten
Fachgebieten eher eine allmähliche Ablösung einer Schwerzen-
bacher Eigenkirche von der Urpfarrei Uster nahe. Auf einen
solchen Vorgang deutet die Interpretation der Schwerzenbacher
Einhardstranslation. Die angerufenen Patrozinien vermögen

'-10 Fischer, a. a. O., S. 31, vermutet in Heinrich, Leutpriester zu Rorbas, der um
1242 dem Lazariterhaus Gfenn einen 60 Jucharten umfassenden Hof zu
Isikon schenkte, einen Vetter des Gründers dieser Ordensniederlassung. Vgl.
auch Ernst Pfenninger, Von den Anfangen des Lazariterhauses Gfenn; in:
Heimatbuch Dübendorf 1966, S. 20.

141 Auffällig ist in diesem Zusammenhang, dass an der Zeremonie von 1188 ein
Herr Berchtold von Rapperschwyl, also offenbar der (sonst nirgends bezeugte)

Pfarrer von Alt-Rapperswil in der March (heute Gemeinde Altendorf)
teilnahm.

142 UBZ VII, Nr. 2534.

37



keinen Gegenbeweis zu erbringen. Die Gleichsetzung von Kappel

mit Schwerzenbach entfällt; es handelte sich um St. Gallenkappel.

Die Tatsache, dass man über eine Pfarrkirche von Uster vor
dem Jahre 1099 bisher überhaupt nichts Sicheres weiss, ist
angesichts der erheblichen positiven Indizien kein Grund, ihre
Existenz zu leugnen und dafür mitten im Sumpfe unterhalb des
Greifensees das erste Gotteshaus der Region zu suchen, das bisher

weder archäologisch noch urkundlich irgendwie gesichert
ist.

Angesichts der trotz interessanter Ansätze noch kaum
abschliessend geklärten, ja durch Gublers baugeschichtliche
Feststellungen143 eher erneut in Fluss geratenen Frühgeschichte der
Burg Uster und ihrer Bewohner ist in der Frage, wo in Uster
eine frühmittelalterliche Kirche gestanden haben könnte, das
letzte Wort noch nicht gesprochen. Es ist offenkundig, dass die
Burg und die Kirche von 1099 trotz der in der urkundlich
gesicherten Zeit divergierenden Besitzesgeschichte in einem
Zusammenhang gestanden haben müssen. Allermindestens
ohne Vereinbarung zwischen Burg- und Kirchherrn wäre es
nicht möglich gewesen, die beiden Bauten derart nahe
nebeneinander zu stellen. Man wird also in Betracht zu ziehen haben,
dass die Kirche vor 1099 an einer andern Stelle in Uster gestanden

haben kann.
Somit möchte man zusammenfassend wünschen, dass

archäologische Untersuchungen mehr Ficht in diese noch immer
nur teilweise klaren Zusammenhänge bringen könnten. Auf
Grund des hier Dargelegten wäre es überraschend, wenn sie
doch wieder mehr in der Richtung einer alten Urpfarreikirche
Schwerzenbach weisen würden. Aber Überraschungen machen
den Reiz der Geschichtsforschung aus, und sie sind immer auch
ein Anlass, scheinbar schon längst abschliessend interpretierte
Dokumente wie den Einhardsbericht unter neuen Gesichtspunkten

einer abermaligen Untersuchung zu unterziehen.

143 Gubler, a. a. O., S. 406 (Bauteile vor 1200 bisher nicht gesichert).

38


	Der Schwerzenbacher Einhardsbericht : Geschichtsquelle oder Heiligenlegende?

