
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 102 (1982)

Artikel: Eine Zürcher Handschrift der Weltchronik und des Stickers

Autor: Irtenkauf, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WOLFGANG IRTENKAUF

Eine Zürcher Handschrift der Weltchronik und
des Strickers

Das hohe Mittelalter manifestiert sich politisch in der Stau-
ferzeit. In ihr erlebt die deutsche Dichtung dieser Zeitspanne
ihre höchste Vollendung. Die grossen höfischen Erzähler wie
Hartmann von Aue, Wolfram von Eschenbach oder Gottfried
von Strassburg, die Minnesänger wie Walther von der Vogelweide,

Friedrich von Hausen oder Heinrich von Veldeke sind,
wenn auch ihre Werke kaum mehr oder nur bruchstückhaft
genannt werden, zu Repräsentanten der «Welt»-Literatur
geworden.

Gleichsam aus dem Nichts heraus entstand diese Kultur. Das
Hochgefühl, in einer politisch bedeutsamen, ja glanzvollen Zeit
zu leben, brachte die Massierung an grosser Literatur hervor.
Um 1170 beginnt die Blüte, um 1225 verstummen die «Klassiker».

Dann wird spürbar, wie zunehmend weniger das höfische
Hochgefühl der inzwischen veränderten Wirklichkeit
standhalten kann.

Das jetzt im Verlag Müller & Schindler, Stuttgart, erschienene

Vollfaksimile der Handschrift Ms.germ.fol. (Mgf) 623 der
ehemaligen Preussischen Staatsbibliothek, jetzt Stiftung Preus-
sischer Kulturbesitz Berlin, spiegelt diese Zeit in zwei Texten
und ihren Illustrationen: einmal in der «Weltchronik» des
Rudolf von Ems, zum andern im Epos «Karl der Grosse» des
Stricker. Die Handschrift selbst ist nur als Torso überliefert,
d. h. wir erhalten in ihr nur fragmentarische Einblicke in beide
Werke, ihre Texte und ihre Bilder. Dennoch: Sie gehört mit zu
den bedeutendsten mittelalterlichen Prachthandschriften, die
im deutschen Sprachraum entstanden sind.

Die Handschrift ist erst relativ spät bekannt geworden. Vor
dem Jahre 1826 finden wir sie nirgendwo erwähnt. Unsere erste
Kenntnis von ihr verdanken wir der Entdeckerfreude eines
Mannes, der allgemein als Dichter einiger Volkslieder und des

1



Deutschlandliedes bekannt ist, obwohl man seine wissenschaftlichen

Verdienste vergessen hat: August Heinrich Hoffmann
von Fallersleben (1798-1874). Hoffmann war der geborene
Handschriftensammler, der die Bibliophilie mit dem damals
noch recht vagen Beruf eines Bibliothekars zu verbinden wusste
und darin Tüchtiges geleistet hat.

Im Jahre 1821 lernte Hoffmann auch Jacobus Koning in
Amsterdam kennen. Koning ist der erste zu ermittelnde
Vorbesitzer der Handschrift. Über ihn berichtet Hoffmann in seiner
Autobiographie «Mein Leben»: «Jacobus Koning war gegen
mich immer so liebenswürdig und gefallig, dass ich gerne bei
ihm weilte. Er zeigte mir die bedeutendsten Erstlingswerke der
holländischen Presse und einige wichtige alte niderländische
und deutsche Handschriften. Nach letzteren hatte ich schon
lange ein geheimes Verlangen. Ich wusste, dass sie ihm wert
waren, wusste aber auch, dass ihm zur Vervollständigung seiner
alten Drucke diese noch lieber waren. Glücklicherweise konnte
ich ihm einige bieten. Der Tausch kam zustande und ich hatte
eine überschwängliche Freude... Wir standen noch mehrere
Jahre in Briefwechsel und setzten unsere freundschaftlichen
Beziehungen und unser Tauschgeschäft fort. Er starb 1832».

Im Jahre 1826 schenkte Koning das Fragment Hoffmann, der
damals als Kustos an der Zentralbibliothek in Breslau wirkte.
Er behielt sie genau ein Vierteljahrhundert bis 1850. Aus einer
Notsituation heraus verkaufte Hoffmann zahlreiche seiner
Handschriften an die Königliche Bibliothek in Berlin, welche
die Neuerwerbungen in ihren Handschriftenbestand einordnete.

Die holländischen Erwerbungen Hoffmanns stehen
jeweils zu Beginn der Signaturenfolge, darunter befindet sich als
Einsprengsel, doch deutlich als «Reisefrucht» gekennzeichnet,
auch unser Fragment.

Die « Weltchronik» des Rudolfvon Ems

Hohenems, Fundstätte der handschriftlichen Fassung A und
C des Nibelungenliedes, darf sich rühmen, in der Stauferzeit
Sitz eines Ministerialengeschlechts der Herren von Montfort

2



gewesen zu sein, deren Stammburg heute noch unweit von
Hohenems als Ruine zu sehen ist.

Aus diesem Ministerialengeschlecht stammt Rudolf von
Ems, dessen literarische Wirksamkeit in die Jahre zwischen
1220/30 und 1250, also in die 2. Hälfte der Regierungszeit
Friedrichs II., fallt. Wir verfügen nur über wenige sichere
Informationen zu seinem Leben. Dennoch erlaubt das Werk des
Rudolf den Schluss, dass der Gang seiner Entwicklung von
jugendlich-unbekümmerter Diesseits-Bejahung über eine
religiöse Krise bis zu einer fest verankerten Weltzuwendung
geführt hat, welche sich im Bewusstsein ihrer Gottgefälligkeit
wusste. Das wird an einer tiefen ernsten Frömmigkeit manifest,
die später in sichere Gottesgewissheit mündet.

Rudolf von Ems schrieb eine Weltchronik. Mit ihr passt er
sich einer bestimmten Gattung an, die - so muss man der
Vollständigkeit halber betonen- auf biblisch-christliche Weltchro-
nistik beschränkt bleibt. Bereits das frühe Christentum wollte
chronologisch ableiten, dass Mose älter als Homer sei. So
errechnete man biblische Zeitrechnung in Analogie zur antiken.
Solche Kärrnerarbeit, die Eusebius von Cäsarea zu Beginn des
4. nachchristlichen Jahrhunderts vorgenommen hatte, regte
Augustinus, den grossen Kirchenvater, an, die Welt- und
Heilsgeschichte in sechs verschiedene Zeitalter einzuteilen, die er
wiederum in Analogie zu den sechs Lebensaltern auffasste. Das
letzte der Zeitalter lässt Augustinus mit Jesus Christus
beginnen.

Welt- und Heilsgeschichte wurden alsbald Gegensatzpaare.
Paulus Orosius schrieb nach 400 eine «Historia adversus paga-
nos», die Heil und Unheil schied. Letzteres wurde von Adam
abgeleitet und zog sich durch die vom Alten Testament erfasste
Geschichte; das Christentum erscheint somit als die letzte
Rettung. In dieser Heils-Gewissheit spiegeln sich die folgenden
Jahrhunderte, so dass es kein Wunder ist, wenn Rudolf von
Ems sich erneut von dieser Weltschau fasziniert zeigt. Freilich
wäre er ohne Otto von Freising, den Geschichtsschreiber Kaiser

Friedrich Barbarossas, nicht denkbar. Ihm verdankt Rudolf
die Ordnung seines Stoffs und die staufische Brille.

Rudolf will die Geschichte des Gottesvolks von der Schöpfung

bis zu Christi Geburt in deutschen Reimen schreiben, also

3



die sechs Weltalter schildern. Danach sollte sich ein wahrheitsgetreuer

Bericht von der Römerherrschaft bis in die eigene
Gegenwart, d. h. der späten Stauferzeit, anschliessen. Die
Einschnitte in den sechs Weltaltern sollten folgende sein: Adam,
Noah, Abraham, David, Babylonische Gefangenschaft, Christi
Geburt. Diese Aufteilung ist für Rudolf so wichtig, dass er stets,
wenn es geht, gegen ihre Kritiker polemisiert.

Bevor der 5. Teil der Weltchronik anhebt, preist Rudolf von
Ems seinen Auftraggeber, König Konrad IV. Dieser war im
Jahre 1228 als Sohn Friedrichs II. und der Erbin des Königreichs

Jerusalem, Isabella von Brienne, in Apulien geboren und
half dem Vater in seinen harten familiären Auseinandersetzungen

besonders gegen seinen Halbbruder Heinrich (VII.),
weswegen er auch im Alter von sieben Jahren mit dem Herzogtum
Schwaben belehnt wurde. Nur wenig später - Konrad war
inzwischen neun Jahre alt geworden - wählte man ihn in Wien
zum deutschen König. Da das Kind nicht regierungsfähig war,
verwaltete an seiner Stelle Konrad von Winterstetten (zwischen
Biberach und Ravensburg) das Herzogtum Schwaben. Das
Privileg, Staufer zu sein - Rudolf nennt hier Konrad III., Friedrich

I. Barbarossa, Heinrich VI., Philipp von Schwaben und
Friedrich II. - geht nahtlos über in den legitimen Erbanspruch
auf das Reich, dessen Grundfesten jetzt erschüttert sind. Rudolf
tritt dadurch als engagierter politischer Literat in die Arena
seiner Zeit ein. Dem neuen König von Jerusalem steht der alte
König der Könige, David, zur Seite. Ihm ist ja auch das 5. Buch
der Weltchronik vorbehalten.

Der Stricker und sein Karls-Epos

Im Gegensatz zu Rudolf von Ems, dessen Lebens- und
Werdegang mit erstaunlicher Klarheit (bezogen auf die Zeit) vor
uns liegt, ist der Stricker für uns kaum mehr fassbar. Schon sein
Name wirft Komplikationen auf. Seine Heimat sucht man im
östlichen Franken, von ihr aus zog er wohl nach Österreich.
Der Name könnte mittelhochdeutsch «Der Strichaere» lauten;
wir begegnen ihm zu dieser Zeit im Raum Passau - unterer Inn.

4



Der Stricker stellt in seinen Werken die Welt aus bürgerlicher,
nicht aus höfischer Sicht dar. Doch seine Zeit, die 1. Hälfte des
13. Jahrhunderts, war wohl nicht reif, dies zu erkennen. So hat
sie ihm diese Welt-Schau auch nicht gelohnt. Er blieb mit
seinen Werken, ausgenommen der in das höfische Weltbild
passende «Karl», glücklos und ging neben den hehren Gestalten
der Literatur dieser Zeit so gut wie unter.

An manchen Zügen der Dichtung lässt sich ablesen, dass das
Karlsbild des Stricker Folie für Friedrich II., den sizilischen
Staufer, ist. Er wollte das Heilige Grab in Palästina wieder
erobern, nachdem man ihm das (vermeintliche) Ende des Islam
prophezeit hatte. Wenn man den 1215—16 angekündigten
Kreuzzug des Kaisers als aktuellen Anlass für den Beginn des
«Karl» ansehen will, käme man in das Gebiet der literarisch
untermauerten politischen Propaganda.

Formal schafft der Stricker einen höfischen, «weltlichen»
Roman, in den er wie ein Bühnenbildner Versatzstücke aus
religiösen Dichtungen einarbeitet. Er spricht vom «heiligen
man» Karl, den er mit einem Plus von rund 3000 Versen
gegenüber dem hochstaufischen Rolandslied aufbaut. Der «heilige

Karl» - Karl der Grosse wurde ja auf Geheiss Friedrich
Barbarossas kanonisiert - soll Vorbild sein für christliches Handeln,

aber auf der andern Seite zeichnet er sich durch ein be-
wusst militantes Gehabe aus. Hierin verwirklicht sich für den
Stricker die «militia Christi», d. h. die Nachfolge Christi im
Sinn eines ritterlichen Soldaten bzw. Helden. Man will von
ritterlichen Kämpfen hören, denn nicht allein durch Gotteshilfe,
sondern vor allem durch die ritterliche Überlegenheit muss der
Held die ihn bedrohenden Gefahren bestehen, um sein eigentliches

Ziel, das Jenseits, zu erreichen. Auch die Kreuzzüge dieser

Zeit sind nichts anderes als Ausdruck dieses Weges, der über
den Kampf gegen die Heiden zum Himmel führt.

«Diz ist ein altes maere», heisst es im Prolog des Stricker,
«nun hät es der Strickaere erniuwet». Erneuerung, sie kam
auch mit Karl dem Grossen in eine korrupte Welt. In der
Einleitung zu seinem Karlsepos bietet der Stricker eine ganze
Philosophie menschlichen Verhaltens vor dem Auftreten seines
Helden an. Erfahrung zeigt - so der Stricker -, dass der Mensch
seine innere Gesinnung in seinen Worten bzw. seinem Verhal-

5



ten offenlege. Ihn selbst kann man einschätzen, wenn man
seine Art der Anerkennung für andere beobachtet. Der Mensch
allerdings, der ein «valschez herze hât», ärgert sich am Tüchtigen,

er spielt dessen menschliche Höhe herunter, indem er
behauptet, die Taten dessen seien zur Hälfte erfunden.

Damit sichert sich der Verfasser gegen jeden Abstrich an
seinem Helden ab. Mindestens ein halbes Jahr müsste es dauern,
wollte man Karls Taten insgesamt aufzählen. Schon daraus
lässt sich folgern: Karl ist die Vollkommenheit in Person. Auf
Erden hat er eine Krone getragen und das höchste Lob
verdient, im Himmel trägt er nunmehr die Krone der Herrschaft.
Das ist der Lohn dafür, dass er durch seinen christlichen Glauben

Gottes Ansehen stärker als alle bisherigen Kaiser und
Könige zur Geltung brachte.

Zw den illustrierten Weltchronik-Handschriften

Wenn ein mittelalterlicher Text aus dem 13. Jahrhundert in
rund 100 Handschriften überliefert ist, darf dies als eine
ausserordentlich grosse Zahl angesprochen werden. Dies trifft für
Rudolf von Ems und seine Weltchronik zu. Weniger zahlreich,
doch immer noch in imponierender Fülle, sind die
Überlieferungszeugnisse für Strickers Karl vertreten. Die beiden Texte
treten wie in unserem Fragment zusammen, z. T. mit anderen
Texten gekoppelt auf. Rein typologisch können wir dabei die
Bilder zum Emsschen Text in die Reihe der illuminierten
Epenhandschriften (z. B. Tristan und Isolde, Parzival, Eneide)
einreihen. Die Zeitspanne solcher Zeugnisse reicht von der
2. Hälfte des 13. Jahrhunderts bis ins 15. Jahrhundert hinein,
wobei ein deutlicher Schwerpunkt im 14. Jahrhundert liegt
(unser Fragment gehört dazu).

Die beiden Grossgruppen (der geographischen Entstehung
nach) kann man einmal nach Südwestdeutschland bzw. in die
heutige Schweiz oder in den Raum Bayern-Österreich lokalisieren.

Unser Fragment entstand in der Schweiz. Für diese
schweizerische oder «ost-oberrheinische» Gruppe wird die Vorlage
eines umfangreichen, nicht mehr erhaltenen Musterbuches
angenommen.

6



Gerade in den Bodenseeraum (in seiner weitesten Ausdehnung)

gelangten zahlreiche Handschriften aus Frankreich, die
den Durchbruch der Gotik hier bewirkten. So wird man auch
mit Mustern aus dem Westen zu rechnen haben, die hier vom
Buchmaler, seiner individuellen künstlerischen Eigenheit
gemäss, variiert wurden.

Der «schweizerische» Adelige als Mäzen

Jeder einigermassen mit der Lage um 1300 Vertraute kennt
die Machtstellung des Adels. Für die werdende Eidgenossenschaft

ist diese Zeit zugleich ein Schritt aufdem dornigen Wege
zu einer Staatsfindung: 1291 Bundesgründung, 1315 Mor-
gartenkrieg (wo das Ritterheer besiegt wurde).

Nach dem Aussterben der Zähringer 1218 rückten die
Kyburger zu den mächtigsten Dynasten zwischen Thür und
Saane nach. Kaum ein halbes Jahrhundert später, 1264,
änderte sich die Lage durch deren Aussterben. Auf sie folgten die
Habsburger, die mit Rudolf einen deutschen König stellten.

Bleiben wir im Gebiet der Ostschweiz, dem Raum zwischen
Bodensee, Rhein und Zürichsee. Hier standen zu Beginn des
14. Jahrhunderts die Habsburger an der Spitze. Zwei
Grafengeschlechter hoben sich heraus: die Grafen von Rapperswil,
deren Besitz 1294 an die Habsburger überging, und die Toggen-
burger, die ja als Auftraggeber der letzten illustrierten
Weltchronikhandschrift, der «Toggenburg-Bibel» von 1411,
bekannt geworden sind. Allerdings wird deren einmaliger Aufstieg

nach 1320 - und das ist die Zeit, da unser Fragment
entstanden ist - gestoppt.

Seit einiger Zeit hat sich in der Forschung bezüglich der
berühmten Manesse-Handschrift die Frage eines habsburgischen
Mäzenatentums gestellt, die ausdrücklich auch auf bebilderte
Abschriften von Rudolfs Weltchronik ausgedehnt wird. Wollen
wir neben ihnen, den Habsburgern, noch an ein weiteres
Adelsgeschlecht denken, dem ein solches Mäzenatentum zuzutrauen
wäre, dann sind es nur die Grafen von Toggenburg. Aber man
muss hier deutlich sagen: Auch sie waren, zumal der Königsmord

von 1308 durch die Mitwirkung des Adels ein böses

7



Schlaglicht auf diese Schicht warf, bestrebt, «österreichisch» zu
handeln, um dadurch zu «Österreichern» zu werden.

Stichwort: Zürich
Die Manesse-Handschrift weist uns geographisch nach

Zürich. 1218 war die Stadt reichsunmittelbar geworden. Durch
ihre antistaufische Haltung kamen sich Zürich und die Grafen
von Habsburg näher, die Zürich denn auch zwangen, an dieser
Koalition festzuhalten. Die damals rund 5000 Einwohner
Zürichs sahen im Grossmünster den geistlichen Mittelpunkt.
Dort aber hatte man sich im 13. Jahrhundert Karls des Grossen
angenommen; 1272 wurde das Karlsfest durch den Bischof von
Konstanz zum Rang eines allgemeinen Stadtfeiertages
bestimmt. In dieser Zeit waren Otto und Heinrich Manesse
Vorsteher (Pröpste) am Grossmünster (1258-59 bzw. 1259-71),
letzterer führte auf seinem Siegel das Bild des heiligen Karl.
Kraft von Toggenburg - nicht der Minnesänger, den die
Manesse-Handschrift auf der Leiter stehend zeigt, sondern ein
gleichnamiger späterer Spross der Familie - wurde nach Heinrich

von Klingenberg, Johannes Truchsess von Wildegg und
Johann von Zürich 1310 Propst am Grossmünster. Diese Stellung

hielt er beinahe drei Jahrzehnte bis 1339. In diese
Wirksamkeit hinein fallt die Entstehung unserer Handschrift.

Nun weist auch der Vergleich der Schrift unseres Fragments,
d. h. seiner Textseiten, mit den prächtigen Anniversarienbüchern,

die Kraft am Grossmünster anlegen Hess, nach
Zürich. Vielleicht sind die Schreiber identisch? Auch wenn es
keinen exakten Beweis gibt: künstlerische und paläographische
Verwandtschaft drängen geradezu nach Zürich.

Die Handschrift (Fragment)

Die Handschrift Ms. germ. fol. (Mgf) 623 der Stiftung Preus-
sischer Kulturbesitz in Berlin ist ein Torso. 23 Blätter einer
einst umfangreichen Bilderhandschrift lassen ahnen, welche
Qualität diesem Codex einst, als er noch vollständig war,
zugekommen sein muss.

Die Handschrift weist 23 Illustrationen und ebensoviele
Textseiten auf. Ihre Masse sind 17,5 x 27,5 cm. Der Einband ist

8



ÏWlC-Uijf

Rolands Tod
Das berühmte Bild zeigt den königlichen Roland, der sterbend unter einem Baum sitzt. Ein Heide glaubt,
dem Todwunden das Schwert Durandal entreissen zu können, aber Roland kann ihn noch mit seinem
Horn Olifant erschlagen. Dem Horn hat man in der Dichtung magische Eigenschaften zugeschrieben.
Wenn Roland daraufbläst, nimmt der Schall Olifants den Heiden Verstand und Kraft. «Man leihe mir
Olifant und ich werde ihn blasen», so prahlt ein Held in der Urfassung des Rolandliedes, «es wird mir
gelingen, die Bronzetore und die Ausfallstore des Palasts zu Konstantinopel zu Staub werden und aufsprin¬

gen zu lassen».
Gewaltig die Szene, in der Roland dem heiligen Michael, dem obersten aller Engel und «Seelenwäger».
seinen Handschuh reicht. Der Buchmacher führt diesen Gedanken weiter: Gottes Hand ist es, die den
Handschuh in Empfang nimmt, Symbol des Lebens, das von Gott gegeben und wieder von ihm genom¬

men wird.

(Original und Foto: Stiftung Preussischer Kulturbesitz, Berlin)



ein Gebrauchsband des letzten Jahrhunderts ohne jede dekorative

Gestaltung. Er musste daher in der Faksimileausgabe durch
eine andere Form ersetzt werden. Die Textseiten haben zwei
Spalten zu je 42 bzw. (im Stricker-Teil) 41 Zeilen pro
Kolumne. Die beschriebenen Seiten wurden zuerst liniiert, dann
in einer regelmässigen Buchschrift der Zeit (gotische Minuskel)
beschrieben. Die Anfangsbuchstaben sind dekorativ durch Rot
und Blau herausgehoben. Ihre Höhe entspricht jeweils dem
Raum von zwei Textzeilen. Der Text steht regelmässig
zwischen den Linien und berührt diese nur mit den Ober- und
Unterlängen.

Ein einziger Buchmaler stattete den Codex aus. Er verwendete

Deckfarbenmalerei in kräftigem, buntem Kolorit. Einzelne
Konturen sind mit der Feder oder mit schwarzer Tinte nachgezogen

worden, sonst in einem dunklen Farbton gegeben. Als
Farben treten in Erscheinung: auf Kreidegrund Blattgold,
Deckgelb, Ocker, Graugrün, Kobalt, Karmin, Zinnober, Deck-
weiss, Schwarz, viele Farbmischungen, vor allem mit Deck-
weiss.

Freilich: für die textliche Seite gibt unser Fragment nichts
her. Was sind drei Seiten aus Strickers «Karl», was 20 aus
Rudolfs Werk? Dennoch wollen wir die dem Dichtertext des
Rudolf von Ems entsprechenden Bibelstellen hier aufführen,
weil sie Einblick in das Erhaltene (und daher auch Illustrierte)
geben: 1. Mose 1,1-2,4. 7,1-8,22. 19,30-21,21. 27,14-27,40.
36,9-36,19. 40,1-40,23. 42,23^13,15; 2. Mose 1,1-1,10.
3,1-4,17. 14,1-14,31. 19,1-19,25. 32,20-32,35; 4. Mose
21,31-21,35; Richter 3,1-3,11. 16,4-16,22; 1. Sam.
14,24-14,46; 2. Sam. 6,1-6,11. 11,14-11,27. 18,1-18,14, und
1. Kön. 5,15-5,26.

Zw den Illustrationen

Bebilderte Weltchroniken markieren einen entscheidenden
Übergang im Mittelalter: den von der Kultur, die von der
Geistlichkeit getragen wird («Klosterkultur»), hin zur Kultur
der Laien. Die Tendenzen der Verweltlichung dringen in die
sonst sankrosankte Bibel ein, denn sie wird nunmehr auch als
historisches Buch, als Steinbruch der alten Geschichte, betrach-

9



tet. Zumindest geht es nicht mehr primär um den religiösen
Inhalt. In der Sprache spüren wir diesen Übergang besonders
deutlich, da eine deutsche «Dichter»sprache die lateinische
Kultsprache der Kirche wenn nicht ersetzt, so doch nach und
nach verdrängt.

Diesem anfanglich nur keimhaft spürbaren, bald aber mächtig
aufbrechenden Boden will und darf sich die «Klosterkultur»

nicht mehr annehmen. Der Laie (wie man sich ihn auch immer
vorstellen mag) schreibt und malt solche Handschriften. Es
entwickelt sich bei den Weltchroniken von ca. 1255-70 an ein
«weltlicher» Stil der Bibelillustrationen, der durch eineinhalb
Jahrhunderte in grossartigen Beispielen fortlebt.

Wenn die Datierung für unser Fragment, um 1320, stimmt,
dann müssen sich in den Bildern jene stilistischen Eigenheiten
ausdrücken, die die Mode von ca. 1300-1320 kennzeichnen,
denn in diesen drei Jahrzehnten, das lehrt die Kostümgeschichte,

veränderte sie sich kaum. Es gehört zur Überlieferung und
Anwendung der Vorlage, dass die neueste Moderichtung sofort
im Bild verarbeitet wird. Der Maler hat auf diesem Feld den
Auftrag, nie sklavisch zu kopieren, sondern er variiert nach
seinen Fähigkeiten und den jeweiligen Erfordernissen der Zeit.

Eine der stereotypen Zeiterscheinungen ist die Anwendung
von Farben, die dem heutigen Betrachter nicht ohne weiteres
einleuchtend erscheinen. Dass die Haare immer gelb,
Kopfhauben und Tücher in der Regel weiss, Schuhe, falls nicht
diejenigen von militanten Rittern, stets schwarz sein müssen,
gehört zum Stil dieser Jahre. Mehr an Variationen erlauben die
vom Maler bevorzugten Farben Rot und Blau. Sie umrahmen
in satter Tongebung die einzelnen Bilder, wobei zur Abwechslung

ein bis ins Weissliche abgestuftes Rosa treten kann. Auch
das Blau lockert sich ins Bläuliche, wenn dies der Bildinhalt
erfordert. Körper und Gewänder werden nicht plastisch modelliert;

die Farben sind einfach deckend aufgetragen und werden
durch den satten Goldgrund ganz besonders transparent. Hier
wird Tradition am deutlichsten greifbar, denn der Goldgrund
ist ohne den symbolischen Bezug zum Überirdischen, Jenseitigen

nicht verständlich. Bei aller «künstlerischen» Bandbreite
gehorcht der Buchmaler der Tradition seiner - hier auch geistig
bestimmten - Vorlage.

10



Vieles ist charakeristisch, so wenn die gelben Haare sowohl
bei Mann und Frau als auch bei den überirdischen Wesen lang
und gewellt getragen werden: Ausdruck der «uni»-Mode um
die Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert. Die Frau trägt das
Gebende, einen mehrfach fest am Kinn und Scheitel geschlungenen

Leinenstreifen, den Reifen oder Kranz, diesen vor allem,
wenn sie unverheiratet ist. Der «roc», ein langärmeliges
Hemdgewand, wird von beiden Geschlechtern bevorzugt, wobei bei
den Männern z. T. die Füsse freigelassen sind. Das darüber
getragene Obergewand (kursît) ähnelt einem verschlusslosen
Mantel, der um die Schultern gelegt, mit einer Hand bzw.
einem Unterarm an der Hüfte gerafft wird. Er hängt herab oder
liegt in schweren Falten. So entsteht das Bild des zweifarbigen
Gewandes («mi-parti»), das im Grunde durch den Kontrast seiner

Farben den Körper zurückdrängt. Die Vielfalt der
zweifachen Kolorierung beherrscht der Buchmaler in seinen
Bildern, wo nach allen Seiten hin die Variationen ausufern.

Ausserordentlich vielfaltig stellt sich die Welt der Ritter dar,
kein Wunder, denn die Handschrift entstammt der feudalen
Ritterkultur. Kettenpanzer, Waffenhemd und -rock dominieren,

die Ritter erscheinen eingepanzert. Statt des langen
Waffenrocks erblicken wir aber auch den kurzen Lendner - ein
«neuer» Ritter zeichnet sich ab.

Das Ideal körperlicher Schlankheit steht im Vordergrund der
Figur, vermischt mit der Vorliebe für eine gewisse Alterslosig-
keit der Personen. Wir sehen die meist formelhaft «schönen»
Gesichter im 3/4-Profil. Hals und Schultern sind diesem Ideal
angepasst. Langgezogene, schmalgeschnittene Augen mit
gekrümmten Brauen lenken den Blick des Betrachters auf sie. Die
überproportionierten Hände voller Ausdruck stellen ein Tradi-
tionselement dar. Ihre Sprache ist oft von Bild zu Bild verschieden

- im Grunde drückt sich hierin der Fortgang der zugehörigen

Handlung aus.

Einige Schlussfolgerungen

Die fragmentarisch erhaltene Berliner Handschrift stammt
aus dem 1. Viertel des 14. Jahrhunderts, wo Zürcher Kunst

11



gleich Konstanzer Kunst war - die gleichen Meister haben hier
wie dort (d. h. auch im ganzen geographisch dazugehörigen
Raum) gemalt. Wir beobachten eine in diesem Kulturkreis
heimisch gewordene ritterliche, ja beinahe romantisch zu
nennende Freude an der schönen Erscheinung, zur Freude am
Dasein schlechthin. Diese Kunst ist ausgesprochen linienhaft, sie
gibt sich flächig und sie liebt das ornamentale Faltenspiel. Ihre
Konturen sind flüssig-bewegt.

Das hindert nicht, dass der Buchmaler Muster vor sich hatte,
die vielleicht in einem Musterbuch zusammengefasst waren,
wie sie seit dem 13. Jahrhundert bekannt sind. Das Vorbild
(«Simile») war in ihnen fertig dargeboten, sowohl die Einzelfigur

als auch die Gruppe. Ebenso ist das Thema dort
«festgefahren».

Unter diesen Vorbedingungen hat man sich die bzw. den
Auftraggeber der Berliner Handschrift zu denken. Sie gibt den
Kommentatoren etwa die gleichen Probleme wie die Manesse-
Handschrift auf, denn sie ist ja etwa zur gleichen Zeit und unter
ähnlichen Bedingungen entstanden. Allgemein zu konstatieren
ist (nur) eine wachsende Bilderfreudigkeit in Handschriften.
Seit man das 1312 abgeschlossene Katharinenthaler Graduale
kennt, weiss man, dass hier ein neuer buchkünstlerischer
Anfang gemacht wurde, doch ist es eher «stilistisches Allgemeingut

einer in ihrer künstlerischen Art eigen bestimmten
Landschaft» als Schulgemeinschaft. Der zentrale geographische und
historische Akzent liegt aber bei den «weltlichen» Codices auf
Zürich. Hier wirkte eine Züricher «Schule», zu der man auch
die Wandmalereien von einigen Kirchen und Profanbauten
sowie die Glasmalerei zu zählen hat.

Die Spur unseres Buchmalers ist nicht fassbar - ein namenloses

Schicksal verweht im Winde der Zeit. Geblieben sind nur
Trümmer eines Lebenswerkes, doch sind sie es wert, dass sie
auch nach mehr als 650 Jahren nach ihrer Entstehung noch
betrachtet, bewundert und - geliebt werden.

12


	Eine Zürcher Handschrift der Weltchronik und des Stickers

