
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 100 (1980)

Artikel: Die volkskundliche Bedeutung von Rudolf Hospinians "Festa
Christianorum"

Autor: Trümpy, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS TRÜMPY

Die volkskundliche Bedeutung
von Rudolf Hospinians «Festa Christianorum»

Es überrascht eigentlich, dass im «Zürcher Taschenbuch» bis
jetzt der einst angesehene Zürcher Kirchenhistoriker Rudolf
Hospinian(us) (eigentlich Wirth, 1547—1626) nie gewürdigt
worden ist. Dieser Beitrag kann das nicht nachholen, aber wenigstens

einen Einblick in eines seiner Werke vermitteln, in die
1593 in erster und 1612 in erweiterter zweiter Ausgabe
erschienene Geschichte der christlichen Feste («Festa Christianorum»),

Das Thema dieses Buches darf von vorneherein die
Aufmerksamkeit der Volkskundler beanspruchen und hat sie
gelegentlich auch einmal gefunden1. Erwähnt wird es noch im Vorwort

von Hermann Useners «Weihnachtsfest»2, ferner in der
Bibliographie des Werks «Heortologie oder die geschichtliche
Entwicklung des Kirchenjahres und der Heiligenfeste von den ältesten

Zeiten bis zur Gegenwart» (3. Auflage, Freiburg i. Br.
1911) von dem katholischen Theologen K. A. Heinrich Kellner,
und zwar als älteste Untersuchung zu dem Thema3, so dass man
Hospinian füglich als den Begründer der Heortologie, der kirchlichen

Festkunde, bezeichnen darf4.

1 Vgl. unten Anm. 19, 29, 39, 45 und 47.
2 Hermann Usener, Das Weihnachtsfest, 2. A., Bonn 1911

Nachdruck, 3. A., Bonn 1969), IX: «Gar arglos glaubte ich, mit den Steinen,
die schon so mancher gelehrte Theologe von Hospinianus bis zu Piper
in die Hand genommen, sicher bauen zu können.»

3 Das bleibt es auch, wenn wir Kellners fehlerhafte Angabe, eine 1.

Ausgabe sei schon 1574 in Genf erschienen, berichtigen. (Verwechslung
mit dem Nachdruck Genf 1674; vgl. auch unten Anm. 41.)

4 Ganz vergessen ist er bis heute in den theologischen Handbüchern
beider Konfessionen nicht: O. Vasella, Hospinian, in: Lex. f. Theol.
und Kirche, 2. A., Bd. 5, s. v.; O. E. Strasser, Hospinian, in: RGG, 3.

A., Bd. 3, s. v.

87



Hospinians Leben

Zur Beurteilung seiner Angaben ist ein Blick auf die
Biographie unerlässlich. Es gibt eine einzige ausführliche
Darstellung seines Lebens, von dem Zürcher Theologen Johann
Heinrich Heidegger (1633—1698), der sie auf Wunsch des
Verlegers als Vorspann zu den 1669—1681 in Genf gedruckten,
sieben Bände umfassenden «Opera omnia» zusammengestellt
hat5; er benützte dafür auch Angaben von Hospinians
gleichnamigem Enkel.

Rudolf Wirth kam am 7. November 1547 als Sohn des Pfarrers
Adrian Wirth in Fehraitorf zur Welt. (Heidegger verweist darauf,

dass auch andere berühmte Zürcher der Landschaft
entstammten.) Der Vater, Sohn des Oberstammheimer Untervogts
Hans Wirth, war in der Reformation ein Mann der ersten Stunde
gewesen. Seit 1523 wirkte er in der Gemeinde seines Vaters
zusammen mit seinem Bruder als überzeugter Anhänger Zwingiis.
Wegen des Bildersturms vom 24. Juni 1524 und der anschliessenden

Stammheimer Unruhen wurden Hans Wirth und seine
Söhne verhaftet und durch die Tagsatzung in Baden zum Tode
verurteilt. «Adrian Wirth, obwohl belastet wie die andern, wurde
gegen Urfehde entlassen — alles 'aus Gnaden'6.» Mehrfach hebt
Heidegger hervor, dass Hospinian Enkel und Neffe der ersten
reformierten Märtyrer war; der Kampf gegen den Katholizismus
habe in der Tradition der Familie gelegen, heisst es im letzten
Satz der Biographie. Auch mütterlicherseits war Hospinian mit
der Reformationsgeschichte verbunden: Sein Grossvater Heinrich
Wolf war bei Kappel gefallen. Bei dessen Witwe wohnte Rudolf
seit dem 7. Lebensjahr, um eine Schulbildung zu erhalten, wie
sie Fehraitorf nicht hätte bieten können. Den propädeutischen
Unterricht übernahm sein Onkel, der Fraumünsterpfarrer
Johannes Wolf. 1564 erhielt der junge Mann als vorzüglicher
Schüler das Recht, öffentliche Vorlesungen am Carolinum zu
hören. Er begnügte sich jedoch nicht mit der Ausbildung in
Zürich, sondern schrieb sich 1565 an der Universität Marburg

5 Unpaginiert. Der 1. Bd. mit der Biographie erschien (1681) als letzter!
'• So Emil Egli, Schweizerische Reformationsgeschichte, 1. (einziger) Bd.,

Zürich 1910, 285.

88



ein. Im Jahr darauf erhielt er dort mit hohem Lob die Magisterwürde.

Anschliessend belegte er für ein Semester noch
Vorlesungen in Heidelberg; im Herbst 1567 rief man ihn nach
Zürich zurück, damit er das theologische Examen ablegte. Nach
kurzer Tätigkeit in Weiach bekleidete er acht Jahre lang die
Pfarrstelle in Hirzel, behielt jedoch den Wohnsitz in Zürich, denn
dort erteilte er Unterricht am Carolinum, und zwar zu so grosser
Zufriedenheit der Behörden, dass er 1569 schon das Bürgerrecht
der Stadt geschenkt erhielt. — Offenbar begab er sich einmal
wöchentlich in seine Kirchgemeinde. Heidegger notiert die Anekdote,

Hospinian habe einmal unterwegs mit einem Wirt ein
Streitgespräch über den Ursprung des Papsttums geführt; das sei
für ihn der Anlass zur Beschäftigung mit der Kirchengeschichte
gewesen. 1569 verheiratete er sich mit Anna Lavater, der Tochter
des Pfarrers Ludwig Lavater7. Ueber ihre Mutter war sie die
Enkelin Bullingers, eine erstaunliche Verflechtung innerhalb der
Zürcher Pfarrerschaft.

1576 erhielt Hospinian das weniger beschwerliche Pfarramt in
Schwamendingen8, 1588 wurde er zweiter Archidiakon am
Grossmünster. In die Zwischenzeit fällt der Beginn der gelehrten
Publikationen. Sein Erstlingswerk ist der 1585 vor Pfarrern
gehaltene, später gedruckte Vortrag über den Ursprung und die
Entwicklung der kirchlichen Riten (De origine et progressu
rituum). Das sollte Hauptthema seiner gelehrten Forschungen
bleiben. Er wollte, wie Heidegger formuliert, den Irrtümern auf
den Grund gehen und zu diesem Zweck ihre Ursprünge erhellen.
1587 erschien sein erstes Buch: De origine, progressu et abusu
templorum, schon im Jahr darauf das zweite: De origine et
progressu monachatus. Als nächstes Werk plante er eine Schrift
gegen die Fastengebote; am Ende entstand daraus 1592: De
festis Judaeorum et Ethnicorum, hoc est: de origine, progressu,

7 In der Volkskunde als Verfasser eines Buches über Gespenster und
Dämonen wohlbekannt.

8 Laut Emanuel Dejung — Willy Wuhrmann, Zürcher Pfarrerbuch 1519
bis 1952, Zürich 1953, 621 wäre Hosp. schon 1571 Provisor am
Fraumünster geworden, aber Provisor war laut Heidegger ein gehobenes
Amt am Carolinum, das Hosp. tatsächlich im genannten Jahr erhielt.
Er blieb also, bis er nach Schwamendingen versetzt wurde, weiterhin
«pendelnder» Pfarrer in Hirzel.

89



ceremoniis et ritibus festorum dierum Judaeorum, Graeco-
rum Die logische Fortsetzung dazu, die im folgenden Jahr
wie alle andern seiner Bücher in Zürich herauskam, ist das uns
hier interessierende Werk, dessen voller Titel so lautet: Festa
Christianorum, hoc est de origine, progressu, ceremoniis et ritibus

festorum dierum Christianorum.
1594 wurde Hospinian Hauptpfarrer am Fraumünster, ohne

deshalb den Unterricht am Carolinum aufzugeben; das neue und
letzte Amt erlaubte ihm nach Heideggers Urteil mehr Musse für
eigene Forschungen. 1598/1602 erschien die zweibändige
«Historia sacramentaria», 1607 die Auseinandersetzung mit dem
Luthertum, «Concordia discors»9. Das letzte vollendete Werk
war die 1619 gedruckte «Historia Jesuitica». Im übrigen
besorgte er während dieser Epoche erweitere Neuausgaben seiner
älteren Bücher. — Nach dem Tode seiner Frau verheiratete er
sich 1612 ein zweites Mal; das gleiche Jahr brachte ihm eine
Erblindung. Eine Operation10 gab ihm 1613 das Augenlicht
zurück. Vorher Hess er sich jeweils von einem «domesticus»
vorlesen, was er für die Predigt benötigte; dank seinem
hervorragenden Gedächtnis war er imstande, auch als Blinder zu predigen.

1623 zwang ihn der Rückgang der geistigen Kräfte zur Aufgabe

des Pfarramts; am 11. März 1626 starb er. Drei Söhne und
einige verheiratete Töchter überlebten ihn. Heidegger unterlässt
es nicht, auch auf das internationale Ansehen des gelehrten Mannes

hinzuweisen; er durfte selbst Besucher aus England
empfangen.

Die Festa Christianorum

In der 1. Ausgabe umfasst das Werk, das unpaginierte Vorwort

nicht eingerechnet, 115 Blätter, also 230 Seiten, im
Quartformat. In der «Editio secunda» sind daraus 164 Blätter gewor-
9 Vgl. den beziehungsreichen Aufsatz von Werner Kaegi, Discordia

Concors, in der von Marc Sieber hg. «Festgabe für Edgar Bonjour zu
seinem siebzigsten Geburtstag» mit dem Obertitel «Discordia Concors»,
Basel-Stuttgart 1968, 131 ff., wo (143) erwähnt ist, dass Jacob Burck-
hardt 1837 bei K. R. Hagenbach von Hospinians Buch mit dem
genannten Titel hörte.

10 Heidegger gibt davon eine ausführliche Schilderung, die medizinhistorisch

von Interesse sein dürfte.

90



den, wobei vor dem Index angegeben ist, welche Partien neu sind
(ein empfehlenswertes Verfahren). Die volkskundlich interessierenden

Partien sind im übrigen so gut wie unverändert geblieben.
— Das Buch beginnt mit einem ausführlichen Vorwort in der
Form einer Widmung an den Winterthurer Rat11: Biblischer
Ausgangspunkt für die christlichen Feste ist das vierte mosaische
Gebot, die Pflicht der Sabbatheiligung. Es hat zwei Funktionen:
den Menschen Arbeitsruhe zu garantieren und die Verehrung
Gottes zu ermöglichen12. Während die frühen Christengemeinden,

ohne von einem Gesetz dazu gezwungen zu sein, neben den
Sonntagen nur Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten und die Geburt
Christi feierten, brachte der Heiligenkult viele weitere Feste.
Weil sie obligatorisch wurden, kam ein Stück «Judaismus» ins
Christentum. Aber auch heidnische Elemente machten sich mit
«gewissen nicht allein lächerlichen, läppischen und abergläubischen,

sondern auch weltlichen und gänzlich unheiligen Bräuchen

und Zeremonien» breit. Hier erwähnt Hospinian schon den
von heutigen Brauchforschern oft angeführten Brief des Papsts
Gregor d. Gr. von 601, worin dem Leiter der Angelsachsenmission

empfohlen wird, heidnische Kulte mit psychologischem Takt
in christliche umzuwandeln13. Gerade der Erfolg dieser
Methode hat nach Hospinians Ansicht zum Weiterleben heidnischer
Kultformen geführt. Es sei, so fährt er fort, Pflicht der Behörden,
darüber zu wachen, dass die christlichen Feste in alter Reinheit
gefeiert würden. Massgebend für die reine Urform waren ihm,
wie das ganze Werk zeigt, im Sinne Zwingiis die Verhältnisse zur
Zeit der ersten Christen. Schon im Vorwort richtete sich sein
Zorn im besondern gegen alle «Verfälschungen und Betrügereien»

(fraudes, dola, imposturas et fabulas) des Heiligenkultes.
Am Schluss des Widmungsbriefes preist er die leibliche und

geistige Freiheit, die der Eidgenossenschaft unter Zürichs Führung

das Licht des Evangeliums ermöglicht habe. Bald nach dem
11 Unverändert in der 2. Ausgabe.
12 Hier zitiert Hosp. aus Piatons «Gesetzen» (2. Buch, 653 d): Die

Götter hätten «aus Mitleid mit dem seiner Natur nach drangsalvollen
Geschlechte der Menschen als Rast von diesen Drangsalen den bei den
Festen geschehenden Wechselverkehr mit den Göttern» angeordnet
(Uebersetzung Schleiermachers).

13 MGH, Epist. II 331; bequem zugänglich in: Wolfgang Lange, Texte
zur germanischen Bekehrungsgeschichte, Tübingen 1962, 31.

91



Durchbruch der Reformation sei die «schola» (das Carolinum)
eröffnet worden, deren wertvolle Bibliothek gründliche theologische

Studien ermögliche. Diese Bemerkung ist nicht nur eine
Rechtfertigung seines eigenen Tuns; sie richtet sich auch gegen
das von den Täufern propagierte Laienpriestertum.

Gleich das 1. Kapitel beschäftigt sich denn auch mit den Täufern,

die nur noch die Sonntage feiern wollten; zu Unrecht hätten
die Jesuiten solche Absichten auch den Lutheranern, Zwinglia-
nern und Calvinisten zugeschrieben14. Trotzdem verschweigt
Hospinian selber im 2. Kapitel nicht, dass von der Bibel her nur
die Sonntage geboten wären. Christi Geburtstag sei ungewiss, das
Fest von Petri Kettenfeier sei falsch datiert. Grundsätzlich seien
die Christen in der Wahl der Feste frei. Radikal lehnt er im
3. Kapitel trotzdem die Heiligenfeste ab, weil es Götzendienst
(idololatria) sei, Menschen zu feiern. Freilich differenzierten die
Jesuiten: Es gehe nicht um einen Kult, sondern um das
Gedächtnis der Heiligen, doch sei auch das kein Argument, weil die
biblischen Märtyrer (Johannes d. T., Stephanus und Jakobus)
ursprünglich nicht gefeiert wurden. Gedenktage wurden erst später
nach dem Vorbild der heidnischen Griechen eingeführt, aber
auch so gab es urprünglich noch keine Reliquien, keine
Wallfahrten und keinen Ablass; das sind alles jüngere «super-
stitiones». Heilige können zwar durchaus Vorbilder sein, aber
auch gut Gemeintes kann gefährliche Folgen zeitigen, und
deshalb muss die Heiligenverehrung abgelehnt werden. — Das
4. Kapitel verweist auf die von Jahrhundert zu Jahrhundert
zunehmende Zahl der Feste, von denen manche auch der katholischen

Kirche bedenklich seien. Das 5. Kapitel handelt kurz von
der Rangordnung der katholischen Kirchenfeste, das 6. von der
Kanonisierung der Heiligen, das 7. vom Beginn mancher Feiern
am Vorabend.

Der Hauptteil des Buches

Das 8. und zugleich letzte Kapitel (mit verschiedenen Untertiteln)

beginnt auf Blatt 23 und endet am Schluss des Buches.

14 Dass in Wirklichkeit Farel schon in Orbe nur noch die Sonntage
feierte und Calvin später in Genf dieselbe Regelung einführte, hat Hosp.
offensichtlich übersehen (wollen?).

92



Zuerst werden die Gründe dafür angeführt, dass der Sabbat
durch die Dies dominica, den Sonntag, ersetzt worden ist. Dann
folgt ein lückenloser Jahreskalender mit der Angabe der von der
katholischen Kirche gefeierten Feste und Heiligen. Was schon
das Vorwort generell angekündet hat, das Aufdecken der
«heidnischen» Elemente im katholischen Kult, das wird hier jetzt im
einzelnen ausgeführt. Bei dieser Gelegenheit zieht nun Hospinian
zuweilen auch volkstümliche Bräuche als Argumente an. Sie sollen

uns im folgenden beschäftigen. Der Satz von Anton
Largiadèrls, das Buch sei eine «unerschöpfliche Fundgrube»,
gilt freilich mehr für die Auszüge aus zahllosen älteren Autoren
von der Antike bis zum Ausgang des Mittelalters als für
Volkskundliches: Das Aktuelle, das auf eigene Anschauung zurückgehen

könnte, nimmt einen verhältnismässig geringen Platz ein.
Die Idee, dass sich in kirchlichen und volkstümlichen Bräuchen

«Heidentum» konserviert haben könnte, d. h. die Idee von
der «Kontinuität des Paganen», war keineswegs neu16. Im
besondern hatte das von Hospinian mehrfach wörtlich zitierte
Lehrgedicht «Fasti» von dem italienischen Karmeliter Baptista
Mantuanus (1447—1516)17 gründlich vorgearbeitet, weil da
verschiedene Bräuche im Jahreslauf auf das vorchristliche Altertum

zurückgeführt sind. Schon im 3. Kapitel erwähnt Hospinian
in seinem Sinne, die Christen hätten von den Römern die Sitte
der gegenseitigen Beschenkung am Neujahrstag übernommen,
die Lichtmess (2. Februar) gehe auf ein antikes Lichterfest
zurück, Fastnacht und Weinfeste im Herbst hätten antiken
Ursprung. — Wenn es darum geht, dem katholischen Kult
Heidentum vorzuwerfen, benützt Hospinian ein weiteres lateinisches

15 Anton Largiadèr, Das reformierte Zürich und die Fest- und
Heiligentage in: Zwingliana 9, 1953, 497—525, bes. 520—523.

16 Vgl. Bernward Deneke, Zur Tradition der mythologischen
Kontinuitätsprämisse, in: H. Bausinger und W. Brückner (Hgg.), Kontinuität?
Berlin 1969, 47 ff. (hier 40 die Formel «Kontinuität des Paganen»).
Deneke zeigt auf, dass die von Jacob Grimm popularisierte Idee, in
Volksbräuchen (und Märchen) lebten heidnische Ueberreste (survivals)
weiter, auf die Zeit der Heidenmissionierung zurückgeht.

17 Vgl. Die Fasti des Baptista Mantuanus von 1516 als volkskundliche
Quelle. Textauswahl, Uebersetzung und Kommentar von Hans
Trümpy, Nieuwkoop 1979 (Bibliotheca humanistica et reformatorica,
26).

8 93



Gedicht immer wieder gerne wörtlich: «Regnum Papisticum»
von Thomas Naogeorgus (Kirchmair, 1511—1563), das 1553
erstmals erschien; es enthält ebenfalls einen Festkalender (in
Auswahl wie die «Fasti» des Mantuanus), der neben andern
Themen Gelegenheit zu heftigen Ausfällen gegen die Altgläubigen

bot.
Man wird Hospinian die Bewunderung dafür nicht versagen,

dass er sein Thema systematisch und methodisch richtig
angegangen hat, nämlich mit der Beiziehung aller erreichbaren Quellen,

die ihm die Bibliothek der Carolinums bot18. Sie nachzuprüfen
und erneut auszuwerten, ist jedoch nicht die Aufgabe dieses

Beitrages. Hier sei fürs erste nur einmal vorgelegt und geprüft,
was er über volkstümliche Bräuche seiner eigenen Zeit berichtet
hat.

Jahreswechsel (25 b—27 a / 31 b—33 a)19

Die Christen haben heidnische Neujahrsbräuche übernommen,
die «noch heute von uns beharrlich ausgeübt werden. Nachts
nämlich rennen Alte wie Junge beiderlei Geschlechts umher,
singen vor den Türen der Reichen, denen sie im Lied ein glückliches

Jahr anwünschen. Da das nachts geschieht, darf niemand
daran zweifeln, dass sich unter diesem Vorwand zugleich viel
Unsittliches und Schimpfliches abspielt. In derselben Nacht stellen

viele Leute Speisen verschiedener Art auf den Tisch, in der
Annahme, sie würden während des ganzen Jahres eine
entsprechende Fülle von Nahrungsmitteln haben. Andere stellen
einen Becher voll Wasser oder Wein auf den Tisch; wenn die
Flüssigkeit über dessen Rand schwappt, deuten sie das auf
Fruchtbarkeit, andernfalls auf Teuerung während dieses Jahres.»

Diese Angaben sind leider geographisch nicht fixiert, aber spätere

Stellen werden zeigen, dass Hospinian an Zürich denkt,

18 Das Quellenverzeichnis der 2. Ausgabe umfasst mehr als zwei Seiten!
19 Die Zahlen vor / beziehen sich auf die Foliierung der ersten Ausgabe,

dahinter auf die der zweiten. — Mit «Anführungszeichen» im Text
werden wie im vorausgehenden Teil jeweils wörtliche Uebersetzungen
des Verfassers gekennzeichnet. Da der Originaltext verhältnismässig
leicht greifbar ist, wird er nur in Ausnahmefällen zitiert.

94



wenn er wie im ersten Satz «wir» verwendet. Gesungene
Neujahrswünsche, mit Heischen («Betteln») verbunden, sind für
weite Gebiete Europas gut bezeugt20; dank Hospinian sind sie

nun auch für das alte Zürich gesichert. — Für die ebenfalls
weitverbreiteten magischen Vorkehrungen und Orakel in der
Neujahrsnacht21 drückt er sich dagegen so unbestimmt aus («viele
Leute»), dass sich Bedenken gegen persönliche Erfahrungen
einstellen, umsomehr als Hospinian anschliessend auf den Jesaia-
Kommentar des Hieronymus hinweist, der mit ähnlichen Worten
Silvesterbräuche im christianisierten Aegypten getadelt hat22:

«dass man am letzten Tag des Jahres einen Tisch voll Speisen
verschiedener Art und einen Becher mit Honigwein aufstellt,
wobei man auf die Fruchtbarkeit entweder des vergangenen oder
des künftigen Jahres schliesst.» Erst Hospinian schildert aber,
wenn auch nicht eben klar, eine Methode des Becher-Orakels,
und so ist es mindestens nicht ganz unwahrscheinlich, dass er
doch aus eigener Anschauung berichtet. Solche Zweifel entfallen
zum Glück für seine nächste volkskundliche Angabe: «Wir
schicken einander auch gegenseitig Neujahrsgeschenke (strenas)
und beehren uns mit Süssigkeiten, die bei uns Helsetten23
und Helsweggen heissen.» Aber dann wird leider wieder ein
unbestimmtes «man» Subjekt: «Vom 1. Januar bis zum Beginn der
Fastenzeit maskiert und verkleidet man sich; Nachbarn begeben
sich in diesem Aufzug zu Nachbarn, mit dem schimpflichen
Bedürfnis, verrückt zu spielen und auszuschweifen. Diese Verkleidungen

nennen wir Deutschen heute in unserer Sprache
Mummerey, abgeleitet von lateinisch mutare.» Und jetzt ein
schwer verständlicher Satz: «Denen, die so maskiert ihre Nachbarn

begrüssen, bringen sie 'occilla et oscilla' (wohl Gebildbrote

mit menschlichem Gesicht) mit und erpressen von ihnen
Geld, was wir in der Volkssprache umbschantz nennen.»
20 Vgl. Hinrich Siuts, Die Ansingelieder zu den Kalenderfesten, Göttingen

1968, 26 ff. Reste des Brauchs auf der Zürcher Landschaft
verzeichnet Emil Stauber, Sitten und Bräuche im Kanton Zürich, Zürich
1924 (124. Neujahrsblatt, hg. von der Hülfsgesellschaft in Zürich), 125.

21 Vgl. z. B. (Paul) Sartori, Neujahr, in: Handwörterbuch des deutschen
Aberglaubens (HDA) 6, 1020 ff., bes. 1039 f.

22 Eingesehen: Divus Hieronymus, Opera, hg. von Erasmus von Rotterdam,

Bd. 5, Basel 1516, fol. 115 D.
23 Vgl. die Belege im Schweizerischen Idiotikon (Id.) 2, 1214.

95



Hospinian rechnet die Schweiz an andern Stellen noch durchaus

zu Deutschland, und doch sind Zweifel berechtigt, ob das
erst zu Beginn des 16. Jahrhunderts nach Deutschland importierte

Wort «Mummerei»24 schon bis nach Zürich gelangt war,
da sonstige Zeugnisse fehlen25; «Umschanz» ist für die Schweiz
sonst überhaupt nicht bezeugt26. Die Sache wird dadurch noch
komplizierter, dass Hospinian hier (wie auch später noch zuweilen)

ein ebenfalls hochgelehrtes Werk von einem zürcherischen
Amtsbruder benützt hat, ohne das anzugeben, die 1582 gedruckten

«Antiquitates convivales» von Johann Wilhelm Stucki (1542
bis 1607)27, wo (126 b), ebenfalls mit Hinweisen auf römische
Bräuche28, mit fast denselben Worten von den Maskierungen
berichtet wird. In einem Punkt freilich weicht Hospinian von
der Vorlage ab: Er nennt als Beginn der Maskierungen nicht
schon den Weihnachtstag, sondern erst die Neujahrsnacht, d. h.
er hat die Vorlage nicht unkritisch übernommen, und somit sind
wenigstens die Verkleidungen für das Zürich des ausgehenden
16. Jahrhunderts wohl gesichert29.

24 Es wurde laut Fr. Kluges Etymol. Wb., Ausgabe 1963, s. v., i. J. 1510
«als neumodisches Fremdwort getadelt». Die Herleitung ist umstritten,
aber auf keinen Fall kommt Ableitung von «mutare» in Frage.

25 Das Wort figuriert nicht im Id.
26 Nicht im Id., wohl aber Belege aus Deutschland in Grimms DW.

Bedeutungen: 1. ein Würfelspiel, wie das Synonym «Mummenschanz»
auch in Masken gespielt; 2. die Vermummung selbst. Mit denselben
Bedeutungen führt Id. 8, 981 «Mummenschanz» an; ältester Beleg für
Maskierung: 1657.

27 Hauptsächlich im Hinblick auf seine Beiträge zum Schweizerdeutschen

gewürdigt von Ed. A. Gessler, «Gastmahls-Atertümer» von
Johann Wilhelm Stucki von Zürich, in: Zürcher Taschenbuch 1926,
106—172; Biographisches: 108 ff. Stucki hatte sich u. a. in der

Westschweiz, in Paris, Strassburg und Tübingen aufgehalten. Aus einer der
beiden Städte könnte er «Mummerei» und «Umschanz» mitgebracht
haben.

28 Auf welchem Weg er zum Wort «occillum» gekommen ist, das in
keinem Wörterbuch figuriert (auch nicht im zeitgenössischen von
Fries), bleibt zu untersuchen.

29 Vgl. Eduard Hoffmann-Krayer, Neujahrsfeier im alten Basel und
Verwandtes, in: Kleine Schriften zur Volkskunde, hg. von Paul Geiger,
Basel 1946, 95 ff.: 109 f. Verkleidungen schon zu Jahresbeginn, in
Basel seit dem 15., in Zürich seit der 1. Hälfte des 16. Jhs. bezeugt. Für
Rafz bezeugt Verkleidung der Heischenden noch für neuere Zeit
Stauber (wie Anm. 20) 126. — Nächtliches Heischen in Basel im

96



6. Januar, Dreikönigstag (27 b—30 a / 33 a—36 a)

An lange gelehrte Erörterungen über die Zahl und die Namen
der «Magi» aus dem Morgenland sowie über den sie leitenden
Stern schliesst Hospinian, bevor er des Naogeorgus bösartige
Ausführungen über den Dreikönigstag abdruckt, folgende eigene
Bemerkungen an, wo er für einmal mindestens vage lokalisiert:
«In Frankreich wird einer der königlicher Diener am Hofe zum
König gewählt, dem der König selbst und die übrigen vornehmen
Hofleute servieren. Der gleiche Brauch gilt auch in Deutschland
an den Universitäten und in den Städten für Studenten und
Bürger: dass sie einen aus ihrem Kreis durch Los zum König
wählen, zu dessen Ehren ein Galaessen veranstaltet wird, an dem
ihm die andern wie einem königlichen Gaste servieren.»

Man darf annehmen, dass er in diesem Falle Zürich nicht zu
Deutschland gerechnet hat30.

20. Januar, Sebastianstag (30 b / 36 b)

«Die Bogen- und Büchsenschützen betrachten ihn (den hl.
Sebastian) noch heute als ihren Patron, weil er durch
Pfeilschüsse getötet worden ist.»

Diese Tatsache war Hospinian aus der katholischen Nachbarschaft

sicher so vertraut, wie sie es uns ist. Hätte in Zürich insgeheim

ein Sebastianskult weitergelebt, so hätte er sich kaum einer
polemischen Bemerkung enthalten.

Fastnacht (37 b—39 a / 45 b—46 b)

Hier zitiert er das für Italien bemerkenswerte Kapitel des
Mantuanus31, und anschliessend erklärt er (richtig) «der Herren

15./16. Jh.: Hoffmann-Krayer 97 f. (wo Hospinians Satz über nächtliche

Unsittlichkeiten zitiert wird). Pochen an Haustüren, in Zürich
1485 und im 16. Jahrhundert bezeugt: ebda. 106. Spätere Zeugnisse aus
Zürich nennen den 2. Januar als Termin für Maskierungen: Fr. Vogel,
Memorabilia Tigurina, Zürich 1841, 52; Ed. Osenbrüggen, Die Schweizer
(Daheim und in der Fremde), Berlin 1875, 100, wo festgehalten ist, dass
«ärmere Kinder» in Masken Geld heischten.

30 Stauber (wie Anm. 20) verzeichnet keine Dreikönigsbräuche.
31 Vgl. Trümpy (wie Anm. 17) 30 ff. und 80 ff.

97



Fasznacht» als die «Bacchanalien» der Kleriker. Dass die Katholiken

ein solches Fest feierten, könne man, meint er dann,
verstehen, da «der grösste Teil ihrer Religion vom Heidentum
entlehnt ist». «Aber das ist bedauerlich, dass von den Evangelischen,

die sich zur reformierten, von allen Irrtümern und
abergläubischen Vorstellungen gereinigten Religion bekennen,
dieselben gottlosen, weltlichen und wahrhaft teuflischen Bräuche
sogar heute noch geübt werden und sich auf keine Weise beseitigen

lassen. Ist denn das unsere Vorbreitung darauf, die
Geschichte der Passion unseres Herrn und Heilands zu hören und
das hochheilige Geheimnis des göttlichen Abendmahls zu
feiern?» Deshalb sollten die Pfarrer dazu nicht schweigen,
sondern unablässig gegen solches Tun eifern.

Aehnliche Worte hat Hospinian sicher auch von der Kanzel
aus gebraucht. Dass trotz den Verboten mindestens auf der
Landschaft des Kantons Zürich die Fastnacht nie ganz
unterbunden werden konnte, ist bekannt32. Von hier aus wirkt seine

Angabe, dass man sich vom 1. Januar an maskiere, ebenfalls
glaubhaft.

Aschermittwoch (39 a—40 a / 46 b—47 b)

Nur hier lokalisiert Hospinian ausdrücklich: «In Zürich, unserer

Vaterstadt, haben die Metzger den Brauch, jährlich einen
ehernen Löwen in einem heitern Zug in allen Quartieren und
Gebieten der Stadt umzuführen. Mit diesem Löwen wurden sie
beschenkt zur Erinnerung an jene Heldentat vom Jahre 1360 in der
Nacht, die auf den Matthiastag, den 23. März33, folgt, als einige
Verbannte zusammen mit vielen Verschworenen die Stadt
verräterisch einzunehmen und alle Ratsherren sowie andere Gegner
zu erdrosseln versuchten.»

Schon Bullinger hat den berühmten «Isengrind» der Zürcher
Metzger auf die Mordnacht von 1350 zurückgeführt; das hat
dem ursprünglichen Fastnachtsbrauch die auch von Hospinian

32 Vgl. Stauber (wie Anm. 20) 144—146.
33 So auch in der 2. Ausgabe; richtig wäre: Februar.

98



anerkannte patriotische Würde und seine Erhaltung
verschafft34.

Ostermontag (65 b / 75 b)

Während im ausführlichen Kapitel über Ostern keine
volkstümlichen Bräuche erwähnt sind, finden wir für den folgenden
Tag einige Angaben: «Am Tage, der dem Tage der Auferstehung
des Herrn unmittelbar folgt, deutsch der Ostermontag, werden in
vielen Gegenden gemeinsame Mahlzeiten veranstaltet, die
gewöhnlich aus Eiern sowie Honigfladen und -kuchen bestehen.
Während die Schüler den bekannten Hymnus 'Christus qui lux
etc.' singen, sammelt an mehreren Orten die übrige Schar von
Knaben und Mädchen von Haus zu Haus Eier, vor allem bei
ihren Taufpaten, und dann essen sie gemeinsam, was man in der
Volkssprache österlen nennt. Die so gesammelten und sozusagen
zusammengebettelten Eier selbst nennt man Zimpfeltag, ge-
wissermassen Simboltag, weil sie die Eier wie Symbole sammeln,
zusammentragen und dann gemeinsam verzehren.»

Auch diese Angaben sind dem Buch von Stucki (115 a)
entnommen, der allerdings das bisher unerklärte Wort3S in der
Schreibung zumpfeltag bringt36. Es ist für Zürich im 15. und 16.

34 Vgl. Ulrich Helfenstein, Vom Isengrind der Zürcher Metzger, in:
Schweizer Volkskunde 52, 1962, 2—7; Leo Zehnder, Volkskundliches
in der älteren schweizerischen Chronistik, Basel 1976, 301 f., Georg
Duthaler, zum Umzug der Zürcher Metzger, in: Schweizer Volkskunde
69, 1979, 18—22.
— Ein undatiertes Mandat der Reformationszeit (Emil Egli,
Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation, Zürich 1879,
Nr. 2005) verbot, am Hirsmontag (dem Montag nach Aschermittwoch)
mit Trottbaum, Pflug und Egge umzuziehen. Hospinian zitiert Nao-
georgus, der einen derben Pflugumzug an Aschermittwoch (in Deutschland)

schildert. Da er selber Entsprechendes aus Zürich nicht mitteilt,
ist der vorsichtige Schluss erlaubt, jenes Mandat könnte inzwischen
seine Wirkung getan haben.

35 Vgl. DW s. v. Zimpfeltag, und Sartori, Zimberstag, in: HDA s. v., ferner
Marianne Rumpf, Zamper, Zamper, Ziesschen. Zur Geschichte und
Bedeutung einer Heischeformel, in: Jahrbuch für Volksliedforschung
19, 1974, 59—74, wo der norddeutsche fastnächtliche Heischeruf «Zamper»

mit «Quatember» in Verbindung gebracht wird. Ein Zusammenhang

mit unserem Wort liegt m. E. auf der Hand.
36 Später (132 a) schreibt Stucki «Zümpfeltag».

99



Jahrhundert bezeugt37. Die Sache selbst bietet keine Ueber-
raschung38, «österlen» wird im angegebenen Sinne noch in
Stammheim verwendet39.

25. Juni, Christophorustag (85 a / 122 b f.)

«An diesem Tag machen im Papsttum Mütter für ihre Kinder
in Bädern ein Gelübde, damit diese wachsen.»

Eine Quellenangabe fehlt, und das Zeugnis scheint singular zu
sein40. Möglicherweise erwähnt Hospinian hier eine persönliche
Erfahrung aus Baden AG.

11. September, Felix- und Regulatag (93 a / 135 a)

Hospinian bringt nur historische Belege für die Legenden der
Zürcher Heiligen, ohne Bräuche zu erwähnen oder zu
polemisieren41.

77. November, Martinstag (101 b—102 b / 145 b—146 b)

«Am Vorabend des Martinstags herrscht bei den Christen die
Sitte, in jedem Haus eine Gans und Sauser in reichlicher Menge
zu geniessen.»

37 Id. 12, 1061.
38 Vgl. zum Heischen von Ostereiern Siuts (wie Anm. 20) 58; ihm zufolge

wäre Ostermontag als Termin eine Besonderheit Oberbayerns und der
Schweiz.

39 Stauber (wie Anm. 20) 174. — Nach allem war es kein Fehler, wenn
Theodor Vernaleken, Alpensagen, Wien 1858, 370 (im Kapitel über
Bräuche) die aus Stucki oder Hospinian übernommenen Angaben (ohne
Quellennachweis) auf Zürich bezogen hat: «Vor Alters wurden in
Zürich am Ostermontag Mahlzeiten gehalten, welche meistens aus
Eiern, süssen Fladen und Kuchen bestunden. Die Kinder erhielten von
ihren Pathen Eier, welche sie mit einander assen, was sie österlen
nannten; die Eier selbst aber hiessen sie Zimpfeltag (Simboltag), weil
sie aus den zusammengetragenen Eiern schmauseten.» Sonst scheint
Vernaleken weder Stucki noch Hospinian benützt zu haben.

40 Nichts Entsprechendes in Wredes ausführlichem Artikel «Christopherus»,

in: HDA s. v.
41 Stauber (wie Anm. 20) 178 bringt verschiedene Hinweise auf festliche

Begehung der städtischen «Kirchweih» auch nach der Reformation.

100



Ausführlicher lässt Hospinian anschliessend Naogeorgus und
Mantuanus42 von diesem verbreiteten Brauch sprechen.

«An sehr vielen Orten gilt auch der Brauch, auf den Martinstag
die fälligen Zinsen zu bezahlen.»

Dafür versucht er, eine gequälte eigene Erklärung aus der
Legende des Heiligen beizubringen, immerhin mit dem selbstkritischen

Zusatz, er wisse wohl, dass solche Vermutungen meist
lächerlich seien.

16. November, Othmarstag (102 b / 146 b f.)

Hospinian erwähnt die Legende des ersten st. gallischen Abts:
Othmar «habe ein Lässchen gehabt, das nie leer wurde, soviel er
auch daraus den Armen spendete. Daher ist bei den Deutschen
ein Sprichwort entstanden: Wenn einer ein Gefäss hat, das ihm
länger als erwartet mit seinem Inhalt dient, sagt man: Es ist S.

Othmars legelen, und das erwähnt man besonders auch am
Othmarstag.»

Damit scheint Hospinian ein weiteres Mal Stucki (122 b) zu
berichtigen, der «Othmaria» als Eesttermin «gewisser Christen»
anführt und bemerkt, man bezeichne ihn als «Fässchen
Othmars». Nichts hindert anzunehmen, Hospinian habe die
Redensart tatsächlich aus der Volkssprache gekannt, denn auch
Stumpf spielt darauf an43.

Advent (104 a—105 a / 151 b—152 b)

«Im Papsttum ist die Sitte und Gewohnheit aufgekommen,
dass an den drei Donnerstagen vor Weihnacht Knaben und Mädchen

nachts umherrennen und an die Türen klopfen, um so die
Geburt des Herrn in Erinnerung zu rufen.» Auch hier ist trotz
etwas abweichendem Wortlaut offenbar wieder eine nicht
genannte Quelle benützt, ein Frühwerk der deutschen Volkskunde:
Joannes Boemus, De omnium gentium ritibus, zuerst Augsburg
42 Vgl. Trümpy (wie Anm. 17) 72 ff.
43 Johannes Stumpf, Chronik (1548) 2, 13 v: Hie wäre vil von S.

Othmars lägele zu schryben, war lust hette sich mit vnniitzen märlinen vnd
fahlen zu ergetzen.» Zitiert bei Johannes Duft, Sankt Othmar in Kult
und Kunst, St. Gallen 1966, wo (121 ff.) über «St. Othmars Attribut,
das Weinlägel» gehandelt wird.

101



Ï52044. Aber Hospinian scheint den Brauch immerhin aus
einem katholischen Nachbarkanton gekannt zu haben, da er am
Rand «das bochsslen vor Wienacht» hat drucken lassen45. In
ähnlicher Weise bringt er zum Brauch, bei Adventsbeginn Omina
aller Art zu gewinnen, wofür er nur Neogeorgus zitiert, die
Randbemerkung «das lossen vor Wienacht» an46.

6. Dezember, Nikolaustag (105 b f. / 153 a f.)

«An sehr vielen Orten ist es Sitte, dass am Vorabend des

Nikolaustages die Eltern den Knaben und Mädchen heimlich
Geschenke verschiedener Art geben, wobei die Kinder glauben,
St. Nikolaus ziehe mit seinen Dienern allenthalben durch Städte
und Dörfer, trete durch die geschlossenen Fenster ein und
verteile ihnen Geschenke.» Anders als das Luthertum hat Zürich
den Kinderbrauch nicht abzuschaffen versucht; Bullinger selbst
hat für seine Kinder Nikolaus gespielt47, und so unterlässt hier
Hospinian jede Polemik. Die Rute des Gabenspenders erwähnt
er nur indirekt in einer Legende, die im 13. Jahrhundert aufge-
44 Hier benützt der Nachdruck Freiburg i. Br. 1540, 216 f. Hoffmann-

Krayer (wie Anm. 29) übersetzt (140) die Stelle so: «In den drei
Donnerstagsnächten vor Weihnachten gehen Knaben und Mädchen von
Haus zu Haus, klopfen an die Türen und verkünden mit Gesang die
nahe Geburt des Herrn und ein gesegnetes Jahr. Dafür bekommen sie
von den Hausbewohnern Birnen, Aepfel, Nüsse und auch Geldstücke.»

45 bochsle Poltern, rumpeln: Id. 4, 998 f., oft von Geisterlärm. Boch-
sel-Nacht: Id. 4, 657. Zur Sache vgl. noch Hans Moser, Zur Geschichte
der Klöpfelnachtbräuche, ihrer Formen und ihrer Deutungen, in:
Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde 1951, 121—140, wo (126) auch Hospinian

genannt wird.
46 Eine weitere sprachliche Angabe Hospinians findet sich im Buch «De

festis Judaeorum», 2. Ausgabe, Zürich 1611, 105 a: Er führt das
Heiratstabu während der Adventszeit in katholischen Gebieten auf die
Angst vor den «Lemuren» zurück, quas nos Helvetii das Schrätteli /
vnd dess Schrältelis vngeheur nominamus. Vgl. dazu Id. 9, 1668—1672
(ohne diese Stelle).

47 Vgl. Richard Weiss, Die Frage der Kontinuität des Nikolausbrauches
im nachreformatorischen Zürich, in: Archivalia et Historica (FS für
A. Largiadèr), Zürich 1959, 245—260. Hier wird (249 und 258) auf
Hospinians Zeugnis hingewiesen, das auch bei Karl Meisen, Nikolauskult
und Nikolausbrauch im Abendlande, Düsseldorf 1931 (28) angezogen,
jedoch fälschlich auf Genf bezogen wird (offenbar wegen der fehlerhaften

Angabe Kellners; vgl. oben Anm. 3).

102



zeichnet wurde48. — Aus Franken führt auch Boemus den
Kinderbrauch an, jedoch mit der Angabe, dass die Geschenke «in
Schuhe unter dem Tisch» gelegt würden49.

Weihnacht (109 b—111 b / 158 a—160 a)

Hospinian begründet die für seine Zeit kühne, später von
Usener bestätigte Ansicht, das Fest sei erst in der Spätantike auf
den 25. Dezember fixiert worden. Hauptargument für ihn war,
dass die verbreitete Ausgelassenheit des Fests an die römischen
Saturnalien erinnere. «Weihnacht» deutet er richtig als «heilige
Nacht»; reine, wenn auch nicht eigene, Spekulation war dagegen
die Annahme, «die alten Germanen» hätten «in heidnischem
Götzendienst» von «Weinnachten» gesprochen, «nach dem
Wein, weil einer den andern zu dieser Zeit mit gutem Wein
beschenkte»50. Später formuliert er denselben Gedanken nochmals,

wieder in deutlicher Anlehnung an Stucki (34 b), jetzt für
die eigene Zeit: «Auch heute verbringen sehr viele Christen diesen

Tag tagsüber und nachts mit Trinken und Essen, so dass sie

nicht Christi Geburtstag, sondern eher Bacchanalien und Luper-
kalien zu feiern scheinen und mit Recht die Nacht, die zum
Gedächtnis von Christi Geburt gefeiert wird und in unserer
Volkssprache Weihenacht, d. h. heilige Nacht, genannt wird, wegen
jener Epikureer besser Weinnacht genannt würde51.

48 Von Wilhelm Durandus (Durand, ca. 1230—1296), Rationale
divinorum officiorum, lib. 7, cap. 39: Ein Prior, der in seinem Kloster
die Antiphone auf St. Nikolaus nicht einführen wollte, wurde in der
Nacht auf den 6. Dezember vom Heiligen persönlich (in Wirklichkeit
von einem verkleideten Klosterbruder, wie Hospinian beifügt) mit der
Rute gezüchtigt, so dass er seinen Widerstand aufgab. Vgl. dazu Meisen
(wie Anm. 47) 394.

49 Boemus (wie Anm. 44) 223.
50 Quelle: Beatus Rhenanus; vgl. Anm. 51.
51 Auch Stucki hat das böse Wortspiel nicht erfunden, vielmehr

rekonstruierte Beatus Rhenanus, Rerum Germanicarum libri très, Basel
1531, 7 mit «vuinnacht» eine Bezeichnung für die bei Tacitus genannten

Trinkgelage der Germanen, wobei auch er schon Weihnachten als
vorchristliches Fest deuten wollte. Wenig später griff Johannes Kessler
in seiner «Sabbata» (hg. von E. Egli und R. Schoch, St. Gallen 1902,
56) die «Weinnacht» auf, um gegen den weltlichen Charakter des Fests
zu polemisieren; vgl. dazu Johannes Duft, Weihnacht im Gallus-Kloster,

Lindau-Konstanz 1957, 48 f. und 79.

103



Kirchweih (als nichtkalendarisches Fest in den Anhang verwiesen:

113 a—115 a / 161 a—163 a)

«Wir Deutschen nennen (das Fest) Kyrchweiche oder verderbt
Kyrwi oder Kylwi.» Gegen die festliche Weihung einer
neuerbauten Kirche hätte Hospinian nichts einzuwenden, aber die
jährliche Wiederholung und die Verbindung mit der Heiligenverehrung

erscheinen ihm bedenklich. «Dazu kam noch der Markt,
so dass man um die Kirchen, ja sogar in ihrem Innern und auf
den Kirchhöfen Stände mit käuflichen Waren zu sehen bekommt.
Endlich wird zu keiner andern Zeit durch Verschwendung,
Trunksucht, Betrunkenheit, Wollust, Hurerei, Zügellosigkeit,
Tanz, Würfelspiel und ungezählte andere Verbrechen so viel
gesündigt wie eben dann, wenn in erster Linie Gottes Wohltaten
gefeiert werden müssten.» Statt dieses Schreckgemälde nach
eigenen Erfahrungen auszumalen, überlässt Hospinian auch jetzt
das Wort dem Neogeorgus".

Ergebnisse

Es ist nicht allzu viel, was Hospinian im eigenen Namen über
Volksbräuche seiner Zeit zu berichten hat. Offensichtlich war er
mehr über Lektüre als über spontanes Interesse dazu gekommen,
diesen Bereich des menschlichen Verhaltens in seine Forschungen

einzubeziehen. Es würde nicht wundern, wenn sich noch
weitere literarische Quellen finden Hessen (z. B. zu seinen Angaben

über den Dreikönigstag). Vergnügen konnten ihm
ausgelassene Feste ohnhin nicht bereiten, wie seine Ausfälle gegen die
Kirchweih und die Fastnacht ergeben haben. In diesem Punkt
befand er sich im Einklang mit den Behörden. Dass er aber von
den Zunftfesten nur gerade den «Isengrind» erwähnt und
deshalb zum 2. Januar nur gerade dem Tagesheiligen Macarius
einige Zeilen gewidmet, legt den Schluss nahe, er habe es mit den
Zünften nicht verderben wollen. Auch in Schützenfesten hätte er
nur Ueberreste des Heidentums sehen können, wäre er darauf zu
sprechen gekommen.

52 Vgl. noch oben 100 zum 11. September.

104



Aber wir dürfen nicht mit heutigen Ansprüchen von dem
unerhört belesenen Theologen etwas verlangen, was er gar nicht
bieten wollte: einen Katalog der volkstümlichen Festbräuche.
Was bei ihm wirklich zu holen ist, hoffen wir hier vorgelegt zu
haben. Weit mehr für die Volkskunde könnte das riesige, noch
längst nicht ausgeschöpfte Werk seines Zeitgenossen und
Amtsbruders Hans Wilhelm Stucki bieten.

105


	Die volkskundliche Bedeutung von Rudolf Hospinians "Festa Christianorum"

