
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 98 (1978)

Artikel: Zur Entstehung und Charakteristik einer Zürcher Handschrift des 15.
Jahrhunderts : Gesundheits- und Monatsregeln aus dem Jahre 1429

Autor: Hauser, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALBERT HAUSER

Zur Entstehung und Charakteristik einer
Zürcher Handschrift des 15. Jahrhunderts

Gesundheits- und Monatsregeln aus dem Jahre 1429

Die mittelalterlichen Handschriften der Zentralbibliothek in
Zürich sind mustergültig katalogisiert und beschrieben. Das gilt
auch für das Manuskript C 102 b. Es wird im Register als
deutsches Arzneibuch des 15. Jahrhunderts bezeichnet und wurde
bisher dem Straßburger Mönch und Liederdichter Heinrich von
Laufenberg zugeschrieben. Bevor wir der Frage der Autorschaft
nachgehen, wenden wir uns der Schrift selber zu. Eine erste
Lesung zeigte recht bald, dass wir kein eigentliches Arzneibuch vor
uns haben, sondern vielmehr ein «regimen sanitatis», ein
Gesundheitsbüchlein, eine Sammlung von Wetter- und Gesundheitsregeln,

von astrologischen und volksmedizinischen Ratschlägen
sowie gärtnerischen Anleitungen, kurzum, so etwas wie ein frühes

Hausväterbuch. Solche Schriften waren, wie die neueste
Forschung zeigt, im 13./14. bis hinein ins 15. Jahrhundert weitverbreitet.1

Unsere Schrift setzt mit den Monatsregeln ein. So wird
genau gesagt, daß man beispielsweise im Januar nicht zu Ader
lassen soll; empfohlen wird das Schweißbad; es wird geraten,
früh, aber nicht zuviel zu essen. Mit eingestreut sind immer auch
Prognostiken: Wenn es im Januar donnert, bedeutet es starke
Winde, genug Frucht. Im Februar gilt es das Haupt vor Kälte zu
schützen, guten Wein zu trinken. Beim Aderlassen soll man ganz
bestimmte Tage (verworfene Tage) meiden. Die einzelnen
Monate ziehen im folgenden Kapitel in anderer Sicht an uns vorbei.

Diesmal wird genau gesagt, welche Nahrungsmittel in den
einzelnen Monaten zu bevorzugen und welche zu meiden sind.
Vom Januar bis April soll man «hitzige» Speisen essen und trinken.

Das gleiche gilt für den Herbstmonat. Die Frauen sollen
Getränke zu sich nehmen, die kalter Natur sind. Im Oktober soll

1 Vergl. dazu etwas die Ubersicht bei Assion, P.: Altdeutsche Fachliteratur,

Berlin 1973

29



man zum Beispiel Fische meiden, weil sie kalter Natur sind. Im
Heumonat ist das Bier und im August sind der Wein und hitzige
Speisen zu meiden. Im Wintermonat soll man keine Zwiebeln
essen, das Wasserbad wie Nebel meiden. Baden, Aderlassen,
Schlaf und Liebe, das alles wird hübsch aufgeteilt und
vorgeschrieben, denn der Mensch muß ins Gleichgewicht kommen. Er
muß wissen, daß die Elemente wie Luft, Wasser und Erde ganz
verschiedene Qualitäten wie warm, kalt, feucht und trocken
haben. Er muß die «commixtiones» oder «complexiones», das
heißt, die verschiedenen Mischungsverhältnisse der Elemente und
Qualitäten wissen. Es genügt nicht, den Körper und seine Organe
zu kennen. Ebenso wichtig ist die Kenntnis der «res non
naturales», der ganzen Umwelt. Schon dieses kleine Kapitel zeigt,
welcher Art unser «Traktat» ist: wir haben hier ein «regimen
sanitatis», eine Gesundheitslehre vor uns. Die mittelalterlichen
Lehrschriften einer gesunden Lebensführung waren nicht für
die Hand des Arztes als vielmehr für den Laien bestimmt. Sie
sind gekennzeichnet durch eine Mischung spekulationsmäßiger,
systematischer wie pragmatisch-realistischer Elemente. Sie sind
nur verständlich, wenn wir sie vor dem Hintergrund der arabi-
stisch-scholastischen, auf hippokratische und galenische
Anschauungen zurückweisenden gesamten Gesundheitslehre des
Mittelalters betrachten.2 Einen großen Raum nehmen in diesen
Schriften — das gilt auch für unsere Handschrift — die
Prognosen ein. Auf alte, letztlich babylonische Überlieferungen
gestützt, versuchten die mittelalterlichen Astrologen aus dem
Anfang des Jahres auf seinen ganzen Ablauf zu schließen. Dabei
galt es nicht nur auf die Gestirne zu achten. Wichtig war, auf
welchen Wochentag das Neujahr fiel. Als Urheber solcher
Neujahrsprognosen gilt meist Beda der Ehrwürdige (gest. 735). Die
älteste deutsche Bearbeitung stammt aus dem Jahre 1321. Sie ist
in einem Heidelberger Codex erhalten und dürfte eine Grundlage
der Zürcher Handschrift bilden.3 Fällt der erste Tag des Neu-

2 Eine gute Einführung geben H. Schipperges und W. Schmitt in
«Tacuinum Sanitatis», Das Buch der Gesundheit. Herausg. von Luisa
Coglati Arano, München 1976

3 Vergl. auch Eis, G.: Forschungen zur Fachprosa. Bern 1971. Eis, G.
Wahrsagetexte des Spätmittelalters. München 1956. S. 24
Vergl. dazu auch: Bauernregeln. Eine Sammlung von A. Hauser.
Zürich und München 1973. S. 66 und 270.

30



jahrs auf einen Montag, so wird der Winter «gemischlett», der
Sommer «getemperieret». Die Fürsten werden sich verwandeln
und die Frauen werden weinen. Könige werden sterben. Fällt
aber der erste Tag auf einen Dienstag, so wird der Winter dunkel
und böse, der Frühling schneereich, der Sommer wasserreich. Es
ist mit Viehseuchen zu rechnen; der Herbst wird dagegen fruchtbar

sein. Das gilt auch für den Fall, daß das Neujahr auf einen
Mittwoch fällt. Anders sieht es aus, wenn es ein Donnerstag ist:
dann gerät das Korn nicht, das Fleisch wird teuer und an Honig
wird es mangeln.4 Diese Beispiele genügen, um den Charakter
dieser Weissagungen zu umschreiben.

Im nächsten Kapitel geht es um die Krankheit. Dabei wird
wiederum versucht, zu prognostizieren. Es gibt, so meint der
Verfasser, verschiedene Hinweise, die anzeigen, ob man mit einer
langen oder kurzen Krankheit zu rechnen hat. Der Mond oder
die Mondkonstellation sowie die einzelnen Mondphasen üben
einen bestimmten Einfluß nicht nur auf das Wetter, sondern
auch auf die Krankheit beziehungsweise die Gesundheit aus. Legt
sich ein Mensch beim Neumond ins Bett, muß er sich am nächsten

Tag fürchten. Wird er zum Beispiel am elften Tage nach
dem Mondwechsel krank, so kann er mit einer baldigen Genesung

rechnen. Wird er hingegen am zwölften Tage krank und
nicht innerhalb von neun Tagen gesund, wird er sterben.

Wiederum in Übereinstimmung mit der antiken und auch
frühmittelalterlichen Literatur folgt als wichtiges Kapitel jenes
über die «verworfenen» Tage. Man glaubte aus der Bibel beweisen

zu können, daß bestimmte große Unglücksfälle wie zum
Beispiel die Sintflut oder der Untergang von Sodom und Gomorrha,
der Tod Absaloms oder Judas auf einen ganz bestimmten, das
heißt «verworfenen» Tag fielen. Unser Verfasser bemerkt einleitend,

daß man sich vor diesen «verworfenen» Tagen gar wohl
hüten solle: Wer an einem «verworfenen» Tag «ein Weib
nimpt», der besitzt es nicht lang. Jedenfalls lebt er mit ihr im
Unfrieden, ohne Treue und ohne Liebe. Wer an einem «verworfenen»

Tag wund wird, kann nicht genesen. Die an solchen Tagen

Geborenen leben nicht lang. Zu den 31 «verworfenen» Tagen

kommen weitere sechs besonders gefährliche: Wer an einem

4 ZB. Ms. C 102 b, S. 147 r.

31



dieser sechs Tage zu Ader läßt, eine Fleischwunde bekommt, das
heißt also, zu bluten beginnt, wird noch im gleichen Jahr sterben.

Im nächsten Kapitel wird über die Eigenschaften der sieben
Planeten gesprochen. Dabei werden wir gewahr, daß die Astronomie

als Wissenschaft von den Himmelskörpern und ihren
Bewegungen noch eng verwandt ist mit der Astrologie als Lehre
vom Einfluß der Gestirne auf das Schicksal des Menschen.
Antike, arabische und christliche Denkweisen verschwistern sich in
seltsamer Weise. Den einzelnen Planeten werden menschliche
Eigenschaften zugeordnet. So ist zum Beispiel Saturn böse, er hat
einen braunen Kopf, einen dünnen Bart, schwarzes, dickes, hartes

Haar. Er lacht selten, besitzt ein kleines Herz und eine kleine
Brust, hängende Brauen und weite Achseln. Jeder Planet hat
seine ganz bestimmten Eigenschaften, und die Menschen, die
unter seinem Zeichen geboren werden, haben mit ihm zu rechnen.

Es geschieht aber, so meint der Verfasser einschränkend,
selten, daß ein Planet allein die Gewalt und Herrschaft ausübt.
Jeder Planet gibt dem Menschen in seiner Eigenschaft «soviel er
mag und die andren planeten gänt ihm öch sovil als sy mügent».4

Die anschließende Lehre von den zwölf Zeichen geht davon
aus, daß jedes Zeichen einem Teil des Menschen zugeordnet ist.
So ist beispielsweise Widder zuständig für das Haupt, das Antlitz,

die Augen. Steht nun der Mond im Zeichen des Widders, so
ist «nit gutt das hoptt artznen». Wer unter diesem Zeichen
geboren wird, bekommt —der Verfasser zitiert hierbei Aristoteles
— keinen allzugroßen Leib, einen langen Hals und große Augen,
kleine Ohren. Menschen, die in diesem Zeichen geboren wurden,
sind «unfriedlicher» Natur. Sie kämpfen gerne. Ganz anderer
Art ist das Zeichen des Stiers. Seine Erdnatur ist kalt und
trocken. Am Menschen sind ihm Hals, Kehle, Zunge zugeordnet.
In seinem Zeichen mag man Häuser bauen und Frieden machen.
Was krank wird, hat Aussicht auf baldige Genesung. Der Krebs
hingegen ist ein Zeichen «Wassers Natur» und kalt, feucht. In
seinem Zeichen kann man Mühlen bauen, überhaupt alles
unternehmen, was mit Wasser zusammenhängt. Im Zeichen der Jungfrau

wiederum sollte man den Acker bestellen, Bäume pfropfen
und Weinreben ziehen. Eine tabellenartige Ubersicht der
Zeichen erleichtert dem Leser den Zugang zu diesem komplizierten

4 ZB. Ms. C 102 b, S. 154 r.

32



System. Er kann daraus lesen, welche Zeichen die Stunden und
Wochentage regieren.5

Von zentraler Bedeutung ist das Kapitel von den vier Naturen
des Menschen. Einleited wird bemerkt, daß alle menschlichen
Kreaturen nach vielerlei Materien geartet sind. Die erste Materie
wird coleria genannt; Widder, Löwe und Schütze sind ihr
zugeordnet. Wer in diesen drei Zeichen geboren ist, ist ein Colericus.
Seine Hautfarbe ist gelb bis grünlich. Es folgt die malancolia.
Stier, Jungfrau und Steinbock gehören ihr an. Die Farbe ist
schwarz, wie auch das Erdreich nach seiner Natur schwarz sein
kann. Der Sanguiniker (seine Zeichen Zwilling, Wassermann und
Waage) ist ruhiger Natur und hübscher Farbe. Es folgt schließlich

der Phlegma-Typ. Er ist kalter Natur (Krebs, Skorpion,
Fisch). Diese vier Materien sind allen Menschen eigen, weil jeder
Mensch seine ganz bestimmten Mischungen in sich trägt. Im
Gegensatz zu anderen Gesundheitslehren ist die Temperamentenlehre

recht kurz gehalten. Unser Verfasser hat in diesem
Zusammenhang keine Autorität zitiert. Wir wissen also nicht, ob er sich
direkt auf das alte, dem Aristoteles zugeschriebene «secretum
secretorum» oder auf die um 1400 entstandene «Ordnung der
Gesundheit» stützte.6 Der Autor nimmt an, daß von den zwölf
Zeichen des Himmels sechs männlichen Geschlechts und sechs
weiblichen Geschlechts sind, Widder, Zwilling, Löwe, Waage,
Schütz, Wassermann sind weiblichen Geschlechts, während die
anderen männlicher Natur sind. In weiblichen Zeichen werden
eher Frauen geboren oder empfangen. Die drei Zeichen, Löwe,
Schütz und Widder versprechen warme, heiße Luft. Der Widder
ist wandelbar und von unsteter Natur. Demgegenüber ist der
Löwe unwandelbar, ist das Wetter, das der Löwe spendet,
beziehungsweise das sich im Zeichen des Löwen ereignet, unveränderlich,

von steter Natur. In der Zeit, in welcher der Mond in die
Zeichen des Stiers, der Jungfrau und des Steinbocks tritt, ist mit
trüber Witterung und mit Wolken zu rechnen. Ganz anders sieht
es aus, wenn der Mond in die Zeichen Zwilling, Schütz und
Fisch eintritt. Da sind große Schwierigkeiten zu erwarten. Ist die
Luft beim Beginn dieses Zeichens warm und trocken, so bleibt es

5 ZB. Ms. C 102 b, S. 160 v.
6 Vergl. zur Frage der Temperamentenlehre etwa Hagenmeyer, Christa:

Die Ordnung der Gesundheit. Heidelberger Diss. 1972. S. 129 und 291.

33



so; ist es aber kalt oder feucht, so schlägt es gern ins Gegenteil
um.

Von größtem Einfluß aber ist der Mond. Er ist der Planet, der
uns allen am nächsten ist, und sein Einfluß ist ganz bedeutend.
Im Zeichen des Neumondes gedeihen alle Dinge. Wird an diesem
Tag eine Tochter geboren, so wird sie hübsch, wohlmögend,
wohlangetan und liebreich. Wer an diesem Tag aber krank ist,
hat lange zu leiden. Wird der Mond zwei Tage alt, so können wir
ohne Furcht neue Geschäfte beginnen, kaufen und verkaufen
und schiffahren. Man kann ohne weiteres in dieser Zeit auch den
Garten pflegen, säen und misten, Bäume setzen. Ganz anders
sieht es aus, wenn der Mond drei Tage alt ist. Da verkehren sich
gerne alle Dinge; man soll auch nicht Ader lassen. Kinder, vor
allem Söhne, die an diesem Tag geboren werden, werden nicht
alt; sie sterben eines üblen Todes. Wer an diesem Tag krank
wird, stirbt. Wird der Mond vier Tage alt, so können alle Dinge
ohne weiteres an die Hand genommen werden. Man kann Ader
lassen, Mühlen bauen, Wasserleitungen erstellen. Wird an diesem
Tag ein Sohn geboren, so wird er kaum fünfzig Jahre alt. Wer
krank wird, hat wenig Aussicht auf Genesung. Diese Beispiele
mögen genügen. In diesem Stil geht es weiter bis zum dreißigsten

Tage. Wer an diesem dreißigsten Tag geboren wird, der hat
großes Glück, er wird einen Kaufmannschatz bekommen.

Nachdem vom Einfluß des Mondes und der Zeichen die Rede
war, spricht unser Verfasser etwas unvermutet über Gärten und
Bäume, insbesondere über das Pfropfen («Zwyen»). Er beruft
sich dabei auf den großen Meister Richard. Wir wissen nicht, wer
Meister Richard war und woher er stammt. Offenbar handelte es
sich um eine Autorität ersten Ranges, war er doch auch
Gewährsmann des größten Pfropf- (Pelz-) und Baumspezialisten
Gottfried von Franken. Dessen Pelzbuch (Anleitung zum
Pfropfen) war das erste systematische Buch deutscher Sprache.
Ähnlich wie Meister Richard verstand auch Gottfried von Franken

unter Pfropfen nicht nur eine bestimmte Methode des
Veredeins, nämlich das Aufsetzen auf eine andersartige Unterlage,
sondern auch andere Veredelungsverfahren. Gerhard Eis, der
Gottfrieds Pelzbuch erstmals bearbeitet hat7, hat nachgewiesen,

7 Eis, G.: Gottfrieds Pelzbuch. Brünn-München-Wien 1944. S. 26. Vergl.
dazu neuerdings auch Ankenbrand, R.: Das Pelzbuch des Gottfried von
Franken. Heidelberger Diss. 1970.

34



daß Gottfried die Anleitungen Meister Richards genau
übernahm. Dabei hat er allerdings die Brauchbarkeit oft in Zweifel

gezogen: «Du magst es versuchen. Ich hab aber daran nicht
gelawben.»8 In unserer Handschrift werden sieben Vorschriften
Meister Richards aufgeführt. Sie seien im folgenden kurz dargestellt.

1. Wer mittels Pfropfen kernenlose Äpfel oder Birnen
erhalten will, nimmt einen Zweig eines zweijährigen Baumes und
pfropft es an beiden Enden in den Stock, daß es zu einem Bogen
wird. Sobald es grünt und zu wachsen beginnt, wird es in der
Mitte entzwei geschnitten. Das Obst, das von dem einen Spieß
gewonnen werden kann, ist kernenlos. 2. Ein Rezept für schöne
Früchte mit mancherlei Farben: Man bohrt ein Loch in einen
Baum, mischt die entsprechende Farbe mit Wasser und gießt sie
in das Loch. Dieses soll bis aufs Mark gehen. Das Loch selber
wird mit einem Holzzapfen wieder verschlossen. Der entpre-
chende Baum wird die gewünschten farbigen Früchte bringen. 3.
Um rote Äpfel zu bekommen, wird als Pfropfunterlage ein
Erlenstock genommen. Darauf pfropft man die entsprechenden
Reiser, und dies am St. Lantbrechtstag. 4. Um zu erreichen, daß
ein Baum alle Jahre Frucht trägt, pfropft man den Zweig mit beiden

Händen auf. Geschieht es nur mit einer Hand, so wird er nur
jedes zweite Jahr Frucht bringen. 5. Um süsse Äpfel oder Birnen

auf «wilder» Unterlage zu bekommen, bohrt man ein Loch
in den Baum bis aufs Mark und füllt das Loch mit Honig. Es
wird mit einem Nagel des gleichen Holzes wieder geschlossen. 6.
Um aus Kernen Obst zu bekommen, legt man sie vorher drei
Tage und drei Nächte ins Wasser und bringt sie hernach in die
Erde. 7. Um in einem Pfirsich Nüsse zu bekommen, bricht man
einen Schoß eines Pfirsichbaumes ab und pfropft ihn auf einen
Nußbaum. Gewiß — das waren seltsame Pfropfmethoden.
Unsere Handschrift ist indessen zu Beginn des 15. Jahrhunderts
entstanden. Damals verstand man unter Pelzen (von lateinisch
impellitare) und Pfropfen (von lateinisch propagare) alle
möglichen Veredelungsarten. Ja, wie gerade die Anleitungen von
Meister Richard zeigen, kamen dazu auch Methoden aus dem
Bereich der Alchemie und Technologie. Eine gewisse
Experimentierfreude spricht aus ihnen. Meister Richard ist nicht der
einzige, der solche Dinge versucht hat. Selbst der bedeutende

8 Eis, G.: Gottfrieds Pelzbuch, a. a. O., S. 26.

5 35



Pelzmeister Gottfried von Franken bohrte Stämme an, um Färbemittel

oder Zuckerwaren einzuführen, damit die Früchte bunt
oder süß wurden.9 Er strich Honigseim in Rüben, um ihnen
dessen Geschmack zu geben. Und er versuchte kernlose
Weintrauben zu ziehen. Dabei stützte er sich freilich nicht nur auf
Meister Richards Angaben, sondern auch auf Vorschläge des
römischen Schriftstellers Gargilius Martialis, der seinerseits ein
Gewährsmann des großen Agrarschriftstellers Palladius gewesen ist.
Schon Palladius hat die Methode, steinlose Kirschen zu züchten,
beschrieben. Wie Gerhard Eis und neuerdings Roswitha Ankenbrand

nachgewiesen haben, sprangen sowohl Meister Gottfried
wie auch unser Meister Richard mit seinen Angaben recht frei
um; in vielen Fällen bewahrten beide eine gewisse Selbständigkeit.

Auf die Pelzkapitel folgen einige medizinische Ratschläge.
Zunächst wird eingehend beschrieben, welche Adern beziehungsweise

Stellen sich zum Aderlassen ganz besonders eignen. Dabei
fußt der Verfasser auf Galens Lehre und Therapie. Sie war recht
schematisch: Gegen «heiße» Krankheiten wurden kalte Mittel
angewendet und umgekehrt. Im Zentrum standen Aderlaß und
Abführen. Aber Galen, ein griechischer Arzt aus Pergamon
(130—201 n. Chr.), hat sich doch recht eingehend mit Hygiene
befaßt und auch festgestellt, daß die Vorbeugung der Behandlung
vorzuziehen ist. Der Verfasser unserer Schrift ist ihm dabei
gefolgt. Das ist wohl auch der Grund, weshalb er sich im nächsten
Kapitel mit dem Baden befaßt. Hier zitiert er nicht Galen,
sondern den einflußreichen arabischen Autor Avicenna oder Ibn
Sina (980—1037). Avicenna war Perser, er verfaßte unter dem
Titel «Kanon» eine Enzyklopädie der Medizin, die mehrere
hundert Jahre das leitende medizinische Handbuch der
westlichen und östlichen Welt war.10 Unser Verfasser ist ihm weitgehend

gefolgt. Man soll, so meint er, um die Vesperzeit baden,
und dies mit nüchternem Magen. Lediglich die kranken Leute
sollen vor dem Baden etwas essen. Menschen mit Eißen oder
Geschwüren sollen sich des Badens enthalten. Wer an Verdauungsstörungen

leidet, soll das Bad meiden. Genesende oder schwache

9 Eis, G.: Gottfrieds Pelzbuch, a. a. O., S. 29.
10 Ackerknecht, E. H.: Kurze Geschichte der Medizin. Stuttgart 1967, S.

70.

36



Menschen sollen mit warmem Wasser, das mit Kamillenblumen
oder Minze versetzt ist, baden. Wichtig ist, daß man nach dem
Essen eine kleine Wanderung unternimmt, danach möge man
ohne weiteres eine Stunde oder zwei schlafen.11 Solche
Vorschriften sind in das mittelalterliche Regimen, das
Gesundheitsbuch, und später auch in die Hausväterliteratur von Barock
und Aufklärung eingegangen.

Wir sind inzwischen zum «Herzstück» unserer Schrift
vorgestoßen. Es besteht, ohne daß dies ausdrücklich gesagt wird, aus
einem eigentlichen «regimen sanitatis», einer Gesundheitslehre
oder Ordnung der Gesundheit. Gleich eingangs werden zwei
arabische Gelehrte als Meister zitiert. Es sind dies Almansor
(Rhazes, 865—925), Verfasser eines wirkungsmächtigen
Compendiums, das von Gerhard von Cremona ins Lateinische
übersetzt worden ist. Mit seinem neunten Buch, dem Liber
nonus, war er selbst in den Vorlesungsplänen der Universitäten
bis ins 16. Jahrhundert hinein vertreten.12 Der zweite Gewährsmann

war Meister Constantinus. Dieser Constantinus Africanus
(1020—1087) war ein bedeutender Übersetzer klassischen
Materials aus dem Arabischen in die lateinische Sprache und
wirkte in Salerno.13 Das Kapitel wird eingeleitet über eine
Betrachtung der fünf Sinne oder Organe des Menschen (Hirn, Herz,
Leber, Nieren und Geschlechtsteile). Hirn und Herz sind die
Fürsten der anderen Glieder. Das Hirn ist so wichtig, daß nach
Almansor «Gott darumb das Bein ob dem Hirne stark gemacht
hat», auf daß es durch Schläge und Unfälle nicht leiden oder gar
verdorben werden könne.14 Es folgt eine Beschreibung der
einzelnen Funktionen der menschlichen Organe. Der Mund dient
zum Einnehmen von Speisen und zum Atmen, die Lunge ist der
Blasebalg, der Magen dient als Hafen, in welchem die Speisen
verdaut und «gesotten» werden. Er ist gleichermaßen «Koch und
Knecht». Nach Meister Constantinus sind «ettliche Glieder heiß
und trucken, ettliche kalt und füchtt». Zu den heißen gehören
Herz, die Leber, die Milz und das Fleisch, zu den kalten die
Beine, Knochen, Magen und Blase. Die Frage, die nun erörtert

11 ZB. Ms. C 102 b, S. 177 v.
12 Hagenmeyer, Ch.: Ordnung der Gesundheit für Rudolf von Hohenberg.

Heidelberger Diss. 1972, S. 118.
13 Ackerknecht, E. H.: Kurze Geschichte der Medizin, a. a. O., S. 70.
14 ZB. Ms. C 102 b, S. 138 v.

37



wird, dreht sich um die Gesunderhaltung. Was muß der Mensch
machen, damit er gesund bleibt? Einleitend wird festgestellt, da
es letztes und immerwährendes Ziel des Menschen sein müsse,
gesund zu bleiben und alles zu unterlassen, das ihn der Krankheit
ausliefern könnte. Er soll zunächst gute Luft atmen und sich vor
schlechter Luft, «Gestank», hüten.15 Wichtig ist ebenso sehr die
Speisenlehre. Sie behandelt die Wirkung von guter, schlechter,
schwerer, leichter, feiner und grober Nahrung und bewertet sie
nach ihrer Qualität warm, kalt, trocken und feucht. Das Essen
soll sich der Jahreszeit anpassen: «Man sol sich öch richten nach
der Zytt.» Im Sommer soll man kalte Speisen und Getränke, im
Winter warme zu sich nehmen. Besonders jene Menschen, die
von Natur «heiß» sind, haben darauf zu achten. Entscheidend ist
es für die Gesundheit, daß man nach harter Arbeit nur wenig
essen und trinken soll. Zunächst soll einige Zeit Ruhe
eingeschaltet werden, und erst dann soll man sich Speise und Trank
zuwenden. Bei den Nahrungsmitteln gilt es eine gewisse
Reihenfolge einzuhalten. Die «linden» Speisen, die gut verdaut werden,

sollen zuerst gegessen werden und darnach die harten.
Niemals soll man sich durch seine Gelüste verführen lassen und
zuviel essen und zuviel trinken. Der Magen muß Zeit haben, um
die «Kost zu verdauen». Nach dem Essen wird ein wenig
spaziert, aber man darf nicht schnell gehen oder gar laufen, wenn
man nicht riskieren will, daß die Speise sich aus dem Magen «un-
gedöwett schliche».16 Es ist nicht ratsam, sich nach dem Essen
sogleich zum Schlaf niederzulegen. Beim Schlafen soll man —
eine Vorschrift, die auf islamische Bräuche zurückgeht —,
womöglich auf der rechten Seite liegen, damit das Herz, das sich auf
der linken Seite befindet, nicht allzu stark beschwert werde.17
Eine besondere Speisenfolge ist für die schwangeren Frauen
gedacht. Sie sollen Hühnerfleisch essen und guten Wein genießen
und vor allem nicht stark arbeiten. Es folgen einige Hinweise für
die Neugeborenen. Ist es auf die Welt gekommen, so soll man
ihm die Ohren zusammen «trucken» und die Nasenlöcher und
sein Haupt fest mit warmem Wasser waschen; vor allem soll man

15 ZB. Ms. a. a. O., S. 179 r.
16 ZB. Ms. C 102 b, S. 180 v.
17 Vergl. dazu: Kindermann, H.: Über die guten Sitten für Essen und

Trinken (Das I. Buch von Al-Ghazzalis's Hauptwerk) 1964. S. 7 und
S. 79, Anmerkung 55.

38



darauf Bedacht nehmen, daß es bald zu trinken bekomme. Die
Augen werden zunächst mit einem Tüchlein vor allzu grellem
Licht geschützt.18

Die Lehre von den Arzneien setzt mit einer Vorbemerkung
ein. Der Verfasser meint, man müsse vor allem daran denken, daß
die gesunden Leute keine Arzneien (keinen Trank) nehmen sollen.

Wieder wird daran erinnert, daß der Mensch von vier
Elementen gestaltet wird: Gibt man ihm heiß, so wird ihm um so
heißer. Gibt man ihm kalt, so wird seine Natur kälter. Darum:
Gibst du ihm Heißes, so könnte ihm zu heiß werden und würde
krank. Gibst du ihm kalt, so könnte er zu kalt werden. Will der
gesunde Mensch einen Trank nehmen, so soll er das im Herbst
oder im Frühling tun. Diese Zeit ist weder zu heiß, noch zu kalt.
Im Sommer soll er den Trank in der Nacht zu sich nehmen.
Wenn der Mensch einen Trank nimmt, so soll er weder essen,
noch trinken. Hat er keinen Stuhlgang, so muß man das Medikament

mit einem guten Trunk warmem Wasser geben, das macht
Gedärm und Magen sanft und glatt.19 Leuten, die sich vor der
Arznei fürchten, soll man die Arznei, ohne daß sie es merken, in
Käswasser oder in einem Müslein verabreichen. Auch ist ihnen
wohl zuzureden, damit sie das Einnehmen der Arznei vergessen
können. Wer keinen Stuhl hat und doch Stuhl haben sollte, soll
gesottenes Wasser, in dem Gummi arabicum und ein wenig
Mastix gesotten worden ist, trinken. Im Mittelalter war Gummi
arabicum (Acacia Senegal L.) eine recht beliebte Droge. Sie wurde

als Reizmittel und einhüllendes Mittel gebraucht.20 Auch
Mastix war weitverbreitet. Die Droge stammt aus der Rinde der
Mastixpistazie (Pistacia lediscus L.). Sie ist auf verschiedenen
Inseln des Mittelmeeres beheimatet. Der ausfließende, hellgelbe,
an der Luft trocknende Harzbalsam kam in kleinen, erbsgroßen
Klumpen in den Handel. Gummi arabicum enthält ätherisches
Öl, Harzsäure und Bitterstoffe. Üblicherweise wurde es in der
Heilkunde zu Pinselungen und Wundverbänden benutzt.21 Man
kann dem Kranken auch Zuckerrosat oder «rosatum novellum»
geben. Rosenwasser und Rosenblätter, Rosenzucker, Rosenhonig
sind aus der mittelalterlichen Heilkunde und Apotheke nicht

18 ZB. Ms. a. a. O., S. 180 r.
19 ZB. Ms. 102 b, S. 182 v.
20 Boros, G.: Unsere Heil- und Teepflanzen. Band 2. Stuttgart 1965
21 Boros, G.: a. a. O., S. 52.

39



wegzudenken. Rosenblätter enthalten tatsächlich gewisse Gerbstoffe

und ätherisches Öl.21a) Sie wirken nach H. Flück
«zusammenziehend, entzündungswidrig und stopfend».21b) Warme
Umschläge sind ebenfalls tunlich. Husten heilt man dadurch, daß
man ein altes Huhn zusammen mit Mastix siedet und dem Kranken

die Brühe verabreicht. Den durch große Krankheit
Geschwächten verabreicht man gesottenes Gerstenwasser, dieses
«kühlt». Man gibt ihnen wenig zu essen, wenn sie nicht verdauen
können. Wiederum beruft sich unser Kompilator auf die großen
Autoritäten der antiken Medizin, Hippokrates und Galen, sowie
auf den arabischen Gelehrten Almansor.

An dieses Kapitel schließt sich ein Artikel über die gebrannten
Wasser. Dabei wird der Doktor der Arznei, Michel Schrick,
zitiert. Wer war dieser Michel Schrick, und weshalb hat der
Verfasser gerade dieses Kapitel in seine Schrift aufgenommen?
Um 1280 begann sich der Bologneser Mediziner Taddeo
Alderotti mit der Herstellung und medizinischen Wirkung des

Weingeistes zu befassen. Sein Werk ist auch in Deutschland und
in der Schweiz vielfach bearbeitet, gekürzt, erweitert und auch
übersetzt worden. Fortan bildeten Branntweintraktate Teile der
Arzneibücher hoch- und niederdeutscher Provenienz. Man
begann alkoholische Extrakte auch aus Kräutern auszuziehen, und
das führte zu intensiverer Beschäftigung mit den «Tugenden der
Pflanzen». Gabriel von Lebenstein war der erste. Mit seiner
Schrift «Von den Wassern, die man brennt aus den Kräutern
und aus den Blumen» hat er das Grundwissen vermittelt. Daß die
Destillierkunst in der Medizin eine bedeutende Rolle spielte,
bestätigt die zweite große Lehrschrift, die auf Michael Puff von
Schrick zurückgeht. Dieser gelehrte Mann war Medizinprofessor
in Wien.22 Seine Schrift wurde auch von unserem Verfasser
verwendet. Eingehend beschreibt er die einzelnen Wasser: das
Rosenwasser wird bei Herz- und Augenkrankheiten verwendet. Für
Herzkranke wird das gebrannte Wasser aus Borretsch, Melisse
und Ochsenzunge empfohlen. Bei Magenbeschwerden hilft Wer-

21 a) Zuckerrosat-Rezepte enthalten zahlreiche Vorschriften des 16.
Jahrhunderts; Vergl. dazu die Koch- und Kellermeisterei der Jahre
1545/1566. Neugedruckt Dietikon-Zürich 1977. S. lviij.

21 b) Flück, H.: Unsere Heilpflanzen. Thun 1974. S. 77.
22 Assion, P.: Altdeutsche Fachliteratur. Grundlagen der Germanistik.

Berlin 1973, S. 148.

40



mut und Minzenwasser, bei Beschwerden des Hauptes werden
Salbei, Betonica, Majoran, Fenchel sowie Holderblust verwendet.

Bei Augenkrankheiten hilft Eisenkraut, Rittersporn sowie
Rosenwasser. Den Pestkranken gibt man Diptam, Ampferwasser
sowie Baldrian und Biberneil. Bei Geschwulsten hilft
Liebstöckel, Nachtschatten und Hauswurz, entweder als gebranntes
Wasser oder in Kräuterform verabreicht. Die Schrift von Michael
Puff von Schrick, die hier zitiert wird, hatte eine große Wirkung.
Sie taucht in unzähligen Varianten in den populären Schriften
wie auch in den Lehrbüchern des 16. Jahrhunderts immer wieder
auf.

Mit Schricks Anleitungen beendet unser Verfasser seinen
Rundgang. Wer verbirgt sich hinter der Gesamtschrift? War es
ein einziger Autor, oder waren es mehrere Stücke, die vom
gleichen Schreiber übernommen und zusammengestellt wurden? Um
die Frage der Autorschaft wirklich genau abzuklären, müßte die
Sprache und Diktion unserer Handschrift noch genauer untersucht

und mit anderen Handschriften der Zeit, vor allem auch
mit den Werken Heinrich von Laufenbergs verglichen werden.
Wir beschränken uns darauf, den Inhalt unserer Schrift mit
derjenigen des großen Lehrgedichtes, des «Regimen sanitatis» Heinrichs

von Laufenburg zu vergleichen. Die Inhalte der beiden
Schriften stimmen bis zu einem gewissen Grade überein. Auch
das große Lehrgedicht beginnt nach einer Lobpreisung Gottes
mit einem ersten Kapitel, in dem die zwölf Monate behandelt
werden. Im Lehrgedicht gibt Heinrich von Laufenberg
Vorschriften über die im Laufe des Monats einzuhaltende Lebensweisen.

Wie in unserer Schrift wird auch in jener das Aderlassen
in den Vordergrund gestellt, und auch im Lehrgedicht wird die
Stelle angegeben, wo zu Ader gelassen werden soll. Heinrich von
Laufenberg kommt dann auf das dem Monat zugehörige Sternbild

und dessen «Natur» zu sprechen. Auch im Lehrgedicht wird
von feuchter und warmer Natur gesprochen. Es folgt eine
Beschreibung der Einwirkung der Sterne auf die Erde, und
wiederum ist eine Tabelle beigegeben, in welcher Tag, Stunde,
Minute und Zeichen der Mondkonstellation angegeben werden.
In seinem Lehrgedicht weist Heinrich von Laufenberg darauf
hin, daß der Mensch ebenso wie das Jahr zwölf Monate und
zwölf Zeichen habe. Er sei auch mit den zwölf Stücken des Glaubens

ausgestattet. Dieser Hinweis fehlt im Zürcher Manuskript.

41



Im zweiten Kapitel seines Lehrgedichts geht Laufenberg den
sieben Planeten und ihrem Charakter nach. Wie auch im Zürcher
Manuskript beschreibt er den Einfluß, den die Planeten auf jene
Menschen ausüben, die unter ihrem Zeichen geboren sind. Was
im Zürcher Manuskript fehlt, ist der Hinweis auf Gottes Hilfe,
mittels derer man sich den Einflüssen des Planeten erwehren
könne. Es fehlt auch jene «mystisch vergleichende Betrachtung
darüber, daß, wie alle Dinge von den Sternen und Himmeln
herabgekommen sind, auch des Menschen Seele von Gott herzuleiten

ist.»23 Im dritten Kapitel werden die Eigenschaften der
zwölf Zeichen untersucht. Hier stoßen wir auf eine gewisse
Ubereinstimmung. So wird beispielsweise gesagt, — und dieser
Ratschlag deckt sich fast wörtlich mit jenem unserer Zürcher
Handschrift —, daß man im Zeichen des Widders weder Haupt
noch Antlitz noch Bart mit einem Eisen berühren soll. Ebenso
wird vor heißen Getränken gewarnt, weil dieses Zeichen «hitz
hatt».24 Das vierte Kapitel, in welchem die Komplexion behandelt

wird, erweist sich als ausführlicher als das entsprechende
Kapitel unserer Zürcher Handschrift. Auch die diätetischen
Kapitel und Ermahnungen sind im Lehrgedicht wesentlich ausführlicher.

Das gleiche gilt für die Vorschriften für schwangere
Frauen und für die Behandlung der Neugeborenen. Im Lehrgedicht

gibt es sodann ein wichtiges Kapitel über die Pest und ihre
Bekämpfung. Dieses Kapitel fehlt in der Zürcher Handschrift.
Auch die Arzneivorschriften sind im Lehrgedicht vollständiger
als in der Zürcher Handschrift. Demgegenüber fehlen im Lehrgedicht

die Kapitel über das Pfropfen und über die gebrannten
Wasser.25 Auffallend ist, daß in beiden Abhandlungen die
gleichen Autoritäten (vor allem auch arabische Schriftsteller und
Ubersetzer) genannt und angerufen werden. Auch der Zeitpunkt
der Abfassung schließt Heinrich von Laufenberg als Verfasser der
Zürcher Schrift nicht aus. Die Zürcher Schrift wird mit dem

2' Jentsch, A.: «Regimen sanitatis» von Heinrich von Loufenberg, ein
mittelhochdeutsches Gedicht untersucht und erläutert. Straßburger Diss.
1908, S. 9.

24 Jentsch, A.: a. a. O., S. 10.
25 Vergl. dazu auch den Artikel von Baas, K.: Heinrich Louffenberg von

Freiburg und sein Gesundheitsregiment (1429), in: Zeitschrift für die
Geschichte des Oberen Rheins, herausg. von der Badischen Historischen

Kommission, neue Folge, Band XXI. Heidelberg 1906. S. 24 ff.

42



Jahre 1429 datiert, wobei die Angabe etwas umständlich ist:
«Anno 1626 dieß Buch 197 Jahr alt gewäsen.»26 Das Lehrgedicht

ist ebenfalls im Jahre 1429 entstanden. Wer war Heinrich
von Laufenberg? Nach dem ersten Biographen E. R. Müller27
fällt die Geburt in die neunziger Jahre des 14. Jahrhunderts. K.
Baas glaubt nachweisen zu können, daß Heinrich von
Laufenberg um 1391 geboren ist. Als Geburtsort gilt Laufenburg
am Oberrhein. Der Schriftsteller hat zweimal in ausdrücklicher
Weise seine Herkunft bezeugt. Wo der Dichter nach Ablauf
seiner Jugendzeit gelebt hat, wissen wir nicht. Es könnte sein (so
meint Karl Baas), daß sich Laufenberg im Jahre 1441 in
Zofingen aufgehalten hat. Weil er später Dekan und Kapellan in
Freiburg gewesen ist und eine den Rahmen der normalen
Klerikerbildung seiner Zeit überschreitende Bildung hatte, müssen wir
annehmen, daß er sich in irgendeiner höheren Schule auch auf
den Gebieten der Naturwissenschaft, Astronomie und Medizin
unterrichten ließ. Es kämen in Frage die berühmten medizinischen

Fakultäten von Paris, Montpellier oder Salerno, wo die
arabische Heilkunde gelehrt wurde. Als deutsche Hochschulen
kämen außer Wien und Prag etwa in Frage Heidelberg, Köln,
Erfurt, Würzburg oder Leipzig. Tatsächlich findet sich in der
Heidelberger Matrikel unter dem 20. Dezember 1417 ein
«Heinricus Loffenburg de Rapperswil». K. Baas konnte trotz
verschiedenen Nachforschungen über die angebliche Rappers-
wiler Herkunft nichts in Erfahrung bringen.28 In seinem großen
Lehrgedicht bezeichnet er sich selber als «Heinrich Louffenberg
von Fryburg, ein priester». Es muß sich laut den Nachforschungen

von Karl Baas um Freiburg im Breisgau gehandelt haben.
Tatsächlich ist im Freiburger Kloster am 31. März 1460 ein
Mann dieses Namens gestorben.

Woher stammte das Wissen und auch Aberwissen unseres
Autors? Es wurde schon gezeigt, daß der Verfasser verschiedentlich

Avicenna, Galen und Almansor (Rhazes) zitiert hat. Es wäre
abzuklären, ob der Autor tatsächlich die Urquellen eingesehen
oder ob er nicht vielmehr selber eine Kompilation benützt hat.
Tatsächlich befand sich im Freiburger Kloster das berühmte

26 ZB. Ms. C 102 b, S. 185 v.
27 Müller, E. R.: Heinrich Loufenberg, eine literarhistorische Untersuchung.

Berlin 1889.
28 Baas, K.: Heinrich Loufenberg von Freiburg, a. a. O., S. 65.

43



«Spectrum naturale» von Vinzenz von Beauvais (gest. 1264).
Karl Baas hat eine beträchtliche Übereinstimmung mit
Abschnitten von Laufenbergs Gesundheitsregiment nachweisen
können. Dazu hat aber Laufenberg sicher auch den Kanon des
Avicenna benutzt (Ibn Sina 980—1037), jene Enzyklopädie der
Medizin, die mehrere hundert Jahre das leitende Handbuch
gewesen ist. Für Rhazes fand Karl Baas weniger Anhaltspunkte.
Als weitere und wichtige Quellen kommen die Monatsregeln
Meister Alexanders in Frage. Sie stammen aus dem 13./14.
Jahrhundert und könnten, wie die Übereinstimmung textlicher
Art zeigt, wohl von Laufenberg verwendet worden sein.29
Verschiedentlich tauchen auch frappante Ähnlichkeiten mit den
lateinischen «Regimina sanitatis» des Arztes Konrad von Eichstätt
auf.30 Dazu kommt der «Tractus regiminae sanitatis» Arnolds
von Bamberg. Christa Hagenmeyer hat nicht weniger als vier
wesentliche Vertreter der deutschen Regimenliteratur des 14. und
15. Jahrhunderts als Parallelübersetzungen dieser lateinischen
Urfassung nachgewiesen. Es sind die «Ordnung der Gesundheit»,
das «Regimen vitae», die «Regel der Gesundheit» und das «Büchlein

der Gesundheit». Erstaunlich ist, daß das Lehrgedicht
Laufenbergs ebenso wie die Zürcher Handschrift der gleichen
Wirkungsgeschichte angehört. Die von Heinrich von Laufenberg
angelegte Versbearbeitung steht ebenso wie die Zürcher Handschrift

in diesen großen Traditionsströmen, die bis weit ins 16.
Jahrhundert hineinreichen. Die Regimenliteratur — und dazu
gehört sicher auch die Zürcher Handschrift — hat alle soziologischen

Schichten erreicht, die am literarischen Leben der Zeit
teilhatten: die Arztpraxis und den Adelshof, das Kloster, die
Bürgerstube und die Badstube.31 Doch müßte die Wirkungsgeschichte

der Zürcher Handschrift in Detailuntersuchungen näher
abgeklärt werden. Ist es Zufall oder steht es im Zusammenhang
mit einer direkten Tradierung, daß wir die genau gleichen
volksmedizinischen Ratschläge und die gleichen astrologischen Regeln
in den deutschen wie auch schweizerischen Bauernpraktiken des
16. Jahrhunderts finden? Sicherlich mögen auch Umwege einge-

29 Hagenmeyer, Ch.: Die Ordnung der Gesundheit für Rudolf von Hohenberg,

a. a. O., S. 186.
Zu Meister Alexander vergl. auch Eis, G.: Fachprosa, a. a. O. S. 179.

30 Hagenmeyer, Ch.: a. a. O., S. 211.
31 Hagenmeyer, Ch.: a. a. O., S. 219.

44



schlagen worden sein: wir denken etwa an den Pflaumschen
Kalender, der einerseits auf den Regimina des 15. Jahrhunderts
basierte, andererseits die volkstümlichen Kalender mit «Stoff»
versorgte. In ihnen treffen wir denn auch die gleiche bunte
Mischung von Sinn und Unsinn, von Erfahrung und Wissen, von
traditionellem Aberwissen magischer Art. Wie die Verfasser der
Bauernpraktiken hat auch Heinrich von Laufenberg mit rührendem

Eifer versucht, die für die menschliche Existenz entscheidenden

Fragen zu beantworten. Primitives, prälogisches oder
magisches Denken als Dummheit zu verwerfen, erscheint deshalb
wohl einfach, doch nicht sinnvoll. Noch kam es nicht zu
Widersprüchen und Konflikten zwischen Uberlieferung, Logik und
Ratio. Für den Verfasser der Zürcher Handschrift bildete die
Welt eine geschlossene, wenn auch wunderliche Einheit.

45


	Zur Entstehung und Charakteristik einer Zürcher Handschrift des 15. Jahrhunderts : Gesundheits- und Monatsregeln aus dem Jahre 1429

