
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 83 (1963)

Nachruf: Ernst Georg Wolff : 13. Juli 1883 - 17. Januar 1962

Autor: Beringer, Leonhard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leonhard Beriger

m|t (Jeorg YV3o(^

13. (Juti 1883—17. iJcttiucir 1962

In Ernst Georg Wolff, dem Musiker und Privatgelehrten, der am
17. Januar 1962 in seinem Heim in Weiningen nach längerer Krankheit

gestorben ist, hat uns eine Persönlichkeit verlassen von so
einmaliger Prägung, so eigenständiger Haltung, so hochgesinntem
Wesen, wie sie in unserer alles gleichmachenden Zeit seltener als je
anzutreffen sein dürfte. In schmerzlicher Betroffenheit über die durch
seinen Hinschied entstandene Leere suchen wir uns den Menschen,
Künstler und Denker in seinem Werden und Schaffen rückblickend
zu vergegenwärtigen, soweit es ein um nahezu zwei Jahrzehnte
Jüngerer mit ergänzender Mithilfe seiner Nächsten zu verfolgen und
wieder erstehen zu lassen vermag.

Dreierlei Anlagen waren in diesem Manne vereint: Das schweizerisch

reformierte, strenge Anforderungen an sich und andere
stellende Ethos, das wir mit seiner altzürcherischen Herkunft in Verbindung

bringen können, sodann in fruchtbarer Spannung dazu das

Grosszügige, Weltoffene, das in seiner umfassenden Aneignung und
schöpferischen Auseinandersetzung mit dem europäischen Geisteserbe

zum Ausdruck kam, und - als eindrucksvollster Wesenszug - der
unbeugsame und unbeirrbare Wille zur persönlichen, allein von innen
bestimmten Lebensgestaltung.

Ernst Georg Wolff entstammte einem der zwölf ältesten Zürcher
Geschlechter. Der Stammvater, Wernli Wolff, seines Zeichens Fischer
in Wollishofen, hat im Jahre 1351, dem Datum des Beitritts Zürichs
zum Bund der Eidgenossen, das Bürgerrecht dieser Stadt erworben.
Das Geschlecht teilte sich später in die beiden Stämme der Windegg-
Wolff und der Bach-Wolff. Ernst Georg war Spross der Windegg-
Wolff, die sich nach ihrem «In Gassen» gelegenen Haus «Zum hin-

2 1



teren Windegg» nannten und der als bekannteste Persönlichkeit
Goethes Freundin Barbara Schulthess-Wolff angehört hat. Sein Grossvater

war Besitzer von Schloss Turbenthal, sein Vater Erhard Wolff
Gründer der ersten Maschinenfabrik in Rumänien. Die Mutter, Maria
David, entstammte einem alten Basler Geschlecht. Infolge Verzichts
seines älteren, im Ausland lebenden Bruders Erhard wurde Ernst
Inhaber des Schildes 63 der „Gesellschaft zum Schneggen", der seit
dem 16. Jahrhundert im Besitze der Familie ist.

Es hätte wenig Sinn, diese Abstammung zu erwähnen, wenn sie
dem im übrigen in ganz anderen, geistigen Bereichen angesiedelten
Verstorbenen nicht etwas bedeutet hätte, und wenn wir uns nicht
damit das reiche, unbewusst verpflichtende Erbe vor Augen führten,
das ihm von beiden Seiten zugekommen ist. Die Wolff haben sich in
Jahrhunderten in praktischen und gelehrten Berufen ausgezeichnet,
während er der David-Seite die musikalische Begabung verdanken
mochte.

Zu diesem schweizerischen Erbgut kam, schon durch die
Gegebenheiten seines äusseren Lebens, vornehmlich aber durch eigenes
Wollen, die europäisch-weltoffene Gesinnung.

Ernst Georg wurde am 13. Juli 1883 in Bukarest geboren und
verbrachte dort die ersten dreizehn Lebensjahre im Elternhaus, wo er
von Hauslehrern unterrichtet wurde. Auch die darauf folgende
Gymnasialzeit in der Schweiz, die er zum grössten Teil, 1897-1904, in dem
weltoffenen Winterthur verlebte, konnte der Weitung seines Geistes

nur förderlich sein. In Rudolf Hunziker und Emil Ermatinger hatte
die während der letzten drei Jahre aus nur sieben Schülern bestehende
Klasse des Gymnasiums humanistischer Richtung zwei ausgezeichnete,

anregende Lehrer für die alten Sprachen und für Deutsch, und
auch für die musikalische Weiterbildung des Knaben war gesorgt.
Durch seinen Schulkameraden, den späteren Mäzen Dr. Werner
Reinhart, in dem er einen Freund fürs Leben gewann, sollte er dieser
Stadt für immer verbunden bleiben. Nach Bukarest zurückgekehrt,
absolvierte Ernst den Militärdienst in der rumänischen Armee, um
sich darauf, mehr auf Wunsch seines Vaters als aus eigenem Antrieb,
dem Studium der Rechte, zunächst an der Universität Bukarest,
zuzuwenden, das ihm genügend Zeit liess, sich seinen musikalischen
Neigungen, vor allem dem Klavierspiel, zu widmen, in welchem er es zu
einer souveränen Beherrschung des Instruments brachte.

Die letzten Semester verbrachte Ernst Georg in Paris, wo er sein
Studium 1910 mit dem Doktorat der Sorbonne abschloss. Dass auch

2



£ hp



die Jurisprudenz, obwohl er sich ihr nicht aus Neigung gewidmet und
sie beruflich nie ausgeübt hat, kein Irrweg war, sollte sich noch in
späten Jahren erweisen, als er, zu ihr zurückkehrend, ein umfangreiches

rechtsphilosophisches Werk schrieb, das er als druckfertiges
Manuskript hinterlassen hat. In anderer Hinsicht waren die Folgen der
offenbar doch recht gründlich betriebenen Studien weniger glücklich.

Wir vermuten nämlich, dass es vor allem die langjährige
Beschäftigung mit der lateinischen und französischen Rechtssprache mit
ihrer verschlungenen, überladenen Syntax und ihren scharfsinnigen
Yerklausulierungen war, die neben der Sprache Kants oder Hegels
und mehr als diese den Stil seiner eigenen wissenschaftlichen Arbeiten
beeinflusst hat, der durch seine überdifferenzierte Ausdrucksweise
und den anspruchsvollen Periodenbau den Zugang mehr erschwert,
als es durch die Materie bedingt wäre, leider sehr zum Nachteil der
Wirkung dieser Schriften und in seltsamem Kontrast zur reichen
musischen Veranlagung des Verfassers.

Die Pariser Zeit brachte Dr. Wolffauch reichen Gewinn durch seine

Begegnung mit namhaften Künstlern. Zu seinem engsten Bekanntenkreis

gehörten die Maler Karl Hofer und Hans Brühlmann und der
durch seine Illustrationen von Kinderbüchern bekannte Edmund von
Freyhold. Sein starkes Interesse an den bildenden Künsten, auf die er
später seine kunsttheoretischen Untersuchungen ebenfalls erstreckte,
fand durch diese Begegnung mit Vertretern zeitgenössischen Schaffens
wertvolle Anregung. In Paris war es auch, wo er seine Cousine
Margrit Herold näher kennenlernte, die im Jahre 1911 seine Gattin
wurde.

In den Jahren 1910-1914 lebte Dr. Wolff in Berlin, nun ganz dem
musiktheoretischen Studium und eigener kompositorischer Tätigkeit

sich zuwendend. Er nahm Unterricht in Kompositionslehre bei
Arnold Schönberg, der damals noch ein Suchender war. Dass er dem
Meister später auf seinem Weg zur Atonalität und zum Zwölftonsystem

aus seinem musikalischen Empfinden und aus grundsätzlichen
musiktheoretischen Erwägungen heraus nicht zu folgen vermochte,
hat ihn nicht gehindert, Schönberg als Menschen und Künstler
zeitlebens hoch zu schätzen. Im Schönberg-Kreis wurde Dr. Wolff auch
auf den jungen Musiker Hermann Scherchen aufmerksam. Als Jahre
danach das Winterthurer Stadtorchester einen Dirigenten brauchte,
war er es, der zusammen mit seinem Freunde Werner Reinhart, dessen

Berufung veranlasste, eine dankenswerte Tat, wenn man sich

vergegenwärtigt, was Scherchen allein schon durch seine zahlreichen

3



Uraufführungen von Werken schweizerischer Komponisten für das
Musikleben unseres Landes geleistet hat.1

1914, kurz vor Kriegsausbruch, liess sich Dr. Wolff in der Schweiz
nieder, zunächst in Genf, dann in dem damals noch in Privatbesitz
befindlichen Kloster St. Georgen in Stein am Rhein, später am
Zürichsee und schliesslich 1925 auf einem schlichten alten Landsitz in
Weiningen, wobei er sich weiterhin schaffend und lehrend als Musiker

betätigte. Wie gross das Ansehen war, das er sich inzwischen
dank seiner Doppelbegabung als Komponist und Musiktheoretiker
erworben hatte, geht daraus hervor, dass Tondichter von internationalem

Ruf, wie Ernst Krenek und Conrad Beck bei ihm Unterricht
nahmen. Zu Ernst Krenek hatte Dr. Wolff trotz Differenzen in der
Kunstauffassung auch weiterhin ein sehr herzliches Verhältnis.2 Auf
die Publikation eigener musikalischer Werke hat Dr. Wolff, dem an
äusserem Erfolg nichts gelegen war, verzichtet und sich mit der
Möglichkeit begnügt, das eine oder andere im Konzertsaal zu hören, die
sich ihm in Winterthur geboten hat, so am 4. April 1924 die 1914
entstandene Ouvertüre zu einer Oper, am 29. März 1939 eine Symphonie,

beide unter der Stabführung von Hermann Scherchen.3

Philosophisch-wissenschaftliche, insbesondere kunsttheoretische
Interessen drängten indessen das eigene Schaffen mehr und mehr in
den Hintergrund. Es ging ihm darum, die Frage nach dem Wesen des

Menschen und seiner kulturellen Leistungen in Philosophie, Kunst,
Recht, Religion in einer Weise zu beantworten, die frei von blossen
Mutmassungen, Behauptungen und Spekulationen vor dem Richterstuhl

des kritischen Denkens unanfechtbar zu bestehen vermag.

1 Vgl. Das Musikkollegium Winterthur, 2. Bd., hg. von Lothar Kemptcr, Winterthur

1959, S. 286, 352, 356, 426.
2 Über seine Beziehung zu dem Verstorbenen äussert sich Krenek in dem

Beileidsschreiben an Frau Dr. Wolff: «Damals hat er mich in die Kur genommen und in
manche Verwirrung gesetzt. Aber daraus habe ich viel gelernt und ich habe ihm
viel zu verdanken. Noch höher schätze ich die menschliche Wärme der persönlichen

Freundschaft, mit der er mich bedachte. - Die philosophische Tiefe seines
Denkens in Verbindung mit seinem sprühenden Humor war eine Gabe von
unvergleichlicher Anziehungskraft.» Wir glaubten, dieses schöne, Zeugnis der
Verbundenheit des jüngeren, schöpferisch tätigen Kollegen mit seinem älteren
Freund und Berater den Lesern dieses Nachrufs nicht vorenthalten zu dürfen, da
es stellvertretend ist für manche ähnliche Beziehung und besser als andere Zeugnisse

die Ausstrahlung seines Wesens zu zeigen vermag.
3 Vgl. Das Musikkollegium Winterthur, S. 352 und 356 und die Konzertberichte

von W. Schuh, Neue Zürcher Zeitung, 11. April 1939, Nr. 640 und K.H. David,
SMZ 79 (1939), S. 203ff.

4



Diese erkenntniskritische Haltung, in welcher er sich von Anfang an
von der transzendentalen Anschauung Kants klar distanziert, ist
jedoch für Dr. Wolff nur Ausgangsposition zur Sicherung des
Fundamentes, von der er weiterschreitet zu einer phänomenologisch-
existenzphilosophischen Betrachtungsweise, die völlig eigenständig
und keiner der herrschenden Richtungen (Heidegger, Jaspers, Sartre)
verpflichtet ist. Die Aufgabe, die er sich stellte, war nichts Geringeres,
als Antworten zu finden auf die Fragen : Was ist Musik? Welches sind
die unabänderlichen Gesetzmässigkeiten der bildenden Künste? Was
ist ein dichterisches Kunstwerk? Was ist und wie entsteht das Recht?
Welches ist die Stellung der Erkenntniskritik gegenüber dem Dogma?
Gegenüber jeder Ontologie? Es war eine Aufgabe, für die er die
Voraussetzungen in seltener Weise vereinigte, den umfassenden Bildungshorizont,

die lebendige Beziehung zu den einzelnen Disziplinen, sei

es als Schaffender oder als Aufnehmender, und die selbständige,
einheitliche, philosophische Grundkonzeption. Dass freilich auch ein
langes Menschenleben nicht hinreichte, diesen Plan einer umfassenden

geistigen Grundlagenforschung zu verwirklichen und er sich mit
immerhin imposanten Bausteinen und Bruchstücken begnügen
musste, ist nicht erstaunlich. Von diesen Bausteinen eine hinreichende
Vorstellung zu geben, kann in diesem Rahmen nicht in Frage kommen;

wir müssen uns mit der Anführung einiger Grundgedanken
begnügen.

Seine Anschauungen über das Wesen der Musik hat Ernst Wolff in
den beiden Schriften : «Grundlagen einer autonomen Musikästhetik»
1934 und «Mediale Harmonielehre» 1938 niedergelegt4. Das musikalische

Urphänomen, die Keimzelle aller Musik, ist nach Wolff nicht,
wie der Laie glauben möchte, der einzelne Ton, sondern das Intervall.
Oder ein Ton ist nur dann ein musikalisches Phänomen, wenn er mit
einem andern in einer unlöslichen, klangsinnlichen Spannung
verbunden ist. Diese Zweitonspannung steht immer in Beziehung zu
einem zunächst nur vorgestellten, sodann vollzogenen, von einem
dritten Ton getragenen Spannungswechsel. Diesen Spannungswechsel,

auf welchem alle Musik beruht, nennt Wolff das musikalische
Medium. Das Medium ist seinerseits wieder auf eine Skala bezogen;
da die Töne nicht nur intervallgebunden, sondern zugleich Stufe
einer solchen sind, der Dur-Skala und ihrer Abwandlung, der Moll-
Skala, wodurch die Musik ihre konstruktive, tonsprachliche Grund-

4 S. Literaturnachweis.

5



läge erhält. Diese musikalischen Gegebenheiten, der im Intervall
gegebene, auf einen dritten Ton bezogene Spannungswechsel einerseits,

die Stufenbezogenheit anderseits sind freilich nur unter der

Voraussetzung Kunst und nicht blosse Spielerei, dass sie zugleich
Ausdruck einer seelischen Regung des Künstlers sind, ohne dass
diese Beziehung des musikalischen Phänomens auf ein ausser ihm
vorhandenes seelisches Erleben des Schöpfers verstandesmässig fassbar,

«denkmöglich» wäre. Die Seele des Künstlers ist gegenwärtig
nur in unlöslicher Gebundenheit an das Werk, und dieses ist Kunstwerk

nur dadurch, dass es Transsubstantiation der Seele des Künstlers

ist.
Autonom ist die Musik, weil sie nicht an eine ausser ihr gegebene

sinnliche oder geistige Wirklichkeit gebunden ist. Diese Behauptung
gilt nicht für die religiöse Musik, die insofern eine Sonderstellung
einnimmt, als sie, weil Ausdruck des Glaubens, zu einer ausserkünst-
lerischen geistigen Welt in Beziehung steht.6

Im Gegensatz zur Musik ist die bildende Kunst und die Dichtkunst
heteronom, das heisst, es stellt sich die Frage nach ihrer Beziehung zur
ausserkünstlerischen phänomenalen Wirklichkeit, mit andern Worten
die Frage nach ihrer Wahrheit, Naturwahrheit in der bildenden
Kunst, Lebenswahrheit in der Dichtkunst. «Die Malerei erweist sich
als heteronome Kunst dadurch, dass das Element der Naturwahrheit

im Bilde ohne Bezugnahme auf die Naturwahrheit ausser
demselben nicht vorstellbar und zugleich verschieden von dieser
letzteren ist.»6 Diese «fundamentale Heteronomie» der bildenden Künste
tritt im Porträt in besonders eindrücklicher Weise in Erscheinung,
wo das Fehlen der Wahrheit des Ausdrucks die Qualität des Bildes
eindeutig beeinträchtigt, ohne dass nachgewiesen werden kann, warum
dies so ist.

Von zentraler Bedeutung ist diese Tatsache der Heteronomie im
Bereich der dritten Schwesterkunst, der Poesie. Wolff hat sie, wie alle
grundlegenden Fragen der Poetik untersucht in seiner gross
angelegten «Ästhetik der Dichtkunst» 1944. Die besondere Bedeutung und

5 Vgl. dazu besonders den schönen, konzentrierten Aufsatz Wolffs «Der musikalische

Ausdruck», SMZ 76 (1936), S. 667-670. Eine ausgezeichnete Zusammenfassung

der Grundgedanken seiner Musikästhetik gibt Hans Conradin, SMZ 83

(1943) S. 229—230.
6 Wolffs Schrift über die Grundlagen der bildenden Kunst wurde in seinem Nach-

lass nicht mehr vorgefunden. Ich entnehme daher dieses Zitat einem Seitenblick
auf die bildenden Künste in seiner Ästhetik der Dichtkunst, S. 435.

6



Schwierigkeit einer Ästhetik der Dichtkunst im Unterschied zu einer
Ästhetik der bildenden Künste ist darin begründet, dass diese nur die
Erscheinungswelt, die Dichtung aber das gesamte menschliche und
aussermenschliche Sein zur Darstellung bringt. Dichtung umfasst
als ausserkünstlerische Voraussetzung ihrer selbst die gesamte Realwelt,

die gesamte Gedankenwelt (Weltanschauung, Religion), das

gesamte menschliche Leben (Geschichte, Gesellschaft, Recht, Staat),
die Willensäusserungen, den Bereich des Sittlichen und natürlich wie
die andern Künste die Gefühlswelt. Der Ästhetiker der Dichtkunst
hat daher alle diese Aspekte der ausserkünstlerischen Wirklichkeit in
seine Untersuchung einzubeziehen, also eine philosophische Anthropologie

zu geben. Eine solche Anthropologie existenzphilosophischer

Orientierung bildet denn auch hier den Unterbau des Werkes.
Wolff kennzeichnet die Bindung des dichterischen Werkes an die
phänomenale Wirklichkeit mit dem glücklichen Begriff der
ausserkünstlerischen Seinsnotivendigkeit der Dichtung und deren Korrelat,
ihre Bindung an den Schöpfer, als ihre Lebensnotivendigkeit. Also
Bindung des Kunstwerks sowohl an die phänomenale Wirklichkeit, wie
an die Seele des Dichters, bei fundamentaler Verschiedenheit von
beiden bedingt die besondere Problematik einer Ästhetik der Dichtkunst.

Wolff löst die in dieser Heteronomie liegende Schwierigkeit
durch die Einführung von zwei weiteren grundlegenden Kategorien,

die der Transfiguration und die der Transsubstantiation, Begriffe,
die sich, wenn auch in etwas anderer Bedeutung, schon in seiner
Musikästhetik finden, aber ihre volle Tragweite erst hier erhalten. Die
ausserkünstlerische Wirklichkeit erscheint in der Dichtung in
Transfiguration. Oder Transfiguration ist eine Kategorie, welche das
Verhältnis zwischen Kunst und Wirklichkeit, sowohl unerklärliche
Bindung aneinander, wie unerklärliche Verschiedenheit voneinander,
kennzeichnet. Daneben ist das Dichtwerk Transsubstantiation der
schöpferisch tätigen Individualseele, oder der Dichter lebt in seinen
Gestalten in Transsubstantiation. Beide Begriffspaare: Seinsnotwendigkeit

und Lebensnotwendigkeit, Transfiguration und
Transsubstantiation, sind ein so bedeutsamer Beitrag zum Verständnis des

Dichtwerks, dass wir uns keine künftige Poetik denken können, die
an ihnen vorbeigeht. Der populärwissenschaftliche Begriff der
Lebenswahrheit erfährt damit seine erkenntniskritisch-phänomenolo-
gische Differenzierung und Begründung, und auch der Symbolbegriff
im Sinne Goethes, wonach alle Dichtung in einem Besonderen ein
Allgemeines repräsentiert, dürfte damit überholt sein. Zu den gewich-

7



tigsten und auch zugänglichsten Kapiteln des Werkes gehören die
Ausführungen über die tragische Gesinnung und über das Wesen der
Tragödie. Wie Wolff die tragische Gesinnung ableitet aus der all-
gemein-menschlichen Spannung zwischen Ich und Gattung, wie er
sie charakterisiert als die höchste Steigerung dieses Grundkonfliktes,
als die Präokkupation hoher Geister um das Schicksal der Menschheit,

wie er im weitern die tragische Haltung, welche um die
Transzendenz zu wissen scheint, ohne doch zu ihr Zuflucht zu nehmen, mit
der christlichen, eindeutig jenseits bezogenen vergleicht und beide
aneinander wertet, erscheint uns so zwingend, selbständig und grossartig,

dass es allem, was je über diesen höchsten und schwierigsten
Gegenstand der Poetik geschrieben worden ist, an die Seite gestellt
werden darf. Welchen Rang das Werk Wolffs in der heutigen
Forschung beanspruchen darf, mag das zusammenfassende Urteil von
Prof. Bruno Markwardt, Greifswald, des besten heutigen Kenners
des Sachgebietes, bezeugen, der seine eingehende Besprechung des
Buches in der Deutschen Literaturzeitung mit den Worten be-
schliesst: «Die Treue zu den leitenden Grundbegriffen seiner
Systematik gibt dem ganzen Werke trotz mancher Unzulänglichkeit im
Einzelnen und mancher Zuspitzung und Überspitzung im
Unterscheiden das Imposante des grossen Wurfes, der Scharfgeistigkeit mit
Schöngeistigkeit und Tiefgeistigkeit glücklich vereint.»7

Die in der «Ästhetik der Dichtkunst» erarbeiteten existenzphilosophischen

Begriffe erwiesen sich als tragfähig und fruchtbar auch für
die Frage nach dem Wesen des Glaubens, soweit er Dogma ist, des
Rechts und der Ontologie, mit denen sich Dr. Wolff in den letzten
beiden Jahrzehnten seines Lebens vornehmlich beschäftigt hat, und
die ihren Niederschlag fanden in den Aufsätzen «Dogma, Geschichte
und Mythus im neuzeitlichen Drama», 1956, und «Erkenntniskritik
und Ontologie», 1961, sowie in dem erwähnten unveröffentlichten
Werk «Gesellschaft, Recht, Staat».

Der erste dieser Aufsätze, den allein wir hier noch berühren möchten,

da er uns Aufschluss gibt über die sittlich-religiöse Haltung des

Verfassers, geht aus von einer kritischen Würdigung des Dramas
«L'otage» von Paul Claudel. Es ging ihm darum, zu zeigen, wie und
warum hier der blinde Glaube an die Gültigkeit des Dogmas der
katholischen Kirche die Werkqualität beeinträchtigt, während
Glaubenstiefe an sich, auch im Rahmen einer bestimmten Konfession dies

7 S. Literaturnachweis.

8



nicht tut, sondern im Gegenteil «die Kunst des Abendlandes zu den
höchsten Gipfeln der Werkerfüllung geführt hat». Diese Kritik
führt Wolff weit hinaus über den Anlass zu tiefgründigen
Bemerkungen über die Antinomie von Kunst und Religion, dass es im Wesen

der Kunst liegt, diesseitige offenbarte Wahrheit zu geben, während

sie als religiöses Bekenntnis Verkündigung reiner Transzendenz
sein will, und weiter zur grundsätzlichen Frage, wie es möglich ist,
als Denker, nicht als Gläubiger, also von einem ausserhalb des Glaubens

liegenden Standort aus zu Fragen des Glaubens Stellung zu
beziehen. Diese Möglichkeit findet Wolff in den schon in der Ästhetik
der Dichtkunst entwickelten existenz-philosophischen Grundgedanken,

in denen wir das tiefste Fundament seines Denkens und seiner
persönlichen religiösen Haltung zu erkennen glauben. Erste
Gegebenheit des Menschseins ist ihm die Ich-Genus-Relation, die
Tatsache, dass der Mensch immer Einzelwesen und Gattung zugleich ist,
also den Forderungen beider nachkommen muss und so in einer
nicht zu tilgenden Spannung zwischen Zielsetzung kreatürlicher und
sittlicher Art lebt. Womit auch gesagt ist, dass der Mensch, «damit,
dass er überhaupt lebt, nur immer sittlich unsittlich leben kann, dass

er unabhängig vom bewussten Willensentscheid, Gutes oder Böses
zu tun, um Gut und Böse und damit um ein Wollen, Nicht-Wollen,
weiss». Von dieser ethischen Grundgegebenheit, der Sollenseinstellung
des Menschen, schreitet Wolff - wie Kant, wenn auch mit andern
Begründungen und Folgerungen - weiter zur religiösen Deutung
des Menschseins in dem Sinne, dass er das blosse dem Menschen
gewährte Wissen um Sittlichkeit und Gerechtigkeit als «Gnade Gottes»
begreift. Oder in philosophischer Sprache: Die Sollenseinstellung
des Menschen ist der Beweis für die Vorläufigkeit der Daseinsform
Mensch. «Der Mensch ist nur insoweit überhaupt Mensch, als er sich
zur Bedingtheit dieser Daseinsform bekennt». Die Vorläufigkeit der
Daseinsform Mensch aber hat ihr positives Korrelat in der Jenseits-
be^ogenheit des menschlichen Daseins. Von diesem Grundgedanken
der Jenseitsbezogenheit des Daseins aus bekommt selbst der
Begriff der Erlösung Sinn und Raum in Wolffs Denksystem. So schrieb
er mir einst im Hinblick auf Tolstois Erzählung «Der Tod des Iwan
Iljitsch» : «Erlösung heisst ja doch wohl Erlösung vom Menschsein
überhaupt. Die Jenseitsahnung des Sterbenden (die er bei Iwan
Iljitsch vermisst) ist die höchste menschenmögliche Seinsweise,
vielleicht und paradoxerweise gerade darum, weil sie die Bereitschaft
zum Nichtmehr-Mensch-sein-Wollen involviert». Diese drei Grund-

9



gedanken: die Sollenseinstellung des Menschen, die Vorläufigkeit
der Daseinsform Mensch und die Jenseitsbezogenheit des Daseins, sind
die Grundlagen der religiös-weltanschaulichen Haltung Wolffs, die
mächtigen Quadern, auf denen sein grossartiges Denkgebäude ruht.

Es bleibt mir nach diesem Hinweis auf sein denkerisches Werk
noch die leichtere und besonders dankbare Aufgabe, über den
Menschen Ernst Wolff ein Wort zu sagen.

Wie alle, die ihm nahestanden, wissen, war die unmittelbare
Ausstrahlung seiner Persönlichkeit und seines Geistes unvergleichlich
viel stärker als die Wirkung seiner Schriften. Die ihm gemässeste Art
geistiger Äusserung war das Gespräch im Freundeskreis oder von
Mensch zu Mensch. Einen Künstler des Gesprächs hat man ihn mit
Recht genannt, da er die Gabe besass, die individuelle Eigenart seines

Gegenüber zu erfassen, auf sie einzugehen und so das Beste aus
ihm herauszuholen. Sein Wort hatte etwas Eindringliches, Verpflichtendes.

Man spürte dahinter den Ernst und die Gründlichkeit der in
seinen Werken geleisteten Denkarbeit, durch die überhaupt seine
Persönlichkeit geprägt war. Sein Urteil über Menschen und Sachen

war streng, aber von hoher Warte. Jeder leichtfertigen oder
unbegründeten Behauptung des Gesprächspartners rückte er unerbittlich
zuleibe, ohne doch den gesellschaftlichen Takt zu verletzen. So wurde
er in hohem Masse Anreger aller, die bereit waren, auf seine geistige
Landschaft einzugehen, besonders der geistig bemühten Jugend.
Dabei war er nie autoritär oder starr in seinen Ansichten, sondern
stets bereit, einen gegensätzlichen Standpunkt ernst zu nehmen und
vom Gegner zu lernen.

Die Spannweite seines Geistes hatte ihre Entsprechung in der
Mannigfaltigkeit der Gesprächsthemen und der Verschiedenheit der
Gesprächspartner. Für jedes seiner Forschungsgebiete hatte er seine
befreundeten Anreger: auf dem Gebiet der Musik seinen Vetter Karl
Heinrich David und die Musikwissenschafter Prof. Karl Nef, Basel,
und Prof. Franz Brenn, Zürich und Fribourg, in der bildenden Kunst
Dr. W. Wartmann, den langjährigen Direktor des Zürcher
Kunsthauses, in der Literaturwissenschaft die Professoren Fritz und Max
Wehrli, in Rechtsfragen Prof. Hans Naef, Zürich, um nur einige der
bekanntesten Persönlichkeiten zu nennen. Von zeitgenössischen
Dichtern standen ihm Emil Strauss und Hermann Burte besonders
nahe.

Dem Schreibenden gegenwärtig ist vor allem seine umfassende
Kenntnis dichterischer Werke, die sein erstaunliches Gedächtnis bis

10



auf Einzelheiten der Formulierung präsent hatte. Seine Neigungen
waren sehr ausgeprägt und seine Wertungen völlig unabhängig von
den Fachautoritäten, dem Zeitgeist und der Mode. So konnte er,
wie Nietzsche, Byrons «Manfred» über Goethes «Faust» stellen, oder
den Romanen Scotts eine Ranghöhe zubilligen, die ihnen die zunft-
mässige Literaturkritik nicht einräumt. Dass kühne idealistische und
revolutionäre Geister ihm mehr sagten als Realisten, Psychologisten
und idyllische Kleinmaler, ist bei der Kompromissfeindschaft und
Kühnheit seines Geistes nicht verwunderlich und erklärt seine hohe
Wertschätzung eines Friedrich Hebbel, Ibsen, Strindberg, Spitteier
oder Dostojewskij, erklärt auch, dass er Victor Hugo hoch über
Flaubert stellte, Gide über Proust, C. F. Meyer über Gottfried Keller,
Emil Strauss über Thomas Mann, obwohl er auch für die Schwächen
der Bewunderten nicht blind war und umgekehrt auch ihm weniger
liegenden Dichtern Gerechtigkeit widerfahren liess. Die Einzelinterpretationen

in seiner Ästhetik der Dichtkunst geben einen Begriff
von seiner selbständigen, immer auf der persönlichen Begegnung
und Auseinandersetzung beruhenden Deutung dichterischer
Schöpfungen. Der Schreibende gesteht in diesem Zusammenhang gern,
dass es die Originalität und Eigenständigkeit der Urteile Ernst Wolffs
war, die ihn veranlasst hat, die Frage der literarischen Wertumg zum
Gegenstand einer eigenen Untersuchung zu machen. Dass für Ernst
Wolff seinerseits diese Schrift wieder eine Anregung zu seiner Ästhetik

wurde, bezeugt, in welch enger Wechselwirkung menschliche
Begegnung und denkerische Leistung bei ihm standen.

Dieser Eindruck von Unabhängigkeit und Selbständigkeit des

Denkens, von Sicherheit im Urteil und im Umgang mit Menschen,
der noch verstärkt wurde durch seine äussere Erscheinung, die
hochgewachsene Gestalt und die gesunde, kräftige Konstitution, liess
kaum ahnen, dass Dr. Wolff im Grunde eine sehr sensible Natur war,
die den Bedingungen des Daseinskampfes, äusserem Zwang und
Druck durch eine berufliche Stellung oder auch Alltagssorgen
materieller Art kaum gewachsen gewesen oder sehr darunter gelitten
hätte. Es war daher ein gütiges Geschick, dass er, der Sorgen um
seine Existenz enthoben, fern vom literarischen Betrieb allein seinen

geistigen Neigungen leben konnte. Seine liebevoll auf seine Eigenart
eingehende Gattin, unterstützt von seinen drei Kindern, ermöglichte
es ihm, sein Leben ganz nach seinen innern Bedürfnissen und geistigen

Zielen zu gestalten. Weit entfernt davon, es sich dabei bequem
zu machen, legte er sich vielmehr ein grosses tägliches Arbeitspen-

11



sum auf, und er befolgte eine streng geregelte, fast puritanisch zu
nennende Lebensführung, mit der das modische Reisen und
Ferienmachen unvereinbar war. «Tages Arbeit, abends Gäste, saure
Wochen, frohe Feste» war «cum grano salis» gesprochen, auch sein

Zauberwort, wie man sich überhaupt bei ihm in seinem gastlichen
Fleim ins 18. Jahrhundert und in einen geistigen Zirkel des klassischen

Weimar zurückversetzt glauben konnte. Die «Feste» waren
freilich nicht allzu zahlreich, es sei denn, man verstehe darunter die
Zusammenkünfte der «Gesellschaft zum Schneggen» oder der « Zürcher

gelehrten Gesellschaft», deren Mitglied er gleichfalls war. In
solcher gehobenen Geselligkeit erwies er sich als heiterer, oft
geistsprühender Teilnehmer. Eine andere Form der Entspannung bot
ihm der Besuch des Kinos, wo seine Lust am Schauen Befriedigung
fand und seine lebhafte Phantasie Anregung empfing.

Zu seinen festen Lebensgewohnheiten gehörten auch seine abendlichen

Spaziergänge immer denselben Weg, die für die Dorfbewohner
wie ein Uhrzeiger waren. Auch als er in den letzten Lebensjahren

mehr und mehr ans Bett gefesselt war, blieb er geistig rege und
konnte er seine Besucher durch ungeschmälerte Aufmerksamkeit
und Denkschärfe und herzliche Anteilnahme erfreuen. Im Mai des

vergangenen Jahres hatte er noch die Freude, bei vorübergehend
gebessertem Befinden das Fest der goldenen Hochzeit zu feiern. Nicht
leicht fiel ihm der durch das Nachlassen der Sehkraft bedingte
Verzicht auf Lektüre, der dadurch einigermassen wettgemacht wurde,
dass seine Gattin ihm bis in seine letzten Tage jeweils bis spät in die
Nacht vorzulesen pflegte. Sein langes, aber nicht schmerzhaftes
Krankenlager ertrug er in grosser Gelassenheit. Wie er über das

Sterben dachte, hat uns jene zitierte Briefstelle gezeigt. Ein von der
Leidenschaft des Gedankens erfülltes und durch sie bis ins Letzte
durchgestaltetes, reiche Kräfte ausstrahlendes Leben ist mit ihm
erloschen.

12



Literatur

Schriften von Ernst Georg Wolff

a) Zur Musik

Grundlagen einer autonomen Musikästhetik. 2 Bände Sammlung
musikwissenschaftlicher Abhandlungen, Bde. 15 und 27). Strassburg 1934-1938. (Bd. 2

Mediale Harmonielehre).
Prinzipielles zur Musiktheorie. Schweizerische Musikzeitung (SMZ) 76 (1936),

173-178, 204-208.
Offener Brief an Ernst Krenek. Zur Beantwortung seiner Kritik der Musikästhetik.

SMZ 76 (1936), 466-470.
Der musikalische Ausdruck. SMZ 76 (1936), 667-670.
Musikästhetik - Musiktheorie - Musikwissenschaft. SMZ 80 (1940), 224-233,

248-257.
Zum «musikalischen Gegenstand». SMZ 86 (1946), 83-85, 122-124.
Tonpsychologie und Musik. Unter besonderer Berücksichtigung der «Einführung

in die Tonpsychologie» von Jacques Handschin. SMZ 89 (1949), 371-378,
416-424.

b) Zur Philosophie
Ästhetik der Dichtkunst. Systematik auf erkenntniskritischer Grundlage. Zürich

1944.

Grundbegriffe der Poetik. (Besprechung der «Grundbegriffe der Poetik» von
Emil Staiger.) Schweizer Monatshefte 27 (1947), 410-412.

Dogma, Geschichte und Mythus im neuzeitlichen Drama. «L'ôtage» von Paul
Claudel. 119. Neujahrsblatt der Gelehrten Gesellschaft Zürich auf das Jahr 1956.

Erkenntniskritik und Ontologie. In: Worte und Werte. Bruno Markwardt zum
60. Geburtstag. Berlin 1961, S. 457-476.

Wahrheit, Wirklichkeit (unveröffentlicht).
Gesellschaft, Recht, Staat. Eine Systematik auf erkenntniskritischer Grundlage,

(unveröffentlicht)

Besprechungen von Arbeiten Ernst Georg Wolffs

K.H. David: Ernst Wolffs «Mediale Harmonielehre». SMZ 79 (1939), 77-82.
Leonhard Beriger: Eine neue Ästhetik der Dichtkunst. «Die Tat», 9. Jg., Nr. 101

(22. April 1944).
Helmut Schilling: Eine Ästhetik der Dichtkunst. «Der Bund», Lit. Beilage Nr. 49

(3. Dez. 1944). Ferner zum gleichen Werk:
Franz Brenn: in: Journal des Arts 6 (Zürich, Okt. 1945) 29.
Bruno Markwardt: in: Deutsche Literaturzeitung 69 (1948), S. 258-266.

Würdigungen und Nachrufe

Willi Schuh und Hans Conradin: Ernst Georg Wolff zum 60. Geburtstag. SMZ 83

(1943), 228-230.
Ernst Georg Wolff, Stimmen zum Tode eines Privatgelehrten, von Fritz Wehrli

und Franz Brenn. NZZ 22. Januar 1962, Abendausgabe.
Franz Brenn: Ernst Georg Wolff zum Gedächtnis. SMZ 102 (1962), S. 147-150.

13


	Ernst Georg Wolff : 13. Juli 1883 - 17. Januar 1962

