
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 72 (1952)

Artikel: Heimat und Fremde im Leben des Bodmer-Schülers Christoph Heinrich
Müller : 1740-1807

Autor: Walser, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heimat und Fremde
im ^eben des Bodmer-Schülers

Christoph Heinrich Müller
1740-1807.

Von Hermann Walser.

In der Sammlung merkwürdiger Persönlichkeiten Zürichs
darf Christoph Heinrich Müllers Name nicht fehlen, bleibt doch
sein Geschick und ein großer Teil seines Lebenswerkes
verslochten mit Johann Jacob Bodmer und dessen Freund Johann
Georg Sulzer in Berlin. Man wird Müllers Namen nennen,
wenn man von den Genfer Anruhen spricht und von den
Patrioten, die sich in der Gerwe versammelten, um verbotene
politische Vorträge anzuhören und sich darüber auszusprechen.
Man wird Müller auch neben einen Johann Caspar Lavater
stellen, da beide sich berufen fühlten, für die verletzte Gerechtigkeit

einen gefährlichen Kamps zu wagen, Lavater für Landleute

im Grüninger Amt, Müller für Genfer, die um ihre
Rechte verkürzt wurden. Heinrich Pestalozzi gehörte zu den
Altersgenossen und Gesinnungsfreunden Müllers und hatte
darunter zu leiden, weil er diese Gesinnungssreundschaft allzu
offen zur Schau trug. Weit über die Landesgrenzen hinaus,
soweit man heute das Nibelungenlied liest und von Wolfram von
Eschenbach spricht, darf mit Fug und Recht der Name Myller,
wie er in Berlin geschrieben wurde, ehrenvoll genannt werden.

Als Schüler Bodmers (1698—178Z) empfing Müller aus
dessen Geschichtsunterricht am Carolinum so nachhaltige Ein-



— 6Z —

drücke, daß sein Leben eine bestimmte Richtung davon bekam.
Bodmer begnügte sich nicht bloß mit der Vermittlung historischer
Kenntnisse, sondern suchte die heranwachsende männliche Jugend
Zürichs zu Persönlichkeiten heranzubilden, wie man sie im
griechischen und römischen Altertum verehrte. Nicht weniger
wurde die Schweizergeschichte als Mittel zur Bildung
vaterländisch und freiheitlich gesinnter Männer benüßt. Daß man
dabei die Ideale von Tapferkeit und Mut, von Opferbereitschaft
und Redlichkeit in die Gestalten der Vergangenheit hineintrug,
also eine stark romantisch angehauchte Geschichtswissenschaft
trieb, focht den Lehrer nicht an und störte die Schüler nicht.
Die jungen Leute ließen sich gerne für die mit Phantasie und
Schwung vor Augen geführten Geschichtsbilder begeistern, und
der Lehrer sah seine Aufgabe dadurch aufs beste erfüllt. Es
war leicht vorauszusehen, welche Wirkung von einem solchen
durch und durch republikanischen und die Rechte des Volkes
fordernden Geschichtslehrer ausgehen und welche geheime
Gärung in der Zürcher Jugend entstehen mußte, mit welchem
Argwohn aber auch die Obrigkeit das Wirken des der Zensur
und jeglicher Knechtung abgeneigten Professors Bodmer
hinnahm. War es doch streng verboten, sich frei über religiöse und
politische Dinge zu äußern, und fanden sich die Bodmer-
Schüler dessenungeachtet zu ihren Gerwe-Vorträgen zusammen,

wo beispielsweise verhandelt wurde über die Frage:
„Mit welchem Recht sind die Eidgenossen über den Rhein
gezogen, um Angriffe gegen andere Staaten auszuführen?"
oder „Ob man von politischen und religiösen Dingen in einem
Staate, wie der unsrige einer ist, nicht offen reden dürfe?"
oder „Ob der Mißbrauch der Gewalt oder der Freiheit leichter
zu ertragen sei?" oder „Ob man ruhig zusehen dürfe, daß die
Söldner im Dienste Ludwigs XIV. unwürdige Ungerechtigkeiten

ertragen müssen?" Die in der Gerwe geäußerten
Gedanken schufen jedenfalls neue Gesinnungen, öffneten die
Augen für Mißstände in der Republik Zürich, erzeugten aber
auch den Anspruch, in öffentlichen Angelegenheiten mitzureden
und mitzuhandeln. Es bedürfte also eines Johann Jacob
Bodmers, damit auf politischem Gebiet die allgemeinen Rechte
eines Zürcher Staatsbürgers mit allem Nachdruck verlangt
wurden, die Iwingli auf kirchlichem gefordert hatte, indem er
vom allgemeinen Priestertum aller evangelischen Christen sprach



— 64 —

und der Kirche als dem öffentlichen Gewissen das Wächteramt
zur Pflicht machte. Die Orthodoxie hatte dieses Wächteramt
verkümmern lassen, und ausgerechnet der Freigeist Bodmer
mußte es wieder zum Aufleben bringen. Die religiöse Begründung

durch die heilige Schrift fehlte oder bestand nur unbewußt
und mittelbar, aber sicher ist, daß durch diese für den Durchbruch
der Volksrechte kämpfenden „Patrioten" der Gerwe eine
Entwicklung im Zürcher Staatswesen angebahnt wurde, die das
„uneien regime" durch eine langsame Umwälzung zum
Verschwinden gebracht und damit den französischen Freiheits-
bringern das Recht zum gewaltsamen Eingriff genommen hätte.

Christoph Heinrich Müller als Bürger und Patriot.
Die Genfer Unruhen, die in den Iahren 17O7 und I7Z8

durch Berns, Zürichs und Frankreichs Einschreiten beigelegt
wurden, wiederholten sich vom Jahre 1766 an. Rousseaus
„eonprab soeiul", der 1762 erschien, stärkte der demokratischen
Widerstandsbewegung das Rückgrat, und die übrigen
zahlreichen Volkserhebungen des 13. Jahrhunderts, die in der

ganzen Eidgenossenschaft geschahen, deuteten eine allgemein
geforderte Neuordnung der öffentlichen Dinge an. In Zürich
wollten einsichtsvolle Menschenfreunde ein besseres Verständnis
für das Landvolk herbeiführen, und Herrensöhne fühlten sich

bewogen, zu den Bauern zu gehen und ländliche Arbeiten zu
verrichten. Hiezu mochte Rousseaus Losungswort „Zurück zur
Natur", das sogar die Königin Marie Antoinette zu ländlichen
Anwandlungen bezauberte, einen starken Antrieb gegeben
haben. Albrecht von Haller hatte denselben Ruf auch schon

erhoben. Der Zürcher Stadtarzt Johann Caspar Hirzel ließ sich

für den begabten Landwirt Kleinjogg begeistern und rückte

durch den Hinweis auf dessen mustergültigen Betrieb den
Bauernstand neben den Stadtbürger. In Zürich wurde
Gelegenheit gegeben, daß sich Bauern mit Städtern zur
Aussprache begegnen konnten, um die Bodenverbesserung und
andere landwirtschaftlichen Belange zu erörtern. Es fanden die
berühmten Bauerngespräche statt, aus denen heraus sich

Wettbewerbe über die Behandlung landwirtschaftlicher Fragen ent-



— 65 —

wickelten. Die Naturforschende Gesellschaft ließ es sich angelegen
sein, jedes Jahr Preise für gute Arbeiten auszuteilen, die von
Landwirten verfaßt worden waren.

Der 26jährige Pfarramtskandidat Christoph Heinrich Müller
verfaßte als Zürcher Stadtbürger ein Bauerngespräch anderer
Art: Er wollte den Versuch machen, das Wesen der Genfer
Anruhen so darzustellen, daß auch der einfache Mann im Volke
etwas davon verstehe, um sich ein Arteil darüber bilden zu
können. Man halte sich aber vor Augen, daß in jener Zeit die
politische Arteilsbildung der Bürger und Bauern von der
Obrigkeit nicht gerade begrüßt wurde, geschieht dadurch doch
der erste Schritt zur politischen Mündigkeit und Mitbestimmung
öffentlicher Angelegenheiten. Wieweit Müller schon die Stim-
mung des Landvolkes oder der Städter zum Ausdruck bringen
und schildern konnte, die gegenüber den Genfer Wirren bestand,
wissen wir nicht genau. In Zürich gab es jedenfalls einige
maßgebende Persönlichkeiten, die mit einer Einmischung in die
Genfer Sache nicht einverstanden waren, also den geplanten
Feldzug zum Schutze des aristokratischen Regimentes nicht
billigten. Der Schluß des Bauerngesprächs, in welchem wir
einen Städter, einen Antervogt und einen Bauern sich
unterhalten sehen, muhte unzweideutig als aufreizend gegen die
Obrigkeit wirken. Diese wollte ja entgegen einer widersprechenden

Minderheit den Zug nach Gens durchführen. Der Bauer
des Gesprächs versteigt sich aber zur Bemerkung: „... Ich bin
nur ein schlechter, armer Baur, aber wann mir ein Witziger
käm gen sagen: da hastu einen Degen, hauw dem de Kops ab!
meinet ihr wohl, ich würde es thun? And einem die Freiheit
nehmen, ist noch weit ärger als eim das Leben nehmen." Auf
die Zwischenbemerkung des Antervogts, daß die Genfer die
Vermittlung, die ihnen eine neue Verfassung bringe, durch
eine Abstimmung freiwillig annehmen oder ablehnen können,
antwortet der Bauer und beendet damit das Gespräch: „Jetzt
wollen wir hingehen, sie mit Gewalt darzu zwingen? Das
wäre ja ein hölzis Schär-Eisen, eine Schölmerei wärs — eine
Schand für Gott und Ehrbarkeit, da dörste man der Oberkeit
selber nicht mehr glauben. Was würd auch mein alter guter
Groß-Ätti sagen, wenn er noch lebte? — Warms so ist, so soll
man mich eher zu Riemli zerhacken, ehe ich gen Genf ein Fuß
lupfe. Bei Gott! Ich geh nicht und das ist genug."



— öS —

Die Annahme liegt nahe, daß Müller dem Bauern seine
eigene Meinung aus die Junge gelegt hat, und bestreiten läßt
sich schlechterdings nicht, daß wir hier einen auflüpfisch wirkenden

Bauern vor uns haben. Der alte Bodmer konnte über
seinen Schüler zufrieden sein.

Das Echo aus dieses Gespräch, das vorerst geheim gehalten
wurde und nur durch besondere Umstände in die Öffentlichkeit
gelangte, wie sich bei den Nachforschungen und Verhören
herausstellte, war keineswegs ein einheitliches, wie bei der
geteilten Stimmung auch zu erwarten war. In Gens übersetzte
man es und bot es herum. Der Geist Rousseaus bekam von
Zürich her Wind in die Segel und ließ sich nicht mehr dämpfen.
Die beharrlich abweisende Haltung der am Ruder stehenden
Ratsherren mit ihrem „II nF u pas cle lieu", womit sie alle
Vorschläge und Gesuche unter den Tisch wischten, reizte die
Unzufriedenen zusehends und gefährdete dadurch das Staats-
schifs. Professor Bodmer, seit dem 19. Juli 176ô dem
„Geheimen Rat für das Genfer Geschäft" beigeordnet, klagte seinem
Freunde Sulzer nach Berlin: „... Es ist der Charakter der
Regierungen, daß sie sich selbst allen Patriotismus, alle Weisheit,

alle guten Neigungen für das Wohlsein des Vaterlandes
zuschreiben und bei andern Leuten nichts als Unverstand,
unreine Absichten, Wildheit, Ausruhr bemerken." Als Bodmer
dies schrieb, war das Bauerngespräch noch nicht verfaßt, aber
einen gelehrigen Schüler von der Art eines Christoph Heinrich
Müller, der zudem die politische Überzeugung Rousseaus teilte,
mußte es dazu drängen, seine Stimme ebenfalls zu erheben.
Es war auch das natürlichste von der Welt, daß im Freundeskreise

der Gerwe darüber gesprochen wurde, und Müller
verfaßte das Bauerngespräch tatsächlich für seine Freunde. Hier
war davon die Rede gewesen, es sei schwer, sich ein genaues
Bild über die Genfer Unruhen zu machen und den wahren
Sachverhalt dem Volke leicht verständlich zu erklären. Müller
stellte sich die Ausgabe, diese Schwierigkeit zu meistern; er las
das Bauerngespräch ohne Nennung seines Namens den Freunden

vor. Zunächst verschwieg er seinen Namen und wollte damit
bewirken, daß sich die Zuhörer umso unbefangener und offener
darüber äußerten. „Gott weiß, ohne die mindeste Absicht,
Jemandem seditiöse Gedanken beizubringen", gestand Müller
später. Doch verwahrte er das Bauerngespräch sorgfältig in



— 67 —

seinem Pult. Er galt bei seinen Freunden als friedfertiger
Mensch, dem gewalttätige und ungesetzliche Taten ein Abscheu
waren, und deshalb vermutete in ihm niemand den Verfasser,
zumal er immer zu Klugheit und gutem Beispiel der Sanftmut
geraten hatte. Der Ausklang des Bauerngesprächs wird jedoch
jeden unbefangenen Leser als „seditiös" und auflüpfisch an-
muten. Wir können nicht begreifen, daß Müller dies nicht
wahrhaben wollte, und noch viel weniger können wir begreifen,
daß der schüchterne Müller solche Worte dem Bauern in den
Mund legen konnte, außer wenn wir beachten, daß Müller ein
Werkzeug im Kampf für Freiheit und Menschenrechte wurde,
ohne daß er sich dessen recht inne war.

In Genf wurde am l5. Dezember 1766 die von Ab-
geordneten Zürichs, Berns und Frankreichs aufgesetzte Ver-
mittlung mit 1035 gegen 555 Stimmen verworfen, und alles
Zureden der Vermittler, so klagten die Berner, habe sich als
vergebliche Mühe erwiesen. Die Drohungen Frankreichs hatten
nichts genützt, und nun verlangte Frankreich, Zürich und Bern
sollten Truppen nach Genf entsenden. Der französische Gesandte
Beauteville bekam die Weisung, unverzüglich die Stadt zu
verlassen, sich nach Solothurn zu begeben und dort weitere
Befehle des Königs abzuwarten. Am 50. Dezember verreiste
er von Genf, also am gleichen Tage, an dem Müller sein
Vauerngespräch aus dem Pult nahm, um es seinem Französisch-
Schüler Conrad Wolf zu zeigen. Am 7. und 3. Januar 1767
verließen die Zürcher und Berner Abgeordneten Genf eben-
falls, also zu einer Zeit, wo das Bauerngespräch in Zürich
unter Schülern und Studenten die Runde machte und geheimes
Aussehen erregte. Am 19. Januar legten die Zürcher Abge-
ordneten Rechenschaft über ihre politische Sendung ab, die
gegen 14 000 Gulden gekostet hatte. Der Bürgermeister äußerte
nach angehörtem Bericht: „Das Spiel hat noch kein Ende."
Dabei hatte er bloß die Ereignisse in Gens im Auge und keine
Ahnung vom Bauerngespräch, das ihn und die Ratsherren
einige aufregende Sitzungen kosten sollte, bevor der Monat
zu Ende ging.

Mit großem Widerstreben hatte Müller an jenem 50. De-
zember 1766 eingewilligt, daß sein Schüler Conrad Wolf im
Beisein seines Freundes Conrad Balber eine Abschrift an-
fertigte, nachdem jener versprochen, vertraulich damit umzu-



— bö —

gehen. Balder machte jedoch auch eine Abschrift und zeigte sie

Heinrich Tobler, der dasselbe tat. Während Wolf nach noch-
maligem Durchlesen inne wurde, daß es sich hier um ein
gefährliches Schriftstück handelte und es demzufolge
verbrannte, bot Tobler seine Abschrift bei seinen Mitschülern
herum. So lag es nahe, daß auch Erwachsene Kunde davon
bekamen. Die jungen Heute suchten in den Besitz des Bauern-
gesprächs zu kommen und langten nach ihm, wie nach einer
verbotenen Frucht. Die Gefährlichkeit, es zu besitzen und ab-
zuschreiben, schreckte nicht ab, sondern reizte vielmehr an. Von
alledem, was mit dem widerwillig aus der Hand gegebenen
Bauerngespräch getrieben wurde, hatte dessen Verfasser keine
Ahnung, ebensowenig wie die Ratsherren, bis am 24. Januar
eine Sitzung wegen Entdeckung einer „verläumderischen und
zu Aufruhr reizenden, das Genferische Geschäft betreffenden
Schrift" einberufen werden mußte, damit man diese unter-
drücke, den Urheber entdecke und bestrafe.

Zum Trost der gestrengen Gnädigen Herren wurde dem
Bürgermeister Leu eine Ergebenheitskundgebung überreicht,
die jene „höchst ausrührische und auf den Untergang und das
Verderben des Staates abziehlende Schrift" verurteilte und
aufforderte, „die Schlangenbrut, welche zur Vergiftung des
Staates solle ausgeheckt werden, in ihrer Geburt zu ersticken".
Es sollen „nöthige und haylsame Mittel, wann solche auch
scharf, bitter und schmerzhaft sein sollten" angewandt werden,
„ehe und bevor ein um sich fressender Krebs die Wunden ganz
unheilbar machen könnte". In diesem Ergebenheitsschreiben
werden auch noch religiöse Töne angeschlagen und Klagen
darüber geäußert, daß „man von Jesu dem Gekreuzigten nicht
das allergeringste mehr hören und wissen" wolle. Die „unter-
thänigste, dee- und wehemütige Bitt eines getreusten Bur-
gers" schließt mit dem Wunsche, „der Gott der Götteren" möge
den Arm der Negierung befestigen „mit dem Geist der Weisheit
und des Verstandes, des Raths und der Stärke, der Erkenntnis
und der Forcht des Herrn", damit das Beste vorgekehrt werde,
was auf eine „ewige Belohnung" und „Seligkeit" zählen dürfe.
Wir beachten, daß Handlungen der Obrigkeit als unmittelbar
durch Gottes Willen bewirkt erscheinen, weil nur durch ihn die
Könige herrschen und die Fürsten gerechte Gesetze machen. Daß
man also den obrigkeitlichen Verfügungen im „Genfer Ge-



— ö9 —

schäft" widersprach, kam wie ein Widerspruch gegen Gottes
Willen vor. Vertreter der biblischen Offenbarung und der als
rechtgläubig behaupteten kirchlichen Lehre mußten ihr Ansehen
und das Vertrauen einbüßen, wenn sie eine solche Obrigkeit
stützten, die natürliche Menschenrechte nicht gewähren, ja nicht
einmal anerkennen wollten. Wir empfinden es als unzulässig,
und sogar als unerlaubten religiösen Jargon, wenn sich der
Machtstandpunkt aus eine überirdische Begründung stützt und
dabei die einfachsten Gebote mißachtet. Dagegen lehnten sich
die Aufklärer mit Recht auf.

Der „Ehrenkommission", die aus Ratsherren bestand, war
es bei der großen Zahl von Mitwissenden, unter denen sich

auch Erwachsene aus regierungsfähigen Familien befanden,
eine leichte Aufgabe, dem Urheber der „landesverräterischen"
Schrift auf die Spur zu kommen, umso eher, als jener sich

gegen die in Genf vollzogene Mediation ausgesprochen hatte.
Die Schlinge zog sich also um Müller immer enger zusammen,
und eines Tages mußte sein Name bekanntwerden. Die Mit-
wissenden waren bei Strafe verpflichtet, denjenigen zu nennen,
von dem sie die Abschrift bekommen und denjenigen, an welchen
sie diese weitergeleitet hatten. So bekamen die Verhörrichter
viele Fäden in die Hände, die zuletzt an einem Punkte zusam-
menlausen mußten. Dem Studenten Tobler brannte der Boden
unter den Füßen, und er besprach sich mit Salomon Dälliker,
da er vermutete, Müller sei der Verfasser, da dieser erschrocken
sei, als man darüber gesprochen habe. Im Hause des Rats-
schreibers Heinrich Füßli trafen sich Johann Caspar Lavater,
Salomon Dälliker, Heinrich Pestalozzi und Heidegger zum
Roten Thurm; der Ratsschreiber empfahl den jungen Leuten,
sie sollten den Verfasser zur Selbstanzeige ermuntern, was die
Strafe erleichtere. Pestalozzi und Dälliker suchten Müller aus,
aber bevor Dälliker ausgeredet hatte, fiel ihm Müller ins Wort:
„So? Wisset ihr es, daß ich der Versasser bin?" Aus die Ant-
wort: „Nein, ich weiß es nicht, ich vermute es nur", gestand
Müller: „Ja, ich will es euch nur sagen, daß ich der Verfasser
bin."

Der Ausforderung, sich der Obrigkeit zu stellen, leistete
Müller nicht Folge, sondern entschloß sich zur Flucht, wie sich
bald herausstellen sollte. Nur seinem ältern Bruder sagte er
etwas davon. Am Samstagabend, den 24. Januar, zwischen



— 70 —

sieben und acht Uhr verließen die Brüder das elterliche Haus.
Christoph Heinrich begegnete seiner Mutter im Hausgang,
brachte jedoch vor beklommenem Herzen kein Wort des
Abschiedes über die Lippen. Als er nach 2l Iahren in die Heimat
zurückkehrte, war die Mutter schon längst gestorben. Die Brüder
wanderten über Bassersdorf auf die Breite bei Brütten,
rasteten notdürftig in einem Gasthaus und setzten am Morgen
in aller Frühe die Wanderung nach Töß fort. Hier verab-
schiedeten sie sich voneinander. Von welchem Orte aus Christoph
Heinrich einen Brief an den Bürgermeister nach Zürich ge-
schrieben hat, ist nicht zu ermitteln. Im Wildenmann zu Winter-
thur, wo man Müller kannte, sprach er nicht vor. Es liegt nahe,
daß er die Vodmer-Freunde Heinrich Wafer und Martin Künzli
aussuchte, und der Gedanke, sich nach Berlin zu begeben, schon
in der Schweiz erwogen wurde. Die Schweizer waren am Hose
und in der Umgebung Friedrichs des Großen sehr wohl gelitten.
Unterm 23. Januar gelangte ein obrigkeitlicher Steckbrief nach
Winterthur, damit man den Flüchtling ergreise und nach
Zürich einliefere, zugleich aber auch das Bauerngespräch un-
schädlich mache.

Die Verhöre nahmen in Zürich ihren Fortgang; Dälliker
und Pestalozzi wurden in Hast gesetzt, die Eltern und der
ältere Bruder Heinrich verhört, der Nachlaß durchsucht und
unterm 28. Januar 1767 ein Mandat herausgegeben, das in
allen Kirchen des Zürichbietes verlesen werden mußte. Darnach
durste niemand dem Flüchtling Unterkunft gewähren und die
„pflichtvergessene Schandschrift" mußte der Obrigkeit über-
mittelt werden. Wer dies nicht tat und dabei betroffen wurde,
machte sich schwerer Strafe schuldig. Müllern wurde das Recht,
je ein Pfarramt anzunehmen, abgesprochen, das Bürgerrecht
aberkannt, und er ward nicht bloß aus dem Zürichbiet, sondern
auch aus den Herrschaften Zürichs verbannt. Statthalter
Nüscheler bekam einen Verweis, weil er die Schuld Müllers
nicht als Verbrechen, sondern bloß als jugendliche Unbesonnen-
heit beurteilt hatte. David Vogel wurde in ein scharfes Verhör
genommen, weil er behauptet hatte, eine Truppenentsendung
nach Gens müsse nicht bloß vom Großen Rat, sondern von den
Zünften gutgeheißen werden, und er selbst würde wohl mar-
schieren, wenn es ihm besohlen würde, aber nichts dabei tun.
Heinrich Pestalozzi zog sich ein Mißfallen zu, das ihn um seine



— 71 —

theologische Laufbahn brachte, hatte er sich doch bei der
Verbrennung des Bauerngesprächs einer höhnischen Miene schuldig
gemacht, die der Obrigkeit galt. Dem „Erinnerer", einer
Wochenschrift, die hauptsächlich von Bodmer-Schülern
geschrieben wurde, sprach ein Ratsbeschluß mit sofortiger Wirkung
das weitere Erscheinen ab, weil ein Mitarbeiter der Obrigkeit
spöttisch gemeinte Ratschläge erteilte, wie man die jungen
Patrioten „mit Stumpf und Stiel ausreuten" könne und dies
„ohne Schwefel und Pech und andere dergleichen geldsressende
Materialien" „Man mache die Zunft der jungen Patrioten
lächerlich, man lasse ihre unmannbare (— unmännliche)
Vernunft gegen unheilbare Mißbräuche kämpfen und erliegen, so

wie man die Hände eines Kindes ohne Gefahr gegen eine
Bildsäule von Marmor wüthen sieht..." Dem Heinrich Füßli,
der sich eine solche verwegene Sprache gegen die Obrigkeit
erlaubte, konnte man nichts anhaben, weil er ein Mann „von
Familie" war und nicht bloß ein Stadttrompetersohn.

Von diesem bekam am Z. Februar 17b7 der Bürgermeister
einen Brief, aus welchem wir einige Stellen wiedergeben.

Gnädigster Herr!
Das kindliche Zutrauen, das ich als ein Bürger von Zürich

zu Hochdenenselben haben kann, wird mich entschuldigen, wenn
ich mich erkühne, Ihre Gnaden und Weisheit in schuldigster
Demuth zu berichten, daß ich der Verfasser bin von einem
circulierenden Gespräch betreffend das Genfer Geschäft. In
einer unglücklichen Stunde, nachdem ich viel von diesem
Geschäft reden gehört, habe ich dies Gespräch für mich ausgesetzt
Nun bekenne ich, Gnädigster Herr, mit innigster Betrübnis und
Wehmuth, daß die Versassung und unintentionierte Ausbreitung

dieser fatalen Schrift mir sehr zu Herzen gehet) ich bin
ganz darüber consterniert und weiß mir selbsten weder zu
rathen noch zu helfen. Die Anschuld meines Herzens in
Ansehung der Ausbreitung dieser Schrift tröstet mich gar nicht
Mein Schicksal ist in Ihren gerechten und gnädigen Händen.
Meine Obrigkeit hat immer Mitleid mit Fehlbaren, die ihre
Fehler erkennen und aufrichtig bereuen. Ach, warum sollte auch
Ihr Ohr vor dem Flehen eines Anvorsichtigen verschlossen sein,
der es nicht böse gemeint hat und sich unterthänigst zu dero
Füssen niederwirft! Könnte ich alles wieder zurücknehmen!



— 72 —

Könnte ich doch alles vergüten! Gnädigster Herr! seyen Sie
mein Fürsprech und strafen Sie eine jugendliche dumme Äber-
eilung nicht wie ein boshaftes Verbrechen..

Weiterhin bekennt Müller, daß er nur aus zu großer
Verlegenheit und Furcht sich nicht zur Verantwortung einstellte;
er hätte es auch nicht ertragen, seine Eltern in einer „tiefen
Betrübnis zu erblicken".

Diesem Brief mit einem unzweideutigen Schuldbekenntnis
und Gesuch um Gnade war kein Erfolg beschieden. In Anbetracht

der Empfindlichkeit und des Argwohns gegenüber
freiheitlichen Regungen und Verlautbarungen aus dem Schoße
der Untertanen hätte Müller zum mindesten mit Gefangenschaft

im Wellenberg rechnen müssen. Die Unruhe, die dieses
von der Obrigkeit mit den schärfsten Ausdrücken verurteilte
und aus dem Scheiterhausen verbrannte Bauerngespräch erregte,

erschien den besorgten Stadtvätern wie eine gefährliche
Verschwörung, und der obrigkeitliche Zorn und Ingrimm wäre
kaum schonend mit dem Sohn aus einfacher Familie verfahren,
um durch dessen Bestrafung zugleich die Gesinnungsfreunde zu
treffen, an die man sich nicht herangetraute. Im Jahre 1780
wurde Pfarrer Heinrich Wafer enthauptet, und eine
Verteidigungsschrift, als deren Verfasser man Christoph Heinrich Müller
bezeichnet, enthält an die Verursacher dieses Justizmordes die
Warnung: „Wehe dem Staat, der zittern muß wegen solcher
Veröffentlichungen." Müller wußte, daß er wegen des
Bauerngespräches auch Grund hatte, zu zittern.

Unter dem der Ausklärung zugetanen Bürgermeister
Johann Konrad Heidegger, der mit der Klarheit des Denkens einen
festen Bibelglauben zu verbinden wußte und zugleich Freund
Bodmers, Martin Künzlis und Heinrich Wafers war, hoben
die Gnädigen Herren Müllers Verbannung laut Ratsprotokoll
vom 19. November 1772 aus. Das Vaterland solle ihm nun
wieder „geöffnet, auch das hiesige Bürgerrecht samt dem Genuß
aller daher abHangenden Freyheiten neuerdingen geschenkt
werden". Am 20. Januar 177Z behandelte der Rat die Dankes-
zuschrist Müllers, „Professors der Philosophie, Geschichte und
Geographie in Berlin" und sprach ihm die Zugehörigkeit zum
Geistlichen Stande Zürichs wieder zu, falls er in die Heimat
zurückkehre. Schon im Dezember 1772 hatte man Müllers
Dienste in Anspruch genommen, indem er sich von Berlin aus



— 75 —

nach einem angeblich in Preußisch-Pommern wohnenden
Zürcher Ehepaar erkundigen mußte.

Am 17. August 178ö starb Friedrich der Große, sein königlicher

Gönner. Zwei Jahre daraus gab Müller seine Berliner
Lehrtätigkeit am Ioachimsthaler Gymnasium aus, welche Stelle
er durch die Fürsprache Prof. Sulzers bei Friedrich dem Großen
erhalten hatte, und ließ sich in Zürich nieder, um hier seinen
Lebensabend zu verbringen. Seine Gesundheit war mit
43 Iahren in einem bedenklichen Zustand, und dazu plagten
ihn beständig schwermütige Anwandlungen und das Heimweh.
In großzügiger Weise richtete ihm das königliche Kabinett ein
Ruhegehalt bis zu seinem Tode aus, das ihm jedoch Bedenken
verursachte. Gerne hätte er statt der königlichen Zuwendungen
eine Stelle mit einem bescheidenen Einkommen angenommen,
doch gelang ihm weder die Anstellung als Zunftmeister, was
ein gewisses Einkommen mit sich gebracht hätte, noch diejenige
als Pedell am Carolinum, um die er sich am 29. September
1800 beim Antisten Johann Jacob Heß bewarb. So blieb ihm
nichts anderes übrig, als sich auf Grund von Anwesenheits-
bescheinigungen, die ihm Lavater und dann Heß auszustellen
hatten, die Ruhegehalte durch Potsdam ausrichten zu lassen.
Man konnte ihm in Fürich keine Arbeit in irgend einem Amt
zuweisen und riet ihm, mangels „vaterländischer Versorgung
auf seine bisherige königlich-preußische Pension" nicht Verzicht
zu leisten. „Die Statthalterey ist überzeugt, daß auch die Be-
ziehung dieser Pension den H. Professor nach seinem Charakter
und Denkart nicht hindern kann und wird, im besten Sinne des
Wortes ein Schweizer zu sein." Infolge des „sehr erschöpften
Finanzzustandes der Republik" seien Zuwendungen von Zürich
nicht zu erwarten.

Müller selbst bekannte sich immer als Republikaner, doch
damit vereinbar hielt er die Verehrung Friedrichs des Großen,
die dem hervorragenden Menschen und nicht dem Könige galt.
„Ich bin des Königs in Preußen Unterthan nicht und nie ge-
wesen", erklärte er am 15. Februar 1790. Obschon er sich in
Berlin guter wirtschaftlicher Verhältnisse erfreut hatte, in
Zürich aber den Zusammenbruch der alten Eidgenossenschaft,
die Franzosenzeit, Kriegsunruhe und Verarmung des Staates
miterleben mußte und ihm nicht „einen Zoll breit" freie Luft
und Bewegung vergönnt war, zog er es doch vor, als „alter



— 74 —

und kränklicher Mann" sein Lebensende in der Heimat abzu-
warten.

Christoph Heinrich Müller
als Herausgeber mittelalterlicher Dichtungen.

Zürich soll im 18. Jahrhundert mehr Leute von Geschmack
und Genie besessen haben als das große Berlin, urteilte der
Dichter Ewald von Kleist. Die berühmt gewordenen „Briefe
über die Schweiz" des Göttinger Professors Christoph Meiners
sprechen sich ähnlich lobend über Zürich aus. Klopstocks Freund-
schaft mit Bodmer, Goethes mit Lavater und Wielands Besuche
in Zürich deuten an, daß jenes Urteil nicht aus der Luft gegriffen
war. Heinrich Pestalozzi, ein Schüler Bodmers und aus-
gesprochener Gesinnungsgenosse Christoph Heinrich Müllers,
hat durch seine bahnbrechenden Erziehungslehren Weltruhm
erlangt. Zu den Verdiensten Bodmers gehört die Rettung
mittelalterlicher Dichtungen, deren Handschriften er durch
Freunde und Bekannte aufstöbern ließ und teilweise selbst
abschrieb, so beispielsweise das Nibelungenmanuskript aus
Hohenems durch den Lindauer Arzt Dr. Hermann Obereit, und
die Handschrift der „Eneit" durch Herzog Karl August, den er
persönlich darum gebeten hatte. Da es Bodmer nicht mehr
möglich war, die Veröffentlichung aller Handschristenfunde
selbst zu besorgen, beauftragte er damit Christoph Heinrich
Müller, und dieser übernahm das Vermächtnis mit der großen
Aufgabe, obschon seine Neigung nicht „antiquarischer Art" war.
In kaufmännischen Dingen ungeschickt, was im Verkehr mit
Verlegern sich ungünstig für den Herausgeber auswirken kann,
obendrein noch immer durch eine schwächliche Gesundheit be-
hindert, oft durch „hypochondrische Zufälle" heimgesucht, hielt
ihn bei seiner Aufgabe nur das seinem Lehrer gegebene Wort
aufrecht, das Werk zu Ende zu führen. Da ihm große Geld-
Mittel nicht zur Verfügung standen, stützte er das Unternehmen,
indem er sein kleines Herausgeber-Honorar dafür opferte.
„Mein Reichtum hat nur zwei Quellen: viel natürliche, mit etwas
erworbener Enthaltsamkeit und heftige Furcht vor Schulden-
machen", bekannte er, und serner: „Correctur und Versendun-
gen sind das Unangenehmste bei dieser Sache, und strengen
meine Geduld nicht wenig an" (15. Mai 178Z). Es ist heute



— 75 —

leicht, von Fehlem zu sprechen, die bei dieser Erstausgabe
unterlaufen sind; doch gibt es überhaupt keine Pionierarbeit,
die fehlerlos dasteht.

Die berühmteste mittelalterliche Dichtung, die durch Bod-
mers Spürsinn entdeckt und durch Müllers beharrlichen Fleiß
der Öffentlichkeit wieder zugänglich gemacht wurde, ist das im
Jahre 1782 erschienene „Rittergedicht aus dem XIII. oder
XIV. Jahrhundert", das „Nibelungen Liet", zum ersten Male
aus der Handschrist ganz abgedruckt, Seiner Majestät Friedrich
dem Großen, dritten Könige in Preußen in tiefster
Ehrfurcht gewidmet. Die Heldensagen, aus denen diese Dichtung
zusammengewoben wurde, reichen zurück bis ins 6.
Jahrhundert, und die Kämpfe gegen die Hunnen liegen ihnen
zugrunde. Die Dichtung wird neben die Göttliche Komödie
Dantes und Homers Dichtungen gestellt und als Werk deutscher

Literatur neben die Lutherbibel, nach Eduard Engels
Arteil.

Friedrich der Große, regierend von 1740—l?3ö, nahm die
Widmung an und unterstützte die Herausgabe der übrigen alten
Dichtungen durch Beiträge an Geld und Gunstbezeugungen.
Dadurch gewann das Werk die notwendigen Gönner bei deutschen

Fürsten und Städten. Bodmer, der am,2. Januar 178Z
starb, durste die Augen schließen mit der Zuversicht, daß sein
großes Anliegen erfüllt werde, wußte er doch nach einem Briefe
vom Oktober 1774 „Müllers Redlichkeit ohne Schranken", und
das bot die Gewähr für eine erfolgreiche Förderung.

Die Gunst, derer sich Professor Sulzer bei Hofe erfreute,
wie überhaupt Friedrich der Große eine ausgesprochene Vorliebe

für die Schweizer besaß, kam auch dem von Bodmer und
Müller betriebenen Werke zugute. Jenes von Eduard Engel
erwähnte Schreiben, wonach Friedrich der Große sich über
solche Dichtungen abschätzend geäußert haben soll, sie seien nicht
einen Schuß Pulver wert und verdienten nicht, aus dem
Staube der Vergessenheit gezogen zu werden, konnte in der
Zentralbibliothek und auch im Staatsarchiv bis jetzt nicht
ausfindig gemacht werden. Es soll „unter Glas in der Zürcher
Universitätsbibliothek" zu sehen sein. Dagegen liegen Briefe
vor, die großes Verständnis seitens des Königs und des Prinzen
für Müllers Anliegen bekunden, und wir haben keinen Anlaß,
an der Echtheit dieser Briefe zu zweifeln:



— 76 —

,,L'est avec plaisir pue le Roi verra le morceau de la
littérature allemands du 13. sièele pue le 8enateur Rocìmer
à ^uric a sauve (le la pourriture et (pie le professeur lVIuller
annonce clairs sa lettre clu 14 comme uir monument clipne
d'être conserve à la postérité. pont le bien pu'il en (lit favorise
la demande pu'il fait de inettre le nonr cle sa Nasestè à la tète
(le l'èdition pu'une société cle pens de lettres veut soipner
& elle lui en accorde pour la présente la permission specials.
Potsdam le 13 Rèeemlzre 1780 pèdèric."

Zwei Jahre später erhielt Müller folgendes Schreiben:
.1e suis satisfait du premier essai pue vous avès fait de

reproduire les restes de l'aneienne poésie Allemande. I.e
poème des 13. ou 14. siècle dont vous venès de m'adresser
un exemplaire et en même tems le sommaire m'a fait d'autant
plus plaisir pu'i l coniirnre une des remarpues faites sur la
littérature allemande sur les terminaisons des verkes neutres
en ,erp et se serais Kien aise si mon suffrage vous sert d'en-
eaurapement à continuer vos reclrerclres littéraires. 8ur ce se

prie Dieu pu'il vous ait en sa sainte garde.
Potsdam, le 21 oetokre 1782 pèdèric."

Tags daraus, am 22. Oktober, ließ der Prinz von Preußen,
also der Nachfolger Friedrichs des Großen, seine Meinung
folgendermaßen an Professor Müller mitteilen: ,,prince est
très content de vous et il vous exporte de les continuer."
Schon am 18. Februar desselben Jahres hatte Prinz Friedrich
Wilhelm seine Gunst durch klingende Münze bezeugt:

,,.le ne puis pue louer votre entreprise, Monsieur le pro-
fesseur, de mettre au sour le poème èpipue allemand du XIII
ou XlVme sièele, dont vous me parle? dans votre lettre et
se m'en rapporte fort à vous puant à son mérite 6 prèdèrics
d'or, pour aider st accélérer l'impression. 8ozm? persuade pue
se suis Nr. le professeur votre affectionne ami

Ir. Ouillaume."

Derselbe „asfectionnierte Friedrich Wilhelm" dankte am
26. Juni 178Z für die Widmung der „Eneidt", dem Helden-
gedicht aus dem 12. Jahrhundert von Heinrich von Veldecken,
sah der Fortsetzung der Veröffentlichungen mit Vergnügen ent-



— 77 —

gegen und steuerte zur Beförderung dieses Vorhabens wieder
sechs Goldstücke bei. Prinzessin Amalia von Preußen und die
Herzogin von Weimar halfen ebenfalls das Werk fördern. So
brachte Müller dreißig und mehr Gönner zusammen, die das
Unternehmen durch ihre Beiträge zu sichern versprachen. Wir
lesen die Namen des Fürsten von Anhalt-Dessau, der
Markgrafen von Anspach und Baden, des Erbstatthalters der Niederlande,

des Landgrafen von Hessen-Cassel, der Kurfürsten von
Pfalz-Bayern und Sachsen, des Herzogs von Weimar, der
Reichsstädte Augsburg, Hamburg, Nürnberg, Ulm, der
Universitäten Duisburg, Frankfurt a.O., Göttingen, Greifswald,
Halberstadt, Jena, Rinteln, Wittenberg, des Freistaates Schafshausen,

der Helvetischen Gesellschaft, der Professoren Bernoulli,
Engel und Meierotti in Berlin, des Direktors Merian in
Berlin, des General-Lieutenants Schliessen, der Herren Boß,
Nicolai und Sack, des Ratsherrn Weickmann in Danzig,
Professor Oberlins in Straßburg, des Herrn Gleim in Halberstadt
und Klopstock in Hamburg und endlich des Junkers M(eiß),
Salomon Eschers, Orells und Geßners in Zürich. Johann
Bernoulli als ordentliches Mitglied der königlichen Akademie
der Wissenschaften erklärte sich schon am S.August I78l bereit
zur Mithilfe. Aus Hamburg erlebte Müller die aufmunternden
Worte, man werde beim Senat für das Werk werben, und
weiterhin bemerkt der Vriefschreiber: Es ist mir sehr lieb,
daß ich Gelegenheit erhalten habe, einem gelehrten Manne
meine Hochachtung schriftlich zu bezeugen, der sie schon vorher
mit Recht besessen hat." Or. Passavant aus dem Haag schrieb
im Auftrag des Prinzen von Oranien, dieser habe das
Nibelungenlied gelesen, danke dafür und begrüße die Veröffentlichung

solcher Dichtungen. Der Beifall der königlichen Hoheit
wurde durch einen Beitrag für zwei Exemplare bekräftigt. Der
Rat der Stadt Bremen empfahl nach einem Brief vom
20. Dezember 178Z das Werk den Buchhändlern und schenkte
eines der Bibliothek. Ablehnende Stimmen blieben Müller
nicht erspart: eomme ils fies poèmes allemands à
mozmn â^e) sont clans l'aneien lanAaZe, gui in/est alosolument
étranger, se vous les remet iei près ..."

Jedenfalls läßt die Aufzählung dieser Namen darauf
schließen, daß eine beträchtliche Anzahl von Briefen geschrieben
werden mußte und nicht zuletzt, daß sich Müllers und Bodmers



^ 78 ^
Namen eines guten Ruses erfreuten, um das für die Unter-
stützung eines solchen Werkes notwendige Vertrauen zu
bewirken. Gedruckt wurde das Werk durch Christian Sigmund
Spener in Berlin und beendet war es im Jahre 1786. Bodmer
durfte noch die Ausgabe des Nibelungenliedes und der Aeneide
erleben, des „Got Amur" aber nicht mehr, das erzählende
Gedicht eines unbekannten Versassers aus dem 16. Fahr-
hundert. Dieses wurde denn auch dem Andenken Bodmers
gewidmet und der Veröffentlichung die Worte mitgegeben:
„Wer es mit dem gutherzigen, ehrlichen Ton zu lesen weiß,
wie Schweizer und Schwaben, wo die Sprache noch lebendig,
den wird es entzücken."

Wolfram von Eschenbachs Parcival kam nach der Bod-
merschen Abschrift zum zweitenmal heraus, da der erste Druck
von 1477 sehr selten geworden war. Dieses Gedicht wurde dem
Markgrasen Friedrich von Baden in tiefster Ehrfurcht gewidmet.
Noch vier andere Gedichte folgten, um den ersten Band zu
füllen: Der „arme Heinrich" von Hartmann von der Aue, die
„einzige kunstvolle Versdichtung hohen Stils und echtdeutschen
Inhalts aus jenem Zeitalter", die im letzten Jahrzehnt des
12. Jahrhunderts entstanden war. Die Abschrift hatte Bodmer
genommen von einem Manuskript aus dem 16. Jahrhundert,
und man hatte ihm die Urschrift von Straßburg nach Zürich
gesandt. Der Tristan, mit dem der zweite Band begonnen
wurde, ein damals 600jähriges Gedicht, lag in einem Manu-
skript zu Florenz, und mit Hilfe des Staates Zürich wurde
Bodmer die Abschrift in Zürich ermöglicht. Gewidmet wurde
dieses Gedicht dem Kaiser Josef II. Das „lobenliche Buch von
Flornen und Blantscheslur, ein erzehlendes Gedicht aus dem
16. oder 14. Jahrhundert" konnte Müller dem Ienaischen
Handschriftenband entnehmen, den er in Berlin benützen
durfte. Die Dichtung „Twein" von Hartmann von der Aue
erschien geeignet, dem Kleinen und Großen Rat Zürichs ehr-
surchtsvoll und mit denjenigen Empfindungen gewidmet zu
werden, die das Andenken „an ein geliebtes Vaterland ein-
flößte". Die Spruchsammlung „Frygedank", ein Lehrgedicht
aus dem 12. oder 16. Jahrhundert, das Breitinger der im
Iohanniterhaus zu Straßburg befindlichen Urschrift entnommen
hatte, wurde dem Dichter F. W. Ludwig Gleim gewidmet, der
mit Professor Bernoulli und dem preußischen Staatsminister



— 79 —

von Schliessen zu den ersten Förderern des ganzen
Unternehmens gehört hatte.

Immer wieder betonte Müller das große Verdienst Bod-
mers um diese Literaturdenkmäler, die alle zu erwähnen oder
gar zu beschreiben in dem uns hier zur Verfügung stehenden
Raume nicht möglich ist. Müllern selbst mußte das Geschick nach
Berlin führen und damit in eine Umgebung, die für das
Zustandekommen eines solchen Werkes geeigneter war, als es
die alte Eidgenossenschaft und die Republik Zürich gewesen
wäre. Immer wieder bezeugte er von seinem „verehrungs-
würdigen Herrn Professor", wie die Anrede in den Briefen
Müllers an Bodmer lautet, daß Griechenland einem Lykurg
und Hipparch nicht mehr verdanke, als Deutschland einem
Bodmer, der für die Erhaltung der Geschichte der Deutschen
so viel geleistet habe, daß kein Deutscher ohne Rührung und
Dankbarkeit dessen Namen nennen sollte. Um der Bescheiden-
heit willen und nicht weniger wegen der Hingabe und Opfer-
bereitschaft, mit welcher Müller das Vermächtnis seines Lehrers
verwaltete und die von Bodmer so eifrig ersehnten Veröffent-
lichungen samt und sonders zustande brachte, wird man jedoch
hauptsächlich diese beiden Namen immer zusammen aus-
sprechen müssen, wenn man von der Rettung mittelalterlicher
Dichtungen spricht.

Christoph Heinrich Müller als politischer,
philosophischer und theologischer Schriftsteller.

Die Umrisse für Müllers Schrifttum sind gegeben, auch
wenn wir bei Müller eine überdurchschnittliche geistige Reg-
samkeit und Eigenständigkeit annehmen dürfen. Seine theo-
logische Richtung wurde durch den von Bodmer gepflegten
Gegensatz gegen die Orthodoxie der Zürcher Staatskirche be-
stimmt. Eine Kampfgemeinschaft mit dem Pietismus, der sich

ebenfalls gegen die Orthodoxie wandte, ist bei Bodmer-Schü-
lern nicht zu suchen. Wohl aber erweist sich der von Bodmer
betonte Gegensatz lebendig durch die Inangriffnahme von Auf-
gaben, welche die Öffentlichkeit und die Wohlfahrt eines
Staates stellen. Der kirchlichen Lehre wird nicht so sehr eine
gegensätzliche gegenübergestellt, sondern eine Tätigkeit zu Nutz



80 —

und Frommen der allgemeinen Wohlfahrt. Bodmers Förde-
rung, die Geistlichen sollten sich weniger mit dem Dogma, als
mit dem öffentlichen Leben beschäftigen, ist nicht ohne Einfluß
auf Müller geblieben. Es erscheint mehr als fraglich, ob er ein
Pfarramt übernommen hätte, wenn die zwangsweise
Ausstoßung unterblieben wäre. Die Klarstellung, daß Theologie
und Frömmigkeit zwei verschiedene Dinge sind, so daß ein
guter Theologe noch kein frommer Christ zu sein braucht, wurde
von den ausgeklärten Theologen ebensowenig geleistet, wie
von den orthodoxen. Jedenfalls konnte der landesverwiesene
Müller in keine günstigere Umgebung kommen als in diejenige
Friedrichs des Großen, dessen Glaubensbekenntnis vom Jahre
17S4 übrigens keineswegs die freidenkerischen Züge trägt wie
dasjenige Christoph Heinrich Müllers.

Das Hauptanliegen der Ausklärung ist der Mensch und
nicht das Dogma oder die Kirche. Der Mensch bildet das Ziel
des Wirkens göttlicher Kräfte und er soll selbst auch seine
Gaben und Kräfte zum Wohle der menschlichen und staatlichen
Wohlfahrt anwenden. Nicht die Ausgestaltung des Dogmas,
sondern die Bildung des menschlichen Geistes, Charakters und
Willens ist das vornehmste Anliegen. Die Aufklärung stellt dem
Theologen also erzieherische Aufgaben, die an Kindern und
Erwachsenen zu erfüllen sind. Unter der Leitung der Vernunft
werden diese Ausgaben erkannt und erfüllt. Diese Gedanken-
gänge kehren immer wieder in den Schriften Müllers.

Hatte Müller seine politische Schriststellerei damit be-

gönnen — und Vodmer erwartete ja vom Theologen politische
Betätigung —, daß er ein Bauerngespräch verfaßte, das ihm
von Vertretern der Staatsgläubigkeit den Namen eines
Pamphletisten eintrug, während er doch nur für alle Genfer
Bürger gleiche Rechte verlangt und Zürichs Unrecht hinsichtlich
der Genfer Angelegenheiten behauptet hatte, so kreisten in
Berlin seine Gedanken um Friedrich den Großen. Hier wurde
er nicht als umstürzlerisch empfunden, wenn er den Königs-
thron entwerten hals und die königliche Würde aller Dekoration,
alles Nimbus, Pompes entkleidete und einen glänzenden Hos-
staat, weil der Wohlfahrt des Staates nicht dienlich, in Frage
stellte. Friedrich der Große wollte nichts anderes sein als ein
rechter Mensch und sich als rechter Mensch zu seinen Unter-
tanen verhalten. Müller zeigt denn auch in einer seiner Arbeiten





— 81 —

einen Fürsten, der Pfeife raucht, den Schlafrock trägt und über
seine Pflichten nachdenkt. Wenn der König die Armen, Schwachen,

Witwen und Waisen schützt, die er mit eigenen Augen
kennen lernen will, selbst wenn er verkleidet durch das Land
reisen muß, um nicht aus die Schmeichler angewiesen zu sein,
so zeigt er seine wahre Würde. Ein unwürdiger Fürst läßt sich

von Schmeichlern die Ohren voll schwatzen, und diese servieren
ihm selbst das größte Landesunglück aus goldenen Tellern.
Einfachheit der persönlichen Lebenshaltung, Verzicht auf
höfischen Aufwand, geordnete Familienverhältnisse und leutseliges
Wesen machen den rechten Fürsten aus. Dieser ordnet sich

denselben Gesetzen unter wie jeder andere Staatsbürger, und
nicht der König sitzt auf dem Thron, sondern das Gesetz. Der
König steht zu Füßen des Thrones. Ein rechter Fürst überwacht
beständig die Ordnung und Rechtspflege, hat die Wohlfahrt
aller Bürger im Auge und ist bemüht um die Ausbildung aller
seiner Antertanen, damit diese über ihre Bürgerpflichten unterrichtet

werden. Er ehrt den Staat und achtet die Bürger, frönt
nicht der Willkür, mißbraucht seine Gewalt nicht, wodurch er
sich zum Henker erniedrigen würde, und weiß sich durch den
allgemeinen Vertrag des Staates mit allen Landeskindern zu
einer Einheit verbunden.

Hieraus ergibt sich das Anliegen Müllers, zu dem ihm Friedrich

des Großen Haltung die Anregung gegeben haben wird, daß
sich der Fürst immer wieder mit Landeskindern aller Stände
ausspricht, also dem demokratischen Grundsatz huldigt: „Me redt
mitenand." Im „Philosophischen Schuster" wird ein räsonnierendes

Unikum Berlins beschrieben, das sich über alle öffentlichen

Angelegenheiten ausspricht, und in mehr als einem
Gespräch zeigt uns Müller einen Fürsten, der sich durch Meinungen
einfacher Leute beeinflussen läßt. Müller mochte dabei einen
Vergleich mit der Republik Zürich ziehen, wo die freie
Aussprache unterbunden war. Mitsprechen-Dürsen in öffentlichen
Angelegenheiten bedeutet aber Mitbestimmen. Die absolute
Königsgewalt, wobei der König von jeglichem Gesetz befreit ist,
(prineeps leAÎlzus alzsolnlns) erscheint beseitigt, wenn sich der
König neben die Mitmenschen stellt. Jakobs I. von England und
Ludwigs XIV. von Frankreich Verhalten zu Volk und Staat,
das fatalerweise religiös begründet wird, erfährt also eine
entschiedene Ablehnung.



— 82 —

In der Abhandlung „Ein Traum" vom Jahre 1787 feiert
Müller den ein Jahr vorher verstorbenen König Friedrich II. als
„echten Vater des Vaterlandes, den auch andere Nationen ehren
und lieben sollen. Gerechtigkeit, Gründlichkeit, Frömmigkeit und
Menschenliebe seien an ihm zu loben. Er habe es nicht ertragen,
Untertanen in gebückter Stellung um sich zu sehen, sondern er
wollte freie Menschen, also nicht Sklaven, in seinem Reiche
haben. Dem Gerechtigkeitssinn entsprach das vorbildliche
Verhalten zu allen Konfessionen und Religionen. Wir erinnern
daran, daß im Jahre 1779 die klassische Verherrlichung der
religiösen Duldung, „Nathan der Weise" erschienen ist. Auch Müller
entdeckte im Streit und der Streitsucht der religiösen Führer
deren größte Blöße,' nicht zuletzt wird durch solche Streitsucht
das friedliche Zusammenleben aller Staatsbürger, also die
staatliche Gemeinschaft, gefährdet. Die Forderung einer Kon-
session, über andere herrschen zu wollen, wird als unfromm be-
zeichnet. Ein Fürst, der alle Konfessionen und Religionen nicht
bloß duldet, was duldende und geduldete Staatsbürger schaffen
würde, sondern als gleichberechtigt erklärt, muß also viel fröm-
mer bewertet werden als eine Kirche, die sich als alleinberechtigt
wähnt.

Die Verbindungslinie von theologischer Streitsucht zu Reli-
gionskriegen und damit zum Kriegführen überhaupt, erscheint
bei Müller bloß angedeutet. Verwirft er Zwang und Gewalt
schon im bürgerlichen Leben und sieht die Menschheit als eine
durch Gesetze verbundene Einheit und dies trotz verschiedenen
Konfessionen, so ist ihm der Religionskrieg erst recht ein Greuel.
Den Nationalismus, den „Corpsgeist", ordnet er dem „Mensch-
heitsgeist" unter und verwirft den Eroberungskrieg; ein Fürst
macht sich zum verachtenswertesten Menschen, wenn er sich bloß
durch Kriegskunst und Gewalttat auszeichnet. Man kann sich

schlechterdings kein abschätzenderes Urteil über Alexander den
Großen vorstellen, als Müller es gibt in seinem Gespräch zwi-
schen diesem und seinem Vater. Alexander erscheint mit seinem
Selbstlob als eitler Gecke, aber sein Vater erklärt: „Für den-
jenigen, der Tausende gemordet hat, ist nicht einmal der gewöhn-
liche Tartarus Strafe genug." Es müsse dem Vater den größten
Schmerz bereiten, seinen Sohn als Menschenwürger und Geisel
der Völker zu sehen, während er hätte ein Wohltäter sein sollen.
Die Wehrbereitschast, so äußert sich Müller in der Abhandlung



— 8Z —

über „Das Glück der Staaten", sei nicht überflüssig, doch
begründe sie auch nicht das dauernde Glück, was durch Beispiele
wehrbereiter und trotzdem untergegangener Staaten belegt
werde. Damit wird der geistigen Landesverteidigung das Wort
geredet, ohne daß Müller diesen neuen Ausdruck braucht.

Wenn ein Fürst sein Volk dauernd glücklich machen will, so

muß er folgende Mittel anwenden: Er versetze die Menschen in
natürliche Verhältnisse, damit sie den Gesetzen der Natur gemäß
leben können. Der Familie gegenüber sind die ersten Pflichten
zu erfüllen, und selbst der Staat muß sich vor den Gesetzen der
Familienerhaltung beugen. Der Kriegsdienst ist zu verwerfen,
wenn und weil er die Familie zerstört. Ferner muß der Staat
das Seelenleben seiner Bürger schützen und nicht dulden, daß es

zu einer Maschine verwandelt werde. Die natürliche Verfassung
ist ein weiteres Mittel zur Wohlfahrt: Jeder Mensch soll sich

seinem Wesen entsprechend frei entfalten können und die
entsprechende Ausbildung bekommen. Die Kenntnis der öffentlichen

Pflichten gehört zu dieser Bildung. Es ist anzunehmen,
daß die Pflichten auch getan werden. Die Politik ist für den
Bürger ebenso wichtig wie für einen Lahmen die Krücke. Nur
wenn alle Bürger mithelfen, wird ein Gemeinwesen zusammengehalten.

Zu warnen ist vor allzu großer Gelehrsamkeit, da da-
durch oft die Natürlichkeit und Menschlichkeit zuschanden gemacht
wird. Eine weitere Forderung besteht darin, daß man den
menschlichen Geist erheitern und das Menschenherz durch
gemeinschaftliche, edle Vergnügen erheben soll. Öffentlichen Freu-
den ist von Staats wegen Raum zu gewähren, denn wo öffentliche

Freuden fehlen, schasst man heimliche, und was stärken und
nähren soll, wird in Gift verwandelt. Gestohlene Freuden
verderben den Charakter. Es ist, als ob wir Gottfried Kellers
begeisternde Worte für die vaterländischen Feste vorwegnehmen hörten,

und das Bemühen unserer Staatsoberhäupter, den Festen
einen innern Gehalt zu geben, ebenfalls schon lange voraus
durch Christoph Heinrich Müller begrüßt würde.

Als letztes Mittel, das Glück der Bürger im Staat zu schaffen,

wird die Religion genannt, die der Staat zu lehren hat. Er
muß darauf bedacht sein, eine von „Gewäsch" und „Pomp"
gereinigte Frömmigkeit zu lehren, die aus Pflichterfüllung und
Vereinigung aller Menschen abzielt. Eine richtig gelehrte
Frömmigkeit erleichtert die Mühseligkeit des Lebens und hilft sie



— 84 —

überwinden. Staat und Politik dürfen nicht vergöttert werden,
sondern man muß Gott geben, was Gottes ist. Nicht nur Dogma-
tiken, sondern auch Staatssormen sind Menschenwerk, nicht göttliche

Offenbarungen. Alle Offenbarungen sind sich indessen darin
einig, daß es einen höchsten Weltenrichter gibt, der die Menschen
zur Verantwortung zieht. Mit Hilfe der Religion werden die
Menschen geleitet; sie ist „Regierungsgeheimnis". Müller stellt
die Religion somit in den Dienst des öffentlichen Lebens und
will sie nicht missen zur Leitung der Gemüter. Eine rechtlich
organisierte Kirche mit ihren Machtansprüchen gegenüber
Andersgläubigen und dem Staat wird mit Müller nicht einiggehen,
sondern scharf widersprechen.

Zu den Grundsätzen, um dem Staat Dauer zu verleihen,
gehört das Mitspracherecht der Frau; denn sie hat die gesunde
Empfindung und den gesunden Menschenverstand zu vertreten.
Der König höre auf die Königin, damit die Stimme der Menschlichkeit,

Milde und Geduld bei Entscheiden mitwirke. Die Frau
wird dem Manne die einfachsten und natürlichsten Überlegungen
vor Augen halten. Beispielsweise ist es nur einer Frau gegeben,
dem Manne zu beweisen, wie töricht es ist, bloß aus einer kleinen
Anzahl von Bürgern die tüchtigsten Leute für Behörden und
Regierung herausfinden zu wollen, während doch bei größerer
Auswahl auch die größere Möglichkeit bestände, die Besten zu
bekommen. Auf einem Markt kaust man wegen der großen
Auswahl vorteilhafter, als bei einem Hausierer, und aus einer Schale
mit Früchten bekommt man nicht so gute, wie wenn man die
besten von einem ganzen Baume aussuchen kann. Durch diesen
Hinweis widerlegt Müller das Wahlversahren Genfs, Athens
und anderer Städte. Der Küchenverstand der Frau, den die
Männer gering zu schätzen pflegen, würde also vernünftigere
Wahlgesetze machen und dem Staate mehr dienen. Die Frau
würde auch auf Einfachheit im Staatsbetrieb drängen, den die
Männer immer umständlicher und schwieriger gestalten. Kein
Bürger, nicht einmal ein hoher Beamter kann die b0O Gesetze
Athens im Kops behalten, sagt Kalliste ihrem Vater, um ihn zu
belehren.

Als Erzieherin der Kinder hat die Frau auch Einfluß aus das
öffentliche Leben und die Regierung. So darf die Frau erwarten,

daß man sie mitreden lasse und sie nicht bloß in die Küche
verbanne. Mit allem Nachdruck verlangt es die Frau und spart



— 8S —

den Spott nichts wo Männer der Regierung und Verwaltung
den Spott des gesunden Menschenverstandes Heraussordern.

Indem Müller der Erziehung und Bildung des Staatsbürgers

eine so große Wichtigkeit beimißt, damit der Staat
erneuert werde und tatsächlich allen zur Wohlfahrt gereiche,
bekennt er sich zur allmählich und freiwillig sich vollziehenden,
gewaltlosen Umwälzung. Er redet also dem gewalttätigen Umsturz

nicht das Wort. Doch durchmustert er alle Lebensgrundlagen,

wie Nahrung, Kleidung, Wohnung, ja alle
Gebrauchsgegenstände, ob sie vernünftig, natürlich und einfach seien. Wir
hören Rousseau heraus, wenn Müller die Dorfgemeinschaft als
mustergültig hinstellt und von ihm eine gesunde Wirkung aus das

ganze Land erwartet. Große Städte beurteilt er in politischer
und wirtschaftlicher Hinsicht als Krebsübel eines Landes. Kleine
Städte bewahren nach seiner Meinung eher einfache, unverdorbene

Sitten. In großen Städten strömen viele Menschen
zusammen und damit viele Bosheiten, die ansteckender wirken als
gute Eigenschaften. So werden große Städte unvermeidlich zu
Sammelbecken der Bosheit, ja zu Kloacken der Menschheit. Diese
Behauptung erweise sich als begründet und bewiesen durch
Riesenstädte, die jämmerlich untergegangen seien.

Aus philosophischen und pädagogischen Überlegungen
gewinnt Müller die Grundsäße und Richtlinien, nach denen das
staatliche und ganze öffentliche Leben gestaltet werden soll, und
es ist weniger Immanuel Kant (1724—1804), als der Philosoph
des Herzens, Jean Jacques Rousseau (1712—78), der ihn
tiefgehend beschäftigt. Kant hatte oft Bezug genommen auf Bibelstellen

in seiner 179Z erschienenen „Philosophischen Religionslehre",

hat sogar gesprochen vom radikal Bösen im Menschen.
Solche biblische Beziehungen treffen wir bei Müller nicht oder
nur sehr lose und mittelbar. Eine biblische Begründung
politischer, sozialer und pädagogischer Gedanken oder auch nur
Hinweise aus die Bibel suchen wir bei Müller umsonst. Möglicherweise

hat der unfruchtbare Biblizismus und die unpraktische
Orthodoxie die Beiseitesetzung der Bibel verschuldet, so daß die
Aufklärer das Kind mit dem Bade ausschütteten.

In der Abhandlung über die Engel wollte Müller denn auch
die Orthodoxie und ihre Spitzfindigkeiten bloßstellen. Müller
errechnet einen so großen Engel, daß er im Weltall keinen Platz
hätte, sondern entweder den Kops oder die Füße darüber hinaus-



— 8S —

strecken mühte. Müller gehörte zum Freundeskreise Bodmer-
Künzli-Waser, die ehrfurchtslos dreinschlagen und sogar Klop-
stocks „Messias" aus die kritische Gabel laden konnten. Daran
muß man bei Müller denken, obschon die Ironie seltener ist als
bei den Winterthurer Freunden.

Im Aussatz „Der Psüchologe" — mit Absicht so geschrieben,
um den Spott über die Auswüchse der Psychologie anzudeuten

— gibt Müller Randbemerkungen zuhanden der Seelen-
forscher. Müller verlangt, daß man zuerst seine eigene Seele
gründlich kennen sollte, um andere richtig beurteilen zu können.
Durch Selbstbeobachtung mit fortwährenden Auszeichnungen in
ein Tagebuch käme man sich selbst schon aus die Spur, doch wer
sich selbst beobachten will, muh vor allem frei sein von sich selbst,
sonst würde die Forschung zur Verfinsterung, ja zur Vernichtung
des Verstandes und der Vernunft führen.

Auch an die uralte Frage nach Zufall und Verhängnis wagt
sich Müller heran, und kommt in der „Philosophischen Rhap-
sodie" zum Schluß, daß wir nur da und nur dann von Zufall und
Verhängnis reden, wo wir die Ursachen ausfallender und zu-
sammentreffender Geschehnisse nicht kennen. Der religiöse
Mensch beantwortet diese Frage durch den Hinweis auf Gottes
Vorsehung. Der Begriff des Zufalls fehlt auch im Neuen Testa-
ment nicht; denn „zufällig" kam der Priester des Weges, an
welchem der unter die Räuber Gefallene lag (Lukas 10, ZI).
Müller wollte die Frage rein denkerisch lösen und flüchtete nicht
ins religiöse Gebiet hinüber, nachdem er aus dem Wege des
Denkens nicht zum befriedigenden Ende gekommen war. Dieses
Abgleiten ins Religiöse hätte seiner Religiosität, nicht aber sei-
nem Ruf als Denker Ehre bereitet.

Im besten Sinne aufklärerisch ist Müllers Morallehre; hier
gibt es keine Begründung in göttlich geoffenbarten Gesetzen,
weder des Alten, noch des Neuen Testamentes, sondern das
ethische Verhalten wird nur durch Einsicht, Vernunft und Natur
begründet. Die Erfüllung unserer Pflichten beruht vollständig in
der rechten Einsicht. Der Trugschluß, daß diese dann auch die
Kraft zum moralischen Tun und Lassen gibt, wird von Ver-
fechtern des Optimismus und der Lehre von der Güte des Men-
schen immer wieder gemacht. Lessing und Kant halten sich davon
fern. Zur Erfüllung der klar erkannten Pflichten sind Kräfte nötig,
die weder von der Vernunft ergründet, noch gespendet werden.



— 87 —

Die Gedankengänge Müllers über Gott, christlichen Glauben
und christliche Kirche lassen sich nun einigermaßen erraten. Wir
müssen dabei Müllers Gegensaß zu der mit der Staatsgewalt
aufs innigste verbundenen Zürcher Orthodoxie im Auge behal-
ten. Diese wirkte auch in der zweiten Hälfte des 18. Iahrhun-
derts noch spürbar aus die Gemüter der Obrigkeit. Müller teilt
jedoch den Irrtum der Orthodoxie, die das Wesen des christlichen
Glaubens aus denkerischem Wege zu ersassen und zu meistern
sucht.

Mit dem Satz „Gott ist Geist" steht Müller im Einklang mit
dem Iohannes-Evangelium, aber nirgends hören wir Müller
reden vom himmlischen Vater, von dem auch das Johannes-
Evangelium spricht. Müller braucht auch immer den Ausdruck
„Gottheit", der im Neuen Testament nur einmal vorkommt. Wir
finden die Gottheit, so belehrt uns Müller, durch die größte
Anstrengung unserer Denkkraft, und es sei übrigens ein Natur-
zwang, an eine Gottheit zu glauben. Die von der Bibel ver-
mittelte Kunde über geschehene Selbstmitteilungen, also Offen-
barungen Gottes, läßt Müller links liegen. Doch stellt er den
Einfluß der höchsten göttlichen Kraft auf alle übrigen Kräfte des
Weltalls fest. Es gibt eine Einheit der Gottheit. Eine
Offenbarung lehnt auch Müller nicht völlig ab, doch muh sie sich nach-
prüfen lassen durch die Vernunft. Das Unbegreifliche ist noch
kein Beweis für die Göttlichkeit einer übernatürlichen Kund-
gebung. Es fällt Müller auch nicht ein, das Gewissen als von
Fall zu Fall sich ereignende kleine Offenbarungen Gottes zu be-
werten und etwa vom Gebet zu sprechen. In seinem „Protesten-
tischen Glaubensbekenntnis" fehlt die Bezogenheit aus Christus
vollständig. Diesem Bekenntnis fehlt jegliche Tiefe und Weite,
was einem schon auffällt, wenn wir das die Christen verbindende
und verpflichtende Unser Vater damit vergleichen. Nach jenem
Bekenntnis soll der protestantische Glaube im Protestieren gegen
äußern Zwang in religiösen Angelegenheiten, in der Anerkennung

der Bibel als einzigen Religions-Codex bestehen, der zu
befolgen sei, um die Menschen zu lieben und dem Staate zu
nützen und dann als Belohnung unserer Frömmigkeit die See-
lenverbesserung in diesem Leben und die Vervollkommnung im
andern Leben zu erhoffen.

Von einem solchen Glaubensbekenntnis aus gibt es keine
Irrgläubige, und Müllers Kamps gilt bloß den Kirchenleuten. Er



— 88 —

wird nicht müde, die Unduldsamkeit der Geistlichen zu brand-
marken und die „Eingläubigkeit" oder Gleichschaltung der Gläu-
bigen in eine einzige Religion zu verurteilen, da man doch über
menschliche Empfindungen nicht herrschen könne, noch einen
Zwang ausüben dürfe. Päpsten und Geistlichen spricht er die
Schuld für die Unverträglichkeiten zu, die in der Welt bestehen.
Nach Müller könnte jemand drei oder dreißig Götter haben, wenn
er nur die menschlichen Pflichten erfülle und einen guten Cha-
rakter habe. Ein Wort Jesu gibt Müller recht: An den Früchten
sollt ihr sie erkennen. Menschen bilden ist der Götter dieser Erde
erste Pflicht, und die Religion soll das Mittel zur Menschen-
bildung im edelsten Sinne sein. Dogmen und Kirchen müßten
also Mittel zum Zweck der Vergöttlichung des Menschen sein.

Das Anliegen des Schrifttums Müllers ist ein vorwiegend
diesseitiges: Der Mensch und der Staat, die Veredlung der Ge-
sinnung und die Wohlfahrt der Volkseinheit und der Menschheit
im weitesten Umfang liegen ihm auf dem Herzen. Von unmittel-
baren göttlichen Einwirkungen hören wir bei Müller wenig, aber
viel von erzieherischen Bemühungen um menschliche Vollkom-
menheit.

Christoph Heinrich Müller als Mensch.

Müllers Geburtshaus, das Haus zum Uttenthal, In Gas-
sen 8, abgebrochen im Jahre 1920, war die Dienstwohnung der
drei Stadttrompeter, die den Wachtdienst auf dem Turm der
St.-Peter-Kirche im Austrag des Zürcher Rates zu verrichten
hatten. Johannes Müller, seines Berufes Weber, wurde im
Jahre 1757 zweiter Stadttrompeter und versah diesen Dienst bis
zu seinem Tode im Jahre 1775. Seine Gattin Katharina, gebo-
rene Heß, entstammte ebenfalls einer Stadtzürcher Familie.
Christoph Heinrich wurde diesen Eheleuten am 25. Juli 1740 als
zweiter Sohn von sieben Kindern geboren. Der älteste Sohn
Heinrich und der jüngste Hans Konrad studierten ebenfalls Theo-
logie wie unser Christoph Heinrich, blieben jedoch ebenfalls nicht
Geistliche, sondern Heinrich wurde Krämer und Hans Konrad
beschloß sein Leben als Zürcher Hauslehrer, nachdem er sieben
Jahre als Mittwochprediger am Großmünster gewirkt, dann zwei
Jahre im Ausland verbracht hatte. Hans Caspar übte den Beruf



— 89 —

eines Webers aus und folgte seinem Vater auch im Dienst eines
Stadttrompeters nach. Die Namen der Taufpaten Christoph
Heinrichs deuten aus Beziehungen der Stadttrompeter-Familie
zu angesehenen Häusern Zürichs: Landvogt Johann Heinrich
Hirzel und Frau Statthalter Anna Katharina Spöndli geborene
ülrich.

Mit 2Z Iahren schloß Christoph Heinrich sein Theologiestudium

glänzend ab, betätigte sich jedoch wie noch viele andere
Exspektanten seiner Zeit als Hauslehrer. Sein hauptsächliches
Lehrsach, das er einer Anzahl von Schülern erteilte, war das
Französische. Die Schriften Rousseaus gehörten zu seinen
Lieblingen, und es läßt sich nachweisen, daß er sich auch in andere
französische Werke vertieft hat. Wir wundern uns nicht, daß er
in der Nähe Friedrichs des Großen eine zweite Heimat finden
konnte und sich der Gunst der preußischen Königsfamilie bis ans
Lebensende erfreuen durfte.

Nach seiner äußern Erscheinung erweckte Christoph Heinrich
kein Aufsehen. Sein Lehrer Johann Jacob Bodmer rühmte ihm
nach, das wenig einnehmende Äußere werde bei weitem
überwogen von einem Menschen mit hohen geistigen Fähigkeiten und
einem sehr wertvollen Charakter. Die Gabe, sich vorzudrängen
und zu blenden, fehlte ihm völlig, dagegen eignete ihm ein stilles
und schüchternes, sogar furchtsames Wesen. Müller war ein
einfacher, schlichter Mensch, gründlich, gewissenhaft und fleißig wie
eine Biene. Das revolutionäre Temperament fehlte ihm, doch
besaß er ein seines Gefühl für Gerechtigkeit und echte geistige
Werte, war zweifellos gescheit und ein Vielwisser. Sein
Empfinden für ungerechte Behandlung schwächerer Volksgenossen
verband ihn innerlich mit dem um sechs Jahre jüngern Heinrich
Pestalozzi, der ebenfalls die Forderung der allgemeinen
Bildung erhob, womit die Wohlfahrt eines ganzen Volkes und
Staates begründet würde. Unfreiwillig wie Pestalozzi sollte auch
Müller vom Theologenberuf abgedrängt werden.

Stellt die Handschristendeutung Müllers Nüchternheit und
Sachlichkeit fest, was zur Überbetonung der Verstandeskräfte
über die Regungen des Gemütes und deshalb in die Gefolgschaft

der Aufklärung führen mußte, so war Müller doch wieder
alles eher als gefühlsarm. Die Tatsache eines in sich gekehrten
Wesens ist auf tief erlebte Enttäuschungen zurückzuführen, die
wir meistenteils kennen; in wichtigen Augenblicken seines Lebens



— 90 —

schenkte Müller der Stimme des Herzens ein allzu großes Gehör.
Der begeisternde Unterricht Bodmers versing bei Müller leicht
und machte sogar diesen zu einem Brausekopf, der er sonst nicht
war. Bodmer blieb unantastbar; die Brauseköpfe bekamen die
Obrigkeit empfindlich zu spüren.

Sah Müller die Gebote der Gerechtigkeit verletzt, so konnte
er eine scharfe Sprache führen und die Schüchternheit war in ihr
Gegenteil verwandelt. Das zeigte sich, als die Kunde über Pfarrer

Wafers Enthauptung auch nach Berlin kam. Müller durste
füglich den Schluß ziehen, daß ihm eine harte Gefangenschaft im
Wellenberg beschieden worden wäre, hätte er sein Geschick nicht
durch die Flucht gerettet. Es lag für ihn nahe, den Zürcher
Justizmord durch eine Schrift zu brandmarken und den Richtern
Empfindlichkeit, Leidenschaft und Nachsucht vorzuwerfen, da sie

es entgegen dem Zürcher Volk hatten an Gerechtigkeit und
Menschlichkeit fehlen lassen. Zu Berlin, wo der Hos am eifer-
süchtigsten die Staatsgeheimnisse wahre, aber auch die erleuch-
tetste Justiz ihres Amtes walte, wäre ein Wafer höchstens einige
Jahre eingesperrt worden, aber in der Republik Zürich, wo man
von Menschenliebe und Aufklärung spreche und eine „aus-
posaunte Freiheit" bestehen solle, falle ein Wafer der Tyrannei
zum Opfer, die man in einem monarchistischen Staat nicht
kenne.

So rückhaltlos freidenkerisch Müller sich auch äußern konnte,
so opferbereit und selbstlos erwies er sich, wenn er einem Hilfs-
bedürftigen beistehen oder ein gegebenes Versprechen halten
wollte. Hier trieb er seine Treue und Hingabe bis zur Starr-
köpfigkeit und zum Eigensinn. Vorbehaltlos und unentwegt und-
mete er sich der Aufgabe, die zu erfüllen er seinem Lehrer Bod-
mer versprochen hatte. Sein „nie verletztes Wort" und Bodmers
Urteil, daß „Müllers Redlichkeit ohne Schranken" sei, boten die
beste Gewähr für das Zustandekommen des von Bodmer er-
sehnten Werkes. Dabei verzichtete Müller auf den sauer ver-
dienten Louis d'or, der ihm für seine Arbeit als Herausgeber der
mittelalterlichen Dichtungen zugesprochen wurde. Wir kreiden
es Müller nicht als Selbstlob an, wenn er in einem Brief vom
l7. April l?ö7 bemerkt: Geld ist mir bei dieser Stunde ein
Nichts. Ich hätte reich sein können, wenn ich weniger delikat in
solchen Sachen wäre. Verzeihen Sie mir dieses Selbstlob, aber
trauen Sie mir."



— 91 —

Ein Berliner Medizinstudent, Sohn eines Vaters von 18

Kindern, bekam Professor Müllers Hilfsbereitschaft zu erleben,
indem Müller die von jenem verfaßte Übersetzung einer Nous-
seauschrist überprüfte, drucksertig machte und mit einer Ein-
leitung versah, damit „das Werkgen für sich bestehen" könne, also
Aufmerksamkeit und Käufer finde. Seinen Namen will Müller
nur ungern und nur darum beifügen, weil dann eher ein finan-
zieller Erfolg zu erwarten sei, den er vollständig dem Studenten
zuspricht. Daß Müller bei seiner Hilfsbereitschaft nicht immer
den gebührenden Dank erfuhr, sondern es mit der Enttäuschung
eines Menschenfreundes und Erziehers zu tun bekam, entnehmen
wir einem Brief an den Ratsherrn Füßli beim Feuermörser, wo
sich Müller über seinen wissenschaftlichen Gehilsen äußert:
„Wohlbrück ist nicht mehr mein Ammanuensis: ich fand diesen
Schüler nicht brauchbar, so gerne ich ihm auch dadurch zu einiger
Bekanntschaft und vielleicht zu einiger Versorgung geholfen
hätte."

Die Stellung als Professor in Berlin trug ihm ein äußerlich
sorgenfreies Leben ein, ermöglichte ihm jede erwünschte
Bequemlichkeit und versetzte ihn in die Lage, Bücher anzuschaffen
und seine Sammlung von Stichen und Bildern zu vergrößern,
doch litt er oft unter Bedrücktheiten des Gemütes, die ihren
Grund in seiner schweren Krankheit hatten, aber auch im Heim-
weh, das ihm immer zu schaffen machte. Am 8. Heumonat 1788,
also in der Anfangszeit seines Berliner Aufenthaltes, wo der
Schmerz über die Verbannung noch besonders lebendig war,
schrieb er: „So quäle ich mich oft mit Vergangenem und Zu-
künftigem, bis ich allen meinen Stolz zusammenfasse, der Welt
eine philosophische Faust mache, spöttisch aus sie über meine
Nase herabsehe ..." Dieses Heimweh verließ Müller nie, und
mit den „hypochondrischen Zufällen" hatte er noch eine liebe
Not, als er wieder in Zürich lebte. Von dieser konnte er erst frei-
werden, wenn der Tod die Fesseln löste, die ihn an seinen kranken
Leib ketteten.

Als Professor der Geschichte, der Philosophie und Geogra-
phie am Ioachimsthaler Gymnasium in Berlin erfreute er sich

einer weithin geachteten Stellung, und man beneidete ihn darum
in Zürich. Es liegt nahe, an die Geschichte Josefs in Ägypten zu
denken, der ebenfalls erst im Ausland zu einer seiner Begabung
entsprechenden Würde gelangte. Professor Sulzer, ebenfalls



— 92 —
beim König in hohem Ansehen, stand so freundschaftlich zu Mül-
ler, daß er diesen seinen letzten Brief an Bodrner schreiben ließ.

Nach 2ljähriger Wirksamkeit als Professor sah sich Müller
genötigt, seine Heimat aufzusuchen, um seiner Krankheit zu
steuern. Allem Anschein nach wollte er bloß solange in Zürich
bleiben, bis seine Gesundheit wieder hergestellt wäre. Am 5. De-
zember 1788 wohnte er im Hause des Hauptmanns Bürkli, im
Jahre 1790 am untern Fröschengraben, in der Umgebung der
Trülle und des kleinen Seidenhofes. Nach seinem Schreiben
vom Dezember 1738 besaß er 10 000—11 000 Porträts und eine
Sammlung von 12 000—16 000 Landschaftsbildern. Aber sein
„Ameublement" bestand in Zürich bloß aus „entlehnten Strikten".

Das Mittagessen nahm er beim „Storchen" ein und fühlte
sich in Zürich als Fremdling, ohne Familie, ohne Vermögen und
ohne auf jemandes Hilfe zählen zu können. „So kann ein Dummkops

prophezeien, daß ich ausgerieben werde", klagt er am
1Z. Mai 179Z. Zudem wähnte er sich beständig verfolgt von aus-
ländischen Agenten und sprach sogar von einem Meuchelmörder,
gegen den er sich „durch Pistolen" verteidigen wolle. Er traue
keinem Menschen, zumal ihm die „Domestiken" das Leben
schwer machten, den hilflosen Junggesellen und großen Gelehr-
ten vorsätzlich neckten und ärgerten, so daß er sogar tätliche An-
griffe zu befürchten habe. Durch das Fenster schaute er in den
Garten und ins freie Gelände, wo er sich nicht ergehen durfte,
während „reiche Gesunde" ihre „Fantasien befriedigen" können.
„Ich habe nicht einen Zoll breit, mir in freier Lust die mir so

nötige Bequemlichkeit zu machen, ich alter, kränklicher Mann!"
Trotz so mannigfach ungünstigen Verhältnissen arbeitete

Müller wie zuvor, veröffentlichte seine Dialoge und Aussätze,
brachte den „Etat der Beamten im Kanton Zürich auf das Jahr
1795" heraus, ein äußerst wertvolles Nachschlagewerk. Damit
wollte er einen klaren Überblick über die „verwickelten Einrich-
tungen dieses kleinen Staates" geben, der auch im Amte stehen-
den, eingesessenen, aber trotzdem mangelhaft unterrichteten
Persönlichkeiten gute Dienste leisten möchte. Ferner plante er
eine Geschichte des Wallis und ein politisches Wörterbuch. Dieses
kündigte er für das Jahr 1800 an, und er wollte damit Klarheit
verschaffen über politische Begriffe. Ohne einer Autorität und
einem Interesse verpflichtet zu sein, wollte er unparteilich der
staatsbürgerlichen Bildung dienen. Dieses Werk kam nicht zu-



^ 95 —

stände, doch gereicht es Müller zur Ehre, dessen Notwendigkeit
erkannt zu haben.

Mit 65 Iahren wandte sich Müller mit einem Hilfegesuch an
Junker Bürgermeister Reinhard. Die zunehmende Kränklichkeit
zwang ihn, „Ort und Menschen zu suchen", bei denen er „nötige
Pflege finden und wenigstens ruhig sterben könne." Hiezu sei

„in diesem rauhen, harten, geldsüchtigen Lande Geld nötig." So
verlangt Müller als Zürcher Bürger 100 Dukaten und eine heizbare

Wohnung für sich und eine Bedienerin. Bei dieser Gelegenheit

spricht er sich aus über seine Krankheiten. Es sind so schwere,
daß man sich über die Zähigkeit wundern mutz, mit welcher es
Müllers geplagter Leib zu 67 Iahren bringen konnte. Nicht wundern

mutz man sich über die „hypochondrischen" Anfälle, wenn
man sich Müllers Krankheitsbild vergegenwärtigt. Er litt an
einem Bruch, der ein Bruchband notwendig machte, hatte es
mit einer verschleimten Blase und den damit verbundenen
Beschwerden zu tun. Um das Übel vollzumachen, plagte ihn eine
Wunde, die sich seit der im Jahre 1779 erfolgten Steinoperation
noch nicht geschlossen hatte. So mutzte sich ein gewisser Eigensinn
herausbilden, um trotz solchen Leiden den Beruf auszuüben und
wissenschaftliche Leistungen vollbringen zu lassen.

Am 22. Februar 1807 erlosch sein Leben; die entseelte Hülle
wurde im Krautgartensriedhos bestattet. So ist anzunehmen,
daß Müller die letzte Zeit seines Lebens im Grotzmünsterquartier
verbracht hat. Näheres über seine letzte Wohnung ist uns noch
nicht bekannt geworden.

Ein großer Teil des Wirkens Christoph Heinrich Müllers, die
Lehrtätigkeit und das erzieherische Bemühen in Berlin, ist heute
nicht mehr erfaßbar. Ob sich Müller an die Seite Pestalozzis
gestellt hätte, können wir nicht wissen, dürfen aber behaupten,
daß er mit seiner ganzen Kraft ebenso gerne und tüchtig seiner
Heimat gedient hätte. Das Schrifttum Müllers zeigt an, mit
was für einem Manne man es bei ihm zu tun hat. Ein schlicht
verlaufendes bürgerliches Heldentum mit einer unverkennbaren
charakterlichen Größe ist ihm nicht abzusprechen. Die Merkmale
eines Aufklärers treten bei ihm beispielhaft deutlich zutage, so

daß auch sein Leben ein Beweis für die fortwährende Bewegung
und Bewegtheit wird, ein Beweis dafür, daß gegen Irrtümer
und Fehler gewisser Strömungen immer wieder Abwehrkräfte
auftreten. Aus diesem Grund wird sich auch die Ausklärung

8



— 94 —

ebensowenig wie die von ihr bekämpfte Geistesrichtung
anheischig machen können, der Weisheit letzten Schluß gesunden zu
haben.

Quellen und Literatur

Ungedruckte Quellen.

Staatsarchiv Zürich:
4. 27. 149 Nachgänge wegen des Bauerngesprächs.
lZ II 95ö Ratsbeschluh wegen des Bauerngesprächs.
N IX 14 Volkszählung 1790, 10. Quartier, Haus Nr. 7ö.
L X 102 Briefwechsel Prof. Müllers mit Autistes I. I. Hetz, Schreiben

vom 25. Dezember 1795, 25. Februar 1801, 7. Juli 1801, 7. Juni
1805, ö. März 1804, 28. September 1304.

I< II 95 Briefwechsel zwischen dem Regierungsstatthalter und Prof.
Müller.

Stadtarchiv Zürich:
Taufregister des St.-Peter-Pfarramtes.
Sterberegister des Grotzmünster-Psarramtes.

Zentralbibliothek Zürich:
Ms. Ll 224, ^ S12 Über die Patrioten zur Eerwe.
Ms. V 520.11 Briefwechsel zwischen Prof. Sulzer und Prof. Bodmer.
Familienarchiv Bodmer Ms. 4.20.25, Briefwechsel mit Prof. Bodmer.
Familienarchiv Reinhard Ms. 102, Briefwechsel mit Bürgermeister Rein¬

hard.

Stadtarchiv Winterthu r:
4N 175/lö Steckbrief des Zürcher Rates nach Winterthur.

Stadtbibliothek Winterthur:
Ms. Pfarrer Meyer, Band 7, Abschrift des Bauerngespräches.

Pfarrer Paul Walser, Hettlingen:
Graphologische Bemerkungen zur Handschrift Pros. Müllers.

Gedruckte Quellen.

Zürcher Mandat vom 28. Januar I7S7 gegen Ch. H. Müller, Staatsarchiv.
Zürich, Mandatsammlung, Band 7, Bl. 850.

Heinrich Waser 1780.



— SS —

Sammlung deutscher Gedichte aus dem 12., 1Z. und 14. Jahrhundert,
2 Bände, Berlin 1784—1785.

Das Nibelungen Liet, ein Rittergedicht, Berlin 1784.
Dialogen und kleine Aufsätze, Zürich 1792.
Etat der Beamten im Kanton Zürich, gedruckt bei David Getzner, zu finden

bei Obmann Köchli an der Wühre 1795.
Kalliste, die Gesetzgeberin 1798.
Politisches Lexikon 1800.
Kalliste, die deutsche oder die sansculotische Oligarchie I80Z.

Literatur.

Allgemeine Deutsche Biographie 1885, Band 22, S. 521, von Jakob
Baechtold.

Ioh. Jakob Bodmer Denkschrift zum 200. Geburtstag, Zürich 1900.
Monatliche Nachrichten 17S6, 17S7 und 1803.
Morf, Heinrich. Vor 100 Iahren, Neujahrsblatt der Hülfsgesellschaft Win-

terthur mit Abdruck des Bauerngesprächs, Winterthur 18ö7.
Wehrli, Max. I. I. Bodmer und die Geschichte der Literatur, Frauenfeld /

Leipzig 19ZS.


	Heimat und Fremde im Leben des Bodmer-Schülers Christoph Heinrich Müller : 1740-1807

