
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 65 (1945)

Artikel: Zürichs Beitrag zur Weltgeschichte im Zeitalter der Reformation

Autor: Muralt, Leonhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zürichs Wettrag zur Weltgeschichte
im Zeitalter der Reformation.
Von Pros. Leonhard von Muralt.

Der deutsche Reformator Martin Luther hatte sich in
tiefem innern Ringen zu einem neuen Verständnis des Glaubens
durchgekämpft. Die Reformation war ihm zuerst eine ganz
persönliche Glaubenssache und zugleich eine streng theologische
Ausgabe gewesen. Wie er „den gnädigen Gott kriegen" konnte,
war seine entscheidende Frage, und die Antwort hatte er in
seinem neuen Verstehen jener Römerbriefstelle gesunden, wo
er las: „Denn ich schäme mich des Evangeliums von Christo
nicht; denn es ist eine Kraft Gottes, die da selig macht alle, die
daran glauben, die Juden vornehmlich und die Griechen.
Sintemal darin offenbart wird die Gerechtigkeit, die vor
Gott gilt, welche kommt aus Glauben in Glauben; wie denn
geschrieben steht: ,Der Gerechte wird seines Glaubens leberL".
Es ist der Glaube an die Gnade Gottes, die in Jesus Christus
verheißen ist, nicht dem Vollkommenen, der sie gar nicht nötig
hat, sondern gerade dem Sünder, der weiß, daß er Sünder ist,
der also Buße tut, der seinen Anspruch Gott gegenüber auf-
gibt und anerkennt, daß nur Gott dem Menschen gegenüber
einen Anspruch hat, der nun die frohe Botschaft erfährt, daß
ihm Gott gnädig sein will, und der daran glauben darf. Das war
und blieb die Mitte in Luthers Lehren und Wirken. Luther
hätte im Grunde am liebsten nichts anderes getan, als diese
eine Botschaft verkündet, bis sie von möglichst Vielen gehört
und ausgenommen würde, ohne Änderung der äußern Ein-



— W —

Achtungen und Bräuche der Kirche, ohne Eingriff des Staates,
ohne soziale Reform. Wenn nur einmal diese Botschaft erfaßt
worden wäre, dann hätte sich alles andere von selber ergeben.
In den Eingangssätzen seiner Schrift „An den christlichen Adel
deutscher Nation von des christlichen Standes Besserung",
1520, schrieb er: „Das erst, das in dieser Sachen furnehmlich
zu tun, ist, daß wir uns ja fursehen mit großem Ernst und nit
etwas anheben mit Vertrauen großer Macht oder Vernunft —
denn Gott mag und wills nit leiden, daß ein gut Werk werde
angefangen in Vertrauen eigener Macht und Vernunft. Er
stoßet es zu Boden, da hilft nichts fur"; und Gerhard Ritter,
dessen Buch über Luther das Zitat entnommen isL), fährt fort:
„Die Eigenart des rein religiösen Genius, die Eigenart insbe-
sondere der lutherischen Frömmigkeit tritt nirgends deutlicher
zutage als in dieser überraschend schnellen Rückwendung aus
der Sphäre der,Welt> in die unangreifbare Burg der eigenen
Innerlichkeit. .Niemals, hat ein neuerer Forscher geurteilt,
,ist das Gestirn Luthers in größerer Erdennähe gewesen als in
der Schrift an den Adel>. Aber es war, als tauchte es nur einen
Augenblick ein in diese trübe Atmosphäre, um sich sogleich wieder
zu erheben in seine stilleren und reineren Bezirke. Wahrlich,
dieser seltsame Mann mußte erst von außen her gezwungen
werden, zum Reformator zu werden... Aber es war zuletzt
doch nicht das Drängen der Freunde, das ihn im Kampfe fest-
hielt... Letzten Endes war es der immer neu sich entflammende
sittliche Zorn — derselbe, der ihn schon aus der Klosterzelle
herausgetrieben hatte, vor allem Volk zu reden, und der ihn
auch jetzt immer von neuem übermannte, so oft seine Seele sich

auch sehnte, auszuruhen in ihrem Gott Aber die ganze
ungeheure Gespanntheit dieses Lebens, das stürmische Wogen
dieser Seele, die viel zu tief erschüttert wurde von ihren eigenen
Gegensätzen, um jemals selbstgefällig ausruhen zu können in
einer festgeprägten Form ihrer Existenz — das alles begreift
nur, wer sich deutlich macht, welches Aufwühlen seiner sittlichen
Leidenschaften für Luther dazu gehörte, um auch nur an den
Anfang seines äußern Lebenswerkes zu gelangen!" Die Haupt-
sache der Reformation blieb für ihn die Wortverkündigung, die
Lehre, die Verwaltung der Sakramente, Taufe und Abend-

Gerhard Ritter, Luther, Gestalt und Tat; ö.Auflage, Müncden IS4Z,
S. l2S.



— bZ —

mahl. Das war das Amt der Kirche: alle äußern Fragen der
kirchlichen Reformation, der politischen und sozialen Lebens-
gebiete überließ er der Obrigkeit. Sie sollte zwar durchaus
christlich sein, sich durch christliche Glaubensgrundsätze, durch
die Liebe leiten lassen. Trotzdem blieb die von Gerhard Ritter
betonte „Gespanntheit dieses Lebens". Luthers Reformation
wirkte nicht direkt, sondern nur indirekt aus das praktische
Leben ein. Aus Luthers großartiger und unerreichter Glaubens-
stärke heraus öffnete sich kein unmittelbarer Weg in die Fragen
des Alltages. In dem Augenblick, da er „in größerer Erdennähe"
gestanden hatte, wandte er sich nicht an das Volk, sondern an
den christlichen Adel deutscher Nation, und Ritter zeigt uns,
daß damit „sicherlich in erster Linie die fürstlichen Landesherren,
die größeren Neichsstände gemeint sind, erst in zweiter Linie
die turbulenten Ritterschaften von der Art Huttens"^). Schon
die Ritterschaft wurde nicht als nützliches Glied von Staat und
Gesellschaft empfunden, sondern als „turbulent", erst recht
natürlich die Bauern. Entsetzlich war der Zorn des religiösen
Genius über ihre Erhebung. In dem Büchlein „Wider die
räuberischen und mörderischen Rotten der Bauern", 1525, rief
er die Worte in die Welt hinaus: „Hie soll zuschmeißen, würgen
und stechen heimlich und öffentlich, wer da kann — gleich als
wenn man einen tollen Hund todschlahen muß; schlägst du
nicht, so schlägt er dich und ein ganz Land mit dir"^). Luther
hatte insofern recht, als offener Aufruhr nie und nimmer durch
das Evangelium begründet und gerechtfertigt werden kann.
Das war nicht die Erneuerung der Seele vor den Augen Gottes.
Luther hatte aber unrecht, wenn er es als Verkündiger des

Evangeliums versäumt hatte, für die Nöte und Sorgen des

Alltags, für die Fragen des politischen und sozialen Lebens nach
Rat und Hilse zu suchen und Rat und Hilfe zu geben, soweit
solche eben doch aus dem Evangelium heraus gegeben werden
können. „Die Katastrophe des Bauernkrieges hat den Fortgang
der Reformation nicht verhindert, vielleicht nicht einmal ernst-
lich aufgehalten: aber sie gab der Bewegung einen andern
Charakter. Für immer war es vorbei mit der Zuversicht, eine
Reform des geistlichen und weltlichen Lebens in einem
Anlauf zu gewinnen. Die Nation als Ganzes verlor mit der

-s Ritter, I.e., S. 11 S.

°) Ritter, i.e.. S. 1S7.



— 64 —

Hoffnung auf diesen Wandel auch die innere Teilnahme am
öffentlichen Leben — jene glücklich erwartungsvolle Spannung,
mit der sie die Losreißung der deutschen Kirche von Rom als
den Anfang einer besseren Zeit für die Deutschen verfolgt und
bejubelt hatte. Von jetzt an blieb die Zukunft Deutschlands
ausschließlich den Händen der Sieger und Iwingherren, den
deutschen Fürsten und ihren Räten überlassen"H. Gerhard
Ritter schildert diesen Fürstenstaat an anderer Stelle: „Eine
feste Rechtsordnung herzustellen, die Guten zu schützen, die
Bösen zu strafen und die Menschen zur Gemeinschaft des Rechtes
zu erziehen, ist die Aufgabe weltlicher Obrigkeit". „Vom Geist
dieser Lehre hat der protestantische Fürstenstaat Deutschlands
jahrhundertelang gelebt. Er war (ähnlich wie der katholische
seit der Gegenreformation) vor allem Erziehungsstaat: ein
christlicher Polizeistaat, der sich bewußt war, daß über allem
äußeren Machtstreben die Fürsorge für das geistliche Heil, für
die Handhabung einer harten und handfesten Justiz und für die
materielle Wohlfahrt der Regierten zu stehen habe. So hat er
das deutsche Volk, insbesondere das Bürger- und Bauerntum,
zu einer strengen, unpolitischen Rechtlichkeit, Arbeitsamkeit und
Ehrbarkeit crzogen"ff. „Im engen Rahmen dieser deutschen
Kleinstaaten ist eine neue Form christlicher Obrigkeit entstanden,
die sonst in Europa nirgends wiederkehrt. Sie hat das politische
Leben Deutschlands, mit starken Abwandlungen freilich, bis
ins 18. Jahrhundert beherrscht, hat den Typus des deut-
scheu Menschen — des loyalen, ehrsamen und gottes-
fürchtigen deutschen "Untertanen — mit ausgeprägt, die
Eigenart des deutschen Geisteslebens wesentlich mitbestimmt"^).

Erst vor dem Hintergrunde dieser tiefgreifenden Entschei-
dung der deutschen Geschicke, die von dauernder geschichtlicher
Bedeutung war, wird ganz plastisch sichtbar, welch andern Weg
der reformierte Protestantismus gegangen ist. Er hatte
sich zur Ausgabe gemacht, die Reformation ins Volk hineinzu-

4) Ritter, I.e., S. t9t.
5) Gerhard Ritter, Machtstaat und Utopie: Vom Streit um die Dämonie

der Macht seit Macdiavelli und Morus; ö. u. 4. Auflage, München und Berlin
I94Z, S. U2/lZ.

6) Gerhard Ritter, Das lö. Jahrhundert als weltgesckichtliche Epoche;
Archiv für Reformationsgeschichte, Jahrgang ZS, Leipzig I9ZZ, S. IS. (Die
Sperrung von mir.)



— b5 —

tragen, sie dein Volke zu erhalten, sie iin Volke zu verankern —
wir würden heute sagen, ihr eine demokratische Basis zu
geben. Der reformierte Protestantismus versuchte es, die von
Luther durchaus erkannten sittlichen Forderungen, die aus dem
lebendigen Glauben notwendig herauswachsenden guten Werke
innerhalb der christlichen Gemeinde, ja eben innerhalb der
gesellschaftlichen und politischen Lebensordnungen zu verwirk-
lichen oder doch nach Wegen zu suchen, die nicht nur durch das
Wort Gottes allein, sondern durch bestimmte Taten gesetz-
geberischer und sozialpolitischer Natur christliche Sittlichkeit zu
wecken, christliche Gemeinschaft zu fördern, lebendige Mitarbeit
aller Glieder zu erreichen, die Menschen nicht durch den „Polizei-
staat", sondern durch ihre eigene Mitsprache und Mitwirkung
an allen öffentlichen Dingen zu christlicher Sittlichkeit zu er-
ziehen imstande sein würden.

Die Bemühungen Johannes Calvins in dieser Hinsicht
sind bekannt. Durch die Behörde des Konsistoriums, in welchem
die „pasbeni-k" und die „aneiens" zusammentraten, wurde die
Genfer Gemeinde in eine strenge Schule der sittlichen Zucht
genommen, die für den ganzen calvinistischen Protestantismus
von grundlegender Bedeutung blieb. Die wesentlich an den
sittlichen Forderungen des alten Testamentes orientierten eng-
lischen Calvinisten, die Puritaner, verkörperten den Willen zur
Sittenstrenge in Haus und Familie, in Staat nnd Gesellschaft.
Ihre bekanntesten Vertreter waren die Pilgerväter auf der
„Mayflower", die den Gedanken der puritanisch geregelten
Lebens- und Staatsführung in die neue Welt hinübertrugen,
wo heute noch in unzähligen Familien und kirchlichen Gemein-
schaften diese echte Haltung christlicher Zucht und Ordnung zur
Ehre Gottes gepflegt und der heranwachsenden Generation
anerzogen wird.

Es war aber weder der gelehrten Kirchengeschichtsschreibung
noch der allgemein gebildeten Welt recht klar, daß die Wiege
der reformiert-protestantischen Haltung und Lebensauffassung
gar nicht in Genf, sondern in Zürich gestanden hatte und daß
der geistige Urheber dieser weltgeschichtlich so bedeutsamen
Sache gar nicht Calvin, sondern Iwingli war.

Natürlich hatte man schon immer irgendwie gesehen, ja
vielleicht sogar oft überbetont, wie der Toggenburger Huldrych
Iwingli in der eidgenössischen Stadt Zürich der von ihm



— SS —

hervorgerufenen und geleiteten Reformation ein anderes Ge-
ficht gegeben hatte, als es diejenige des deutschen Reformators
-Luther trug. Man hatte auf die humanistischen, von Luther
unabhängigen, also selbständigen und ursprünglichen Wurzeln
in Zwinglis reformatorischem Denken hingewiesen, die er, auch
nachdem er stark von Luther beeinflußt worden war, festgehalten
hatte. Schweizerische Reformationshistoriker betonten natürlich
auch gerne, wie sehr Zwinglis Kirchenreformation aus dem
Willen herausgewachsen war, dem Schweizervolk einen neuen
und bessern Weg aus dem „Labyrinth" der fremden Pensionen
und Solddienste, aus den Mißständen einer zügellosen Kriegspolitik,

die schließlich in der Niederlage von Marignano geendet
hatte, zu zeigen. Gerade in einer neuen, gründlichen
Darstellung der Iugendentwicklung Zwinglis erzählt Oskar Farner,
wie früh schon in Zwingli der Wille erwacht war, seinem Volke
ein Helfer, Ratgeber und Reformator zu werden. Dabei konnte
unterstrichen werden, wie der schweizerische Reformator in
einem Gemeinwesen ausgewachsen war, in dem jeder
unbescholtene Mann in der Landsgemeinde seinen Teil an den
Geschicken des Volksganzen mitzutragen Recht und Pflicht hatte.
Adel und Rittertum brauchte man damals in der Schweiz nicht
mehr ernst zu nehmen, der Bürger und der Bauer waren die
Träger der öffentlichen Gewalt. Für Zwingli wäre es unmöglich
gewesen, die Bauern als „mörderische und räuberische Rotten"
zu bezeichnen.

Ferner war schon immer gezeigt worden, wie nun die
Glaubensänderung und die Kirchenreform in Zürich und auch
in andern Schweizerstädten auf der Grundlage der
Stadtgemeinde, also auf einer relativ demokratischen Basis aufgebaut
werden konnte, wie dann unter dem Einflüsse Zwinglis die
städtische Obrigkeit die Begehren und Wünsche der Bauern, die
sich wie ihre Standesgenossen in Schwaben, im Schwarzwald
und in Thüringen ebenfalls in den Iahren 1524 und l525
zusammengetan hatten, sorgfältig prüften und immerhin in
einigen Punkten, hinsichtlich der Leibeigenschaft und des kleinen
Zehntens innerhalb bestimmter Herrschaftsbereiche Entgegenkommen

zeigte, so daß die Reformation im kirchlichen Sinne im
Laufe der folgenden Jahrzehnte auch aus dem Lande wirklich
Fuß fassen und zu einem geistigen Gut des ganzen Volkes werden
konnte. Wenn sich auch in den schweizerischen Stadtstaaten



— S7 —

schließlich ein ausgeprägtes Staatskircheutmn durchzusetzen
vermochte, wenn auch die Leitung der Kirche von den nur
aus der Stadtbürgerschaft hervorgehenden städtischen Kirchen-
behörden in streng autoritativen, Sinne ausgeübt wurde, wenn
auch in politischer Hinsicht diese Stadtstaaten keine
genossenschaftlichen, sondern zunächst herrschaftliche Staatswesen waren,
in denen Bürgermeister, Schultheißen und Räte die frommen,
fürsichtigen, ehrsamen, weisen und gnädigen Herren waren,
denen die Untertanen Gehorsam schuldeten, so wurde doch die
Herrschaft nicht von einem monarchischen Landesherrn und den
von ihm abhängigen kirchlichen und staatlichen Beamten,
sondern von republikanischen, höchstens von aristokratischen oder
patrizischen Instanzen ausgeübt, die in ihrer ganzen Lebens-
Haltung und persönlichen Einstellung dem Untertanenvolk aus
dem Lande viel näher standen als die Fürsten und ihr Adel,
die sich im Hofleben immer mehr von der Allgemeinheit
trennten und abschlössen. Die Reformation in Zürich und in den
Schweizerstädten, wie auch in Genf,erhielt einen republikanischen
Charakter. Die Regierung unterstand der Kontrolle der Stadt-
gemeinde und durfte sich keine Übergriffe gegen die Untertanen
zuschulden kommen lassen. Die Verwaltung der Untertanen-
gebiete war eine patriarchalisch-persönliche. Außer dem der
regierenden Schicht angehörenden Landvogt oder Obervogt
wurde sie von Organen besorgt, die aus der untertänigen Be-
völkerung hervorgingen. Die Gemeinden erfreuten sich einer
weitgehenden lokalen Selbstverwaltung.

Vom republikanischen und in einem gewissen Sinne auch
schon demokratischen Gens aus gelangten dann die Grund-
gedanken über die Organisation der Kirche und des Staates
nach Frankreich, nach den Niederlanden, nach England, nach
Amerika, wo sie mancherorts auf fruchtbares Erdreich fieleu
und eine von der französischen, sosern sie absolutistisch und
zentralistisch war, und von der deutschen grundsätzlich andere,
nämlich eine freiheitliche, eine föderalistische und demokratische
Staatsauffassung begründen halsen.

Damit waren ohne Zweifel eine Reihe wesentlicher Fak-
toren namhaft gemacht worden, die dem reformierten
Protestantismus und seiner Wirkung auf die Welt und Geschichte
einen andern Charakter gaben, als er dem Luthertum eigen
war. Und doch war der entscheidende Kern der Sache, die

S



— bö —

unmittelbare Verknüpfung der Anliegen des Glaubens und der
Kirche mit den Anliegen des alltäglichen, des praktischen, des
sittlichen, des gesellschaftlichen und staatlichen Lebens, die doch
offenbar in den calvinistischen Gemeinden, die von Gens aus
entstanden und beeinflußt waren, ein Hauptmerkmal war,
noch nicht als zwinglische und zürcherische Schöpfung erkannt
worden. Gerade diese Verknüpfung hat aber Iwingli in Zürich
geschaffen. In ihr liegt der eigentliche Beitrag Zürichs zur
Weltgeschichte in dieser Epoche.

Am 10. Mai 1525 erließen „Burgermeister, Radt und der
groß Radt, so man nempt die Iweyhundert der Statt Zürich"
eine „Ordnung und Ansehen, wie hynsür zü Zürich in der Statt
über eelich Sachen gericht sol werden"?).

Am l5. Mai 1525 trat das Ehegericht zum erstenmal
zusammen.

Die Ehegerichtsordnung war aus den Veratungen einer
Kommission hervorgegangen, die schon am 25. Februar 1525
gebildet worden war und der zwei Mitglieder des Kleinen,
zwei des Großen Rates und die drei Leutpriester am Groß-
Münster, Fraumünster und St. Peter angehörten. Bullinger
bezeugt, daß Huldrych Zwingli persönlich der Verfasser der
Ehegerichtsordnung war. Für die Einrichtung selber aber
und ihre Organisation übernahmen Bürgermeister, Räte und
Burger von Zürich die Verantwortung. Das Ehegericht war
ein Werk des Reformators und Zürichs. Es erwächst sowohl
aus der Gedankenwelt des von Iwingli neubegründeten re-
formierten Glaubens wie aus den im Zürcher Gemeinwesen
gegebenen rechtlichen und sozialen Voraussetzungen. Wie die
Kommission, die das Gesetz vorbereitete, so war nachher das
Ehegericht selber aus Vertretern der Kirche und des Staates
zusammengesetzt: „And damit sölcher Gerichtshandel sürderlich,
als die Noturfft höischt, geübt werde, haben wir zü Richteren
verordnet sechs Man, nämlich zwen von den Lütpriesteren in
unser Statt, die des götlichen Worts bericht, item zwen uß dem
kleinen und zwen uh unseren großen Rädt". Das Zusammen-
wirken der Lehrer und Verkündiger des christlichen Glaubens

ü Huldreich Zwinglis sämtliche Werke, Bd. IV, Leipzig 1927, Nr. SS:

Zürcherische Ehegerichtsordnung, Text S. Is2ff.



ö9 —

C Ordnung und anschenwie
dynfür zü Zürich in der Scare

ü?erVeitch sachenge
richt sol werden

tz^Geeruckt zâ Zürich/d»rch
Johansen t7ager.



— 70 —

mit dem alltäglichen Leben in Staat und Volk war möglich, weil
hier in einer freien Republik Männer, die im gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Leben ihrer Zeit standen, zugleich Vertreter
des Volkes und der Stadtgemeinde in den staatlichen Behörden
waren. Junker Felix Schwend gehörte als Vertreter der Com
staffel der aristokratischen Schicht der Zürcher Bevölkerung an,
Meister Thomas Sprüngli einem angesehenen Ratsherren-
geschlecht. Hans Haab und Nlrich Funk waren typische Vertreter
des Zürcher Handwerkerstandes, der sich den maßgebenden
Einfluß auf die Staatsgeschäste gesichert hatte.

Wie sein Name besagt — neben Ehegericht wurde allerdings
seltener auch die Bezeichnung Chorgericht und Konsistorium
gebraucht — war die erste Ausgabe der neuen Behörde die
Behandlung aller mit der Ehe im Zusammenhang stehenden
und strittig gewordenen Fragen, die rechtliche Normierung der
Ehe aus dem Boden des protestantischen Gemeinwesens, die
Entscheidung von Streitsragen betreffend die Ehe, den Ehe-
bruch, die Ehescheidung, die Eheschließung. Am 21. März 1526
wurden aber durch die „Satzungen in Ehesachen" „die Kompe-
tenz des Ehegerichtes in bedeutungsvollster Weise erweitert"^).
Die Behörde hatte über „Huory" zu richten. Damit wurde das
Ehegericht auch zum Sittengericht. Ja, „die Tätigkeit des Ehe-
gerächtes als Sittenpolizei ist eine außerordentlich umfangreiche
gewesen und im Laufe der Jahre beständig gewachsen""). Die
Sittenpolizei erstreckte sich schließlich „nahezu auf das Gesamt-
gebiet der Sittlichkeit und Sitte'""). Die Behörde kontrollierte
und zog vor ihr Forum: Scheltworte, Fluchen, üppiges Leben,
schlechtes Haushalten, mangelnde Sorge für kranke Eltern und
vieles andere. Das Sittengericht wurde „der Wächter über
Zucht und Sitte schlechthin""). „Der theokratische Grund-
gedanke des christlichen Gemeinwesens" — wir dürfen vielleicht
einfacher sagen: der Gedanke, daß die Erkenntnis des Glaubens

6) Walther Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium, Bd. I:
Das Zürcher Ehegericht und seine Auswirkung in der deutschen Schweiz zur
Zeit Zwinglis,- Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen Reformationsgeschichte,

herausgegeben vom Zwinqliverein in Zürich, VII, Leipzig 19Z2,
S. 142 sin der Folge Köhler I zitiert).

->) Köhler I, S. l4S.
">) Köhler I, S. IS2.
") Köhler I, S. 164.



— 71 —

auf das Alltagsleben einwirken und dieses bestimmen soll —-
„fand hier seine glänzendste Verwirklichung"^).

Durch einen weiteren Beschluß der Bürgermeister, Räte
und Burger, also des Großen Rates, vom lZ. Juni IS26 wurde
die Ehcsatzung auch für die Landschaft als gültig erklärt und
geboten, „daß in setlicher Kilchhöre der Untertanen zwcn, dry
oder 4 mitsampt dem Pfarrer, frommer, erlicher Mannen
verordnind, denen us dem Land (glich als in der Stadt den
Erichtern) der Ebruch, Huory und Kupplern angezeigt und
anggeben werde. Die söllind alsdann die Angebrachten und
Verklagten mit Ernst warnen, einmal, zweimal, wie in den ob-
geschribnen Satzungen bestimpt ist. Wo si sich aber von sömlicher
Warnung nit besscrcnd, söllind die Verordneten sinnlich Über-
trettcr einem Obervogt anzeigen; der soll dann sinnliche Laster
strafen, wie es in den gemcldten Satzungen usgetruckt ist.. ."^).
„Das Mandat vom 26. März 15ZO sieht dann eine Erweiterung
der ländlichen Behörde vor, die (ein- oder zweimalige) Warnung
erteilt ,uf dem Land der Prädicant oder Seelhirt zusampt dem
ündervogt, den Egoumeren und zweien erbaren Mannen
von den älteren im Rainen der Kilcheiü — hier haben wir
die Wurzel des Presbyter- oder Seniorenamtes in den
reformierten Kirchen"^).

Eine, wie Köhler in der Anmerkung zeigt, längst vor der
Reformation in den älteren Nechtsquellen und Dorfverfassungen
nachweisbare Instanz, die sich gerade in der Schweiz erhalten
hatte, wo die genossenschaftlichen Einrichtungen nicht durch
die Bestrebungen des auskommenden modernen Beamtenstaates

zurückgedrängt oder gar beseitigt worden waren, wird
für die konkrete Organisation des kirchlichen Lebens
herangezogen. Es scheint keine Frage zu sein, daß hier eine Einrichtung
ältesten germanischen Genossenschaftsrechtes von der Kirche
wieder aufgenommen und dann gemäß den in der neutestament-
lichen Überlieferung ebenfalls vorgezeichneten Einrichtungen in
den ersten Christengemeinden umgedeutet und neu verwendet
wird. Der Vorgang ist von kaum zu überschätzender Bedeutung.
Zwingli hatte in seiner Lehre über die Kirche den Gemeindest

Köhler I, S. iS4.
") Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation in den

Iahren ISIS—I5ZZ, herausgegeben von Emil Egli, Zürich iS7S, Nr. SSO.

ch Köhler I, S. 1öS.



— 72 —

gedanken in eindrucksvollster Weise neu belebt und in den
Mittelpunkt des kirchlichen Lebens gestellt. Die unsichtbare
Gemeinde der wahrhast Gläubigen, die dort sichtbar wird, wo
das Wort verkündigt und die Sakramente verwaltet werden,
schien auch aus dem Boden der Stadtgemeinde kirchenpolitische
Wirklichkeit zu werden. Der Große Rat, hervorgegangen aus den
Zünften, konnte als die Vertretung der ganzen Stadtgemeinde,
also der „Kilchhöri" Zürich gelten. Er konnte demnach auch die
Leitung der kirchlichen Fragen, sofern er sich unter das Wort
Gottes stellte, übernehmen. Damit war eine wirklich organisierte
christliche Gemeinde geschaffen worden^).

Schwieriger war es dagegen, den Gemeindegedanken in
den Landgemeinden des zürcherischen Untertanengebietes zu
realisieren. Die Reformation führte zu Unruhen, zu Spaltungen
und zu politischen Konflikten, die sich in den Ereignissen zu
Stammheim, beim Ittingersturm, in den Bauernunruhen und
in der Täuferbewegung zeigten. Die städtische Obrigkeit über-
nahm deshalb als Landesherr die kirchenregimentlichen Funk-
tionen gegenüber der Landschaft. Der Rat bestellte insbesondere
in seiner Eigenschaft als Kollator die Pfarrer. Der Wunsch der
Bauern, den Pfarrherrn selber wählen oder auch absetzen zu
dürfen, wurde nicht erfüllt. Das Gemeindeprinzip konnte so

nicht im gesamten Wirkungsbereich Zwinglis durchgeführt
werden. Um so wertvoller sind deshalb die Beschlüsse des Rates
betreffend die Mitwirkung der „Untertanen", wie die Verord-
nung von 152b ausdrücklich sagt, in den Fragen der Ehegerichts-
barkeit und des Sittengerichtes. Damit wird tatsächlich doch ein
Stück kirchlicher Gemeindeautonomie begründet, das ohne
jeden Zweifel die Grundlage für die Freiheit der Kirchgemeinde,
wie sie sich im 19. Jahrhundert entwickelte, darstellt. Im Mandat
vom 2b. März 15Z0 wird ganz unmittelbar die Parallele
zwischen der Gemeinde in der Stadt und der Gemeinde aus
dem Lande gezogen. Der Leutpriester oder „Seelhirt" soll die
ungehorsamen, „ungottsförchtig, widerspännig, ärgerlich Lüt zur
Gehorsamkeit" anhalten, „in unser Stadt erstlich des ungehorsamen

Zunftmeister und uf dem Land dem Urrdervogt, und ob
die sinnig oder nachlässig, dannenthin der Gemeind und in der
Stadt einer Zunft oder den Zwölfen in Namen der Zunft,

P Über das Gemeindeprinzip bei Zwingli vergl. Alfred Farner, Die
Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli, Tübingen lS?0> à ö, tS, lv.



— 7Z —

anzöigen"^). Die viel älteren Einrichtungen des genossenschaftlich

organisierten Gemeinwesens, die Zunft und die
Landgemeinde, bilden die konkrete Basis für die Gestaltung der
Kirchgemeinde und der kirchlichen Disziplin, die ja dann für den
Calvinismus so charakteristisch ist.

Dem Ehegericht wird als weitere wichtige Kompetenz die
Erledigung aller Pfrundsachen übertragen. Es hat dafür zu
sorgen, daß alle Verkündiger des göttlichen Wortes zu Stadt und
Land ihr angemessenes Einkommen erhalten. Es kann hier im
weiteren darauf verzichtet werden, alle Einzelheiten über die
Tätigkeit des Zürcher Ehegerichtes und über seine Stellung zum
Rat und zu den weltlichen Behörden darzustellen.

Es ist das große Verdienst Walther Köhlers, der während
zwanzig Iahren, von 1909 bis l929, als Lehrer der Kirchen-
geschichte an der Aniversität Zürich gewirkt hatte und dann nach
Heidelberg übergesiedelt war, in seinem großen zweibändigen
Werk über das „Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium"
gezeigt zu haben, daß die von Iwingli und seinen Mitarbeitern
aus zürcherischem Boden geschaffene Einrichtung des Ehe-
gerächtes zu Stadt und Land die geschichtliche Wurzel des weit-
bekannten Genfer Konsistoriums ist. Das zürcherische Vorbild
fand Nachahmung und weitere Ausgestaltung in den refor-
mierten Gebieten der deutschen Schweiz, ganz besonders in
Basel, dann aber auch in einer langen Reihe von süddeutschen
Städten, die wenigstens anfänglich unter Zwinglis Einfluß
zur Reformation übergetreten waren, so in Alm, Konstanz,
Eßlingcn, Memmingen, Lindau, Isny, Biberach, dann im
Herzogtum Württemberg, in Reutlingen, Augsburg, Kempten,
Ravensburg und — was das wichtigste ist — in Straßburg.
Die lange Stammes- und Entwicklungsgeschichte des Konsi-
storiums mit allen ihren Ästen und Zweigen kann hier natürlich
nicht geschildert werden, dagegen möchten wir noch unter
Köhlers kundiger Führung verständlich machen, wie diese Ein-
Achtung zum Rückgrat der Kirche Calvins wurde uud was sie

in der Weltgeschichte bedeutet hat.
Auch für Gens gilt, was in allen Städten jener Zeit bcobach-

tet werden kann: Schon vor der Reformation hatte die Obrigkeit

1°) Egli, Actensammlung Nr. ISSö, S. 704.



— 74 —

durch zahlreiche städtische Sittengebote in alle Gebiete des
täglichen Lebens eingegriffen. Wir finden Bestimmungen über den
Feuerschutz und die Hygiene, eine Hebammenordnung, Kontrolle
der Metzger und Bäcker, Armenfürsorge und Maßnahmen gegen
den Bettel, Reglements über das Dirnenwesen, dann über den
Kleiderluxus und das Waffentragen, Verbote gegen das Spielen,
Trinken, Fluchen und Lästern, und vieles andere. Die durch
die Organe der Obrigkeit — die ja schließlich, wenn auch oft nur
indirekt, von der Bürgerschaft gewählt waren — geübte Zucht
nahm der Bürger noch hin, er konnte sich ihr auch gelegentlich
entziehen. Anders wurden die Dinge, als sie in entschiedenerer,
strengerer und gewissenhafterer Form von der Kirche
übernommen werden wollten. In jahrelangem Kampfe nur drang
Calvin mit seinen Ideen durch.

I5Z5 war die Stadt frei geworden. Mit Berns Hilfe hatte
sie die Herrschaftsrechte des Stadtherrn, des Bischofs von Genf,
und des Herzogs von Savoyen abgeschüttelt. Nun war sie

auf sich selber angewiesen. Calvin wollte ihr den Weg in eine
neue Ordnung hinein zeigen. Er war auf seiner Durchreise im
Sommer I5Zö von Farel in der Nhonestadt festgehalten worden.
Der erste Versuch einer Genfer Kirchenordnung, die er mit
Farel zusammen dem Rate vorlegte, scheiterte. Beide
Reformatoren mußten 1553 Genf verlassen. Calvin begab sich über
Basel nach Straßburg. 1541 riefen ihn die Genfer zurück. In
beiden Städten, in Basel, wo er sich früher länger ausgehalten
hatte, und in Straßburg hatte er diejenigen Einrichtungen
kennen gelernt, die auf das Zürcher Vorbild zurückgingen. Auch
neue Elemente waren hinzugekommen, vor allem die in Zürich
zwar von Iwingli aufgeworfene, nachher aber ganz
zurückgestellte Frage des Bannes, des Ausschlusses Unwürdiger vom
Abendmahl. In Basel gab es Bannherren, in Straßburg wurde
das Problem ständig erörtert"). Calvin kehrte unter der
Bedingung nach Genf zurück, daß mm seine Vorschläge für die
Kirchenordnung angenommen würden. Am 15. September
1541 wurde ein Sechserausschuß mit der Bearbeitung der
„ordonnances sur 1'ordre de l'e^lise" betraut. Anfangs
November wurden die ,,ordonnances eeelêsiasbicsnes" von

O Walther Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium,
Bd. II: Das Ehe- und Sittengericht in den süddeutschen Reichsstädten, dem
Herzogtum Württemberg und in Genf; Leipzig 1942, S. 514.



— 75 —

den Räten, am 20. November 1541 von der versammelten
Gemeinde angenommen^).

Das Kirchenregiment, das nach Calvins Auffassung aus
diese Weise von Christus eingesetzt worden war, besteht aus vier
Ämtern: den Pastoren, Doktoren, Ältesten und Diakonen. Die
Pastoren haben das Wort zu verkündigen, die Sakramente zu
verwalten und in Gemeinschaft mit den Ältesten Ordnung und
Zucht zu üben? die Doktoren sind die Lehrer und Schulmeister.
Die zwölf Ältesten, die — wie in Zürich die Eherichter — aus
den verschiedenen Räten hervorgehen, nämlich zwei aus dem
Kleinen, vier aus den Sechzig und sechs aus dem Großen Rat,
möglichst aus verschiedenen Quartieren, überwachen die Lebensführung

jedes Einzelnen und machen über die Fehlbaren
Mitteilung an das Konsistorium. Die Diakonen verwalten das
Spital- und Armenwesen^). Jeden „Donnerstag morgen
versammeln sich die Ältesten mit den Pfarrern, um zu sehen, oh
es keine Unordnung in der Kirche gidt, und gemeinsam üder die
eventuell nötige Abhilfe zu beraten"^). Diese Versammlung
erhält die Bezeichnung „consistoire", Konsistorium. Sie „ist
der Träger der kirchendisziplinarischcn Entwicklung in Genf
geworden". Wenn sie juristisch auch nur die Kompetenz zu
warnen, nicht zu strafen hatte, war sie zwar „nicht de inre,
wohl aber cle tacto das matzgebende Tribunal geworden,
der oberste Wächter über Recht und Sitte, norme et critère cle

tous les actes (lu gouvernement" fChoisy2P Calvin erzwäng
in hartem Kampfe die Durchführung der Kirchenzucht, besonders
die Ausschließung der Fehlbaren vom Abendmahl, der bei
Leuten, die keine Reue zeigten, die Verbannung aus der Stadt
für ein Jahr folgen konnte. So bestimmten es die im
November 1551 neu redigierten „ordonnances ecclésiastiques".
„Einen stärkeren Äbendmahlsschutz kann man sich nicht denken
und der hier vorgesehene Kirchenbann in der doppelten Form
des Abendmahlsausschlusses und der Ausweisung war eher
noch härter als die katholische exeommumcatio minor et
maior"22). „Hinter dem Urteil der Kirche stand als Exekutor die

"«) Köhler II, S. SSS-^-SSs.

") Köhler II, S. SSö.
2°> Köhler II, S. SSS.

Köhler II, S.S7l.
22) Köhler II, S. vl9.



— 75 —

Obrigkeit, deren Büttel schon bei der Feststellung des Urteils
mitwirkte, und ohne diesen Exekutor wirkte die Zucht nicht.
Dieser Kirchenbann war eine res rnixta geworden und hatte
zuletzt zum Bankerott der Kirchenzucht geführt. Der Rat
selbst sprach von „elroses conjointes et inseparables"^). Calvin
hatte die Einrichtung der zwölf Ältesten in Basel kennen-
gelernt, die vier Kirchenämter bei Martin Bucer in Straßburg.
Beides ging auf urchristliche Vorbilder zurück, erhielt aber
einen andern Sinn. Das Zürcher Ehegericht war also nicht der
unmittelbare Ausgangspunkt, der direkte Urheber des Genfer
Konsistoriums. Trotzdem betont Walther Köhler mit vollem
Recht, daß Zwinglis Ehegericht an der Spitze, Calvins Konsi-
storium am Abschluß einer längeren und stark verzweigten
Entwicklung stehen. Grundsätzlich gesehen ist der Zürcher
Reformator Huldrych Iwingli der Schöpfer des reformierten
Konsistorialtypus. Das wesentliche war die rechtlich organisierte
und in einer Behörde verkörperte Einwirkung christlicher Sitt-
lichkeit auf das alltägliche Leben der Bürger und Gemeinde-
glieder. Die Behörde war aus Pfarrern und Laien zusammengesetzt,

letztere vertraten als Mitglieder der Ratskollegien
zugleich das staatliche Gemeinwesen, wenn sie auch besonders
in Gens als kirchliche Organe verstanden werden konnten.

Durch Ehegericht und Konsistorium wirkte die Reformation,
die in ihrem Ursprung und Kern eine Sache des Glaubens
war und blieb, unmittelbar auf das Alltagsleben der Menschen
ein. Sie nahm die Staatsgewalt und ihre ja auch von einem
Machiavelli geforderte erzieherische Funktion für die christliche
Erziehung des Volkes in Anspruch. Sie verschaffte damit dem
Volke selber und seinen Vertretern in diesen Funktionen, den
Ältesten in den zürcherischen Landgemeinden so gut wie
den „aneiens" der Stadtgemeinde Gens, die Möglichkeit zur
unmittelbaren Mitarbeit in der sichtbaren Kirche, zu einer
Mitarbeit, die unter dem Worte Gottes stand und vom Worte
Gottes, wie es von den Reformatoren verstanden wurde,
gelenkt war. In diesem Sinne war tatsächlich eine Herrschaft
der Bibel, eine Bibliokratie, oder in einem allgemeinen, nicht
im streng juristischen Sinne, eine Theokratie geschaffen. Gott
sitzt im Regiments und „regieret" alles wohl, müßte man sagen
und wörtlich verstehen.

22) Köhler II, S. SIS.



— 77 —

Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium können als
eine „geistlich-weltliche" Behörde bezeichnet werden. Diese
Begriffe geben aber kaum ganz wieder, um was es sich eigens
lich handelt. Für den Protestantismus überhaupt gibt es ja
im Grunde genommen die Scheidung einer geistlichen und
weltlichen Sphäre des Daseins gar nicht mehr. Die „Geistlichen",
die Pfarrer, die Organe der Kirche, bilden keinen besondern
Stand, der durch den ,,orclo", durch das Sakrament der Weihe
wie in der katholischen Kirche aus den übrigen Ständen der
menschlichen Gesellschaft herausgehoben wäre. Die Kirche will
nach dem Verständnis der Reformatoren keinen besonderen
oder heiligen Bezirk darstellen, der sich scharf gegen die ver-
dorbcnc Welt abgrenzt. Wahrhaste Kirche, Gemeinschaft des
Glaubens, ist so wenig sichtbar, wie der Glaube selber, sie ist
ein Stück des Glaubens, sie beruht aus dem Vertrauen der
Gläubigen zu Gott und zueinander. Sie wird aber, wie wir
schon sagten, als menschliche Gemeinschaft sichtbar, wo das Wort
verkündigt und die Sakramente verwaltet werden. In ihrer
konkreten Gestalt, in ihrer irdischen Wirklichkeit ist sie nicht rein,
nicht heilig, nicht geistlich. Sie ist ebenso weltlich wie alle mensch-
lichen Einrichtungen und alles Tun der Menschen in der Welt.
Sie will vielmehr gerade in der Welt wirken, die Menschen
in der Welt umgestalten, die Gemeinschaft aller derer sein, die
sich vom Geiste Gottes nicht etwa bloß in „geistlichen" Funk-
tionen, sondern in ihrem alltäglichen Leben richten und leiten
lassen. Dieses Wirken der Kirche auf die Welt und in der Welt
vollzieht sich im allgemeinen in den uns bekannten und ver-
trauten Formen des kirchlichen Lebens, in der Predigt, der
Taufe, der Konfirmation, der kirchlichen Einsegnung der Ehe,
der Abdankung, in der Feier des Abendmahles, dann im
Anterricht der Kinder und der Jugendlichen, vor allem in der
Seelsorge und der Fürsorge, in allen jenen großen und kleinen
Diensten, in denen sich christlicher Geist vom einen zum andern
Menschen bezeugt. Für viele dieser Funktionen sorgt ein
Apparat, der ein Stück unseres weltlichen Rechtslebens dar-
stellt. Wenn selbstverständlich wahrhast christliches und wahrhaft
sittliches Leben nur in Freiheit gelebt werden kann, so bedarf
doch jdie menschliche Gemeinschaft infolge ihrer ständigen
Bedrohung durch den Eigenwillen und den Machttrieb der
Einzelnen und der Gruppen einer Rechtsordnung, die formal



— 78 —

klar umschriebene Einrichtungen und Beziehungen schafft und
die im Falle des Widerstrebens durch die Gewalt des Staates
erzwungen werden kann. Auch die friedliebendste und auf treuer
Nachbarschaft und hilfsbereiter Gesinnung beruhende christliche
Gemeinde braucht rechtlich festgesetzte Formen der Gemeindesteuer,

der Gemeindeverwaltung durch die Kirchenpflege, der
bestimmt umschriebenen Funktionen des Pfarramtes, das
selbstverständlich nicht nur sachliches Amt, sondern mit Gottes
Hilfe persönliche Kraft sein muß, wenn es seine Aufgaben
erfüllen will. Die Kirchenpflege stellt heute die zugleich sichtbare
und rechtlich geordnete Mitwirkung der „Welt", der „Laien", der
Gemeinde schlechthin dar, die in allen wichtigen und großen
Fragen zusammentritt und in der Kirchgemeindeversammlung
oder Abstimmung selber handeln kann. Diese unbedingt
notwendige, das kirchliche Leben überhaupt erst zu einem
konkreten Gemeindeleben gestaltende Einrichtung wurde durch das
Zürcher Ehegericht begründet. Seine besonderen Aufgaben, die
Gerichtsbarkeit in Ehesachen, die Sittenpolizei und das Sitten-
gericht waren zeitlich bedingt. Heute ist das Eherecht Sache
des Staates und des Zivilrechtes geworden. Auf eine sittliche
Erziehung der erwachsenen Glieder der Gemeinde durch formal-
rechtliche Verordnungen und Eingriffe einer Behörde mit
Strafantrag und sogar kirchlicher Strafkompetenz hat die Kirche
verzichtet. Manches ist auch hier vom Staate übernommen
worden. Geblieben ist allein die Sorge für die wirtschaftliche

Existenz der kirchlichen Organe, die Verwaltung der der
Kirche gehörenden Gebäude, dann allerdings die Vorbereitung
der in der neueren Zeit nun der Gemeinde überlassenen Pfarr-
wahl. Die Kirchenpflege ist dadurch überwiegend zu einer
Verwaltungsbehörde geworden.

In der Neformationszeit war die straffe und zugleich
rechtlich scharf umrissene Funktion der „geistlich-weltlichen"
Behörde eine Notwendigkeit und eine Wohltat gewesen. In
den reformierten Gebieten der deutschen Schweiz bedeutete
sie die wichtigste, wenn nicht die einzige Mitwirkung der
konkreten Gemeinde, der im Dorf und in der Stadt zusammenlebenden

Christen, am eigentlichen kirchlichen Leben. Sie war
damit die zentrale Klammer, die eigentlich erst die sichtbare
evangelische Gemeinde schuf, die nicht nur Verkündigung
anhörte und heilige Handlungen gleichsam an sich heranbringen



— 79 —

ließ, sondern die durch ihre Vertreter, jene „frommen, erlichen
Mannen", die Ältesten, auch selber handelte.

Wieso denn wird aber diese Sache zum Veitrag Zürichs
an die Weltgeschichte?

In den deutschen Territorialstaaten und Städten, in den
Städten und Ländern der Eidgenossenschaft, in denen die
Reformation durchgedrungen war, wurde das Kirchenregiment
ganz oder teilweise von den staatlichen Behörden übernommen.
Der Staat anerkannte die Reformation und stellte sich ihr zur
Verfügung. Das war auch in Genf der Fall. Die Reformation
war grundsätzlich schon vor der Ankunft Calvins angenommen
worden. Der Genfer Rat begann die kirchlichen Verhältnisse
zu ordnen, so gut er es verstand. Calvin wollte aber etwas
anderes. Er wollte eine Kirche begründen, die nicht aus die Hilfe
staatlicher Organe angewiesen war und auch nicht den Befehlen
staatlicher Organe zu gehorchen hatte. Wir erwähnten schon,
daß er schließlich doch nicht ohne die staatliche Sanktion der
Ausschließung zum Ziele gelangte. Wenn eben schon einmal
eine menschliche Gemeinschaft rechtlich geordnet werden soll,
dann ist die Anwendung von Gewalt unausweichlich,- denn
Recht ist nur Recht, wenn hinter ihm eine Macht steht, die es

erzwingen kann. Calvin dachte aber an sein Heimatland. In
Frankreich mußten sich die Gläubigen selber helfen, ja gegen
den Staat behaupten können. König Franz I. hatte Verständnis
für humanistische, für literarische und künstlerische Fragen
gezeigt. Die religiösen Probleme vermochte er kaum zu verstehen.
Eine Änderung der kirchlichen Verhältnisse konnte nicht im
Interesse der Krone liegen. Sie verfügte nämlich seit dem
l5ld mit Papst Leo X. abgeschlossenen Konkordat über die
höhern Pfründen, damit über ein gewaltiges Vermögen und
die daraus fließenden Einkünfte, mit denen sie nach Belieben
ihre Günstlinge, ihre getreuen Mitarbeiter, Minister und
Staatsmänner, einflußreiche Kirchensürsten und Diplomaten,
belohnen konnte. Die kirchlichen Würdenträger in Frankreich
waren darum oft in genügender Dienstfertigkeit bereit, dem
König größere Summen an sogenannten freiwilligen Spenden
zu gewähren. Unter dem Einflüsse der Pariser Universität, der
Sorbonne, und der übrigen maßgebenden kirchlichen Instanzen



— 30 —

begann vielmehr die Regierung Franz^ I., die Lutheraner, die
Anhänger der Reformation, die Ketzer zu verfolgen und zu
vernichten.

Auch in den Niederlanden, wo die Schüler Calvins in
glühendem Eifer und in großer Opferbereitschaft zu wirken
suchten, mußten sich die Anhänger der Reformation gegen
den Staat ihr Daseinsrecht erkämpfen. Schon unter Kaiser
Karl V. waren alle Bewegungen ketzerischer Art verfolgt
worden, unter seinem Sohne Philipp II. von Spanien wurde die
Verfolgung verschärft und den Provinzen mit der Inquisition
gedroht. Auf die Hilfe des Landesherrn war unter keinen
Umständen zu zählen.

Nicht ganz so scharf wie in Frankreich und in den Niederlanden,

solange sie unter spanischer Herrschaft standen, war
der Gegensatz zwischen Reformation und Staat in England.
Heinrich VIII. hatte die englische Kirche von der Oberhoheit
des römischen Papstes losgelöst. Unter Königin Elisabeth schien
die Durchführung der Reformation gesichert. Noch hielt aber
die offizielle Kirche an vielen alten Bräuchen fest, die den durch
die Gedankenwelt Calvins unterrichteten und in ihrer
Überzeugung gefestigten Protestanten als zu katholisch erschienen.
Die Puritaner wollten die Kirche von diesen Resten früherer
Lebensformen reinigen und die Gemeinde auf der reinen
Grundlage des biblischen Wortes aufbauen.

Die Protestanten dieser Länder, die Hugenotten in Frankreich,

die Geusen — zwar ursprünglich eine politische, in ihrem
Kern aber zugleich protestantische Bewegung — in den Niederlanden,

die Puritaner und nach ihnen erst recht die Dissenters
und die Independenten in England brauchten eine Organisation

der Kirche, die ihnen eine obrigkeitliche Hilfe, ein
landesherrliches Kirchenregiment entbehrlich machte, die der Kirche
jene äußere Festigkeit und Widerstandskrast gab, die das
notwendige Fundament jeder auf sich selber angewiesenen menschlichen

Gemeinschaftsform ist. Die Gemeinden des Calvinismus
hatten den schwersten Kampf des Glaubens zu kämpfen, den es
im Zeitalter der Reformation gab, sie hatten die furchtbarsten
Gefahren zu bestehen und die grausamsten Verfolgungen zu
erleiden. Nur die doppelte innere Kraft des Glaubens und
die äußere Festigkeit ihrer Organisationsform setzte sie in den
Stand, die Feuerprobe zu bestehen. Sie mußten hart werden



— SI —

wie ein Kristall. Wie dieser mußten sie ganz scharfe, ganz
unzweideutige, gleichsam mathematisch bestimmbare Formen
annehmen und zugleich die innere Klarheit und die stoffliche
Härte und Festigkeit des Kristalls erlangen, wenn sie fortbestehen
und reformatorisches Leben retten wollten. Ohne diese in den
knappen Formen des Rechtes oder sogar in die harte Schale
militärischer Organisation gekleideten Verfassung wären sie
vom reißenden Strom der gegenreformatorischen Weltmächte
hinweggespült worden.

Sobald sich in Frankreich irgendwo eine größere Anzahl
Protestanten zusammenfand, um gemeinsam Gottesdienst zu
halten, sobald sie von einem Diener am Wort in den
Grundanschauungen des resormatorischen Glaubens gefestigt waren,
empfahl ihnen Calvin die Wahl der Ältesten und damit die
Einführung der Kirchenzucht, eben jenes Kristallisationsprozesses,
der sie stark machen sollte. Die geistigen und die „geistlichen"
Führer der Gemeinden fanden in dieser Behörde den festen
Rückhalt für ihre Wirksamkeit, die Gemeinde selber handelte
durch ihre Ältesten mitverantwortlich in der Kirche. Das Amt
verpflichtete seinen Träger, er wurde Vorbild, Rat und Stütze
für seine Mitchristen.

Dank seiner klaren und festgefügten Gemeindeorganisation
vermochte sich der reformierte Protestantismus in den
westeuropäischen Ländern zu behaupten. Von den Niederlanden
und vor allem von England aus drang er in alle Welt hinaus
vor, wurde er ganz besonders die große geistige Kraft, die den
neuen Bund der Vereinigten Staaten von Amerika schuf.

Wissen wir, was das zu bedeuten hat?
Der lutherische Protestantismus hatte, von Luther selber

aus diese Bahn gewiesen, die Leitung der Kirche und der
Gesellschaft dem Landesherrn und seinen Beamten, den Kon-
sistorialräten — nicht von der Gemeinde gewählten Ältesten,
sondern vom Fürsten ernannten Herren —, den Generalsuperintendenten

und allen andern Geheimräten und Exzellenzen
überlassen. Diese Formen und der mit ihnen verbundene Geist,
den uns Gerhard Ritter treffend geschildert hat, hatten in den
deutschen und den nordischen Ländern, wo das Luthertum
herrschend war, zu einer gewissen Erstarrung des reformatorisch-
kirchlichen Lebens geführt, vielfach dann auch zu einem ruhigen
und Gott ergebenen Hinnehmen alles dessen, was von seiner



— 82 —

königlichen Majestät oder seiner fürstlichen Hoheit befohlen
wurde. Das Luthertum erhielt einen stark quietistischen Zug,
entfaltete dann allerdings in Gestalten wie Paul Gerhardt,
Johann Sebastian Bach und im Pietismus nicht zu
übertreffende Kräfte echten und tiefen Glaubenslebens.

Der reformierte Protestantismus hatte zunächst in den
schweizerischen Städten, in Zürich, Bern, Basel, Schaffhausen,
St. Gallen, in Lausanne, Neuenburg und Genf, sowie in ihren
Untertanengebieten, ferner in den Ländern Glarus, Appenzell,
Graubünden und in den gemeinen Herrschaften Thurgau,
Nheintal, vorübergehend im Tessin eine Heimat gefunden.
Sollte das der einzige, eng begrenzte, kleinstaatliche Bereich
einer kirchlichen Form christlichen Glaubens bleiben, der wir
uns noch heute zutiefst verpflichtet fühlen? Keineswegs! Die
Glaubenshaltung Zwinglis und seines Nachfolgers in Zürich,
Heinrich Bullinger, und die von ihnen gestaltete und geformte
reformierte Kirche fand Anhänger und Freunde in vielen
europäischen Ländern, in Deutschland selber, in Italien, in
Ungarn, in Polen, in England, im Norden. Weltbedeutung
erlangte recht eigentlich der reformierte Protestantismus erst
von Genf aus. Sie wäre aber nicht erreicht worden, wenn nicht
Zürich gleichsam das Ferment dazu gegeben hätte. Kommt es
überhaupt aus Weltbedeutung an? Wie muß sie verstanden
werden? Sie kann doch nicht in der Zahl gesucht werden. Der
kleinen Schar der in Christus Verbundenen genügt doch die
Gewißheit ihres Glaubens. Und doch kann es nicht der Sinn
dieses Glaubens sein, sich selbstgenügsam und selbstzufrieden
aus den kleinen Kreis vertrauter Gleichgesinnter zurückzuziehen.
Solange der reformierte Protestantismus nicht mit guten
Gründen belehrt worden ist, daß sein Verständnis christlicher
Wahrheit nicht wahrhaft evangelisches Christentum ist, kann es
ihm doch nicht gleichgültig sein, ob die von ihm geglaubte Wahrheit

auch von andern ergriffen worden sei und ob sie in der Welt
wirke. Die Erkenntnis der Weltbedeutung des reformierten
Protestantismus bedeutet für die Nachkommen Zwinglis in der
Limmatstadt nicht eine beruhigende Befriedigung, indem sie
sich nun sagen können, sie gehörten auch zur großen Welt und
diese habe sogar von ihnen gelernt. Die Einsicht in einen
wunderbar großen geschichtlichen Zusammenhang, in welchem
Zürich den Platz des schöpferischen Ursprungs einnehmen darf,



— LZ —

ist für diejenigen, die an dieser Sache Iwinglis heute noch
Anteil haben oder Anteil haben sollten, eine unheimlich erregende
und verpflichtende Mahnung. Was die Zürcher zur Zeit
Iwinglis getan haben und was wir heute als ihre Erben noch
tun, ist nicht gleichgültig für die Welt, nicht unsere Privatsache,

bei der wir es mehr oder weniger ernst, mehr oder
weniger gemütlich nehmen können. Wir Zürcher, die wir so gern
zur großen Welt gehören, dürfen diese Sache Iwinglis auch
nicht einfach den führenden Theologen anheimstellen; so

bequem hat uns Iwingli die Aufgabe nicht gemacht, weil er
eben gerade dem reformierten Protestantismus eine Kernform
gegeben hat, die ihn auf die „weltliche" Kultur einwirken läßt
und die alle Glieder der Gemeinde und des Volkes verpflichtet,
am zentralen Gut mitzuschaffen und mitzuwirken.

Wenn wir zum Schluß darauf hinweisen, daß die
Weltbedeutung des reformierten Protestantismus, begründet durch
Iwingli und das Zürcher Ehegericht mit allen seinen Folgen, in
seiner Wirkung aus die Geschichte und die Kultur der von ihm
erfaßten Völker und Länder liegt, dann meinen wir nicht, daß
die kulturelle Leistung, die hier möglich wurde, die religiöse
Erneuerung und ihre kirchliche Organisation zu rechtfertigen
habe. Vielmehr wollen wir damit sagen, daß hier in der
Geschichte, wie an andern Stellen, Christentum in ausgezeichnetem
Sinne auf die Kultur eingewirkt und in ihr Lebensformen
geschaffen hat, die für den christlichen Glauben selber einen Wert
darstellen und zugleich das kulturelle Leben an und für sich

bereichert haben. Wollten wir diese Kulturbedeutung des
reformierten Protestantismus beschreiben, dann müßten wir
die Geschichte Frankreichs, Ungarns, der Niederlande, einiger
deutscher Länder, Englands und Amerikas erzählen. Vieles hat
Ernst Troeltsch in seinen unvergleichlichen „Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen" und in andern Werken
gesagt. Eines möge hier erwähnt werden, dessen unmittelbare
Bedeutung für die Welt schlechthin unverkennbar ist. In Zürich
wie in der ganzen Eidgenossenschaft war das öffentliche Leben,
sagen wir mit unserm modernen Begriff, der Staat, wenigstens
an entscheidenden Stellen auf genossenschaftlicher Basis
aufgebaut. Die Gemeinde, die oommmnbg.8, war die Grundform,
auf der alles andere beruhte. Auch dort, wo die Stadt an die
Stelle früherer feudaler Landesherren getreten war und die

7



— 84 —

Landeshoheit erworben hatte, war eine Stadtgemeinde
Herrin über Landgemeinden nnd über Amtsbezirke geworden,
die, wie etwa Grüningen im Kanton Zürich, ein eigenes
Gemeindeleben, sogar einen Landtag, eine Art Landsgemeinde,
der jedenfalls noch gerichtliche Kompetenzen hatte, besaßen.
Durch die Reformation aber, wie sie Zwingli verstand und
durchführte, wurde der hierarchische Charakter der Kirche durch
den genossenschaftlichen ersetzt. Wie wir erwähnten, bildete das
Gemeindeprinzip in Iwinglis Lehre von der Kirche den
Grundstein. Zwei Entwicklungslinien trafen also zusammen
nnd verstärkten sich. Zunächst schien allerdings durch die Über-
nähme des Kirchenregiments das herrschaftliche Element ver-
stärkt worden zu seines. Die Bauern hatten aber, wie sie es
in ihren Artikeln zeigten, mit einem gewissen Recht aus der
reformatorischen Botschaft den Gedanken der Gemeinde, der
Freiheit des Christenmenschen, der ünrechtmäßigkeit vieler Herr-
schaftlicher Rechte herausgehört, üm aber sein Werk vor
Anarchie zu schützen, war dann Zwingli für den Fortbestand
der geltenden Ordnungen und Rechte eingetreten. Die
Heranziehung der „frommen, erlichen Mannen", der Ältesten, die
die gleichen Funktionen erhielten wie die genossenschaftlichen
Organe in der Stadt, die Zünfte, bedeutete aber doch auch auf
dem Lande eine Verstärkung des kommunalen Elementes.
Trotzdem schien das herrschaftliche in der Folge den Sieg davon
zu tragen. Die Pfarrer, eingesetzt vom Rat, galten als Herren.
Die Tätigkeit des obrigkeitlichen Polizeistaates wurde erweitert,
die Mitsprache der Landschaft immer mehr zurückgedrängt, das
üntertanenverhältnis stärker betont. Trotz dieser Entwicklung
bis ans Ende des l3. Jahrhunderts hatte die Reformation
potentiell doch den Sieg des genossenschaftlichen, wir dürfen nun
einen Schritt weitergehen und auch sagen, des demokratischen
Elementes vorbereitet. Nach der Aufhebung der Untertanen-
Verhältnisse in der Schweiz konnte die Gemeinde, die ja schon
längst da war, ohne bisher zur vollen Auswirkung gelangt zu
sein, hervortreten und die öffentlichen Ausgaben im Rahmen des
demokratischen Staates an die Hand nehmen. Selbstverständlich
enthielt ganz allgemein der protestantische Gedanke des allge-
meinenPriestertums aller Gläubigen, der nach Luthers Vorbild,

P Vergl. Anton Largiadèr, Untersuchungen zur zürcherischen Landeshoheit,

Zürich ISM.



— SS —

aber auch nach demjenigen des Erasmus, von Iwingli und Calvin
zum Grundbestand ihrer Lehren gehörte, ein demokratisches
Element, das sich auswirken mußte, sobald die Möglichkeit
dazu offen stand. Wie Zürich war auch Gens eine Stadt-
gemeinde. Von ihr drangen die republikanisch-demokratischen
Ideen in den ganzen Calvinismus ein. Unter den französischen
Hugenotten finden wir die ersten Republikaner in gallischen
Landen. Die kriegerischen Scharen Cromwells rekrutierten sich

aus den Gemeinden strenger Calvinisten. Das genossenschaftlich-
demokratische Prinzip in Kirche und Staat gelangte schließlich
in Amerika zu völlig uneingeschränkter Entfaltung. Es ist also
keine Frage, daß sowohl die englische wie die amerikanische
Demokratie ihr Dasein und ihre Einrichtungen in einer ganz
bestimmten, durch den von uns skizzierten geschichtlichen
Zusammenhang gekennzeichneten Hinsicht der eidgenossen-
schaftlichen Lebensform, die durch die Reformation eine neue
Rechtfertigung und Sinngebung erhalten hatte, zu verdanken
haben.

In der genossenschaftlich gegliederten Demokratie sehen wir
aber nicht irgendeine zufällige Form des staatlichen Lebens,
die neben vielen andern da und dort auch noch vorkommt.
In ihr sehen wir vielmehr diejenige Form von Staat und
Gesellschaft, die wir als die rechte, als diejenige, die auch vom
Standpunkt des christlichen Glaubens aus mit besonderem Recht
verantwortet werden kann, bezeichnen dürfen.

Mehr kann man darüber nicht sagen.
Zürichs Beitrag zur Weltgeschichte im Zeitalter der Refor-

mation nimmt eine Schlüsselstellung ein, über die die Welt
nicht einfach im Strum hinwegschreiten kann. Er bedeutet
zugleich für die Erben des zwinglischen Zürich eine geistige,
eine kulturelle/eine von Gott uns auferlegte Verpflichtung, der
gegenüber wir uns höchstens als unnütze Knechte vorkommen
können.


	Zürichs Beitrag zur Weltgeschichte im Zeitalter der Reformation

