
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 62 (1942)

Artikel: Staat, Kirche und Strafrecht im Alten Zürich

Autor: Ruoff, W.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus der
dresdener Bilderhandschrift des Sachsenspiegels

14. Jahrhundert

Obere Hälfte:
Gott überreicht dein Kaiser das weltliche, dem Papst das geistliche Schwert

Rnterc Hälfte:
Der Kaiser hält den: Papst den Steigbügel des Sattels



Staat, Nirche und Strasrecht
im Alten Zürich.
Von Dr. W. H. Ruoff.

Nach eineni Vvvtrag,
gehalten in der Antiquarischen Gesellschaft Zürich am 8. November lS40.

1. Lehre und Wirklichkeit im Verhältnis von
Staut und Kirche im Mittel alt er.

Im Evangelium von Lukas steht im 22. Kapitel, 24. bis
38. Vers, eingeschoben zwischen dem letzten Abendmahle und
dem Gange zum Ölberg, jene Erzählung von dem Gezänk der
Jünger, welcher von ihnen für den größten gehalten werden
solle. Nachdem dann Christus die Verleugnung durch Petrus
vorhergesagt hat, befiehlt er ihnen, sich ein Schwert zu kaufen.
Sie aber sprachen: Herr, siehe, hier sind zwei Schwerter. Er
aber sprach zu ihnen: Das ist genug.

An diese reichlich dunkle Stelle knüpfte das Mittelalter an,
indent es, dies Schwert als Zeichen der Gewalt auffassend, in
mystischer Amdeutung erklärte: Zwei Schwerter ließ Gott auf
Erden zurück, die Christenheit zu beschirmen. Dem Papste ist
gesetzt das geistliche Schwert, dein Kaiser das weltliche. So
sagt es der Sachsenspiegel aus dem Beginne des 13. Iahrhun-
derts, der dann fortfährt: Dem Papste ist auch gesetzt, zu be-
scheidener Zeit auf einem blanken Pferde zu reiten, und der
Kaiser soll ihm dazu den Stegreif halten, daß sich der Sattel
nicht entwinde. Damit hat es folgende Bewandtnis: Was dem
Papste widersteht, daß er es mit dem geistlichen Gerichte nicht
zu bezwingen vermag, das soll der Kaiser mit dem weltlichen
Gerichte zwingen, dem Papste gehorsam zu sein. Gleicherweise
soll auch die geistliche Gewalt dem weltlichen Gerichte helfen,
so es ihrer bedarf.



— —

Bilderhandschristen des Sachsenspiegels zeigen denn auch
Kaiser und Papst, engumschlungen auf einem gemeinsamen
Throne sitzend, gemeinsam die Welt regierend.

In Wirklichkeit war es mit der Einigkeit nicht so weit her?
ein schöner Teil des Mittelalters ist von Kämpfen zwischen
Kaiser und Papst, zwischen weltlicher und geistlicher Macht
erfüllt. Dem allgemeinen Stande dieses Kampfes entspricht
es, wenn in dem kurz nach Beendigung des Interregnums ent-
standenen Schwabenspiegel Gott beide Schwerter St. Peter
übergibt, der Papst erst dann eines an den Kaiser
weiterverleiht.

Wenn nun auch der Schwabenspiegel, der so die Borherrschaft

der Kirche vertritt, im Süden des Reiches entstanden ist
und in vielen Handschriften auf dem Boden der heutigen Schweiz
verbreitet war, so will das gar nicht heißen, daß etwa der Süden
im Gegensatz zum Norden aus der päpstlichen Seite gestanden
hätte. Im Gegenteil hielt Zürich, das uns hier ja besonders
interessiert, sich meist an den Kaiser, nahm auch im 14.
Jahrhundert wegen dieser Haltung einen vieljährigen Bann auf sich,
blieb ohne öffentlichen Gottesdienst. Es tat dies allerdings
nicht aus reiner Kaisertreue, sondern auch im eigenen,
wohlverstandenen Interesse.

Das Interregnum, die kaiserlose, die schreckliche Zeit,
hatte außer dem Papsttum ja auch die kleinen Gewalten im
Reiche gestärkt, vor allem die Städte. Und diese nahmen den
Kampf gegen die Machtansprüche der Kirche auf. Nur ging es
jetzt nicht mehr um große politische Fragen, um Kaiserwahl,
Bestätigung, Krönung und dergleichen, sondern um Alltäglichkeiten.

Soziologisch gesehen ist aber gerade hier ein Iusammenprall
der beiden Mächte ohne die Unterordnung der einen unter die
andere sozusagen unvermeidlich. Denn, nicht nur decken sich
Staats- und Kirchenvolk in der Untersuchungszeit weitgehend,
sondern auch der Gegenstand ihres Handelns ist bis zu einem
gewissen Grade derselbe, nämlich: die christliche Gestaltung des
menschlichen Daseins. Nirgends tritt der „eine Gegenstand" so

deutlich in unser Bewußtsein, wie im Strafrecht. Sünde und
strafrechtliches Unrecht decken sich fast vollständig. Es gibt keinen
strafrechtlichen Tatbestand, der nicht zugleich Sünde ist. Kann
er nicht nach Wortlaut oder Auslegung einem bestimmten



— S7 —

religiösen Gebote ober Verbote untergeordnet werben, so fällt
er immer noch unter die allgemein anerkannte Gehorsamspflicht
gegenüber der Obrigkeit.

Nehmen wir etwa eine alte, I4öv möglicherweise in Zürich
abgeschriebene Auslegung der zehn Gebote zur Hankü), so finden
wir barin in die zehn Tatbestände des alten Testamentes ein-
geordnet ein fast vollständiges System der damaligen
weltlichen Straftatbestände. Antcr das 1. Gebot: „Du solt nit frembd
Göt anbeten", fällt auch die Angläubigkeit, fällt Zauberei („es
wer deune, das si es allein um Kurzwil tribint"), fallen (wie-
derum mit Ausnahmen) Stunden- und Tagewählerei, fällt das
Gottversuchcn „mit Fürsatz, als die tünd, die das Haißpsen
tragen wellent", d. h. das seit Beginn des IZ. Jahrhunderts
von der Kirche verbotene Gottesurteil.

Im 2. Gebote: „Du solt den Namen Gottes nit üppenklichen
nemmen", sind Schwören, Meineide, Fluchen begriffen? be-
sonders erwähnt wird das Schwören und im Herzen sagen, es
sei nicht wahr (d.h. die rc^ervutin mwàlw). Ausdrücklich hin-
gegen wird der Lid erlaubt: um Feinde zu versöhnen, Frieden
zu festigen, die Wahrheit zu beschirmen und am Rechte zu be-

zeugen. Ferner darf man, so man sieht, daß es einem unschul-
digen Menschen an Zeugnis gebricht, wohl mit ihm schwören
und dadurch zu Hilfe kommen? d. h. hier wird die Lideshilfe,
auf die wir noch zu sprechen kommen, kirchlich sanktioniert.

Beim 5. Gebot: „Du solt niemand ertöden", folgt eine
Abhandlung über die Notwehr, Notwehrüberschreitung und An-
gesährwerk. Dem 7. Gebote: „Du solt nit stelen", werden z.B.
alle Betrügereien, Fundunterschlagung, Hehlerei, Wucher,
Falschmünzerei untergeordnet.

And so geht es weiter durch den ganzen Dekalog hindurch.
Sünde ist Antat, Antat ist Sünde.

In dieser Linheit von Recht und Moral liegt der Keim zu
der einen Seite des Gegensatzes Staat-Kirche beschlossen, es
geht um den einen Gegenstand, um die Entscheidung, ob eine
Sache weltlich oder geistlich sei, um die sachliche Zuständigkeit.

p Zentralbibliothek Zürich, Ms. y lZg; der Verfasser dieses Gespräches
von den zehn Gcdoten ist der IZS2 gestordene Provinzial der Stratzburger
Franziskancrprovinz, Marquart von Lindau. Vorbesitzer der Handschrift war
einmal Junker Hans Peter von Fulach zu Flaacl'? vergl. Handsckriftcnkataloge
der Zentralbibliothek.



— öS —

Damit vermischt sich im geschichtlichen Ablauf des Kampfes
zwischen Staat und Kirche noch etwas anderes, das wir mit
Vorteil von der sachlichen Zuständigkeit scharf trennen, nämlich
die Frage der persönlichen Zuständigkeit. Die römisch-katholische
Kirche nahm und nimmt auch heute noch^) das Recht für die
geistlichen Personen in Anspruch, von seder weltlichen Gerichts-
barkeit ausgenommen zu sein.

2. Die Gerichtsbarkeit über die Geistlichen.
Gerade hier setzte der Kampf ein, was bei der Stärke der

Geistlichkeit in der Stadt nicht weiter verwunderlich ist. In einem
Anhange zu Edlibachs Chronik werden um 1600 herum für die
Stadt Zürich 214 geistliche Personen genannt. Doch sind darin
die Laienbrüder der Männerklöster, die Schwestern in der Stadt,
sowie das ganze, außerhalb der Mauern, aber innerhalb der
Kreuze, d. h. im städtischen Gerichtskreisc, gelegene Kloster
Selnau nicht mitgerechnet, so daß wir die Zahl der nach strenger
kirchlicher Forderung von der ordentlichen Strafgewalt aus-
genommenen geistlichen Einwohner mit Z—4S0, bei einer
Gesamtbevölkerung von nicht ganz 5000 Leuten, wohl eher zu
niedrig als zu hoch einschätzen.

Das enge Zusammenleben in den Städten mit ihrer stark
gemischten Bevölkerung bot, verglichen mit dem offenen Lande,
zahlreiche Reibungsflächen dar. Hier genügten die durch Geld-
entwertung ohnehin kleinen Strafansätze des allgemeinen
Landrechtes nicht mehr. Es gehört zu den bedeutendsten Errungenschaften

des lZ. Jahrhunderts, im sogenannten Einungsrecht
auch neue, meist zusätzliche Strafen eingeführt zu haben.

Hier tritt uns deutlich greisbar ein Neues entgegen: Es
ist nicht mehr unmittelbar Gott, der etwas befiehlt, sondern
die Bürger selbst haben den Richtebrief, wie die Einung in
Zürich heißt, durch Friede und Besserung, der Stadt zu Ehren,
unter sich aufgesetzt, darnach der Rat richten soll. Statt aus
einer irrationalen Wurzel, dem Bibclglauben heraus, wird das
neue Recht aus dem Willen zur Ordnung begründet.

Diesen« Ordnungswillen staird nun der Anspruch der Geist-
lichkeit auf eigene Gerichtsbarkeit entgegen. Doch schon 1Z04

H Loäex iuris e»nc»üei, Oin. 120



— öS —

wurde durch einen vom zuständigen Konstunzer Bischof, Heim
rich von Klingenberg, beurkundeten und bestätigten Vertrag
zwischen der Geistlichkeit der Abtei zum Fraumünster und der
Propstei zum Großmünster einerseits und dem Rate der Stadt,
sowie der Gemeinde von Rittern und Bürgern^) andererseits
eine vom kanonischen Dekretalenrecht abweichende Regelung
getroffen. Ich will hier den Inhalt nur in Kürze berühren; für
Einzelheiten sei auf die beiden Arbeiten von N. Baders und
A. Bauhofes), sowie auf den Text des Vertrages selbst, der als
b. Buch dem Nichtebrief einverleibt wurdet, hingewiesen.

Aus den Chorherren der Abtei wurde ein und aus denjenigen
der Propstei wurden zwei Herren von den Kapiteln der be-

treffenden Gotteshäuser zu Nichtern gewählt. Verübte nun ein
Weltgeistlicher der Stadt oder ein Schüler eines der beiden
Stifte gegenüber einem Laien einen Unfug oder Frevel, so

mußte ihn dieser vor den drei Pfaffenrichtern belangen. Hatte
umgekehrt ein Geistlicher über einen Laien zu klagen, so stand
die Gerichtsbarkeit dem städtischen Rate zu.

Der Kirche blieb also der privilegierte Gerichtsstand der
Kleriker wenigstens passiv erhalten. Geistliche konnten nach denr
Vertrage nur von einem geistlichen Gerichte, eben den Pfaffen-
richtern, abgeurteilt werden. Das war insofern wichtig, als
nach katholischer Auffassung die Geistlichen durch die Weihen zu
etwas Geheiligtem, Unverletzbarem wurden. Ja, selbst wenn
sie an ihnen frevelnde Laien gerichtlich nur vor Rat belangen
durften, so hatten sie in der Beichte doch noch ein Mittel, den
Täter mit kirchlichen Strafen zu belegen, denn ein Frevel an
einem Geistlichen war ein Sakrileg, war schwere Sünde.

Hingegen scheint es, daß die drei Pfaffenrichter ihren Ent-
scheidungen nicht das kanonische Recht, sondern die Bestimmum
gen des Richtebriefes zugrunde legen mußten.

Wahrscheinlich hat Bader recht, wenn er aus dem Still-
schweigen des Richtebriefes und aus der allgemeinen Übung

tz D. h. noch ohne die Handwerker, die erst l??ö in den politischen Ge-
meindeverband eingeordnet wurden.

tz Reinhold Bader, Der Klerus und sein Recht nach dem Zürcher Richte-
dries, Zürich ISOl.

tz Arthur Bauhofer, Zürich und die geistliche Gerichtsbarkeit, in Zeit-
schrift für Schweizerische Geschichte, Bd. lö, lSôd.

H Herausgegeben von F. Ott im Archiv für Schweizerische Geschickte,
Bd. V, 1847.



— 70 —

schloß, daß sich der Vertrag nur auf die Weltgeistlichkeit, nicht
aber auf die Ordensniederlassungen bezog.

Wir sehen also, daß IZ04 die Stellung der Kirche noch
ziemlich fest war. Im Verlaufe der folgenden zwei Iahrhun-
derte aber bröckelte sie immer mehr ab, ohne daß wir die ein-
zelncn Stufen genau festzulegen vermöchten. Es fehlt an
Quellen.

Immerhin läßt der Vertrag von IZöS, den Bischof Heim
rich III. mit Zürich schloß, als er vorübergehend das bischöfliche
Gericht von Konstanz in unsere Stadt verlegte, einige Schlüsse
zu. Im großen und ganzen entsprechen die Bestimmungen dem
Abkommen von IZO4. Aber bereits ist der Kreis der Privilegierten

auf die Geweihten beschränkt, während im Richtebrief
auch ungcweihte Schüler darunter begriffen waren.

Einen gewissen Abschluß der im Rahmen des Katholizismus
möglichen Entwicklung zeigt der neue Vertrag, den I60d Zürich
für die Handgeistlichen mit Bischof Hugo von Hohenlandenberg
schloß. Hier erhält der Rat die ausschließliche Befugnis, sowohl
Laien wie Geistliche, die miteinander frevelten, abzuurteilen?
erhält ferner das Recht, wenn eine solche Antat nicht geklagt
wurde, von sich aus eine Untersuchung anzuheben. Nur dadurch,
daß die Buße des Geistlichen dem Bischof von Konstanz zufällt,
ist der Anspruch des kanonischen Rechtes auf die Gerichtsbarkeit
in etwas anerkannt, ist der Schein bis zu einem gewissen Grade
gewahrt.

Mit großer Bestimmtheit wird aber dem Bischof das alleinige

Recht zuerkannt, Geistliche, die ein schweres Verbrechen
begangen hatten, auf dem nach weltlichem Rechte eine peinliche

Strafe, also mindestens eine körperliche Züchtigung, eine
Verstümmelung oder vielleicht gar der Tod stand, selbst
abzuurteilen. Etwas anderes wäre ein Eingriff in eine der Grundlagen

des Katholizismus selbst gewesen.
Wir dürfen wohl mit Bauhofer, der dies weiter begründet,

annehmen, daß für die städtische Geistlichkeit um jene Zeit
dasselbe galt: alleinige Zuständigkeit des Rates bei Freveln, des
Bischofs bei malesizischen Sachen. Doch hatte der Rat bei
peinlichen Sachen auch gegen Geistliche ein Voruntersuchungsrecht.

Den letzten Schritt zu tun, war der Reformation
vorbehalten. >52Z kündigte der Rat den Vertrag von 1506. Eine
endgültige, innerlich begründete Lösung brachte aber erst der Fall



— 71 —

der typisch katholischen Auffassung des Priesterstandes als einer
besonderen Schicht und deren Ersehung durch die Lehre vom
allgemeinen Priestertum. Der reformierte Geistliche hatte kein
Anrecht mehr aus eine Sonderbehandlung, denn er besaß
nicht mehr jenen ihn über alle Laien erhebenden Charakter, den
die katholische Kirche aus Christus selbst zurückführt, auf Christus,
der eine dreifache Gewalt, d. h. die Lehrgewalt, die priesterliche
und die königliche oder Hirtengewalt unmittelbar und ausschließ-
lich auf die Apostel und deren Nachfolger übertragen haben soll.

Wenn die von den Reformatoren eingeführte Kirchen-
synode eine gewisse Aussicht über die Geistlichen ausübte, so

war das keineswegs die Wiederherstellung einer geistlichen
Gerichtsbarkeit; die Pfarrer wurden durch die Synode nur
zensiert und verwarnt, wenn es aber wirklich etwas zu bestrasen
gab, an den Rat überwiesen.

Z. Die Gerichtsbarkeit
auf dem Gebiete des Sittlichen.

Befassen wir uns nun kurz mit der sachlichen Zuständigkeit,
d. h. fragen wir: Welche Dinge gehörten in den Bereich der geist-
lichen Gerichtsbarkeit? Hier treffen sich Staat und Kirche vor
allem aus dem Gebiete des Sittlichen. Da muß selbst eine ganz
auf römisch-katholischem Boden stehende Verfasserin wie Iosy-
Maria Steffen-Zehnder in ihrer Arbeit über „Das Verhältnis
von Staat und Kirche im spätmittelalterlichen Zürich'") zugeben,
daß diese Dinge nicht nur eine geistliche Seite haben, sondern
auch das Weltliche berühren. Deshalb könne man auch nicht von
cigentlicherVerletzung desKirchenrechtes sprechen,ausgenommen
bei denVerordnungen über Ehebruch. Gerade beim Ehebruch aber
treffen wir zu Anfang des lS. Jahrhunderts jene Forderung
der Spiegel erfüllt, nach denen der weltliche Arm dem geist-
lichen helfen solle, wenn dieser sich nicht durchzusetzen vermag.
Im Anhange einer Verordnung des Großen Rates gegen
Ehebrecher und Schwöret) wird ausdrücklich festgesetzt, daß
die Leutpriester in der Stadt jene, die offen zu Anrecht sitzen,
d. h. Eheleute, die mit anderen außer der Ehe haushalten
oder doch andauernd die Ehe brechen, wohl vornehmen und

') Phil. Viss., Zürich tS?S.

y Zürcher Stadtbücher II, S. Zöf.



— 72 —

darum bannen mögen, bis sie voneinander lassen. Der Rat
wolle die Leutpriester dabei schirmen. Das Ziel war dasselbe,
die unregelmäßigen Verhältnisse aufzulösen: der Staat wollte
es mit Verbannung, die Kirche aber mit dem Banne erreichen.
Die beiden Maßregeln werden also kumulativ angewendet.
Zürich ließ nicht mehr von der Bestrafung des Ehebruches,
und als es mit der Reformation sein eigenes Ehegericht
einführte, wurde diesem nur Warnung zugebilligt; zur eigentlichen
Abstrafung aber hatte es die Schuldigen an den Rat zu
überweisen").

Während der Reformation war versucht worden, in Zürich
den Bann in neuer Form aufleben zu lassen^). Zwingli an-
erkannte grundsätzlich seine Berechtigung, als in der Bibel
gegründet, war aber aus praktischen Erwägungen gegen die An-
wendung. Er brauchte ihn nicht; die Obrigkeit war ja eine christ-
liche, sorgte von sich aus für jenen sittlichen Ernst, den man mit
dem Banne erreichen wollte. Verstärkend kamen wohl andere
Dinge dazu: einmal war der Reformator jeder Gewalt der
Kirche abgeneigt, dann machten seine schärfsten inneren Gegner,
die Wiedertäufer, aus dem Banne ein großes Wesen. Vielleicht
der Hauptgrund aber war die Tatsache, daß sich schon lange
Zeit vor der Reformation der Rat in zahlreichen Verordnungen
und Mandaten um die sittliche Hebung des Zürcher Volkes
bemüht hatte, jetzt kaum davon gelassen hätte und so neuer
Grund zu weiteren Gegensätzen geschaffen worden wäre. Nach
Iwinglis Tod aber wurde der Einfluß der Kirche auf das Staats-
wesen bewußt eingedämmt; eine Verdrängung des Staates
aus einer einmal gewonnenen Stellung muß dem geschicht-
lichen Betrachter als eine AnMöglichkeit erscheinen.

So trat das Große Mandat von 15Z0, das mit Anpassungen
an die jeweilige Zeit sich über Fahrhunderte hielt, an die Stelle
des Bannes. Der Geistlichkeit blieb keinerlei gerichtliche Ge-
walt, auch nicht in Sittensachen; sie behielt darin lediglich eine
gewisse Aussicht, spielte für den Staat den Polizisten, indem
sie Fehlbare dem Rate oder auf dem Lande den Obervögten
anzeigte.

°) W. Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium, Leipzig
tS?2, gibt Einzelheiten.

E. Egli, Zwinglis Stellung zum Kirchenbann.. ^nuleetu Itstor-
inutoà, Zürich lö99.



Hans >spieh von Ettiswil, Ludern>
wird durch die Bahrprodc des Mordes an seiner Ehefrau üdcrfüdrt, 150?



— 7Z —

Wie sie aber trotzdem einen gewaltigen Einfluß auf das
Strafrecht der nachreformatorischen Zeit ausübte, wie ihn in
dieser Form die katholische Kirche nicht kannte, sei in einem
besonderen Abschnitte gezeigt.

4. Gottes und des Teufels Hilfe.
Vorerst sei noch einiges gestreift, bei dem die Kirche irgend-

wie an dem vom Staate durchgeführten Verfahren teilnimmt.
Dabei handelt es sich bestimmt größtenteils um Dinge, die
älter als das Christentum, von diesem aber in der bekannten
Aufsangtechnik wenigstens zeitweise gebilligt und übernom-
men worden sind.

Die Vorstellung, daß alles Recht von Gott ausgehe, Gott
selbst oberster Nichter sei, legte natürlich den Gedanken nahe,
dort, wo das unzulängliche menschliche Können zu versagen
drohte, Gott um Hilfe anzurufen. Da wäre vor allem der Eid,
die Eideshilfe und das Gottesurteil zu nennen.

Der Eid hat seinen Ursprung im Glauben an die Zauber-
kraft der Dinge, bei denen man schwört^). Durch Berühren
oder Anflehen derselben ruft man ihren Segen oder Fluch auf
sich und sein Geschlecht herab. Man setzt sozusagen sich selbst
als Pfand für die Nichtigkeit einer Behauptung ein. Der Gegenstand,

später übersinnliche, dahinter steckende Kräfte sollen uns
je nachdem Glück oder Unglück bringen. Mit der Ausbreitung
des Christentums treten an die Stelle anderer Gegenstände und
Gewalten Gott, die Heiligen, deren Reliquien, das Evangelium.
Als Pfand gilt nun das höchste, was der Christ für sich kennt
und erstrebt, die ewige Seligkeit. Der Eid war Selbstverfluchung
für den Fall, daß jemand die Unwahrheit sagte. Er wurde
während des Mittelalters in der Kirche, nach dem Richtebrief
im Großmünster, geschworen und tritt uns in zwei Formen
entgegen: als Eid bei Gott und als Eid bei den Heiligen.
Schon die katholische Kirche versuchte ihn einzudämmen. Es
steckte noch viel Aberglauben dahinter. So z. B. war die Mei-
nung weit verbreitet, Gott oder die angerufenen Heiligen
würden unmittelbar eingreifen, etwa den Schwörenden sofort
tot niederfallen lassen oder ihm bald hernach Unglück senden,

Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens, Bd. II, bSdsf., Berlin
IWS/Z0.'



— 74 ^
falls ein Meineid vorliege. Noch deutlicher tritt der Aberglaube
bei der Bekräftigung, wie sie hierzulande an Eidesstatt für die
Frauen üblich war, hervor, beim Aussagen bei ihren weiblichen

Treuen und Ehren mit Angreifen einer Brust und eines
Zopfes. Wir haben oben gesehen, wie in der Auslegung der
Zehn Gebote von l4ô<ô das Schwören von der Kirche nur in
bestimmten Fällen erlaubt war, nämlich um Feinde zu
versöhnen, um Frieden zu festigen und, was uns hier besonders
angeht, um die Wahrheit am Stechte zu bezeugen.

Dazu war auch die Eideshilfe gestattet. Wir finden sie noch
IZS4 im Richtebrief an vier Stellen vorgesehen. Sie sollte mit
drei, beziehungsweise sieben Eideshelfcrn im Großmünstcr, wo
ja die Reliquien der Stadtheiligen ruhten, vollzogen werden.
Im l5. Jahrhundert aber fehlt jedes Anzeichen dafür. Über
Ursprung und Tragweite der Eideshilsc ist man sich nicht völlig
klar. In der üntergangszeit derselben hatte sie den Zweck, den
Eid in seiner Beweiskraft dadurch zu stärken, daß neben dem
Beweisleistenden, der schwor, daß das, was er sage, wahr sei,
eine Anzahl Leute schwuren, daß sie den Eid desselben für
richtig halten, daß dieser nach ihrer Überzeugung rein und nicht
mein sei.

Mit der Reformation wurde der Eid noch mehr
eingeschränkt. Es gab in Zürich nur noch den Eid bei Gott. Den
Grund, weshalb die Heiligen bei den Reformierten nicht mehr
angerufen werden durften, nennt der Heidelberger Katechismus
in Frage i02: Jeder rechtmäßige Eid ruft Gott an, damit er,
der allein die Herzen durchforscht, für die Wahrheit zeugt und
mich straft, wenn ich falsch schwöre. Solche Ehre gebührt keinem
Geschöpf.

Dem Eide nahe verwandt ist das Gottesurteil oder Ordaüü-
Hier wird Gott ebenfalls als Zeuge angerufen. Aber er soll
nach mittelalterlicher Anschauung nicht, was er ohnehin tut,
ein Urteil über einen Menschen fällen, sondern er wird
gezwungen, in einem von dem ürteilsuchenden bestimmten Augenblicke

ein Zeichen für die Schuld oder Unschuld eines
Verdächtigten zu geben. Dieses Zeichen besteht z. B. darin, daß
natürliche Gesetze irgendwie aufgehoben werden, daß etwa im
Iweikampfe nicht der Stärkere, sondern der Unschuldige siegt,

Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens, Bd. III, RUsf., Berlin
I9Z0/ZI.



— 75 —

daß einer, der ein heißes Eisen trägt, über glühende Pflug-
scharen schreitet oder einen Gegenstand aus einem siedenden
Kessel holt, sich nicht verbrennt, daß der Leichnam eines
Ermordeten zu bluten beginnt, wenn der Täter zu ihm tritt.
Letzteres kann auch ohne Anrufung Gottes geschehen. Die
Kirche unterstützte anfänglich das Ordal, kleidete es gar in
kirchliche Formen- seit Beginn des 15. Jahrhunderts aber
wandte sie sich scharf dagegen, reihte es unter das vorsätzliche
Gottversuchen ein.

Bis heute ist es nicht gelungen, für Zürich ein Gottesurteil
nachzuweisen, hingegen finden sich für den Ieichenglaubcn
zwei Beispiele ab der Landschaft.

In Buchs war um die Jahreswende 1499/1500 ein Stall
abgebrannt. Man hat den Wirt als Brandstifter im Verdacht.
Ein Zeuge sagt folgendes aus: „und do sy zwo Küpen usgrüben,
suche er nit anders, dann das sp gestabet weren und kein Werme
bp inen hetten,- aber nücz destminder, so blütind die selben
zwo Küpen am Bottertancz, da danocht nit Blut sin fält,
heiter Blüt. Do redte Werly Lütispach: Hett se kein Man
gsehen, tot verbrunnen Fech also blüten? Daruff rette er
genanter Füg sFakob Grütf: summer Got ir Teilen, der Bös-
wicht ist hie bp uns, des ich bsorg, der das Fich ermürt hat.
Ob aber der Wirt das horte ald nit, mög er nit wissen. Doch
so gienge der Wirt glich von inen. Und ist diesem Zügen nit
Iwifels, der Wirt habe die Küpen als wol sähen blüten, als sp.
Und als der Wirt also von inen keme, grübint sy aber zum
Fech und fundint etliche Kü, die genczer wäre, die nütz blütind
und kein Blüt wurde och an keiner gesehen, do der Wirt nit
bp inen wäre." Vielleicht verdankte es der Verdächtigte dem
Umstände, daß nur vier weitere Zeugen das Blut gesehen haben
wollen, bei zehn hingegen nicht, daß er aus eine Urfehde hin
ledig gelassen wurde^).

Das andere Beispiel: 1559 wurde zu Hinwil eine Kinds-
leiche ausgegraben, und wie nun eine gewisse Person dazukam,
der man im Dorfe zutraute, „sie könne mit einem Furz ein Licht
anzünden", da fing des Kindes Körper zu „schweyßen" an.
Doch scheint man im weiteren Verlaufe der Untersuchung kein
Gewicht aus diese „Tatsache" gelegt zu haben.

Staatsarchiv Zürich, .V 27.2,- zu 20. Januar ISbä.



— 76 —

Nicht ganz in den Nahmen unseres Untersuchungsgegenstandes

gehörig, aber mit dem eben Erwähnten im engsten
Zusammenhange stehend, ist das Laden ins Tal Josaphat.
War einer unschuldig verurteilt worden, so blieb ihm immer
noch ein letzter Nichter, nämlich Gott. So war es häusig, daß
Verurteilte auf dem Wege zur Nichtstätte Kläger oder Nichter
auf eine bestimmte Zeit ins Tal Josaphat bei Jerusalem, wo
nach spätmittelalterlicher Anschauung das jüngste Gericht
stattfinden sollte, vor Gottes Richterstuhl luden, sich da zu
verantworten. Den Lesern dürfte der Fall des Ritters von Hohenburg
bekannt sein, der beim Urteilsverkünden Hans Waldmann
zurief: „Mir geschieht Gewalt und Unrecht,- ich werde um meines
eigenen Gutes willen unterdrückt,- und da Du, Waldmann,
und andere mich nicht schirmen bei meinem Recht, so lade ich

Dich von heute in drei Tagen in das Thal Josaphat vor Gott
den Allmächtigen, daß Du mir da antwortest, und nehme dort
den Evangelisten St. Johannes zu meinem Schreiber und den
heiligen Paulus zu meinem Redner." Waldmann erwiderte:
„Du hast ein gerechtes Urtheil empfangen, darum ziehe hin,
Deinen Lohn zu empfangen. Wann meine Zeit um ist, wird
mich Gott wohl rufen,- Deiner Ladung frage ich nichts nach."

Auch gegen dieses Laden scheint sick) die Kirche gewandt zu
haben. In den vorgenannten Fällen treten Gott oder Heilige
als Helfer im Rechte auf.

Ist es da verwunderlich, wenn andere sich umgekehrt an
den Bösen wenden, damit er ihnen beistehe, ihnen helfe die
Qualen einer Folter zu ertragen und so dem rächenden Arme
der Gerechtigkeit zu entschlüpfen. Besonders sind es die Hexen,
die ohnehin mit dem Teufel und seinem Gesinde im Bunde
stehen, die durch allerlei Mittelchen die Leiden der Tortur
herabzumindern versuchen, Dinge, die sie mit Vorliebe im Haare
oder Hemde verstecken, wenn diese nicht gar selber Iaubermittel
waren.

Noch I5ZZ schor man daher Frauen ratzekahl und zog ihnen
ein neues Hemd an, ehe man sie zur Folter- führte^). Was der
Scharfrichter sonst etwa noch für Gegenmittclchen anwendete,
ist kaum mehr feststellbar, da wohl jeder seine eigenen Rezepte
hatte. Aber wahrscheinlich gehörten zum Rüstzeuge der vor-

ch Schweizer Archiv für Volkskunde kS?S, Bd. S. 10.



<Ls»^Issî er pniarms (??snasterîj « Capelle stcê ^)an'e H
ginis diuîms con secrare loci sseremàû Lôlkan dyscz.ve

tasse misslq; sna pcra in forma ecclesie confess; er aucrorira»
te a sede apttca >ni^» m tzac parce côcessa intûcra pniasalura
ri aKsslnrj in qnorû fide pnres licrcras rradidi siFilloq; v»
Yumsmsdi litteris cosoero signauiAnno ^».ccecc. xvi

ntbsl^

î.

Beichtzettel
ausgestellt vom Beichtvater des Klosters Einsiedeln, Bruder Hieronymus Munghofer,

zu Handen der Gebrüder Johannes und Oswald Bürgn lS. Dezember >621



^ 78 —

reformatorischen ScharfrichterZürichs dieselben kirchlichen Dinge,
die sein Kollege im benachbarten Baden auch später noch ver-
wendete, nämlich Weibwasser, Salz, Taufkerzenwasser uswLH.

5. Weltlich-geistliche Strafen.
Staat und Kirche wetteiferten in der Sorge um das ewige

Wohl der Rechtsbrecher. In manchen Fällen bestand die Strafe
oder ein Teil derselben, besonders wenn es sich um Fluchen,
Schwören, leichtere Gotteslästerungen und ähnliches handelte,
in der Allslage, eine Wallfahrt z. B. nach Einsiedeln zu machell,
dort zu beichten, Buße zu tun, und darüber eine Urkunde heim-
zubringen. Dies geschah in Form eines vorgedruckten Beicht-
oder Präsenzzettels, in den Namen und Datum vom Beicht-
vater eingesetzt wurde. Solcher Zettel sind viele erhalten, be-
schrieben und wiedergegeben worden, besonders von Einsiedeln,
vgl. Abbildung auf Seite 77, aber auch von der Kapelle
Unserer Lieben Frau im Pflasterbach an der Lägern.

Diese Art Buße fiel natürlich mit der Reformation weg.
Hingegen erhielt sich das sogenannte „an die Kanzel stellen"
bis ins 18. Fahrhundert. Es bestand darin, daß ein Verleumder
oder Gotteslästerer vor Beginn des Gottesdienstes vor ver-
sammelter Gemeinde an die Kanzel oder auf den Lettner
stehen mußte. Dann las ihm ein Stadtknecht, später meistens
der Pedell^), Saß für Satz ein Geständnis, Widerruf, Abbitte
oder Ersuchen an die Gemeinde, Gott mit ihm um Verzeihung
anzuflehen, vor. Saß für Saß mußte der Sünder nachsprechen
und nachher stehend die auf den Fall gerichtete Predigt anhören.
Den folgenden Text eines solchen Widerrufes überliefert uns
neben einem hübschen Bildchen des Vorfalles die WikiamUH.

„Nach dem ich, Anna Wielandin, hütt Suntag vierzehen Tag
verschinen (leider Gott Erbarms), dermassen in Unbesindte und
Widermüt gfallen, das ich etliche schwere und große Schwür uß-
gössen und hiemitt größlich wider Gott unseren Heiland gsündet,
also das min gnädig Herren gut Füg und Ursach ghept, mich an
minem Lyb und Läben hertigllich zestraffen. Doch uß sunderen
grossen Gnaden, und das ich mich erbotten (wie ich dann keins

Stadtarchiv Baden, Büchcrarchiv, Band 124, letzte Lage,
ch Ein Geistlicher, Abwart des Antistes.
ch Zentralbibliotbek Zürich, Als. l 2S, >22.



— 79 —

anderen Vorhaben bin) Gott den Allnrechtigen unablätzlich rnnb
Verzphung zebitten, ouch in Zlnsehcn der Jugent, so ich under
minem Hertzentragen, wolgemelt min gnedig Herren mich mines
Habens gefristet und menklichem zu einem Exempel uff dise
Cantzel stellen lassen. Derbalben so bitten und ermanen ich üch,

Frawen und Man, jung und alt, ein gantze christenliche Gmeind
zum höchsten, ir wellind mir helfsen mit üwerem andechtigen
Gebett, Gott unseren himelischen Vatter anrüffen, das er mir
min gegen imme begangen Mitzhandlen nitt nach minem
Verdienen vergelten, sunder gnedigklich und vätterlich verzphen,
mich zu sinen Gnaden uffnemmen und diß vergaben welle."

v. Geistlicher Trost und geistliche Milde.
Besonders wichtig nahm man die Seelsorge bei Verbrechern,

auf deren Untat eine Todesstrafe stand. Sie wurden schon in
währender Untersuchung von den Geistlichen betreut, die sie

zur Neue, und wohl oft auch zum vollen Geständnis anhielten.
Hier galt es ja mit allen Mitteln, eine arme Seele, die bald
vor Gott stehen sollte, den Krallen des Bösen zu entreißen,
wenigstens für den Himmel zu retten, wenn auf Erden nichts
mehr zu hoffen war.

In katholischer Zeit wurde reuigen Sündern drei Tage vor
der Hinrichtung noch das Abendmahl gereicht, nachdem Zürich
l4?5 hiezu vom päpstlichen Legaten für Deutschland, dem Kar-
dinaldiakon Julian, ein Privileg erhalten. Die Leichen solcher-
gestalt Hingerichteter durften dann kirchlich beerdigt werden^).

Im 18. Jahrhundert wurde auch die Abkündung des Lebens
den Geistlichen übertragen, und die Asketische Gesellschaft hatte
als eines ihrer Hauptziele die Vorbereitung der Malefikanten
auf den Tod.

Wenn es dann galt, den letzten Gang anzutreten, so ging
der Geistliche betend und Trost spendend mit. Vor der Nc-
formation hörte man, auf dem Nichtplatze angekommen, dem
Sünder die letzte Beichte. Sowohl bei der Hauptgrube als bei
dem Galgen stand ein besonderes Beichthäuschen dafür bereit^).
Von aller Sündenlast befreit, mit der Aussicht aus die ewigen

Staatsarchiv Zürich, 0' I, Urkunden Stadt und Landschaft, Nr. 52
u. öö. Rcgesten der Bischöse von Konstanz tit Z42, Nr. 205?.

P Staatsarchiv Zürich, IZ II 2ô, Ratsnianual !4S5, S. ll4.



— 80 —

Freuden, die ihm in allen Farben geschildert worden waren,
wurde es sicherlich manchem leichter gemacht, von dieser Welt
Abschied zu nehmen.

Nach der Hinrichtung hielt der Geistliche dann eine Stand-
rede an das meist zahlreich versammelte Voll. In eindringlicher
Sprache kam er auf den Fall zurück, zeigte mahnend den An-
wescnden, wohin das Abweichen von Gottes Gebot letztlich
unweigerlich führen müsse: in Schande und Tod.

In vorreformatorischer Zeit konnte manchem unverhofft,
für manchen aber wohl durch die Bitten der Angehörigen vor-
bereitet, noch auf dem letzten Gange Hilfe kommen. Denn be-
gegnete der Jug, in dem inmitten einer neugierigen, drängenden
Menge der Verurteilte zur Nichtstätte geleitet wurde, der Äbtissin
zum Fraumünster, so hatte diese das Recht, den Übeltäter dem
Scharfrichter von der Hand zu nehmen und ihm damit das
Leben und wohl auch die Freiheit zu schenken.

Über den Ursprung dieses Rechtes, wir kennen keine Fälle
aus früher Zeit, ist man sich noch nicht ganz einig. Wahrschein-
lich ist es nicht auf die ehemals stadtherrliche Gewalt der Äbtissin
zurückzuführen, sondern auf ihren Stand an sich, denn auch
andere Kirchcn-Fürsten, wie etwa 1480 der Bischof von Metz,
1483 Bischof Jörg von Konstanz, 1513 Kardinal Mathäus
Schinner von Sitten, haben in Zürich bei ihrer zufälligen An-
Wesenheit dieses Begnadigungsrecht ausgeübt^).

Die Kirche tritt uns hier als das harte Strafrecht mildernd
entgegen. Sie tat dies noch auf einem anderen Gebiete mit
Erfolg, nämlich durch das Asylrecht^). Wer im Mittelalter ver-
folgt wurde, sei es, daß er ein Verbrechen begangen hatte, sei

es, daß er sich vor einem Bluträcher flüchten mutzte, oder sei
es nur vor denjenigen, die ihn ins Schuldengefängnis legen
wollten, der fand an den Freistätten oder Freiheiten einen
sicheren Ort für Leib und Gut. Nicht alle Asyle waren von
gleicher Art; die einen schon von Natur aus so, datz ein längerer
Aufenthalt darin unmöglich war, bei anderen war der Schutz
nach Fristen bemessen, wieder andere waren geradezu zu län-
gerem Aufenthalte wohnlich eingerichtet worden. Sie schützten

2°) Schweiz. Archiv für Volkskunde I92S, Bd. öd, S. lSf.
-y Bergl. dazu hauptsächlich R. G. Bindschedler, Kirchliches Asylrecht

und Freistätten in der Schweiz, Kirchenrechtl. Adhdl., hg. von ü. Stutz,
Hefte 22 u. 22, Stuttgart l9Sö.



— SI —

nicht jegliches Verbrechen, doch war besonders in jener Zeit,
wo noch ein Unterschied zwischen handhafter und übernächtiger
Tat gemacht wurde, ein solcher Ort, wo jemand eine Nacht
Sicherheit fand, manchem ein Lebensretter.

Grundsätzlich gewährte jede Kirche und jede Kapelle Schutz.
Ja, nicht nur diese, sondern auch die nächste Umgebung sollte
einbezogen sein. Von den stadtzürcherischcn Kirchen fand ich
bis jetzt mit Namen nur die Wasserkirche als Asyl belegt. Daß
man aber auch den anderen Asylrecht zuschrieb, dürfen wir
aus einer Stelle schließen, wo ausgeführt wird, daß man im
Waldmannhandel vor einer Verfolgung der Anhänger des

Bürgermeisters die Stadttore schloß, Freiheiten und Kirchen-
türen verwahrte, damit niemand entrinne.

Im bereits genannten Vertrage zwischen Geistlichkeit und
Stadt von IZ04 wird den Häusern der Pfaffen ein zwar be-
schränkte?, aber etwas weiter als der allgemeine Hausfriede
gehendes Asylrecht zugesichert. Nur Räte und Burger sollten
das Recht haben, jemand mit Gewalt daraus zu nehmen.
Vögelin^-) kennt 70 Pfaffenhäuser bei einem Gesamtbestande
von etwa 1000 Bauten in der Stadt. Sie mochten besonders
bei der Verfolgung infolge Blutrache eine Rolle gespielt haben.

Von größter Bedeutung waren in Zürich die Kloster-
freiheiten, allen voran wohl diejenige der Fraumünsterabtei.
Klöster gab es in Zürich auf dem rechten Limmatufer ein Bar-
füßer- (jetziges Obmannamt) und ein Predigerkloster (wo jetzt
die Zentralbibliothek steht), auf dem linken Limmatufer innerhalb

der Stadtmauern die Fraumünsterabtci (auf dem Platze
des heutigen Stadthauses), das Kloster der Predigernonnen
am Otenbach (jetzt Amtshäuser an der Araniastraße), und das
Augustinerkloster (neben der Augustinerkirche) ; vor der Stadt,
aber innerhalb des Gerichtskreises lag das Zisterzienserinnen-
kloster Selnau.

Außer vom Barfüßer- und Augustinerklostcr wissen wir von
allen anderen, daß sie als Freistätte gedient haben.

Die wichtigste von allen Freiheiten war zweifellos diejenige
in? Fraumünster^). Sie ist auch, bei den spärlichen Nachrichten
im allgemeinen, die am meisten erwähnte. Anhand der zahl-

2-) Altes Zürich II, leider ohne Angabe eines Stichzähljahres.
22) A. Corrodi-Sulzer, Die „Freibeit" der Fraumünsterabtei, Zwingliana

IV, 2sl ff.



— 82 —

reichen Angaben in den Fraumünsteramtsrechnungen kann man
sich ein gutes Bild davon machen.

Sie bestand aus einer eigens dazu bestimmten Wohnung,
zu der eine Treppe emporführte, einer Stube mit Fenstern und
Ofen, einer oder zwei Kammern mit dem nötigen Bettzeug
lind einer wohlausgerüsteten .Küche. Für gewöhnlich scheint sie

verschlossen gewesen zu sein. Doch gehörte zum gefreiten Ge-
biete nicht allein die Stube, sondern, wie aus einem Handel
aus dem Jahre l555 hervorgeht, auch der Kreuzgang-ft. Der
Amtmann im Fraumünster seinen solchen gab es schon im
15. Fahrhundert) hatte, wie deutlich aus einem Streitfalle her-
vorgeht, die Aufgabe: „denen, so in die Fryhcit wychend, das
best tun, und, so si es begerend, inen, wie er mag, darvon helfen."
Dies tat er einst im Auftrage der Äbtissin. Die Stadt aber,
deren Amtmann er mit der Reformation wurde, verbot ihm
am 17. Januar 155l jede weitere Beihilfe zur Flucht. Der
Kreis derjenigen, die jemanden? ungestraft aus der Stadt helfen
dursten, sei es aus dem Asyl, aus einem Turm oder aus dem
Gefängnis, wurde auf Bater, Sohn und Bruder eingeschränkt.

Wann die Freiheit einging, vermögen wir nicht zu sagen.
Sicher war sie 1598 noch im Gebrauch. Damals hatten sich

Zürcher zu ihrer Sicherheit ins Kloster Wettingen in die Frei-
heit begeben. Der Nat bewilligte ihnen, sich in diejenige im
Fraumünster zu verfügen. Von dort aus erschienen sie dann
in Geleit vor gesehnem Rate, um sich zu verantworten. Adrian
Corrodi-Sulzer hingegen hat festgestellt, daß 1599 m den Frau-
Münsterrechnungen an Stelle der Freiheit, aber mit dem gleichen
Inventar, eine Trottkammer erwähnt wird.

Wahrscheinlich wurde sie gar nicht regelrecht aufgehoben,
sondern schlief von selbst ein. Die Feiten hatten sich geändert,
es gab keine handhaftc Tat, keine Blutrache mehr. And auch
innerlich war das Asylrecht weitgehend ausgehöhlt.

Einst wohl bedeutete es für die Stadt einen großen Ein-
bruch in ihre Gerichtsbarkeit, und es ist deshalb nicht zu ver-
wundern, daß sie sich dessen zu erwehren suchte. Wohl gab es
eine ganze Reihe von Fällen, in denen Asylunfähigkeit eintrat,

Staatsarchiv Zürich, .4. 27.M,- 14. Okt. IS55. Es bandelt sich um
einen Fall, de, dem sicber feststeht, das? das Wert Freiheit, das sonst in der
Regel zeitlich zu verstehen ist (nämlich als Zeit des erhöhten Friedens anläß-
lich des Jahrmarktes) örtlich gemeint ist: „dann es da in der Frigheit".



- s? —

und es sind auch einige überliefert, in denen Zürich Leute ans
diesem Grunde aus der Freiheit nahm, so z.B. 1488 einen
Kirchendieb aus dem Fraumünsterasyl.

Fn mehrfacher Hinsicht interessant ist ein Privileg, das sich

Zürich 152! vom Kaiser erbat und auch von ihm eigenhändig
unterschrieben erhielt^). Zürich wandte sich in bezug auf die
dem Ursprünge und der kanonischen Forderung nach bestimmt
kirchlichen Asyle nicht an den Bischof oder Papst, sondern au
den Kaiser, und dies zwei Jahrzehnte nach dem Schwabenkriege,
der in der Schweizergeschichte doch den Zeitpunkt der tat-
sächlichen Loslösung vom Reiche bedeutet.

Hier den etwas gekürzten Wortlaut der Urkunde:

„Wir, Karl der fünft, von Gotz Gnaden erwelter Romischer
Kaiser, bekhennen und thun kunt allermenigclichen, daz
wir unsern und des Reichs lieben Getrerven, Bnrgermaister und
Rate der Stat Zürich, auf ir diemütig Anruefn, auch zu
Straf des Übls, dise besonder Gnad und Freyhait getan und
gegeben: Also, wo nu hinfnro übeltetig Lent, als Felscher,
Betrüger, Verreter, Stifter der Aufleuf, schantlich und
mörderisch Todsleger und Fridenbrecher mit der Plütrüns oder
dem Todslag, und ander hohe Üblteter zü Freyungen, in der
Stat Zürich oder irn Oberkaitn gelegen, entwichend,
desgleichen die, so sich der Freyungen understeen zübehelfn, und
aber zü Verachtung der Oberkait und derselben verordntn
Diener ausser der Freyungen ans die Gassen und hcimlichn
in die Hewser geen und dann wider in die Freyungen weichen,
daz dann die cgemeltn Bnrgermaister und Rat zu Zürich und
ir Nochkomen, wo inen solch) hs kuntlich wurde, dieselben
Üblteter und srevenlichn Verächter aus den berürtn Freyungcn
nemen und sy nach wer Verwürkhung und Gestalt der
Verhandlung strafn füllen und mügn. Geben in unser und des

Reichs Stat Wormbs, den sechzehnten Tag May nach Christi
Geburt fünfzehnhundert und im ainundzwaintzigstn Iaren.

Carolus.

Nach diesem außerordentlich weitgehenden Privilege konnte
Zürich nunmehr sämtliche Übeltäter, die den Tod zu erwarten

P Staatsarchiv Zürich, C I, Urkunden Stadt und Landschaft, Nr. ZiS.



— 84 —

hatten, alls den Freiungen herausnehmen, ebenso wie jene,
die an sich asplfähig waren, aber zwischenhinein die Freiungen
verließen und heimlich in ihre Häuser gingen.

Mit dem Durchdringen der Reformation schien es eine
Zeitlang, als wären die Tage der Freiheiten gezählt. Der
Chronist Bernhard Wyß erzählt, daß man, seit man die Klöster
mit ihren Mönchen und Nonnen abtat, keine Freiheit mehr
hatte bis zum letzten Tag Märzen 1527.

Damals faßten Bürgermeister, Rät und Burger folgenden
Beschluß: Nachdem vorher im Stifte Fraumünster eine Freiheit
gewesen ist, in die die Übertretenden ihre Zuflucht gehabt haben,
demnach haben unsere Herren aus trefflichen und beweglichen
ürsachen erkannt und erklärt, daß dieselbe Freiheit gleichermaßen
wie früher in Wesen und Kräften bleiben solle, also: Welcher
hinfür hineinkommt und der Freiheit fähig ist, der mag die-
selbe genießen, wie es von altersher Gebrauch ist. Es sollen
auch die Freiheiten im Selnau und ötenbach nichts destoweniger
in ihrem Wesen bleibeil. Dies soll in allen drei Pfarrkirchen
allhie öffentlich verkündet werden.

Eine große Bedeutung aber kam den Asylen nicht mehr zu.
Im spätern Id. Jahrhundert ist überhaupt nur noch von der
Freiheit zum Fraumünster die Rede, von deren Eingehen bereits
gesprochen wurde.

7. Katholische Kirche und Blutvergießen.
So sehen wir, wie die katholische Kirche vielfältig am

Strafrechte des Staates beteiligt war. Einen ausgesprochenen
Abscheu aber hegte sie vor dem Selbstvergießen des Blutes.
Es ist ja eine bekannte Tatsache, daß sie kein Todesurteil
aussprach oder vollstreckte. Sogar die vielberüchtigte Ketzerinqui-
sition begnügte sich mit der Untersuchung, gab dann aber den
schuldig Befundenen an den Staat zur Abstrafung weiter.

In Zürich ließen sich bisher keine Spuren der Fnqusition
nachweisen, offenbar, weil der Staat auch ohne kirchliche Mit-
Hilfe, ganz von sich aus, allen „ketzerischen" Dingen nachging.
Noch lange nach Johann Hussens Hinrichtung (4415) spürte
man im Iürichbiet vermeintlichen Anhängern nach^), ohne

-°) Staatsarchiv Zürich. IIVI 209, 150(1450) und L VI 211,511 (1455).



— 85 —

daß es jedoch je zu einem größeren Prozesse gekommen wäre,
und auch die Hexenverfolgungen hielten sich, wie wir sehen
werden, in kleinem Nahmen.

Im katholischen Zürich weigerten sich die Geistlichen, in
Sachen, die dem Angeschuldigten ans Leben gehen konnten,
Zeugnis abzulegen, und bei Zeugenaussagen in leichteren
Fällen ließen sie sich regelmäßig die Iusicherung geben, daß
diese nicht in einem Malesizprozeß verwendet würden.

Aus dem gleichen Grunde konnten Geistliche in keiner Forin
an einem Blutgerichte teilnehmen, weder als Nichter noch als
Schreiber. Eine solche Tätigkeit beraubte sogar den Laien der
Möglichkeit, sich später ohne Dispens zum Priester weihen zu
lassen, wie aus einem Schreiben Papst Innozenz VIII. von
1491 an Niklaus Münch in Zürich hervorgeht: „Da du die
heiligen Weihen zu erlangen wünschest, bisher aber in Zürich
Natsherr warst und als solcher auch bei gerichtlichen
Todesurteilen mitgewirkt hast, erteilen wir dir hiemit aus deinen
Wunsch Dispens, daß dir alle Weihen verliehen werden dürfen
und du beliebige kirchliche Benefizien übernehmen könnest."

3. Zürich rnrd der Hcxcnprozeß.
Wird die Erwähnung von Hexcnprozessen in der Literatur

gerne als Mittel gewählt, den Leuten das Gruseln beizubringen,
so hat Zürich in Paul Schweizer einen ebenso sachlichen

als trefflichen Bearbeiter gefunden. Auf seine Darstellung
„Der Hexenprozeß und seine Anwendung in Zürich" im Zürcher
Taschenbuch auf das Fahr 1902 sei ausdrücklich verwiesen.

Die ersten Spuren von Zauberprozessen finden sich zu
Anfang des 15. Jahrhunderts; aber erst 1487 fand eine schwere
Verurteilung statt, indem Margareta Stucki aus der Herrschast
Andelfingen, die sich dem Leibhaftigen ergeben hatte (der ihr
in Gestalt eines großen schwarzen Hundes erschien) und Mensch
und Tier verzauberte, eingemauert wurde. Sechs Fahre später
loderte in Zürich der erste Hexenscheiterhaufen um eine Adel-
heit Schnider von Andelfingen. Dies waren die beiden schärfsten
Strafen der vorreformatorischen Zeit, während nach Schweizer
daneben sechs weitere Fälle teils ohne jede Strafe, teils mit
Ausweisung endigten. Seit der Reformation nahmen dann die
Hexenverbrennungen mehr und mehr zu, run im letzten Drittel



— 85 —

des Iv. Jahrhunderts ihren Höhepunkt zu erreichen. Bis zum
letzten ürtcile im Fahre Í70I zählte Schweizer 75 Hinrichtungen.
Fnteressanterweise stammte keine einzige dieser Hexen aus der
Stadt selbst, auch ist die Zahl im Verhältnis zu anderen Ge-
bieten außerordentlich gering. Dennoch hat man sich vielfach
darüber gewundert, daß in Zürich der Hexcnwahn erst eigentlich

mit der Reformation zu blühen begann. Ich glaube die
Erklärung gerade im Bibclglauben finden zu müssen, kennt die
Heilige Schrift doch die Zauberei als feststehende Tatsache.
Aber darüber soll erst weiter unten die Rede sein.

9. Staat und Kirche in der Reformation.
Im übrigen werden wir mit der Reformation vor eine

völlig neue geistige Lage gestellt. Das allgemeine Verhältnis
von Staat und Kirche hatte sich gewandelt.

Die Kirche verzichtete bewußt auf jede weltliche Gewalt.
Sie überließ dem Staate selbst das Kirchenregiment und beugte
sich vor der von Gott eingesetzten Obrigkeit. Iwingli rief der
katholischen Kirche zu: Bessert euch und nehmt kein ander
Schwert in die Hände, als das Schwert des Geistes, das ist
das Wort Gottes und andere Waffen, die Paulus, Epheser v,
schmiedet oder aber ihr werdet umkommen.

Hier wäre mit einigen Worten an die Wiedertäufer zu
erinnern, die in ihrem Verhalten zu Staat und Kirche die ganze
Problematik des Verbundenseins beider Mächte aufrollten.
Dadurch, daß der Staat die Kirchenordnung zu der semigen machte,
wurden die Wiedertäufer zu Staatsfeinden, was viele unter
ihnen ihrer Lehre nach ohnehin waren. So wurden sie denn auch
auf Grund der Übertretung staatlicher Gebote verurteilt, teils
sogar zum Tode. Rechtlich gesehen handelt es sich also bestimmt
nicht um ein Ketzergericht. Letzter Grund der Verurteilung blieb
aber trotzdem eine Glaubenssache, und so haftet den Täufer-
Verurteilungen doch ein bißchen der Geruch nach Inquisition an.

Als nach dem unglücklichen Ausgang des zweiten Kappelerkrieges

viel Schuld auf die Geistlichen abgeschoben wurde, da

legte der Rat Iwinglis Nachfolger, Heinrich Bullinger, eine
ganze Reihe von Bedingungen auf, die dieser alle annahm
bis auf eine. Wohl wollte er friedlich und züchtiglich predigen,
aber die Laster und Übeltaten der Obrigkeit wie des gemeinen



— 37 —

Mannes würde er der Schrift gemäß rügen nnd bestrafen,
„denn das Wort Gottes will ungebunden sein"^).

Dennoch führte das Rügen der Obrigkeit von der Kanzel
bald zu schweren Unkömmlichkciten. Die Geistlichen, mit Leo
Iud nnd Bullinger an der Spitze, wollten nicht von der freien
Predigt lassen. Der Rat konnte nicht anders, als ihnen diese
zuzubilligen, öffnete aber gleichzeitig dem Rüge- und Straf-
bedürfnis der Geistlichkeit ein Hintertürchen, indem er ihnen
das Recht gab, in Form von Vorträgen und Bedenken, mündlich
oder schriftlich, unmittelbar an die Obrigkeit zu gelangen. „Des
warend die Predicanten wol zusriden".

10. Fürträge und Bedenken.
Von da weg wurden zahlreiche „Fürträge und Bedenken"

dem Rate vorgelegt. Im Archive der Stadt und im Kirchen-
archiv, beide jetzt im Staatsarchiv Zürich, liegen sie zu vielen
Hunderten und wären es wohl wert, einmal systematischer und
vollständiger untersucht zu werden, als dies bisher geschah.

Leicht lassen sich zwei Gruppen herausschälen: die eine,
bei denen die Fürträge sich auf den allgemeinen Zustand der
Sittlichkeit beziehen, die andere, bei denen sie sich mit bestimmten
Fällen befassen.

Die allgemeinen Klagen, wie Ansittlichkeit, Üppigkeit und
die Laster übcrhand nehmen, wiederholen sich in kurzen Ab-
ständen. Regelmäßig wird aus die große Gefahr aufmerksam
gemacht, die dadurch für das Land entsteht. Denn, wo die
Obrigkeit nicht für Ordnung sorgt, greift Gott unmittelbar
selber ein. So etwa wird darauf hingewiesen, wie er „umb
söllicher Greuwlen willen die Statt Sodoma und Gomorrha
vom Himel herab verbränt hat mit Fhür und Schwäbel. Deß-
glychen in synem H.Gsatz disere Sünden ustrukenlich verflucht
und die Schuldigen bevolhen uszerüten. Die Theologen heißend
sölliche Sünden stumme Sünden, darumb daß aller Ehrbarkeit
darvon zuhören und zureden gruset. Die h. Schrift (Gen: 18)
aber heist sy schreyende Sünden, darumb daß sy by Gott nit
nachlassend anzuhalten umb Räch, bis daß gestraft wirt eint-
wäder der Thäter, oder umb synet willen ein gantzes Land ..."

P E. Dollfus-Zodel, Bullingers Einskch auf das zürcherische Staats-
wcsen, Niss., Bern lSZI, S. Ibff.



— 88 —

Ebenso regelmäßig folgte auf diese Eingabe der Geistlichkeit
die Erneuerung der Mandate, etwa wurden neue Aufseber
dazu verordnet. Meist aber schlief nach kurzer Zeit der frische
Geist wieder ein, um vielleicht schon bald, vielleicht erst nach
Iahren durch Blitz und Donner, Hagelschläge, durch Feuer,
Wasser, Kriegsunglück wieder geweckt zu werden.

Bei den Fürträgen und Bedenken aber, die sich mit Einzel-
fällen befassen, handelt es sich meist run schwere Vergehen.
Nur zu oft gehen da die Ansichten von Rat und Geistlichkeit
auseinander. Für die Geistlichkeit gibt es eine einzige Richt-
schnür, das Wort Gottes neuen und alten Testaments, während
der Rat den Einflüsterungen seiner Zeit offen steht, öfters zu
Milde und Güte hinneigt. In der Welt wirkt der Geist des
Humanismus weiter. In der reformierten Kirche aber herrscht
der starre Bibelglaubcn, wie etwa: „Zauberei sollst du nicht
leben lassen" ; „Welcher seinem Gott fluchet, der soll seine Sünd
tragen und welcher den Namen des Herrn schmächlich nemmct

nennet), der soll des Todes sterben"; „Wer seinem Vater
oder seiner Mutter fluchet, der soll des Todes sterben".

So und ähnlich lauten die Gesetze, die die Bibel der Geist-
lichkeit in die Hand drückt. Da gibt es kein Ausweichen.

Als um ldöO herum der Rat einer Blutschänderin das Leben
schenkt, da hoffen die Geistlichen, „der gnedig Gott werde eine
solche christenliche Miltigkeit nit zum höchsten rechnen"^).

Am 1727 wird in einem ähnlichen Falle ausgeführt, daß
man mehr horchen solle, „was der Herr mit Mose darvon von
Angesicht zu Angesicht geredet, als was Carpzovius und andere
Nechtsgelehrte darfür gehalten, die nur aus der Erden sind
und aus der Erden geredet, Mosis hingegen in der Ge-
sazgebung von oben Herabkommen, aus dem Himmel kommen
und über alle ist". Jede Gnade und Element; sei auszuschalten,
wo eine Strafe in Gottes Wort und den obrigkeitlichen Satzun-
gen klar und heiter bestimmt sei, weil der weltliche Richter
„nit sich selbst, nit den Menschen, sonder Gott dem Allmächtigen
selbst, und hiemit an Gottes Statt, als ein an gewisse Sazungen
gebundener Statthalter auf Erden das Gericht haltet und nit
selbst Herr und Meister, der mit Nebucadnezar töden und leben
laßen könne, wen er wolle, sonder ein Diener Gottes, von Gott

2") Staatsarchiv Zürich, b I ö.l, ?!r. 49, undatierter Fürtrag.



Eine der Hexerei angeklagte Znrcherin bleibt standhaft
und stirbt in der Folterqual

1577



— 89 —

selbst geordnet und hochverpslichtet ist, daß er sene ein Rächer
zur Straf über den, der böses thut (Römerbrief XIII, 4),
wie dann der Richter und Verwalter der Gerechtigkeit das
Schwert auch nit darum empfangen hat, daß er indulgentior
seye, als der göttliche Legislator und sein Gesaz selbst"-°).

Abgesehen von dem starren Festhalten am Vibelglaubcn,
sind die Fürträge oft kleine Meisterwerke, manchmal voll von
menschlicher Einsicht in die Zusammenhänge von Vergehen
und Umständen.

Wohl nicht zuletzt aus diesem Grunde kam es oft vor, daß
der Rat in zweifelhaften Fällen selbst Gutachten bei den
Dienern von Kirche und Schule einholte.

Aufs sorgfältigste wird dann alles erwogen. Außer der
Zürcher Bibel, die sie ihren Gutachten zugrunde legten, werden
etwa die Übersetzung Luthers und andere namhafte Versionen
verglichen^), werden die Zürcher Gesetze, aber auch die Pein-
liche Halsgerichtsordnung Kaiser Karls V., die Schriften
Carpzows und anderer Gelehrter herbeigezogen.

Wo die Bibel nicht ausdrücklich eine Strafnorm enthält,
wird zur Analogie und Auslegung gegriffen. So etwa findet
sich in der Heiligen Schrift kein Satz, der die Abtreibung be-
straft. Hingegen soll nach dem 2. Buch Moses, wenn ein Mann
eine schwangere Frau im Hader verletzt, so daß die Frucht ab-
geht und ein tätlicher Schaden daraus entsteht, Seele um
Seele gehen. Wieviel mehr, argumentiert die Geistlichkeit,
muß dies bei absichtlicher Tötung der Leibesfrucht gelten.
Und auch, wenn es so wäre, wie Nechtsgelehrte wollen, daß
eine männliche Frucht sich erst nach dem 40. Tage seit der
Empfängnis, eine weibliche nach dem 90. Tage mit der Seele
vereine, so müsse doch, vermöge des eigentlichen Zweckes, ein
noch ungestalteter und mit der Seele unvereinter Leib einem
schon gestalteten und vereinten gleich geachtet werden. Folg-
lich ist die Abtreibung in jedem Entwicklungsstadium mit dem
Tode zu bestrafen. Es soll Seele um Seele gehen.

Der Rat fühlte sich selbstverständlich durch die Gutachten
der Geistlichkeit nicht gebunden, blieb in seiner Entscheidung
frei, wenn auch eine Stimme von höchster geistlicher Seite
für den Gläubigen unbedingt ein gewisses Gewicht besaß.

-°> Staatsarchiv Zürich, lii I 5.2; Zürtrag vom ö. Juli t727.
2") Staatsarchiv Zürich, I! I ö.I,' Z-ürtrag vom I.August tölö.



— so —

n. Der Rückgang des geistlichen Einflusses.
Fe weiter wir in der Zeit fortschreiten, nin so seltener

werden solche Gutachten. Fn den Urteilen des Rates verdrängte
der Geist der Aufklärung den Geist der Reformation. Ganz
allgemein gesehen hatte der Einfluß der reformierten Kirche
auf den Staat wohl im 17. Fahrhundert seinen Höhepunkt
erreicht, verlor sich aber im 18. Jahrhundert mehr und mehr.

Dies zeigt sich schon äußerlich in der Stellung der Geist-
lichen. Trotz des Gedankens des allgemeinen Priestertums
hatten diese sich (im Gegensatze etwa zu Bern) eine gesellschaftliche

Stellung zu behaupten gewußt, die in vielen Dingen an
die katholische Zeit gemahnt. So nahm z. B. bis ins 18. Fahr-
hundert hinein der geringste Landgeistliche jedem Negierungs-
Mitgliede, selbst dem Bürgermeister, die rechte Seite^).

Wie sehr sich aber die Auffassung von Verhältnis von
.Kirche und Staat im 13. Jahrhundert zugunsten des letzteren
verschoben hatte, zeigt eine Schrift Leonhard Meisters^-), in
der er ausführt: „Der Prediger ist in der großen Haushaltung
des Staates eben das, was in einer besondern Haushaltung
der Hofmeister oder Erzieher. Beyde, dieser und der Haus-
vater, unterstützen bey den Kindern gegenseitig einer das An-
sehn des andern. Wohl darf ersterer mit Bescheidenheit diesen
in solchen Sachen zurecht weisen, welche die anvertraute Er-
ziehung betreffen, keineswegs wird er ungebeten in den
Comtoir des Hausvaters oder in die Wirthschaft sich mischen."
Meister gilt als Vielschreiber, dürste aber gerade darum um so

besser die durchschnittliche Auffassung getroffen haben, wie sie

zu Ende des Alten Zürichs in diesem herrschte.

Staatsarchiv Zürich, II II täls, üroinpinurnnn eeolesiaslieuin,
Artikel I)» von l7lZ.

2-) L. Meister. Kleine Schriften vermischten Inhalts, VII., Politischer
Einfluß des Predigtamtcs, Basel I7SI.


	Staat, Kirche und Strafrecht im Alten Zürich

