
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 55 (1935)

Artikel: Kulturgeschichtliche Bilder aus der Zürcher Landschaft im 17. und 18.
Jahrhundert

Autor: Strehler, Hedwig

Kapitel: [1]: Aberglaube

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturgeschichtliche Bilder aus der Zürcher
Landschaft im 17. und 18.Jahrhundert.

Von Hedwig Strehler, Rüschlikon.

Mergltiude.
In der nachfolgenden Darstellung über den Aberglauben

fällt der Schwerpunkt der Betrachtung wie in den bereits
erschienenen kulturgeschichtlichen Abschnitten^) auf das
alltägliche Erleben der Landleute. Es kann sich keinenfalls darum
handeln, die in den Prozeßakten vorgefundenen Quellen
zu einer geschlossenen Wiedergabe und Deutung des
Aberglaubens an sich ausarbeiten zu wollen. Die allgemeinen
Formulierungen erheben keinen Anspruch aus absolute
Geltung, sie versuchen nur, die Einzelheiten aus einer tiefern
Grundlage zu verankern. Aus dem nämlichen Grundsaß, der
aus die Verbundenheit mit dem Landleben abstellt, stützt sich
das Material dieses Kapitels nur auf die persönlich sprechenden,
ungedruckten Prozeßakten über Hexen und Lachsner. Die
Ausführungen über den Aberglauben aber, wie sie sich in einzelnen
Abhandlungen und Handbüchern finden, werden nicht
beigezogen, da sie, ganz abgesehen von der Fülle des Stoffes,
in erster Linie auf den Aberglauben als solchen, aus seine Idee
und seinen innern Gehalt abstellen, die nicht in der Zeit oder
im Raum begrenzt und gebunden sind^). Selbst die genannten
beigezogenen Prozeßakten bürgen nicht völlig für die Volks-

Hedwig Strehler. Beiträge zur Kulturgeschichte des Kantons Zürich.
Kirche und Schule im 17. und 1s. Jahrhundert. Phil. Diss. 1924, im
Selbstverlag, Rüschlikon.

H Das Verzeichnis der benutzten Quellen ».Literatur befindet sich S.119.
Ausschließlich kirchlich-theologische Quellen, wie die reichhaltigen

Ausführungen der Pfarrer AnHorn oder Gwerb, die dicht durchtränkt sind mit
griechisch-lateinischen Kenntnissen, können denn auch noch viel weniger auf
Volkstümlichkeit Anspruch erheben. Sie werden höchstens für allgemeine
sprachliche Formulierungen beigezogen, wenn ein Beleg in den handschriftlichen

Quellen schon vorhanden ist.



— 33 —

tümlichkeit der Darstellung. Da rvir das Volksleben aus
subjektiv wertenden Quellen aufbauen müssen, wird es wohl
gelegentlich in seiner Echtheit beeinträchtigt. Kirche und kirchliche

Obrigkeit standen der Welt des Aberglaubens größtenteils
fremd gegenüber; und so finden wir Begriffe und Ausdrücke
über die abergläubischen Verrichtungen, die im Volke selber
keine Geltung haben, wie es sich beispielsweise mit dem
ausführlich besprochenen „Lachsnen" verhalten mag^).

Unter Aberglauben verstehen wir im folgenden jede
Beziehung zum Uebernatürlichen außerhalb des Kreises, den die
damalige reformierte Kirche für ihre Gläubigen zieht. Solcherlei
abergläubische Bindungen ergeben sich aus der Notwendigkeit,
die Rätsel des Daseins irgendwie zu begründen. Der nüchterne
Glaubensinhalt der reformierten Kirche jener Zeit ist nicht
imstande, das religiöse Bedürfnis des noch auf primitiver Stufe
stehenden Landvolkes genügend zu befriedigen. Ferner ist der
Stand der damaligen Naturwissenschaften noch tief, und viele
Vorgänge, die uns heute vollkommen natürlich erklärbar sind,
wie der Wechsel der Witterung, das Entstehen von Krankheiten
oder die menschliche Fähigkeit, aus den Nächsten psychisch
einzuwirken, können nicht begriffen werden und verlangen
transzendente Deutung.

Bei dem Bedürfnis des Bauern, seine Welt und Umgebung
zu deuten, ist es ihm nicht um philosophische Abstraktion zu
tun. Wir können uns dem Unverstandenen gegenüber solange
passiv verhalten, als es nicht eigenste Lebensinteressen berührt.
Wir vernehmen oft Geschichten von okkulten Erscheinungen,
von Geistern und Spuk; aber wir brauchen uns nicht darum
zu kümmern, solange nicht ein Gespenst im eigenen Hause
rumort. Wenn das Unheimliche jedoch im engen persönlichen
Lebensraum Gestalt annimmt, Schaden anrichtet, geben wir
uns notwendigerweise mit der sonderbaren Erscheinung ab.
Und wenn sich für den Bauern vor zweihundert oder
dreihundert Iahren das Wunderbare in der Form äußert, daß
sein armes Aeckerlein verdirbt, seine letzte Kuh hinsiecht, seine

°) Nach einer Mitteilung von Dr Hans Bächtold-Stäubli ist der in den
Quellen so häufig genannte Ausdruck „Lachsnerbüchlein" ein obrigkeitlicher
und wissenschaftlicher Terminus, während die Zauberbüchlein im Volk unter
andern Namen wie „Rezeptbuch, Brauchbüchlein" bekannt sind. Es dürfte
sich demnach überhaupt mit dem Ausdruck „Lachsnen" ähnlich verhalten.

z



— 34 —

Milch in tagelangem Rühren doch nicht zu Butter werden
will, so liegt der Versuch, diese Rätsel irgendwie zu deuten,
selbstverständlich sehr Nahe. Das Ungewisse kann erst dann
ertragen werden, wenn es Form und Gestalt annimmt, mag
diese auch noch so unglaubhaft oder unsinnig sein. Viele äußerliche

Formen des Aberglaubens, wie heilige Zahlen und
Stunden oder symbolische Gebärden, haben denn auch einfach
den Sinn, das transzendente Chaos einigermaßen zu ordnen,
um es in dieser Gestalt dem menschlichen Erfassen näherzu-
rücken.

Man kann aber nicht sagen, der Bauer habe nach der
Ursache der rätselhaften Erscheinungen gefragt, die sein Heimwesen

gelegentlich beunruhigen; denn er denkt in diesen
Beziehungen nicht eigentlich kausal. Er forscht mit der Seele des
primitiven Menschen nicht nach dem Wieso?, sondern nach
dem Warum? Er sucht das Motiv, und das kann nur in einer
personifizierten Macht liegen. Wie ein Knabe ein Mißgeschick,
das ihm von einem Spielkameraden zustößt, nicht nach einer
natürlichen Ursache zu deuten sucht, sondern die Bosheit des
Urhebers dahinter wittert, oder wie eine Mutter mit allen
Instinkten des Urhaften ihr Kind, das gefallen ist, den bösen
Boden schlagen heißt, so klagt auch der Bauer eine Macht an,
die ihm mit heimtückischer List Schaden zufügt. Und diese
teuflische Macht sitzt in der Hexe.

1. Die Hexe.

Daß wir die Tatsache der Motivdeutung als einen wesentlichen

Grundpfeiler des Hexenglaubens auffassen dürfen,
beweisen alle Kundschaften und Rachgänge (Zeugenverhöre),
denen das Material für den vorliegenden Abschnitt entnommen
ist. Mit geradezu erstaunlicher Konsequenz führt der Bauer
diese Linie durch das ganze Geschehen seines Alltags und ist
imstande, Einheitlichkeit und Gemeinsames aufzudecken, wo
für den rational Urteilenden nicht der geringste Zusammenhang

wahrzunehmen ist.
Wie Lienhard Erni von Horgen des Sigristen Pflug ins

Feld führt, kommt ein Hase gar eilfertig dem Hag entlang
gelaufen, springt bei des Sigristen Haus über ein hohes Tor,
obschon er sehr wohl durch ein großes Loch hätte schlüpfen



— 35 —

können, und läuft dem Schweinestall entlang zur Landstraße
hin. Kurz darauf geht des Sigristen Schwein zugrunde. Um
dieselbe Zeit heißt es, das Pferd eines Nachbarn sei am Fuß
angeschwollen. Zum dritten muß eine Schwerzenbacher Frau
beim „Kücheln" erleben, daß ihr die zwei ersten „Kellenküchli"
aus der Pfanne auf die Herdplatte hinaushüpfen, worauf sie
wohlweislich mit Backen aufhört. Kein Zweifel, Küche und
Stall sind verhext. Ein Verdacht lebt nicht gern lange ohne
Blut und Gestalt. Wo ein Mensch in die Sphäre des Unheimlichen

tritt, heftet er sich an seine Fersen. Die Anna Stapfer
aus Horgen kommt bei ihrer grasenden Nachbarin vorbei und
wird von dieser angesprochen: „Anna, wie siehst du so übel
aus!" Woraus die Anna antwortet: „Es kann einer und eine
nit hübsch ussechen, wann einer immerzu krank ist". Die
mitleidige Nachbarin fragt, ob sie gerne etwas Milch trinken
möchte, scheint aber über der vielen Arbeit ihr freundliches
Anerbieten zu vergessen. Kurze Zeit später erhält sie von
ihrer Kuh weniger Milch als gewöhnlich. Da mag es ihr
dämmernd ins Bewußtsein gekommen sein: Fa, ist nicht die
Anna beim Grasen vorbeigekommen und hat mich um Milch
gebeten? Und ich habe ihr im Augenblick grad keine geben
können? Bald weiß es die ganze Nachbarschaft: „Die Anna
hat der Kuh ihrer Nachbarin die Milch genommen!" Und es
dauert auch nicht mehr lange, bis die nämliche Anna, die
gelegentlich in Schwerzenbach vorbeikommt, von einer Frau
angegiftelt wird: „Wann gehst du widerum gen Schwerzenbach

und lugist, daß selbiger die Küchlin us der Pfannen uf
die Herdplatten springen?"ft Und der Hase, das kranke Pferd
und das tote Schwein finden auf einmal ihre einzig richtige
Einordnung, und wir stehen schon mitten im sproßenden Feld
einer angehenden Hexenversolgung.

Es sind nicht erst die Zeugenverhöre der Hexenprozesse,
die, rückwärts blickend, scheinbar zusammenhangslose Einzelheiten

plötzlich unter ein gemeinsames Licht stellen und der
betreffenden verdächtigen Hexe zur Last legen. Die Verhöre
über diese Anklagepunkte sind nur noch die schriftliche Fixierung
der Vorgänge im Seelenleben der Landleute, die mit innerer

H 1S4S Anna Stapfer von Horgen; H. 27, IM. Wo nichts anderes be-

merkt wird, handelt es sich um Signaturen des Staatsarchivs Zürich.



— 36 —

Notwendigkeit einen Urheber aller Mißstände in Haus und
Stall suchen. Freilich sind sie vielfach erst dann, wenn die
Obrigkeit die Sache schon anhand genommen hat, imstande,
ihren Verdacht aus eine bestimmte Person zu richten. Die
Raschheit und Selbstverständlichkeit aber, mit der sie nun aus
die Prozeßführung einschnappen, beweist, daß der Richter nur
herauszulocken braucht, was in ihrem Innern unausrottbar
lebt.

So ist es im Lande weit und breit bekannt, daß einem
irgendeine böse Krankheit „angetan" worden ist. Wie Hans
Rutschmann einen Schlitten ins Holz führt und auf einmal
ganz geschwollen wird, heißt es sofort im Dorfe, „es feie ihm
ein böser Wind worden"^). Unter diesen Voraussetzungen
fehlen nie die guten Nachbarinnen, die sich nicht ausreden
lassen, das Unheil sei durch diese oder jene geschehen, und die
Hexe ist gezeichnet. Für eine Frau, die einmal im Verdacht
des Hexens steht, ist es gar nicht mehr möglich, ihren schlichten
und unangefochtenen Alltag zu leben. Alle ihre Worte und
Handlungen werden in der Richtung des Verdachts
ausgetüftelt. Jeder Unfall, jedes geringste Mißgeschick wird auf sie

zurückgedeutet. Sie ist rettungslos gefangen zwischen dem
Unstern, der sich immer aus der Welt ereignet, und dem
beschränkten Verurteilen, das immer von den Menschen ausgeht.

Die Hexe tritt jemandem aus den Fuß, gleich tut ihm die
Zehe weh und er hat acht Tage lang große Schmerzen!"^
Sie küßt einen schweinehütenden Buben auf den Mund und
hebt Kinder zu sich auf, die alle krank und elend werdend.
Schon die bloße Gegenwart der Hexe wirkt unheilbringend.
Wenn sie auf dem Felde Aehren liest, so brechen alle Weidenruten

beim Binden, bis man sie wegschickt"). Die Anna Vogel
von Wasterkingen setzt sich auf eine Bank nahe dem
Milchbecken, und wie die Leute hernach Butter bereiten wollen,
können sie den Rahm zwei Tage lang rühren und stoßen und
bekommen doch nichts?). Und ein Acker, der ganz verwunderlich

schön in Blust steht, verdirbt, weil sie sich Grasens wegen
darin aufgehalten hat?). Von der Katharina Vumannin
erzählt man, wie sie in die Stadt gegangen und ihr ein Geißlein

5) 1646 Kleinanna Sadelegger v. Oberuster; /V 27, 162. °) I6SS Barbara

Wißhaupt v. Bülach; ^ 127, 162. 1701 Anna Vogel v. Wasterkingen,-

^ 1s.



— 37 —

mutig nachgelaufen sei, woraus es am Abend daraus lahm
gewordend.

So ist es überall und immer unabänderlich dasselbe. Zwar
beugen sich die verdächtigten Frauen vor diesen Vorwürfen
keineswegs willenlos. Bis zu einem gewissen Grad kann doch
hier und dort die Natürlichkeit eines Vorganges nachgewiesen
werden. Wie die kranke Frau Pfarrer den Krampf bekommt,
nachdem ihr die Wißhauptin, diese faule Hexe, nach einem
Besuch die Händ zum Abschied gegeben, begehrt die Besucherin
denn doch aus, die Frau Pfarrerin habe schon geklagt, die
Hände täten ihr weh, bevor sie dieselben angerührtH. Auch
daß es der Elfi Häberlin gar arg zu Kopf gestiegen und ihr
„ein großer Taumel gewachsen", als ihr die Bumannin vor
sieben Fahren in Zug ein Rosmarinschößlein gegeben, daran
zu riechen, scheint einleuchtend, wenn man die Erklärung der
Bumannin hört: „Das Mädchen sei auch eines Täufers
Tochter!"6) And wenn die Anna alles weiß, was im Dorf
vorgeht, so sind daran die vier Familien schuld, die in ihrem
Hause wohnen, da eben das eine dieses und das andere jenes
hinzuträgtH.

Sicherlich nicht mit Anrecht beteuern die Verdächtigten oft
genug, diesen oder jenen bösen Verdacht verschulde der Neid
und der Haß böswilliger Leute. Wie das Töchterlein der
Elsbeth Keller von Wasterkingen der Régula Rutschmann an
der Fastnacht ein „Möcklin Küchlin" gegeben hat, worauf es
ihm diesen Morgen ganz weh im Bauch tut, verteidigt sich
die Elisabeth: es hätten vier Kinder davon gegessen, und es
sei keinem nichts widerfahren als diesem. Die andern Kinder
seien zwar auch aufgewiesen worden, das Gleiche zu sagen,
hätten es aber nicht tun wollen; es sei alles aus Haß gegen
sie geschehend. Die Löffleri und ihre Tochter Barbeli stehen
im Verdachte, dem 15jährigen Liseli Leemann etwas in einem
Gerstenmus zu essen gegeben zu haben, woraus es einen Kröpf
bekommt und seit selbiger Zeit nicht mehr recht tun und beten
kann. Mutter und Tochter beteuern ihre Anschuld, man werde
hoffentlich diesem Kinde, das nicht viel Rechtes sei und lieber-
liche, gottlose Eltern habe, keinen Glauben beimessen; es müsse

d 1660 Katharina Baumann v. Maschwanden; ^ 27, IM. °>) 1702
Elsbeth Keller v. Wasterkingen; ^ 27, 164.



— 38 —

von seinem Vatersbruder, mit dem sie kürzlich einen Prozeß
gehabt, ausgehetzt worden sein").

Für die Landleute haben die angeführten kleinern Alltags-
verbrechen böswilliger Frauen, die sie in ihrem gesamten Ge-
deihen beeinträchtigen, schon Bedeutung genug. In Beziehung
auf die Hexe aber und zur Vervollständigung ihres verdächtigen
Bildes sind nun auch Momente zu konstatieren, die einwandfrei
darauf hinweisen, daß sie mit bösen und finstern Mächten im
Spiele steht. Hasen und Katzen gelten nun einmal von vorn-
herein als erklärte Teuselstiere und als ständige Begleiter der
hexenden Frauen: sei es, daß man in dem flüchtigen Hasen
das schlechte Gewissen, Feigheit und Hinterhalt wittert") oder
daß man die Katze, das böse und falsche Nachttier, überhaupt
nicht vom Begriff eines heimtückischen alten Weibes zu trennen
vermag"). So sehen die Schulkinder, wie der Margret Huber
junge Häslein in die Küche nachlausen. Einem Soldaten von
Höngg begegnet etwas Böses von einem Hasen, da er im
Krieg auf einem Sandbühel Wache steht, was ebenfalls der
Margret zur Last gelegt wird. Und wie der Heini Weber um
ihre Tochter buhlt, bei ihr zu Licht geht und durch ihr Fenster
einsteigt, lausen dreißig Katzen unter der Leiter hindurch,
obschon doch die Margret nur eine einzige Katze ohne Schwanz
besitzt"). In den Häusern, wo sich die Elisabeth Wielandin
von Dörflingen aushält, ist manchmal ein solches Heulen,
Schreien, Beißen, Springen und Rennen wider Türe und
Wände, daß keiner um viel Geld dort eintreten würde. And
doch ist dies Getümmel nur die Folge eines bescheidenen Fest-
mahles, das die arme Elisabeth veranstaltet: denn wenn sie
etwa ein paar Pfennige erbettelt hat, so kaust sie eine Blut-
wurst dafür, und wenn sie diese heimbringt, so schmecken das
die Katzen, kommen von allen Seiten herzu und lassen es sich

Wohlsein an dem Schmaus").
Noch viel deutlicher aber deuten verschiedene andere Vor-

fälle auf die Beziehung zu einer bösen, unchristlichen Macht:
Die Anna Rusterholz aus Wädenswil kommt, wie zu erweisen

5°) 1714 LiseliLeemann vom Horgenerberg u.a.; H.27, lö4. ") Hasen,
alte Weiber und Priester sind von übler Vorbedeutung, weil sie unkriegerisch
sind. Karl Simrock, Handbuch der deutschen Mythologie, Bonn 1874, S. SZZ.

Vgl. mythologische Deutung, S. Sl. ^ iHHg Margaretha Huber aus
Seelmatten: á 27, lö2. lôSZ; 27, löZ.



— 39 —

ist, mit einer ganz verwunderlichen Behendigkeit aus dem
Freiamt Heimes. Die Anna Wyßerin aus Wasterkingen wird
gesehen, wie sie auf der Straße tanzt und solche Lustsprünge
macht, daß es nicht zu sagen ist^). Nun weiß man aber wohl,
wo die bösenFrauen so brav tanzen lernen, behütuns Gottdarvor

Es mag nun der Personen halben, die böse Künste treiben,
schon die zwanzig Jahre her eine gemeine Sag und viel
Lamentierens sein, wie zu Wasterkingen, bis der schlimme
Handel schließlich notwendigerweise zu dem Punkte reist, wo
die meisten „Eidgenossen des Orts" sich an ihren Vogt wenden
und ihn bitten, die Sache bei den gnädigen Herren in Zürich
anhängig zu machen, auf daß nicht aus der sernern Toleranz
ein elender Jammer erfolge^), oder es kann ein Verdacht, der
dem Landvogt hinterbracht wird, erst eben so in Schwang
gekommen sein, so daß er selbst für den Herrn Pfarrer ganz
neu ist, und „es nit zu beschreiben und nit mit Worten
loszusprechen ist, mit was großem Schrecken, Entsetzen und
Mißsahlen er sehen und vernehmen muß", was für böse Pflänzlein
in seinem Pfarrgarten wuchern. Eine Ratserkenntnis, von
Bürgermeister und Rat der Stadt Zürich ausgehend,
verordnet daraus, der Geistliche und die Stillständer sollten fürs
erste Erkundigungen einziehen und den schlimmen und faulen
Handel genau untersuchen.

Wenn das Leben einer Frau, die im Verdacht des Hexens
steht, schon bisher peinlich und elend genug gewesen sein mag,
so geht nun die eigentliche Verfolgung erst an. Der Bumannin
aus Maschwanden werfen die Buben drei Wochen lang Steine
in die Fenster und höhnen sie mit bösen Worten aus: „Catri,
mach mir ein bös Mul! Catri, mach mir ein Hund! ein Katz!"^)

In Wädenswil muh die siebzigjährige Anna Rusterholz
eine solche feindselige Verfolgung über ihr graues Haupt
ergehen lassen. Dabei lauten fürs erste viele Aussagen recht
günstig über sie. Voller Bestürzung meldet ihr früherer
Seelsorger, sie habe still und einfältig gelebt, immer gerne gebetet
und sei stets in die Kirche gegangen. Dasselbe bestätigt einer,
der es wohl wissen muß, da ihr Haus und das seine grad
nebeneinander gestanden. Bloß ein Bächlein sei dazwischen
durchgelaufen, und sie habe sich oft zum Spinnen bei ihm einge-

5°) 1SS0,' ^ 27, IS2. ") s. April 1701,' ^ 13. ") IS. April 1701,'
^18. 1SSI; ^ 27, 1S2.



— 40 —

stellt. Seit ihr Mann aber vor diesem aus einem Feldzug in
Dalmatien gefallen, ist sie in das Haus des zweiten Mannes
und der Stiefkinder gezogen. Die sind ihr übel gesinnt und
streuen böse Verdächtigungen aus, welche die Obrigkeit
aufmerksam gemacht haben. In des Seckelmeisters Haus treten
nun der Pfarrer, der Vogt und der Weibel zu einem Stillstand
zusammen und berufen die Anna samt Familie vor sich. Vorerst

wird ihr zweiter Mann, der Fagli Hottinger, verhört. Der
bezeugt unter vielen Tränen, er habe vermeint, ein ehrlich,
gottsürchtig Weib zu haben. Seit wenig Wochen aber stehe
er ihretwegen in großem Zweifel, weil sie es so gering achte,
daß ihr die Kinder öffentlich unter das Gesicht sagten, sie sei
eine böse, faule Hexe, von der alles Unglück an ihrem Leib
und im Stall herrühre. Sie habe aber nichts anderes erwidert
als: „O Gott, bis mir auch noch gnädig!" Wenn sie ein gutes
Gewissen hätte, würde sie nicht geschwiegen haben. Wie der
alten, stillen Anna, genannt Rutschin, die unterschiedlichen
Artikel ihrer Missetaten fürgehalten werden, weint die ganze
Haushaltung bitterlich. Nur ihr selber fällt kein Tröpflein aus
den Augen. Man hält ihr das Nichtweinen für; sie aber sagt,
sie könne nicht mehr weinen. Sie hat sich aufgebraucht in der
Sorge um ihre Stiefkinder, hat in der Nacht für sie gewacht
und sie in Krankheit verwöhnt. Aber gefährlich hört sich das
alles im Munde der Stiefkinder an. Der Konrad weiß zu
berichten, daß „sie allwegen gewüßt, was er glustet, da er
krank gewesen", und die Susanna erzählt, wie ihr bei Nacht
etliche Griffe aus das Haupt geschehen, darvon sie große
Schmerzen empfangen.

Der Pfarrer beruft die Rutschin auch noch allein vor sich,

um sich zu erkundigen, ob sie Grund und Fundament der
Religion halben habe, und was bei ihr zu finden sei. Aber
es ergibt sich bei ihr leider nichts anderes als große Einfalt.
Denn, da er sie fragt, wer sie erschaffen, wie auch erlöst habe,
kann sie keinen Bescheid geben, „anders daß sie gelaube, daß
ein Gott sei". Aufsagen kann sie nichts weiteres als das Vaterunser

und noch ein Gebetlein oder zwei. In den Gottesdienst
kommt sie nur noch selten, dann gar nicht mehr, wie sie fürgibt
„aus Alte und Unvermüglichkeit"^).

1SS0 Anna Rusterholz von Wädenswil; ^ 27, 1b2.



— 41 —

Wenn nun eine solch arme Weibsperson, die wegen ihres
argwöhnischen Lebenswandels gesänglich genommen worden
ist, den ersten verhörenden Instanzen im Dorf, wie dem Vogt,
Ferneres nicht mehr gestehen will, so wird sie dem Rat von
Zürich zugeschickt, „uf daß ihro die noch wytere Gebühr, als
zu Recht gehörigen Orts, beschehen und widerfahren möge"2°).
In Zürich wird sie im finstern Wellenberg, einem im Wasser
stehenden Turm voll Ratten und Ungeziefer, oder auch etwa
im „Neuen Turm", der zur alten Stadtbefestigung gehört,
eingekerkert^). Und jetzt erst, unter den Augen der Obrigkeit,
„mit oder ohne Pin und Marter" stellt sich heraus, welch
schlimmer Untaten eine Hexe fähig ist^); nun erst tritt das
wahre Fundament und der Grund ihrer bösen Händel an den
Tag: es ist der Teufel, welcher sich dieser armen Weiblein
als Werkzeug bedient, um seine bösen Absichten auf Erden zu
verwirklichen. Lins nach dem andern lösen sich nun die Rätsel
über das Erkranken von Menschen, das Sterben von Kühen
oder Pferden, das Verderben der Aecker. So hat die Margret
Klotrin in des bösen Feinds Namen 9 Stück Vieh mit einem
Haselrütlein berührt, so datz sie nach wenigen Stunden zu-
gründe gegangen, und schwere Krankheit verursacht, indem sie

2°) g. guli 1SS4 Anna Haffner von Oberseen,' ^ 27, 1S2. 21) Paul
Schweizer, Der Hexenprozeß und seine Anwendung in Zürich, Zürcher Taschenbuch

1902.22) Die im Folgenden angeführten Beispiele werden absichtlich an diesen

Ort verwiesen, weil hier unmöglich mehr unterschieden werden kann, wieviel
davon schon früher als allgemeines Gerücht im Dorf zirkuliert haben mag und
wieviel erst durch die obrigkeitlichen Verhöre und unter Einwirkung der Folter
den Hexen suggeriert worden ist. Es scheint, daß die eigentlichen Hexengeschichten,

in deren Mittelpunkt der Teufel steht, im Gefängnis ihren Ursprung
haben. Ihr Inhalt selbst allerdings ist Gemeingut der Volksseele, teils
Unbewußtes und Unklares, teils durch Sagen und Märchen Fortgepflanztes. Es
gewinnt seine Form erst unter dem äußern Zwang der Folterung, der Angst
und Verzweiflung. Alle Zeugenaussagen, die vom Volk, vom Dorf ausgehen,
bewegen sich in dem einfachen Rahmen der bisher angeführten Alltagsverbrechen,'

erst im Kerker stellt sich nun das Verbrechen von der Seite der Hexe
aus als durchaus gewolltes und beabsichtigtes Vergehen im Dienste des Teufels

dar.
Die Prozesse mögen auch viele Fälle einschließen, in denen es sich bei

den Hexen um geistesgestörte Frauen handelt. Nur eine psychiatrische
Verarbeitung der Hexenprozesse könnte diesen Problemen gerecht werden. Für
eine sittengeschichtliche Arbeit aber dürfen wohl auch solche Fälle beigezogen
werden, da die volkstümlichen Elemente des Aberglaubens ihre Bausteine
bilden.



— 42 —

einem Mann auf den Tanzlauben zu Horgen zweimal in des
bösen Geists Namen auf den Rücken geklopft oder einem
andern bei der Hochzeit in währender Mahlzeit ein Glas Wein,
darein sie etwas vom bösen Geist gebracht, angeboten.

Auch hat sie mit Hilfe und Antrieb des bösen Geistes
unterschiedliche Gestalt angenommen und sich in Hunde und Katzen,
aber auch in wilde Tiere, nämlich in Wölfe und Hasen,
verwandelt und dabei Menschen und Vieh dergestalten geschädigt,
daß sie darüber geschwollen und hinkend geworden sind oder
gar haben sterben müssen^).

Der Teufel ist es, der den Heren seine böse und mächtige
Salbe gibt, die sie auf verschiedene Weise gebrauchen. Mit
Vorliebe scheinen sie gelegentlich durch das Medium von
Strümpfen zu wirken, sei es, daß die Klotrin solche der Frau
des Bergvogts ausgeliehen hat und sie ihr vor der
Rückerstattung schnell noch ein wenig aussalbt^), oder daß die
Margret Hubrin im letzten Krieg einen alten weißen Strumpf
in einen Hafen getan und den Soldaten Suppe davon
angerichtet hat^). Der böse Geist ist es, welcher der Klotrin rät,
ein ungestümes Wetter zu machen, wie sie auf den Kirschbaum
steigt, um Kirschen zu pflücken^). Er ist im Spiele, wenn die
Elsbeth Bechtold von Wil ein Krüglein besitzt, welches sie mit
teuflischen Sachen und ihrem Wasser anfüllt und darauf
ausgießt, so daß ein großer Nebel sich ausbreitet und ein mächtiger
Regen entsteht^).

So schlimm auch alle diese Uebeltaten der Hexe sein mögen,
so würden sie doch noch nicht genügen, um sie auf den Scheiterhaufen

zu bringen. Alle ihre Untaten gelten nur als die Folgen
und Auswirkungen des eigentlichen Frevels, der darin besteht,
daß die Hexe Gott und seine heilige Ordnung leugnet und
lästert durch Preisgabe von Seele und Leib an den Teufel.
Es sind armselige und geringe Künste, die der Verführer
anwenden muß, um seinen Willen zu erlangen. Er begegnet
einem armen Weib, das um großer Not willen dem Almosen
nachgeht, und will ihr etwas Geld geben, wenn sie sich ihm
ergebe und Gott und seine Heiligen verleugnen möge^), oder
er erscheint einer geplagten Mutter beim Holzsammeln im

22) 1SS4 Margaret« Kloter vom Horgenerberg; .4 27, lö2. 2«) itzHg
Margaret« Huber aus Seelmatten; H. 27, lô2. 2H 1H82 Elisabeth Bechtold
von Wyl; ^ 27, lSZ. 2s) Anna Haffner von Oberseen; á, 27, IS2.





— 44 —

Wald und verspricht ihr, die schweren „Burdi" lupfen zu helfen,
wenn sie sein werden wolle mit -Leib und Seele^). Als ein
Grundpfeiler des Hexenglaubens äußert sich hier die tragische
Tatsache, daß die mit der Natur durch ihre geschlechtliche Be-
stimmung viel enger verbundene Frau aus ihr heraus auch
das viel innigere Leiden auf sich nehmen muß^).

Einmal dem Dienste des Teufels ergeben, fahren die
Hexen nächtlicherweile auf einem Stecken, den sie mit der
teuflischen Salbe bestrichen haben, aus zu Tanz und gemeinen
Gastereien. Die Anna Wyherin gesteht, sie sei hinter ihrer
Mutter auf einem Schürgstecken nach Verwangen auf den
Tanz gefahren, der Schmid sei auf einem Bock geritten und
eine Frau aus dem Elggäu auf einer Ente, während ihre Base
aus einer Eierschale über den Rhein gefahren; der Schmid
sei Koch, ein anderer Spielmann gewesen und ihr Großvater
habe zum Tanzen gezündet^). Das -Liseli Leemann vom
Horgenerberg wird von der Löfflerin zweimal des Nachts aus
dem Bett genommen und in einen weiten Saal geführt, wo
alles feurig erscheint. Da machen die Spielleute auf und es
wird getanzt; auf dem Tisch stehen allerhand Speisen außer
Brot, und viele Leute sitzen drum herum; neben dem Saal
befindet sich noch ein Stall, in dem Geißböcke stehen^). Der
Ruedi Schäppi, Sohn der Margreta Klotrin vom Horgener-
berg, zeigt gehorsam und mit weinenden Augen an, wie ihm
der böse Geist als Geißbock erschienen. Seine Mutter habe
einen Haselstecken, der hinter der Haustüre stehe und eines
Besenstiels Dicke habe, angesalbt und ihm besohlen, zu sagen:
„Hui, Tüffel, komm, nimm mich darvon!" Da sei der Teufel
alsbald kommen und habe ihn. wohin er wollen, geführt,
einmal nach Zug, Baar und Sihlbrugg und von dannen wieder
heim in sein Haus. Ein andermal habe er gerufen: „Komm,
Tüfels Geißbock, und führ mich etwan hin", worauf der Geißbock

dreimal um ihn herumgegangen und daraus mit ihm
fortgefahren sei. Sechs-, nein, zehnmal sei er auf die Zuger
Allmend gefahren, wo das böse Kind selbst in Gestalt eines

27) 1701 Anna Wysser u. a. von Wasterkingen,- 4 IS. 28) Männliche
Hexenmeister gibt es selten. Der Mann übt seine verbotenen Künste meist im
Gebiet der viel weniger gefährlichen Lachsnereien aus. Ueber Verhöre von
Kindern, die im Verdacht der Hexerei stehen, vgl. IZ II NZ, S. I lOZ—I1Z2,
und Anm. ?0. 2») 17U Wasterkinger Prozeh,- .4 iö. °°) l714,- 4 27, IS4.



— 45 —

Geißbocks zu ihm gekommen sei und ihm Geld gegeben habe,
welches geschienen wie Gold, hernach aber „nüßid" gewesen.
Auch die Catharina Bumannin von Maschwanden fährt aus
die Zuger Allmend zum Hexentanz, allwo der böse Geist in
grünem Kleide, mit einem roten Hut und einer Feder drauf,
sich mitten in den Ring stellt und sich gar lustig mit ihnen
macht. Nach dem Hexentanz in Berwangen setzen sich die Hexen
an einen runden Tisch, jeder der Buhl an der Seite, genießen
Fleisch und Wein, und der Teufel spricht ihnen zu, sie sollten
brav essen und trinken und lustig sein^).

Die wenigen Angaben über die nächtlichen Ausfahrten
und die Hexentänze tragen schon gewisse Züge des Märchens
an sich, dessen Zauber wir uns kaum entziehen können. Wenn
wir uns aber vergegenwärtigen, unter welchen Umständen
diese seltsamen Geschichten an den Tag kommen, so können
wir uns einer tiefen Erschütterung nicht erwehren. Mögen
uns die Prozeßakten im allgemeinen noch so nüchtern und
blutlos anmuten, aus den dürren und harten Verhören schreit
dennoch da und dort ein Fammer mit einer Gewalt, der die
Jahrhunderte überdauert und die Schranken, die zwischen der
Seele der Vergangenheit und dem Fühlen unserer Zeit ragen,
niederreißt. Während Tagen und Wochen ziehen sich die
katechetischen Verhöre als ein erbarmungsloses Duell hin, in
welchem die angeklagte Frau als die Schwächere und Be-
schränktere schließlich der größern Härte und Ausdauer der
verhörenden Männer erliegen muß. Bisweilen erwächst der Hexe
in der Verzweiflung etwas wie Beredsamkeit. Es muß uns
seltsam bewegen, wenn die Ehewirtin des Antervogts Kern
aus Bülach „ehrerbietig anfragt, ob sie denen falschen Zulagen,

") 1654 Margret« Ktoter,- ^ 27, 162. In Lusingen gibt es einen 6—7-
jährigen Buben, der sich in Gegenwart ehrlicher Leute rühmt, er wolle
hinweg auf den Gheiberg fliegen. Er habe von einem schwarzen Mann ein rotes
Sälblein empfangen, womit er sich die linke Hand und den rechten Fuß be-
streichen müsse, um dann alsobald fortzukönnen. Dieses Sälblein kommt
zwar nie zum Vorschein, doch sieht man oft, wie sich der Knabe mit verschränkten

Armen und Beinen niederlegt, als wollte er einschlafen, und darauf zwei
Stunden vollkommen unempfindlich bleibt. Beim Erwachen erzählt er,
jetzt sei er auf dem Gheiberg bei einem Tanz und bei einer Mahlzeit gewesen
und habe genug Rotzsleisch, aber kein Brot bekommen, item habe ihn der
schwarze Mann gelehrt, Mäuslein und Fliegen zu machen und Schlösser
aufzutun. (171Z Fagli Weidmann von Lusingen; ^ 27, 164).



— 46 —

die man uf sie gemacht, wann es schon nit wahr sige, zusagen
solle, so man es ihr rate? So wolle sie es tun, weil so stark
in sie gesetzt und ihro kein Glauben zugestellt werde: sie wisse
von keinem Satan nüt, was ein Hex seye oder tun sollte"^).
Es ist der ungeschulten Hexe, der kein rechtlicher Beistand
gegeben ist, unmöglich, dem Gewicht der furchtbaren Vorwürfe
und Verdächtigungen, die in Form von stereotypen Fragen
stets die nämliche, unausweichlich schuldige Antwort
suggerieren, dauernd Widerstand zu leisten, ganz zu schweigen von
der Wirkung der Folter. Wohl mag sie zu Beginn noch genug
Kraft und Glauben an ihre Unschuld haben und immer und
immer wieder beteuern: „so wahr als die Stern am Himmel
standind, so habe sie nützid Böses getan"^) und „so hoch der
Himmel ob der Erden, sei sie der ihr fürgehaltenen Kundschaften
unschuldig"^) oder wie die Wildin während des Verhörs und
der Gefangenschaft im Wellenberg unaufhörlich ausrufen:
„Ich kann nichts Böses, ich weih nichts Böses, ich hab nichts
Böses im Herzen"^). Schritt für Schritt aber ist festzustellen,
wie unter der Wirkung der Folter ihr Widerstand erlahmt,
und wie von einem Verhör zum andern die Punkte bejaht
werden, gegen die sie sich anfänglich völlig abweisend eingestellt

hat. Vielleicht ist es nicht einmal der äußere Druck allein,
welcher der Hexe Geständnisse von Verbrechen entlockt, die
sie nie begangen hat. Ein dumpfes, allgemeines Gefühl der
Sündhaftigkeit, die von der Kirche unablässig gepredigt wird,
mag unter dem Einfluß der ständigen Suggestion allmählich
die Gestalt der unterschobenen Untaten annehmen, so daß ein
erzwungenes Geständnis mit folgender Reue eine gewaltige
Erleichterung von unbewußten moralischen Belastungen, die
an und für sich mit dem Hexenvergehen gar nichts zu tun
haben, bedeutet. So mag es sich mit der Catharina Bumannin
verhalten, die nach umfassenden Geständnissen „im übrigen
wohl getrost ist, Gott und den gnädigen Herren dankt, daß
man ihre Seele dem bösen Feind entrissen; sie könne jetzt
recht bätten und ihre Sünden bereuen, wie sie dann jetzo
Wasser aus ihren Augen fließen lassen, so bisher nit ge-

°2) 1SSS Barbara Wißhaupt,- ^ 27, IM. »») ISS1 Anna Stapfer in
Horgen; /V 27, IM. igHg Margarete Huber aus Seelmatten; ^ 27, IM.
2°) S.Mai 1711; ^ 1s.



— 47 —

schehen"^). Denn eine Hexe kann nicht weinen, sie hat keine
menschlichen Gefühle.

Eine seltsame Rolle scheinen vorerst die Zunftmeister und
Ratsherren zu spielen, in deren Beisein die Verhöre und
Folterungen vor sich gehen. Gegenüber den inständigen Bitten
der Hexe, man möge sie um Gottes Barmherzigkeit willen mit
weiterm Peinigen verschonen, mutet ihre Gelassenheit und
Kälte roh und herzlos an. Sie vertreten die unverbrüchliche
bestehende Ordnung, und es ist nicht zu verwundern, daß sie
der Wyhhauptin ihren Ausspruch sehr übel nehmen: „und
wenn sie ein Hex, so seigind alle Wiber in Stadt und Land-
schaft auch Hexen"^). Sie vertreten und schützen die offizielle
Kirche gegen die Lästerungen der Anna Stapfer, die im Neuen
Turm während der Gefangenschaft erklärt, sie sei so unschuldig,
als unser Herr Christus, worüber sich die Herren Obervögte
sehr ereifern: alle Menschen seien Sünder^). Erschütternd
wirkt es, wie sich beide Parteien, die VerHörer und die
Angeklagte, an dieselbe überirdische Macht um gerechten Beistand
wenden. So heißt es im Prozeß der Anna Wildin: „In
währenden großen Schmerzen ließ die Wildin die schönsten
Seufzer zu Gott und unserm Heiland hören, die, wenn sie aus
einem reuenden und aufrichtigen Herzen gequollen wären,
ohne Zweifel den Beistand des heiligen Geistes und göttlicher
Gnad erlanget hätten. Als sie über anderthalb Stund in den
Schmerzen gelassen worden, stunde man in dem guten
Vertrauen, es möchte der gnädige Gott dies harte Herz erweicht
und die so schmerzliche Marter die Frücht einer wahren Be-
kanntnus gewürkt Habens.

Es kann sich bei Erwähnung der düstern Seiten der
Hexenverfolgungen nicht darum handeln, Sensation und schauerliche
Eindrücke zu suchen^). Wollte man sie übergehen, so würde
die Darstellung in wesentlicher Beziehung lückenhaft. Man
darf zwar mit Recht daraus aufmerksam machen, daß Marter
und Sterben in den verschiedenen historischen Zeiten einen
wechselnden objektiven Gefühlswert haben und daß in unserm
Fall das letzte Fahrhundert der Hexenprozesse für den einzelnen

2°) isso Im Prozeß der Margaret« Huber aus Seelmatten. 27) I85Z-
^ 27, lS2. s») IS4S; /V 27, 1S2. ^-) 2Z. Juni 17N; ^ 18. -°) Vgl. Paul
Schweizer, S. l.



— 48 —

und sein persönliches Leiden eine geringe Empfindlichkeit an
den Tag legt. Die Hexen selber machen vorerst in dieser
allgemeinen seelischen Haltung keine Ausnahme. Es scheint
merkwürdig, wie wenig sie versuchen, sich durch Flucht den
Verhandlungen zu entziehen. Mit der größten Selbstverständlichkeit

reist die eine oder die andere nach Zürich, selbst wenn
sie erwartet, es gebe keine Rückkehr mehr für sie. So sagt die
Wildin zu ihrem Nachbar, wenn sie nicht mehr heimkomme,
solle er auch gut zu ihren Kindern schauen, „und wann sie
verbrannt werde, gange es ihr wie den drei Gesellen Daniels"").
Beinahe tröstlich klingt das, als habe sie sich selber schon mit
ihrem Schicksal ausgesöhnt und als finde sie eine gewisse
Beruhigung, ja sogar Erhebung in der Parallele des
Bibelereignisses. Sicher besitzt das Sterben eine gewisse Einfachheit
und Alltäglichkeit, und bis in den sprachlichen Ausdruck hinein
macht sich diese Erscheinung geltend, welcher das Leiden mit
einer primitiven, einfachen Derbheit wiedergibt. Das Urteil
der Klotrin und ihres Sohnes lautet schlicht: Sie wurden beide
zum Feuer, sie zwar lebendig, er aber nach abgenommenem
Haupt, verurteilt"). Die Anna Haffnerin fügt ihren
umfassenden Geständnissen bei: „seye ihr also wyters nüt in Müssen,
dann sie ihr Herz gänzlich usgeschüt, glich wie man ein Gelten
under dem Brunnen spüele""). Und die Barbara Mellikerin
sagt während der Folter: „wenn man ihr auch alle Stein
anghängt hätte, so wölle sie doch nüt sagen, wölle sich
verzehren lassen, wie ein Böllen""). Was uns manchmal die
Schrecknisse einer Prozeßführung erträglich, zugleich aber erst
recht ergreifend macht, ist die seltsame Mischung von Grauen
und Humor. Mitten in den Hexenakten findet sich da auf
einmal ein Prozeß wegen vielfältiger Mißhandlungen, wo ein
Klagepunkt über die Régula, eine Näherin, lautet, sie habe
zu einem gesagt: „seine Kind gsächind us, wann sie us alten
Hosplätzen gemacht seigind""). Die seltsam gemischte, zwischen
zwei weitgespannten Polen schwankende Auffassung erinnert
an die Bilder alter Chroniken, wo die Verurteilten schon vor
dem Block knien und mit einem archaischen, kindlich-vertrauensvollen

Lächeln ihrer Todespein entgegensehen.

") 28. April 1711, Wasterkinger Prozeß; ^ 18. ISS4; 27, 1ö2.
á-) IS54; ^27, 1S2. 1SS1 B.M. von Männedorf; ^27, 1SZ. «°) 1SS2

Régula Denzler von Zürich; ^ 27, 16Z.



— 49 —

Es mag also diese eigenartige Lebensempsindung wohl
eine große Macht besessen haben, welche die Herzen der Zeugen,
Ankläger und Richter verhärtet und unempfindlich macht, auch
viele Frauen selbst bis zu ihrer Gefangenschaft ergeben und
ruhig bleiben läßt — bis dann der furchtbare Moment der
Marter kommt, der so viele Qualen in sich schließt, daß auf
dieser langen Stufenleiter von Schrecknissen Anterschiede
zwischen heutigen und frühern Menschen überhaupt nicht mehr
festgestellt werden können und nur noch der einzelne, klägliche,
mensch- und gottverlassene Körper eines ärmsten Weibes
zurückbleibt.

Aus der unverhüllten Erkenntnis und Wertung dieser
Leiden heraus denjenigen einen Vorwurf machen zu wollen^),
welche damals die äußere Veranlassung dazu gegeben haben,
wäre ebenso irrtümlich. Das Verhalten der Ratsherren, das
uns grausam oder stumpfsinnig anmutet, ist zum Teil durch die
schon erwähnte Tatsache des geringern Gefühlswertes körperlicher

Leiden erklärt; von weit größerer Bedeutung aber ist
die Begründung, die sich aus der kirchlichen Auffassung heraus
ergibt. Da es viel wichtiger ist, die gefährdete Seele vor einer
unendlichen Höllenqual in Ewigkeit zu erretten, muß man die
Verblendeten die kurzen irdischen Qualen erdulden lassen.

„... ist zu thun umb die Seel, wann sie änderst noch enradilis
erachtet wird, wozu dienet die Tortur und die völlige eonkessio,
so dardurch herus kommen muß, sonst ist kein remissio peeos,ti
und folgens kein Seligkeit, sondern ein ewig eselavaZe àn8
1'enker.. ."à?). Wo Schwerpunkt und Ziel im Jenseits liegen,
spielt das irdische Leiden eine viel geringere Rolle, und es ist
die heilige Pflicht der Obrigkeit, die beschränkten und
eigensinnigen Antertanen diesen Weg zu weisen. Die ganze
Stimmung, die in den Hexenprozessen herrscht, läßt sich einfach
nicht anders deuten, als daß, wenn auch da und dort Intrigen
und sadistische Quälereien mitgespielt haben mögen, alle
obrigkeitlich Beteiligten vom Pfarrer und Dorfvogt an bis zum
höchsten Ratsherrn hinauf unbedingt in guten Treuen so ge-

Vgl. Gottlieb Egli, Ein Trauerspiel im Rafzerfeld, in „Aehrenlese",
Monatsbeilage zum Bülach-Dielsdorser Volksfreund. lS2l/22. Nr. IS—26.
á') Aus dem Schreiben von Pfarrer Huber in Rasz an den Landvogt in Eglis-
au betr. Verena Werchmeister, eine der Lachsnerei verdächtigte Hebamme,
1702; 4. 27, 164.



— 50 —

handelt haben, wie es ihnen ihre zeitgebundene Pflicht und
Ueberzeugung gebot^).

Manche vorderhand noch rätselhaften Züge des
Hexenglaubens, wie die vielen Beweise für die Tierverwandlung
oder die Vorgänge der nächtlichen Tänze finden ihre tiefere
Verankerung durch die mythologische Deutung, welche die
mannigfaltigsten Züge auf den altgermanischen Volksglauben
zurückzuführen weih. Wenn wir sehen, wie das, was noch an
unverstandener und chaotischer Erinnerung an die alten Götter
in der Seele des Landvolkes schlummert und was an uraltem
Wissen von kräftigem Zauber und heiligen Priestergebräuchen
in der Welt herumirrt, sich auf die Schultern eines schwachen

Natürlich haben sich durchaus nicht sämtliche Prozesse so unausweichlich
zum tödlichen Ende hin abgewickelt; vielmehr dürfen viele ein früheres und
versöhnlicheres Ende nehmen. Eine genaue Wiedergabe des juristischen und
gerichtlichen Herganges gibt die systematische und statistisch genaue Arbeit
von Paul Schweizer „Der Hexenprozeß und seine Anwendung in Zürich"
im Zürcher Taschenbuch 1902. Zur Zeichnung des größern Zusammenhanges
sowie zur Ergänzung und Nichtigstellung einzelner Punkte seien dieser Ab-
Handlung folgende Momente entnommen:

Die eigentlichen Hexenprozesse erwuchsen aus den Keßerinquisitionen
des 13. Jahrhunderts. Erst zu Beginn des 14. Fahrhunderts begann das
Inquisitionsgericht, zauberische Kunst, unabhängig von Keßerei zu verfolgen.
Es setzten die Massenversolgungen von Zaubern und Zauberinnen in Frank-
reich und Italien, bald auch in Deutschland und der Schweiz ein, wo aber
die Hexenprozesse stets dem weltlichen Gericht zustanden. Die juristische Form
der Hexenprozesse wurde gegen Ende des Mittelalters durch den „malleus
mallesicarum" oder „Hexenhammer" festgelegt. Da der Hexenhammer
stets nur in lateinischer Ausgabe erschien, kann er kaum in den Händen der
Richter eine bedeutende Rolle gespielt haben. Diese stützten sich wohl viel-
mehr auf den 1609 verfaßten und gedruckten Laienspiegel Ulrich Tenglers
von Nördlingen, welcher mehr über den juristischen und inquisitorischen Her-
gang der Hexenprozesse unterrichtet, als über den Inhalt der Verbrechen
selbst. Die Vorstellungen der Hexen können sich daher nicht auf eine gelehrte
lateinisch-theologische Literatur stützen, sondern beruhen aus der „stets lebendig
gebliebenen Erinnerung an gewisse Elemente der germanischen Mythologie".

Die großen Hexenverfolgungen der Schweiz nahmen ihren Ausgang
im Wallis und Berner Oberland; in Zürich erfolgte die erste Verbrennung
einer Hexe 1493. Die Verfolgungen im großen Maßstab begannen in der
Schweiz wie in Deutschland um 1670 und erreichten in Zürich ihren Höhe-
punkt im letzten Drittel des IS. Fahrhunderts. Im 17. Jahrhundert gehen
die Hexenverbrennungen allmählich zurück, doch bringt das erste Fahr des 18.
Jahrhunderts einen Nachtrag mit 8 gleichzeitigen Exekutionen. Die
Gesamtsumme der Zürcher Hexenhinrichtungen steigt somit auf 76 an, eine
bescheidene Summe im Hinblick auf die Massenverfolgungen anderer Ge-
genden.



— 51 —

Weibes häuft, hier Heimat nimmt und sich in ihm verkörpert,
um es durch sein ungeheures Gewicht zu zermalmen, so
bekommt die Gestalt der Hexe eine geradezu tragische Größe.
Die Hexe vereinigt in sich eine Menge Züge, die den heidnischen
Göttinnen, Zauberinnen und Walküren eigen sind, und weil
auf ihrem Schicksal der Fluch des Bundes mit dem Teufel
lastet, bekommt sie auch dessen Last noch zu tragen, der in
seiner Gestalt die Aeberbleibsel der männlichen germanischen
Götterwelt zusammenfaßt.

Unter dem Einfluß der christlichen Kirche, die den alten
Glauben verflucht und ausrottet, ist aber alles, was früher als
heilig, schön und mild gegolten hat, häßlich und böse geworden.
Und nur als solch verzerrtes Spiegelbild lebt es im Teufel und
in der Hexe weiter.

Die Hexen treiben nach den Anfängen der christlichen
Bekehrung fürs erste ihr Unwesen noch unabhängig vom Teufel.
Sie „gehören zum Gefolge ehemaliger Göttinnen, die aus
gütigen, angebeteten Wesen in feindliche, gefürchtete
verwandelt worden sind"^), sie sind Nachtfrauen, halbgöttliche
Wesen wie Zwerge und Wichte, die eine große Vorliebe für
Musik und Tanz hegen, Reigen aufführen, denen zu Ehren
daher beim heidnischen Götterkult getanzt wird. Den Christen
gilt aber der Tanz als sündig und heidnisch^). Die Hexe ist
auch den Walküren nahe verwandt, welche auf ihren Wolkenrossen

ausreiten, von deren Mähnen Tau und Hagel träuft
und die Felder fruchtbar macht — auch die Hexe ist Wetter-
macherin^), aber ohne Segen zu bringen und Dank zu ernten,
nur um des Schadens und der böswilligen Vernichtung willen.
Die Walküren stellen Vervielfältigungen der Freya dar^),
und so nähert sich auch die Hexe der Identität mit den alten
Göttinnen selbst. Freyas Wagen wird von Kaßen gezogen,
daher ist die Katze in ständiger Begleitschaft der Hexe oder
nimmt diese deren Gestalt an. Auch alle andern Tiere, die in
Begleitung der Hexe erscheinen, finden auf ähnliche Weise
ihre Erklärung: Freya reitet oft auf einem Eber zur Walhall,
während sich ihre Schwester des Wolfes bedient^); die Hasen
mit ihrer zahlreichen Nachkommenschaft gehören zur Göttin

Grimm, Myth., S. 831. Grimm, Myth. S. 88Z. Simrock,
S. 4SS. 52) Simrock, S. 471. Simrock, S. 471/72.



— 52 —

der Fruchtbarkeit; Hund oder Fuchs sind Begleiter der
schicksalspinnenden Nornen"H; „selbst die Beschuldigung, daß die
Hexe Mäuse mache""), rührt unmittelbar aus dem Glauben
an die höchsten Göttinnen her, welche bald um Abwendung
des Mäusefraßes angerufen werden, bald ihn zur Strafe über
die Menschheit verhängen""").

„Der Teufel hat sich erst allmählich ins Hexenwesen
eingedrängt. Da mit der Zeit die Einbildung des männlichen
Teufels überwog, fand alles Frühere auf Frau Holda
Bezogene nun aus ihn Anwendung, und die Hexen traten aus
der Botmäßigkeit und dem Gefolge jener unholden Nachtfrau
über in die Gesellschaft des Teufels, das Verhältnis wurde
dadurch in ein böseres, sündhafteres gesteigert; Buhlschaft ist
wesentlich für den spätern Begriff der Here, sie besiegelt das
beschlossene Bündnis""?).

Das Christentum hat die alten Götter nicht völlig
ausgerottet, sie aber zu bösen Geistern, zu Teufeln erniedrigt und
ihnen eine gewisse schädliche Macht gelassen""). Der christliche
Teufelsbegriff bekommt somit einen großen Zuwachs durch
den altgermanischen Volksglauben. So trägt auch der Teufel
unserer Quellen bis ins 18. Jahrhundert hinein verdrehte
göttliche Züge. Er erscheint als Geißbock oder trägt zum
mindesten einen Bocks- oder Pferdefuß. Böcke sind es aber,
die Thors Wagen durch die Gewitter tragen, und das
Vermögen, Tiergestalt anzunehmen, ist immer eine göttliche
Eigenschaft gewesen""); auch in Menschengestalt geben sie sich

den Menschen zu erkennen, indem sie ein Glied der Gestalt
beibehalten, die sie anzunehmen pflegen""). Wie Wotan
erscheint der Teufel grün gekleidet als Jäger, als junger Knabe
im Wald"i); wie Wotan gewöhnlich einen blauen Mantel
trägt"2), umschlingt auch den Teufel ein blaues Gewand"");
er trägt eine Hahnenfeder auf dem Hut"^), denn der Hahn ist

Simrock, S. ZS0. Vgl. Anm. ZI, Schluß. Auch Liseli Leemann
vom Horgenerberg klagt das Barbell, die Tochter der Löfslerin, an, es habe
in der Stube bei heiterm Tag „Vögel, Hasen, Müsli, auch Güggel und
andere Tiere" gemacht; ^ 27, 16Zi Simrock, S. 472. Grimm,
Myth., S. 887/83. Grimm, Myth. S. 82Z. Grimm, Myth., S. SIS.

Simrock, S. 241. '") 1660 Katharina Baumann; ^ 27, 162. Anna Haffner

von Oberseen; ^ 27, 162. Simrock, S. I7Z. Anna Haffner von
Oberseen ISS4; ^ 27, IS2. Katharina Baumann 1660; ^ 27, 162.
Anna Wisser von Wasterkingen, 6. Mai 1701; /V 18.



— 53 —

der dem Donar gehörige Gewittervogel und ein heiliges
Opfertier^). „Alles Göttliche ahmt der Teufel verkehrt nach:
sein Gold wandelt sich in Anrät; wenn Götter oder gütige
Wesen Laub schenken, wandelt sich dieses in eitel Gold"^).

Die nächtlichen Ausfahrten der Heren und ihre üppigen
Gelage mit dem Teufel erinnern an die Göttermähler, an
welchen die Walküren als Schenkmädchen dem Wotan dienen.
An den Gastereien des Teufels wird Wein getrunken und
Roßfleisch gegessen^). Pferdefleisch aber war eine beliebte
und heilige Kost an den heidnischen Opsermahlzeiten. Das
Christentum hat es daher zu einem sündlichen, widerwärtigen
Genuß umgekehrt, was ihm bis auf den heutigen Tag
geblieben ist. An den Hexenmahlzeitbn fehlen immer Brot und
Salz. Diese unentbehrlichen Nahrungsmittel hat die christliche
Kirche für sich in Beschlag genommen und geheiligt^). Wenn
eine Frau Brot und Salz auf sich trägt, kann ihr der Teufel
nichts antun^).

Solange das protestantische Dogma starke außerkirchliche
Mächte nicht in ihrer Existenz leugnet, sondern nur ihre
Auswirkungen schädlich und gotteslästerlich nennt, solange vermag
es auch nicht, den Verkehr mit ihnen zu verhindern. Denn
die notvolle und klägliche Lage manches Bauern veranlaßt
ihn, alle überhaupt existierenden Kräfte in seinen Lebensraum
einzubeziehen, die ihm nur die leiseste Hoffnung auf Hilfe und
Erfolg bieten, mögen sie auch von Obrigkeit und Kirche noch
so verfehmt sein. Der selbe Bauer, der die teuflischen Kräfte
einer Hexe fürchtet und verflucht, bedient sich selber verbotenen
und sündigen Zaubers, wenn es gilt, den Teufel mit dem
Beelzebub auszutreiben. So steht das gesamte Gebiet der
Heilkunst im Zeichen gotteslästerlicher Zeremonien. Das
„Sägnen und Lachsnen" ist nicht auszurotten. In unruhigen
Zeiten sichert der Bauer sein Leben durch die Passauerkunst.
Er gibt sich mit „Fisch- und Hasenbstellen" ab, um seine Iagd-
erfolge zu fördern, oder treibt Schaßgräberei mit Hilfe von
Geistern und teuflische Alraun-Händel, um schneller zu Gut
und Macht zu gelangen.

Wuttke, S. N2. Grimm Myth., S. 395. '") Simrock, S. S08
u. S. 199. Vgl. auch Anm. ZI Schluß. ^ Handwörterbuch des deutschen
Aberglaubens I, Sp. lö2Z—25. Margret Kloter vom Horgenerberg;

27, tö2.



— 54 —

2. Die Passauerkunst.

Die Passauerkunst ist das Vermögen, sich gefroren oder
fest zu machen, und wird sonderlich von den verwegenen und
gottlosen Soldaten im Krieg gebraucht. „Die Kunst wird so

geheißen, weil sie sich durch des Teufels Hilf und Kunst also
fest machen und verhärten können, daß, wenn man gleich aus
sie hawt, sticht und schießt, es doch nit anders ist, dann wenn
man auf Eis oder ander hart gefroren Ding zuschlagen und
schießen thete." Es wird aber gesagt, man könne sich nicht wider
alle Waffen gefroren machen, „dann wider das grobe Geschüh,
und wider die Bängel und Brügel, da hälsfe keine Kunst und
Vestmachen nicht, wie manns dann vor Iahren mit den Prätte-
gäwer Knebeln und Knütteln erfahren?")." Diese Kunst hat
ihren Namen im Jahre Ibll bekommen. Damals sammelte
sich um Passau ein Kriegszug. Es sollte in Böhmen
eingebrochen und die Stadt Prag überfallen und eingenommen
werden. Bei dieser Gelegenheit wurde die lose Kunst zum
erstenmal in Deutschland ausgesprengt?") und von den Soldaten
gleich in alle Länder verschleppt.

Wie Hans Schwarz sich in schwedischen Kriegsdiensten im
Elsaß befindet und wieder nach der Heimat ziehen will, offenbart

ihm einer seiner Rottmeister etwas von solcher Sach. Er
zeigt ihm ein paar dicke, runde Papierchen, die er, wann er
allein sei, in des leidigen Satans Namen („darvor Gott ein
jeden Christenmenschen gnedig bewahren welle") hinunterschlucken

solle, worauf er für 24 Stunden gefroren und fest
sei. And wenn er sieben Papierchen in den drei höchsten
Namen verschlucke, so hätten sie dieselbe Wirkung. Der
Rottmeister verkaust ihm 25 dieser Papierchen um einen Reichstaler.

Auf einige Zeit hernach verschluckt er einige davon,
probiert auf der eigenen Hand die Wirkung und findet sie

bewährt. And wie er diese Zettelein eingenommen, so
vermeint er selbigen Tags nichts anderes, denn welchen er
antreffe, den müsse er angreifen. Die andern Zettelein läßt er
„alle in einem Schopen liegen, welichen glich daruf sin Hus-
srauen in ein Wösch getan, darinnen sie verdorben". Seither

Gwerb, Rudolf. Bericht von dem abergläubigen und verbottnen
Leüth und Vych Besägnen... Zürich I S4S.



— 55 —

verfertigt er selber mit einem Stempel dergleichen Zeichen.
An einem Freitag schlägt er zwischen 11 und 12 bei wachsendem
Mond bis in die 50 Stück. Einer seiner schuldigen Mithelfer
leugnet aber, daß er diese Zettel habe um 12 Ahr nachts helfen
machen, „da sie kein Ahr in ihrem Dorf habind"").

Um eine Zeit, da ein gemeines Landsgeschrei ergeht, daß
man werde zu Feld ziehen müssen, gibt Hans Stützi,
Schulmeister zu Regensdorf, einem Soldaten, der ihn um Hilfe
angeht, folgenden Spruch gegen das Hauen und Stechen:
„O Herr Fesu Christe, gib diesen Worthen Krafft und Macht;
wann ich strythen und fechten, woll myn Herr Jesus bey mehr
syn, hinden, vornen, oben, unden und nebentzu, datz myne
Find mich nicht stechind, hauwind noch schietzind, datz mynen
Lyb nicht ufthun weder Stahel noch Bsen, das bsätte Gott der
Vater, Gott der Sohn und Gott der Heilig Geist."^)

Die Kunst des Sich-Festmachens lätzt sich aber auch in
weniger kriegerischen Umständen für Rechtshändel mit Erfolg
anwenden. Der nämliche Schulmeister von Regensdorf weitz
auch hiefür einen Spruch zu empfehlen: „O heiliger Gott
Batter myn, o heiliger Gott Sohn myn, o heiliger Gott Geist
myn, du wollest vornen uff mynem Haubt syn, wie auch
vornen und hinden an mynem Hertzen, und mihr beystahn
wider alle myne Find, die mich wollend am Rechten kräncken."^)

Wenn schon der Handel von Hans Schwarz gezeigt hat,
wie sehr die Wirksamkeit eines Schwurs in Teufels Namen
die Anrufung Gottes übertrifft, da ein einziges Zeichen in
Satans Namen durch sieben Stück in den drei höchsten Namen
ersetzt werden mutz, so geht Melchior Funk, der Müller vom
Oetenbach in Zürich, hierin noch viel weiter, indem er dem
jungen Schneebeli, der in einen Prozetz verwickelt ist, im Beisein

seiner eigenen Mutter und Ehefrau anrät: „Bub, wann
jemand schlagen will, datz du nit blüeten müetzest, so laß von
dir Blut und schrib darmit uf ein Zedelin Teufelsnamen und
itz das Zedeli mit den Worten: „Teufel, ich fritz dich, Gott
(so schühlich zu schryben) ich vergiß dich", so wird dir dann
24 Stund lang niemand nüt tun können."^)

") IS4S; 27, 1S2. 1S97; ^ 27, 164. IS97; ^ 27, 1S4.



— 56 —

Z. Aberglaube auf der Jagd.
Auch den Heinrich Frey, Schund von HedingerüH, hat

man in Dalmatien lehren wollen, sich gefroren zu machen.
Er hat aber solches nicht begehrt. Dafür gibt er sich mit andern
Künsten ab, von denen der Pfarrer in Kilchberg nicht glauben
will, daß solche grausame Ding jemalen unter Christen
gefunden worden. Denn der Schmid hat sich in der Pfarr Kilchberg

gerühmt, er könne alles Wild von Füchsen und Hasen,
auch die Schärmäuse, in einem gewissen Bezirk in einem Ring
zusammenbringen und daraus schießen, was er nur wolle.
Diese Kunst hat er vor Iahren durch einen Leutnant im
Wirtshaus von Bremgarten vernommen. Dem Jörg Frimann
von Wollishofen beschreibt er den Hergang: Es geht einer
in den Wald und zeichnet dort am Boden einen Kreis, worin
bloß ein einziger Platz hat. Dieser Ring wird um und um mit
Tannästen besteckt, so daß der Darinstehende nicht gesehen
werden kann. Hierauf heißt er die Füchse (Gott behüt uns)
in des Teufels Namen kommen. Alsbald eilen die denn auch
von allen Seiten herbei. Es wird aber auch etwas von hinten
an einen herankommen und einen in die Ferse beißen. Mithin
muß man die Füße aufheben und sich zur Wehr setzen.

Der Schmid setzt dem Jörg ferner noch auseinander „er
wölle ihn lehren Bisch fachen in dem See: er solle in der
Apotheke Reigelschmalz kaufen und die Beine von dem Fuß
bis an die Knie damit salben und dann ins Wasser gehen, so

werdind die Fisch kommen, daß er ganze Gelten voll nehmen
könne, und unter anderm werde es auch Schlangen geben,
die ihne an die Bein bissen werdind". Worüber sich aber der
Jörg besegnet, er wolle solches nicht lernen. Im übrigen will
der Schmid fortan von solchen Künsten abstehen, da ihn beim
Hasenfangen ein Grausen angekommen und ihm in der Nacht
darauf geschienen, als ob seine Schlafkammer voller Hasen
wäre, die ihm die Füße abnagen wollten.

Der Schmid wird in den Oetenbach gesetzt, und der Pfarrer
von Kilchberg beruft eine Gemeindeversammlung, um dem
schlimmen Handel nachzuspüren. Die Mitbürger melden
aber, sie wüßten nichts von seinen Künsten. Der Heinrich
sei der Art, daß er gerne, sonderlich hinter dem Wein, von

") ISSO/S1; /V 27, löö.



— 57 —

Sachen rede, die er selber nicht wisse, „feige also ein Blöderer
und Lafferer". Der Schmid selber meldet, „habe ihn gedünkt, er
müsse etwas sagen, damit man ihm zu trinken gebe; bitte um
Gnad und Erledigung der Gefangenschaft; feige ein gebroche-
ner Mann und mit dem Ruckenwehe behaftet."

Ein solcher Junker Prahlhans kann sich mithin auch eher
der Gestalt des Rattenfängers von Hameln nähern, wie der
Adeli Werner von Rifferswil, der vielerlei „Rüeffen und
Pfiffen" besitzt, die er zu Zurzach aus dem Markt erkaust hat,
nämlich eine Hasen-, Rebhühner-, Reh- und Entenpfeife, womit

er die Tiere heranlocken kann.^)

Das Schatzgraben und die Alraunen.
Ins Gebiet der abergläubischen und verfehmten Künste

gehört auch das Schatzgraben; denn Geisterbeschwörung und
Hexenspuk spielen dabei gelegentlich eine Rolle. Fürs erste
ist nichts anderes als die bittere Armut eines großen Teils
der Landbevölkerung die Ursache für die Sehnsucht, plötzlich
unerhört reich zu werden. Das Märchen lebt noch ein
geheimes Dasein in dem kinderhaften und sympathischen Wunsch,
einen vergrabenen oder verhexten Schatz heben zu können.
Da und dort im Lande nimmt es festere Wohnung:
Landsgeschrei und Gassenreden tragen herum, im alten Schloß von
Rheinsfelden liege ein schöner Schatz vergraben^). Es liest
einer in einer alten Chronik, daß es im Batzenberg vergülte
Sessel gebe^). Oder es redet der „Sü-Koch" im Spital, er
habe auf eine Zeit auf Manegg einen ehernen Hasen mit
vollem Geld gesehen, wie er allda auf den Farren junge
Tauben ausweidete und dabei zur Erde niederschaute^).
Wiederum geht zu Maschwanden ein Geschwätz, weil ein
schöngekleideter Herr aus Eglisau gesagt hat, es liege daselbst
ein Schatz begraben, er sei aber wegen drei anwesenden
Gespenstern nicht zu bekommen. Das erste der Gespenster sei
eine Weibsgestalt, die weiß gekleidet sei und ein Bündelchen
Schlüssel trage. Das andere sei ein großer, schwarzgefotzelter
Hund. Das dritte aber, welches nicht zu bewältigen, sei eine
große Schlange, die eine Krone auf dem Kopse habe, und

N) ISSS,- ^ 27 ISZ. 7°) 1717 Jakob Graff v. Weinfelden: ^ 27, IS4.
") 1712 Hans Stäubli v. Unterwalden: ^ 27, 1ö4. IHAZ Christosfel
Felin v. Wollishosen; ^ 27, Iö2.



— 58 —

derohalb wolle der Herr von Eglisau sich nicht mehr um den
Schatz kümmern^).

Wenn solche ungleichen Reden schon einmal herumgehen,
so braucht es nicht mehr viel, bis die „Lüt us Begierde des
Gelds thuend, das nit sin sollte""), und an nichts anderes mehr
sinnen, als wie sie einen, der mit dem Schatzgraben umzugehen
versteht, austreiben könnten. Ueberhaupt braucht die „auri
srwru fames" gar nicht erst durch märchenhafte Gerüchte
geweckt zu werden. Denn wenn sich nur schon irgendwo ein
Schatzgräber und vermeintlicher Teufelsbeschwörer zeigt, so

lausen ihm die Leute einmütig nach und beschwören ihn bei
gemeinsamem Trunk, er solle ihnen einen Schatz zu graben
zeigen, „wann ihnen sölliches an ihrem Seelenheil und Seligkeit

nützid schade"^). Denn, was insgemein die, welche gerne
einen Schatz graben würden, anbetrifft, so gehören dazu „uff-
rechte, redliche Lüt, die keiner Untreu und Lasters halber
jemals verschreit waren; das Unglück trifft nit listige, sondern
einfaltige Lüt"^°).

Dem ungestümen Drängen der Leute kommen
anderseits die Schatzgräber bereitwillig entgegen. Als arme
Teufel, wie die Bauern selbst, vielfach Landstreicher und
Heimatlose, suchen sie das Bestmögliche aus diesen Händeln
zu ziehen und ihr karges Leben etwas auszuputzen. Der
Baschli Popperten aus der St. Galler Landschaft bietet ein
hübsches Beispiel für das vagabundenhafte Leben eines
solchen Schatzgräbers^). An die halbe Stunde in der Nacht
kommt dieser Strolchen-Baschli zum Schützenwirt in Wetts-
wil. Er trinkt, und nachdem er eine Zeitlang getrunken, sagt
er, er habe beim ersten Glas Wein geschmeckt, daß der Wirt
einen Schatz im Keller habe, „sidt dem Heidentum naher".
Da der Baschli aber wegen seiner Vorgeschichte ein schlechtes
Gewissen hat, kümmert er sich nicht mehr weiter darum, den
Schatz zu heben, sondern läuft am frühen Morgen, da er sich

verfolgt fühlt, fort, „ohne Anziehung des Hemds und auch
mit Hintansetzung des Degengehenks". Richtig jagt ihm auch
der Weibel nach und findet ihn, wie er am Boden sitzt und
Geld zählt. Der Baschli will sich aber nicht gefangen geben,

'") 1729 Prozeß von 12 Männern aus Maschwanden: ^ 27, 1ö4.
5°) 16S2 Antonius v. Lerd aus d. Veit lin; /V 27, 162. IW> Baschli
Popperten; ^ 27, 16Z.



— 59 —

sondern rauft mit dem Weibel und erteilt ihm weidlich Maul-
schellen, bis der Weibel endlich vermag, ihm die Beine
zusammenzubinden. Er stößt ihn in den Hag, bis er Hilfe
bekommt. Weil der Strolch aber nicht marschieren will, muß
schließlich ein Pferd gedungen und der Störrische draufgebunden
werden. Die obrigkeitlichen Verhöre erschließen nun das
Lebensbild dieses Strolchen-Baschlis. Er ist seines Tuns ein
Balsam- und Steinölkrämer. Mit seinen Gespanen, die ebenfalls

mit Steinöl und Salben handeln, hat er unter dem
bernischen Obersten Stupp in Frankreich gedient, wo ihm die
Finger an beiden Händen abgeschossen worden sind. Die
Gespanen sind aber weggelaufen, als sie gewittert, daß es dem
Baschli an den Kragen geht, und dieser bemerkt grimmig und
einfältig zugleich: wenn er wüßte, wo sie wären und wer sie

wären, so wollte er sie eigentlich auch angeben. Das Schaßgraben

betreffend, haben diese Gespanen stets gesagt, es sei

vor dem Graben eine „Einlage" vonnöten; und wenn ihnen
dann die Bauern Geld oder irgendwelche Sachen gegeben,
so haben sie sich allesamt schleunigst damit weggemacht. Auf
diese Weise schlägt sich auch der Baschli schon seit langem durchs
Leben, gräbt bald bei einem verfallenen Schlößlein, bald auf
einem Wiesfleck, wo kein Gras wächst, schläft heute mit dem
eigenen Sohn eines Bauern im gleichen Bett, und ruht morgen

wieder im dunkeln Keller, damit sein Wirt nicht für die
verbotene Beherbergung fahrender Leute bestraft werde,
betrügt und bestiehlt und macht sich immer rechtzeitig wieder
davon.

Besonders eindrucksvoll gestaltet sich sein Einzug in
Wädenswil, wo er in das Haus und die Stube des Schneiders
Hiestand „ab allen Winden" eintritt. Da sißt das Volk beim
Spinnen, und der Baschli setzt sich auf eine Bank und schaut
zu. Und in währendem Schauen sagt er: „Ihr gute Lüth,
was habend ihr eine so schwere Arbeit! Ihr habet underm Hus
ein Schatz, viel Silber und Gold!" Er anerbietet sich zum
Graben. Er sei vor etwas Jahren allhier gewesen und habe
unter ihrer Haustüre eine weiße Frau mit zwei silbernen
Schlüsseln sitzen sehen. Weiter prahlt der Baschli dem
horchenden Volke vor, er mangle des Gelds keineswegs, habe
Gut, soviel er wolle, und daheim einen reichen Vater. Er
und die Seinigen besäßen 50 Kühe, 00 Schafe und 90 Geißen.



— 60 —

Und sein Vater und Großvater seien Landammänner gewesen.
Einer unter den Schneidersleuten erlaubt sich die Frage,
warum er denn so schlechte Kleider trage? Der Baschli weiß
sofort Bescheid: er müsse demütig gekleidet kommen, anders
leide es der Geist nicht. Und weiter geht der Fluß seiner Mär:
sein Bruder heiße Hans Peter und handle mit Reis. Der
kenne sieben Sprachen und sei an sieben Hochschulen gewesen.
In Mailand habe er noch einen Bruder, der sei ein „Apenteger".
Bei demselbigen habe er studiert. Darnach sei er nach Portugal
gezogen und vier Jahre lang mit drei Heiden-Obristen herumgereist.

Er könne sich gefroren machen. Und in ihrem Haus
liege „ein güldene Krön und ein silbernes Schöpeli". Nun
hält sich der Baschli während sechs Tagen in „allen Winden"
auf, und allezeit muß der Tisch gedeckt sein, und stets fordert er
gut Essen und Trinken. Der Geist lasse ihm sonst keine Ruhe,
er könne nicht gemein leben, „sie müessind ihme Fleisch, Fisch,
Duden und Schneggen zuhen tun". Um Mißtrauen gegen sein
Werk im Keime zu ersticken, ermahnt der Baschli die
Schneidersleute, wie er zu graben anfängt, höchlichst, daß sie einig
seien und in ihrem Haus weder stritten noch zankten. Sonst
könne er den Schaß nicht graben, denn der Geist möge die
Uneinigkeit nicht leiden.

Der Baschli streitet dann aber im Verhör diese Geschichte
heftig ab und erklärt, er hätte die Leute nur bestärkt in ihrem
Wahn. Sie selbst seien es gewesen, die von dem Schaß in ihrem
Haus gesprochen, und er habe seine Hilfe angeboten, weil er
ein Fronfastenkind sei und auch bei Nacht alles sehe. Und
wenn man an einem Ort Leute gewahre, die Schlüssel tragen,
so deute das auf einen Schatz. Weil er aber kein Geld und keine
Kleider besessen, so habe er die Leute aufgefordert, ihm solche

zu Pfand zu geben, und weil er nichts dergleichen wisse und
könne, habe er sich damit davon gemacht.

Wie schon zu den Zeiten von Hans Sachs, wo die fahrenden
Scholaren der gläubigen Bauernfrau den notleidenden Mann
im Paradies vorlügen und sie um Hab und Gut bringen,
betreiben auch in unserm Zeitraum aus der Zürcher Landschaft
die frommen Schüler ihr durchtriebenes Handwerk auf Kosten
der armen Landleute, indem sie sich deren Gier nach vergrabenen

Schätzen zunutze machen. So geben zwei erfahrene Schüler
vor, den Schatz in Maschwanden zu heben, und begeben sich



— 6ì —

zu nächtlicher Zeit in ein Wäldchen mit der Erklärung, man
müsse nur „mit lautrer Bitt und Bätt" und unter großer Stille
Schätze graben. Ein Lichtlein und das Einlagegeld werden
auf einen Stock gestellt, und der fahrende Schüler hebt an
zu sprechen: „Alle guten Geister loben Gott den Herrn."
Daraus erscheint ein weißer Geist und sagt, er habe eine Wallfahrt

nach Rom versprochen, ob sie ihm nicht hundert Gulden
geben wollten? Die anwesenden Bauern entgegnen, soviel
hätten sie nicht. Mer inzwischen hat der falsche weiße Geist
bereits das Lichtlein vom Stock gezerrt und ausgelöscht, das
Einlagegeld genommen und ist samt dem erfahrenen Schüler
davongelaufen^).

Ein ganz ähnlicher Fall ereignet sich am Hohen
Donnerstag in Stäfa, wo ein fahrender Schüler mit einem Rütlein
und unter lateinischem Gemurmel seinen Kumpan als Geist
heraufbeschwört und dreihundert Gulden fordert, um für
diese arme Seele in Einsiedeln Messen lesen zu lassen. Die
Bauern lassen sich nur darum betrügen und verführen, das
Geld mühsam zusammenzukratzen, weil auf ihr Zaudern hin
einer unter ihnen zu seinem Buben sagt: er wolle schon das
Geld allein auftreiben und dann den Schatz für sich behalten
und zuletzt die andern, die schlimmen und liederlichen Kerle,
auslachen. Wie dann Schüler, Geist und Geld verschwunden
sind, kann er zusamt den andern anheben, grausam zu lamentieren

und zu schreien^).
Die Kapuziner gelten besonders begabt für das

Schatzgraben: sie sind auch bewandert in allerlei quacksalberischen
Zauberkünsten^). Geweihten Kerzen, St.Agathezettelein und
Weihwasser wohnt von vorneherein eine zauberkrästige Wirkung

inne^), und dem Fagli Gras von Weinfelden wehren
einige welsche Schatzgräber: „es müsse niemand Reformierter
Hand anlegen"^). Wie ein Bauer in Birswangen sich eines
Abends einen Rausch angetrunken hat und auf dem Heimweg
beim Buchenlooher Weiher viel Geld in Größe eines kleinen
Heustocks gewahrt, „so gleichsam vor ihm gegumpet", bestellt
einer, da die Sache ruchbar geworden, einen Pfaffen aus
Rottweil. Der sendet zuerst einen alten Schwaben, um die

»2) 1720; ^ 27, 164. °-) 1721; ^ 27, 164. Vgl. S. 69. °°) I7I2
Hans Stäubli von Ilnterwalden; ^ 27, 164. 1717 Jakob Grass von
Weinfelden: ^ 27, 164.



— 62 —

Löhnung für das Schatzgraben zum voraus einzuziehen.
Schließlich kommt der Pfaff selber zu Pferd an, nimmt auch
seine Köchin mit. Da man aber nur auf Sand stößt beim
Graben, sind die Leute übel zufrieden mit dem Priester, so

daß er sich am Morgen schnell wieder wegmachen muß^).
Nächtliche Stunde ist in der Regel Voraussetzung beim

Schatzgraben. Der Zulauf von viel Volk ist sowieso behinder-
lich, wenn die Sache ruchbar geworden ist. Am aus diesem
Übeln Umstand einen Gewinn zu ziehen, hole,n die Schatzgräber
auf Manegg die Erlaubnis ein, eine Umzäunung machen zu
dürfen, damit nicht jeder zu ihnen kommen könne. Wenn
aber einer zu ihnen begehrte, so sollte er einen Schilling
bezahlen. Man habe die mit dem „Trämpeltier und Ellifanten"
ja auch Geld aufnehmen lassen^).

Verborgene Schätze können auch durch Glücksruten ent-
deckt werden. Der Zagli Graf von Weinfelden erhält eine
solche von zwei Männern, da sie diesen, die „unglückhafft"
sind, nicht schlagen will. Ihm aber schlägt sie, weil er unter
einem gewissen Planeten geboren worden. Fn des Vogts
Gegenwart nimmt er die Rute ganz meisterlich zur Hand und
faßt sie an beiden Zinken mit folgenden Verbalien: „Heut
ist ein glückhafter Tag, ich bitte Gott, daß mir der Böse nüd
schaden mag; sag an, Ruten, ist ein Schatz hier begraben, so

sag es an; ist es aber nüd, so bleib stahn", worauf sich die Rute
ganz ordentlich nach und nach gegen die Erde senkt. Wie dann
aber dem Iagli in der Nacht an dem betreffenden Platz ein
schwarzer Hund begegnet, weist ihn der Vogt zurecht, er sehe

nun, wie er nach Müh und Kösten endlich nichts anderes als
ein verletztes und vor einem jeden rauschenden Blatt zagendes
Gewissen zum Lohn erhalten habe^).

Der nämliche Fagli Graf forscht nach einem Alraunen,
vermittelst dem Schätze zu heben sind. Der Zauber mit Al-
raunen spielt seit 1667 eine solch überwiegende Rolle, daß sich
die letzten Zauberprozesse hauptsächlich mit Alraunen be-
fassen^), „àlraun" faücl. ^.lavun, ^.levuna) bezeichnet ur-
sprünglich eine weissagende zauberkundige Frau, deren Be-
deutung schließlich in ein halbteuflisches Wesen übergeht, das

-») 172Z Schatzgraben aus Buchenlooh; 4, 27, 164. 16S2 Schatz-
graben aus Manegg; ^ 27,162. 1717; 27, 164. Paul Schweizer,
S. SZ.



— 63 —

aus der gespaltenen menschenähnlichen Wurzel der ,Mauà-
Aora âeiua.IÎ8" geschnitzt wird^). Der Alraun steht in engster
Beziehung zum Teufel. Ein Teufelsbeschwörer erteilt den
Rat, wie ein Alraun zu bekommen sei: Man begibt sich in drei
Freitagnächten um ll Uhr auf einen Kreuzweg, macht einen
runden Ring und bleibt darin sitzen bis um 1 Uhr. Während
dieser Zeit wird ein warmer Wind kommen und ein Mann
erscheinen, der den Alraun übergeben wird^). Wenn ein
echter, lebendiger Alraun auf dem Kirchhof zu Horgen
angenagelt wird, wird er laut schreien und der Teufel danach
herbeikommen und fragen, warum man seinen Engel annagle;
er werde soviel Lösegeld ausbezahlen, als man verlange,
wenn er wieder freigegeben werde'^). Ein Alraun ist denn
auch imstande, seinen Besitzer um die Seelenruhe und sogar
um das Seelenheil zu bringen. Man muß dafür besorgt sein,
einen Alraun nicht seiner Lebtag zu behalten, sonsten man mit
Leib und Seele des Teufels würde^). Nur darum ist es
erklärlich, wieso sich diese wertvollen, zauberischen Wesen
fortwährend aus der Wanderschaft befinden, so daß es sogar für
einen Besitzer von höchster Wichtigkeit sein kann, diesen wieder
los zu werden, besonders etwa, wenn der Alraun die Marotte
hat, mit keiner Gewalt mehr fort.zu wollen^). So steht Konrad

Schmid von Uetikon im Verdacht, einem nebst vielen
tausend Gulden einen Alraun abgenommen zu haben, woraus
er keine Rast noch Ruhe mehr hat und gar bleich, blaß und
übel aussieht. Er verteidigt sich zwar, das sei kein Wunder,
er habe vier kleine Kinder und müsse „sowohl tags als nachts
im Feld umenanderlaufen"^).

Der Alraun ist ein Geldmännchen, das seinen Besitzer und
Herrn nicht mehr arm werden läßt. Zu diesem Zweck muß
man ihm beispielsweise alle Samstagnacht^) Geld unterlegen.

Ein Mann aus dem Thurgau legt dem Alraun auf
einmal etwa neun Taler unter, kann im Jahr bis 1800 Taler
damit gewinnen und wird gar reich dadurch^). Ein Geistlicher

besitzt einen Alraun, von dem er Geld bekommt, wenn
er ihn zu Zeiten mit Ruten sitzelt^).

Grimm, Deutsch. Wörterbuch, S. ZZS u. 424 Schweiz. Idiotikon I 174.
16SZ Kühn v. Russikon; /V 27, 164. 1799 Hans Kienast v. Zollikon;

^ 27, 164. 1720 Georg Bürgisser v. Bremgarten; /V 27, 164. 1724;
27, 164. "°) 170S Heinrich Knöpfli u.a.; 27, 164.



— 64 —

Der Alraun fordert entsprechend seiner Bedeutung eine
besonders aufmerksame Behandlung und Pflege. Die Rezepte
lauten verschieden. Bald muß er nur alle acht Tage gespeist^),
bald alltäglich zwischen sechs und sieben Uhr mit einem Löffeli
Mus gefüttert, trocken gelegt und mit rotem Wein gewaschen
werden^). Der Kienast von Zollikon, von dem noch ausführlich
die Rede sein wird, läßt seinem Alraun folgende Behandlung
angedeihen: er darf während neun Tagen nichts mit ihm
vornehmen, außer daß er ihn zu gewissen Zeiten mit seinem Harn
(s. h.) beschüttet; am Freitag aber oder am Samstag muß
er ihm ein Pfund Fleisch und ein halbes Maß Wein gebend).

Der Alraun tritt nicht immer als geschnitzte Wurzel auf,
sondern nimmt häufig die Gestalt eines Frosches an. Dem
Frosch-Alraun, der sich im übrigen genau gleich verhält wie
der Wurzel-Alraun, begegnen die Leute mit etwas weniger
Zutrauen, mögen auch seine Verkäufer noch so lebhaft beteuern,
es seien Herren im Rat, die auch dergleichen hätten^). Ein
lebendiger Frosch-Alraun ist eben viel heikler als ein
wurzelgeschnitzter, und die Gefahr des Verlustes liegt viel näher.

Im Mittelpunkt eines sich durch endlose und komplizierte
Prozesse ziehenden und zum Teil dramatischen Alraunhandels
steht Hans Kienast aus Zollikon^). Er lebt nur von dem einen
Wunsch, einen Alraun zu erlangen. Um 1701 wird ihm der
erste Prozeß gemacht. Kienast hat nämlich erfahren, daß in
Hessen ein Schatz vergraben liege. Ein Geist hat offenbart,
dieser Schatz könne durch eine gewisse Wurzel eröffnet und er
somit aus seinem Leiden erlöst werden. Weil aber diese Wurzel
an keinem andern Ort als im Schweizerland nach Aussage des
Geistes zu bekommen ist, hat ein daran interessierter Graf
einen gewissen Mann eigens zum Johannes Kienast nach
Zollikon abgeschickt mit Begehren, er solle fleißig bei den
Kräutergrabern nachschlagen, wo diese Wurzel zu bekommen
sei. Zur Erhaltung seines Weibs und seiner Kinder strengt
sich nun der Kienast solange an, bis er mit seinen Helfern von
der Obrigkeit festgenommen wird.

Es vergehen acht Jahre, da erwacht in den Akten
wieder ein anderer Alraunhandel des unermüdlichen Iol-
likoners. Diesmal steht er im Auftrag eines Huber aus
Ramsen, der von einem Malteserritter den Auftrag hat,
nach einem Alraun zu trachten. Denn dieser Ritter weiß einen



— 65 —

Ort, wo viele Karfunkel und Diamanten liegen, viel Tonnen
Goldes wert, und zur Hebung dieses Schatzes braucht er den
Alraun. Er wollte gerne 10 000 Taler dafür geben. Huber
und Kienast denken, wegen vieler Schulden den Handel zu
unternehmen. Huber reist vorerst ins Entlebuch mit guter
Hoffnung, dort einen Alraun zu finden, wird aber von dem
Entlebucher betrogen und kommt ohne Erfolg nach Hause.

Da vorderhand keine wahre Wurzel zu bekommen,
geraten sie für einige Zeit von dem Unternehmen des Malteserritters

ab und schlagen sich auf unbedeutendern Nebenwegen
herum, die sich natürlich auch um Alraunen drehen. Der
Huber weih nämlich einen katholischen Untervogt, der gerne
einen Alraun hätte und der es gar nicht merken würde, wenn
man ihm einen solchen von Holz schnitzte. Gemeinsam mit den
Gebrüdern Schäppi von Oberrieden bringt der Kienast ein
solches Hölzlein zustande, das länger als ein Finger ist und
Menschengestalt hat, schwarzhaarig ist und kleine Vogel- oder
Froschkläulein trägt. Nach einer nächtlichen, heimlichen
Expedition nach Stein treffen sie mit dem Untervogt zusammen,
der das Ding zu sehen begehrt. Der Kienast verwehrt dies
aber, man dürfe es nicht anhauchen. Der Vogt fragt um den
Preis, und der Kienast verlangt dreihundert Taler. Vor der
Türe aber hat, vom Vogt bestellt, der Landrichter gehorcht,
der nun hereinkommt und den Kienast anschnauzt: „Wo habt
ihr euer Schelmenwerk?" Nach heftigem Zwiegespräch, mit
viel Fluchen und Schmähworten und der Drohung des
Landrichters, er wolle den Kienast nach Frauenfeld führen, wenn
er nicht fortlaufe, es könnte eine schöne Geschichte geben, falls
es auskäme, macht sich der Kienast aus dem Staube. Der
Huber aber steckt sich nun mit Vogt und Landrichter unter
dieselbe Decke. Er besucht nach einiger Zeit seinen Spießgesellen

in Zollikon und seufzt: Der Handel sei schlimm, der Vogt
verlange 500 Taler für den Betrug, er selber könne nur 100
Taler geben. Schließlich bringen der Kienast und die Gebrüder
Schäppi gemeinsam 100 Taler auf, die dann Huber und der
Vogt unter sich teilen! Aeberdies fordert der Landrichter noch
10—20 Taler Diskretion für seine Frau!

Der arme Kienast hat diese Schlappe kaum verwunden,
als er eines Tages nach vollendetem Rebenschneiden von zu-
hause aufbricht, mit der Absicht, in Hinteregg eine kleine Schuld



— 66 --
einzutreiben. Unterwegs trifft er einen alten, unbekannten
Mann und gleich darauf noch einen Welschen, nämlich einen
Krämer aus Pündten, der eine Krätze auf dem Rücken trägt
und mit Wetzsteinen handelt. Die beiden erzählen nun, daß
in Hinteregg einige Leute, „die Webrischen, die mit Bauwelen
handeln", von einem unbekannten Mann, der jetzt in Holland
sei, vor 16 Fahren einen Alraun bekommen hätten, worauf sie
aus armen Leuten reich geworden. Doch möchten sie jetzt den
Alraun gerne wieder loswerden, da die Mutter und ein Bruder
angsthaft und schwermütig geworden seien, nachdem die Reue
wegen des Alrauns sie angekommen. Nun fällt demKienast wieder
der Malteserritter ein und er gedenkt, den Alraun zu erwerben.
Rudolf, einer der Webrischen Söhne erklärt sich denn auch
glücklich bereit, den Alraun zu verkaufen. Beim Trunk läßt
sich der Kienast überreden, einen Taler zu bezahlen, den ihm
aber Rudolf nur abnimmt „zu mehrerem Bewysthum seines
fulen Begehrens, willen sie besorget, er möchte ihnen alles
leugnen." Denn die Webrischen beschweren sich höchlichst über
ein solches an sie getanes Begehren und eröffnen es dem Land-
richter, der den Kienast in dem Moment, wo er seinen Taler
ausbezahlt, festnimmt, um ihn gefangen und gebunden nach
Grüningen zu führen. Wie der Kienast auf dem Wege dahin
zu Egg, die Hände auf dem Rücken gefesselt, bei des Vogts
Haus auf dem Bänklein sitzt, während die andern daselbst eine
Wähe essen, kommt der Rudolf zu ihm heraus, schiebt ihm ein
Stücklein Wähe ins Maul und sagt, es sei ihn die Reue ange-
kommen, daß er so an ihm gehandelt. Wenn er wieder los sei,
möchte er doch wieder zu ihnen kommen und seinem
schwermütigen Bruder helfen. 2O0 oder ZOO Taler müßten ihn nicht
reuen. Aber der Kienast trotzt nun, er sei kein Doktor, er wisse
nicht, was er anfangen sollte.

Die Todesfurcht aber und die grimmige Kälte und weil
er davon krank geworden, veranlaßten den Kienast, aus seiner
Gefangenschaft in Grüningen auszureißen. Drei Tage arbeitet
er an der Durchbrechung der Mauer, bis er letztlich abends um
acht Ahr „in Zusehen aller Gefangenen weggegangen". Nun
folgt eine bittere Zeit mühseliger Wanderschaft. Erstlich zieht
er im Berner Gebiet herum und sucht Arbeit bei einem
Müller oder Bauern, kann aber allenorts „wegen vielen vürigen
Volkes" nicht unterkommen. Im Luzerner Gebiet könnte er



— 67 —

dann zwar in Mühlen, Metzgereien und Klöster mühelos
Arbeit und Unterkunft finden, wenn er sich nur zum Abfall
bekennen wollte. „Er habe aber lieber in Mangel und Elend
herumzuzüchen sich steif und fest entschlossen, als der Pfaffen
vilfaltigen Anlockungen, Versuchungen und großen Versprechungen

Gehör zu geben und zum Verläugnen seiner heiligen
Religion sich verleiten zu lassen."

Krank und elend sucht er schließlich seine letzte Zuflucht
bei seiner Familie in Zollikon, worauf er sofort wieder
festgenommen wird. Von neuem wird ihm der Prozeß gemacht
und alle seine Händel werden von vorne an durchgekaut.
Obwohl er seine herzinnigliche Reue bezeugt und sein Weib und
seine Kinder die gnädigen Herren demütigst anflehen, ihn mit
gnädigen Augen anzusehen und die liebe Gemeinde und ihr
Geschlecht mit öffentlicher Schmach zu verschonen, muß er
Kirchenbuße tun. Er wird nach Zvllikon zurückgeführt und in
der Kirche unter die Kanzel gesetzt. Der Pfarrer hält eine
Predigt, die auf ihn gerichtet ist. Nur sein bresthafter Leib
entzieht ihn einer wohlverdienten Leibesstrafe. Solange er
lebt, soll er ehr- und wehrlos und in das Haus bannisiert sein"^).

S. Das Lachsnen.

In den Sittenmandaten wird von Zeit zu Zeit Klage
erhoben gegen die Leute, die „sich underfahrend, underm Schin
des Arznens anstatt der von Gott verordneten natürlichen
Arzneimittel, beides, Lüth und Vych, mit allerlei schandlichen
und gotteslästerlichen Worten und Ceremonien zu sägnen und
zu lachsnen"""). Auch die „gravamina" der Visitationsakten
müssen immer wieder feststellen, daß die Gemeinden noch
nicht vollkommen gesäubert seien von Lachsnereien und
Zaubereien""), welche gemeinlich entweder für gar keine oder
doch wenigstens nicht für eine so schwere und große Sünde
gehalten würden, wie sie doch an sich selbst seien.

„Lachsnen" heißt heilen, besprechen, mit Aberglaube
vermischte Quacksalberei betreiben und, im weitern Sinne, sich

verschiedenen andern Hexen- und Zauberkünsten hingeben^""),

Endurteil im Unterschreibermanual ZI. Aug. 1709.
Mandatsammlung, ISS0. 1S97; L II I2ö, S. Z29, und 1702; V II 127, S. 728,
u. a. Grimm, Deutsches Wörterbuch, VI, ZI/Z2 u. Idiotikon II, 1044—46.



— 68 —

worunter also sämtliche abergläubischen Verrichtungen
verstanden werden können. In diesem Abschnitt steht nur das
Lachsnen im engern Sinn in Frage.

Lachsnerei wird vereinzelt überall getrieben; doch
beschränkt sich dies Zauberwerk häufig auf gewisse auserlesene
Personen, auf den eigentlichen Lachsner, der gar nicht von der
Landschaft weggedacht werden kann. Der Lachsner ist
Kurpfuscher, Viehdoktor, Winkeladvokat und Hexenmeister in
einer Person. Die Bauern wenden sich an ihn, wenn ihre
Angehörigen krank sind oder das Vieh im Stall nicht gedeihen
will, wenn man sie bestohlen oder betrogen hat, oder wenn
ihnen auf zauberischem Wege etwas Böses angetan worden ist.

So wie der Aberglaube, im allgemeinen betrachtet, die
Ergänzung zur Religion darstellt, so bildet der Lachsner
gewissermaßen ein Seitenstück zum Pfarrer. Fa, er ist für den
Bauern vielfach das, was der Pfarrer als Hirt seiner Gemeinde
hätte sein wollen: ein Ratgeber in den Aengsten und Bedrängnissen

ihres armseligen Daseins. Wenn der Pfarrer der
Existenz des Unheimlichen nur durch Verfluchung und Absprechen
der Daseinsberechtigung zu Leibe rücken darf, so springt der
Lachsner in diese Lücke ein, schließt mit dem Unbekannten einen
Pakt und sucht den Zauber durch Zauber zu schlagen. Wo
abergläubisches, formelhaftes Erbgut auf etwas mehr Verstand
und etwas mehr Sicherheit, Beobachtung und Ueberlegenheit
den Mitmenschen gegenüber stoßen, und wo gelegentlich auch
etwas Schlauheit und Berechnung dazu kommt, ist der
handwerksmäßige Lachsner gegeben. Es können sich ganze Lachsnerdynastien

bilden, denn wenn ein Vater oder eine Mutter
dergleichen Zauberstücklein wissen, so mögen sie dieselben nicht mit
sich unter den Boden nehmen, sondern hinterlassen sie als ein
köstlich Sekret und Meisterstücklein ihren Kindern^). So heißt
es im Prozeß Heini Honeggers, es sei auch in den papistischen
benachbarten Orten ganz gemein, daß die Honeggeren „by
Mannsgedenken" im bösen Verdacht des Lachsnens und
Segnens gewesen^).

Werden Frauen als Lachsnerinnen genannt, so handelt
es sich fast immer um Wehmütter^). -Has Mandat von 1628

â) Gwerb lö4ö, Einleituno. Honegger Prozeß; ^ 27, lS2.
Vgl. Verena Werkmeister von Rasz 1702; I. II 127, S. 72S.



— 69 —

verwarnt die Hebammen aus dem Lande, sich der abergläubischen

Zeremonien „mit Krüzgen, Flismen, Sprechung
sonderbarer Werteren, Versegnen u. a. dgl. zuo müeßigen"^).

Recht häufig übernehmen Kapuziner aus den
benachbarten papistischen Orten die Rolle des Lachsners. Es
wollen die Klagen nicht stille werden, daß die Bauern in
irgendwelcher Bedrängnis Hilse bei den Herren Pfaffen und
Kapuzinern in Baden oder im Thurgau suchen^). Der Kapuziner

nimmt etwa die Mitte zwischen dem reformierten Pfarrer
und dem Lachsner ein; er steht mit dem einen Fuß in einer
staatlich sanktionierten Kirche und mit dem andern in dem
ungewissen Gebiet übermenschlicher Künste. Die reformierten
Geistlichen der Landschaft zögern denn auch nicht, den Katholizismus

und das Lachsnerwesen ungefähr in denselben Tiegel
zu werfen, und ein Lachsner in Stammheim ist schon darum
äußerst verdächtig, weil er zum Widerpart hinneigt: „es
scheint, seine Händel zücken sehr nah auf richtige Zauberei, und
wie er 's Crucifix am Hals trägt, also habe er auch den Götzen
im Busen und sei mehr ein Papist, als ein reformierter
Christ""").

Von der Kanzel herab klärt der Pfarrer seine Schutzbefohlenen

über das gottlose Treiben der Lachsner auf. Er
zweifelt nicht im geringsten daran, daß der Lachsner mit dem
Teufel einen Vertrag geschlossen habe. Der Teufel läßt
natürlich nicht grad seine Wolfsklauen sehen, die Leute würden
sich sonst vor ihm besegnen und hüten. Darum reden denn
auch die Lachsner bei der Behandlung von nichts anderem
als von Gott und Gebet, gebärden sich so scheinheilig und
andächtig, als wenn nichts Böses in ihnen steckte, wenn sie auch
schon „gemeinlich recht gottlose Leut, Fresser und Sauser,
Flucher und Schwörer, bschissen und verlogen" sind. Der
Satan bedient sich ihrer, um die Menschenkinder zu verführen;
denn diese sind fürwitzig und wundergierig und wollen zu
Zeiten mehr können und wissen, als ihnen von Nöten und gut
ist. Und je seltsamer und barbarischer es bei diesem Narrenwerk
zugeht, um so mehr Eindruck macht es den Menschen, wie ja
schon „der Heid Plinius" bezeugte, daß die Menschen jenen

â) Idiotikon I, 212. Kundschaften und Nachgänge 1700; 27,
1S4, 1S79; L II 112a S. 14ö1. »°) II I2S, S. I4S.



— 70 —

Dingen, die sie verstehen, viel minder Glauben zustellen, als
denjenigen, die sie nicht verstehen^).

Der Lachsner hütet in den nichtverstandenen Zauberworten,
in den Beschwörungsversen, symbolischen Handlungen und
Gebärden den zauberkräftigen, uralten Schatz der Volksseele.
Wenn der Meilener Pfarrer Gwerb, der 1b4b ein Büchlein
über das abergläubische Lachsnen vexfatzt hat, sich erregt über
die unbekannten und barbarischen Wörter, die beim Lachsnen
gebraucht werden, und von denen die Lachsner selbst nicht
wissen, wo es hanget und langet, und wenn er sich ereifert über
das abergläubische Vorgehen der Bauern, die einem Stück
Vieh.den Namen ändern, damit es wieder gesund werde, so

ist das für einen Geistlichen verständlich, der sich täglich
ausgiebig mit dem geschriebenen und gesprochenen Wort abgeben
mutz. Für den Mann und die Frau aus dem Dorfe aber, die,
wenn sie in der Jugend überhaupt einmal gründlich lesen und
schreiben gelernt haben, in dieser Kunst doch nie fest zuhause
sind, bedeutet das Wort, und ganz besonders das geschriebene
Wort etwas Geheimnisvolles, Fremdes, dem die Zauberkraft
des Wesens innewohnt, das es ausdrückt. Name ist nicht
Schall und Rauch, sondern in geheimnisvoller Weise mit dem
Menschen oder dem Tier verbunden; er ist sein Symbol und
an ihm haftet noch etwas von der Seele des Trägers. Es ist
dem Bauern darum nicht unbegreiflich, wenn der Lachsner
nur den Namen eines bresthaften Viehs kennen mutz, um es
Heileu zu können^). Die geringe Gewandtheit in der Be-
herrschung des Wortes bedingt, dah ihm die Leute noch ma-
gische Kraft zutrauen, so wie sich die alten Germanen der
Runen nur zu heiligen, prophezeienden und zauberkundigen
Zwecken bedienten.

In diesen Zusammenhang gehören alle die Iaubersprüche,
die Lachsnerzettel mit den unverständlichen Wörtern und den
seltsamen Buchstaben und Zeichen, die beim Lachsnen Ver-
wendung finden. Ein besonders anschauliches Beispiel für
die Macht, die dem Wort, dem Namen des Trägers innewohnt,
bietet ein Lachsnerprozetz aus dem Jahre 17lb, in welchem
die Rede von einer ganz besonderen Art von „Vernaglung"
oder „Menschennaglung" die Rede ist.

Ewerb IS4ö, S. 14 u. 47. ISbS; L II 112, S. .10.



— 71 —

Ulrich Fehr aus Eglisau steht im Verdacht, zwei Käse ge-
stöhlen zu haben. Aus Rache wird er von den Geprellten
durch Zauber und Teufelskünste in einen ganz elenden und
Übeln Zustand gebracht. Ein Lachsner, den er konsultiert,
meint, er sei wohl vernagelt worden, und zwar auf folgende
Weise: Man hat seinen Taufnamen aufgeschrieben und mit
15 Nadeln durchstochen, in ein Bündelein gesteckt und dieses
in Menschenwasser gesotten. Hernach ist das Bündelein in
einen Ameisenhaufen gesteckt worden, „da, wann die Ameisen
an dem Bündeli zehren und nagen, der Mensch dann die Unruh
und Schmerzen empfinden müsse. Und gleich wie das Bündeli,
worin der Name und die Nadeln, in Menschenwasser einge-
sotten werde, also werde das Geblüet im Menschen wie ge-
sotten und durch vieles Schwitzen im Leib eingetröchnet."
Bei diesem Durchstechen und Sieden mutz neun Jahre lang
gelitten werden und man stirbt erst im zehnten. Das eigentliche
Nageln ist nicht so schlimm, denn man stirbt schon nach einer
bestimmten Anzahl von Tagen oder Wochen oder doch zum
mindesten nach drei Jahren^).

Unter diesem „Nageln" im allgemeinen wird die
Schädigung an Leib und Seele verstanden, die jemanden durch
Einschlagen eines Nagels in einen Baum trifft"«), da jener
symbolisch so in seinem Lebensmark getroffen werden soll, wie
der Baum durch diese Verwundung. Beim Schlagen können
folgende Worte gesprochen werden: „Demjenigen Dieben, der
mir mein Hau (Hacke) gestohlen, schlage ich den Nagel ins
Bösen Namen'""). Hierher gehört wohl auch die Prozedur,
die ein „Klosterknecht von Kappet" anrät, um gestohlene Sachen
wieder zu erlangen: Man mutz einen Zürichheller auf eine
Unruh legen oder in einen Wendelbaum stecken und dazu
sprechen: „So wie der Haller umbhin gaht und uf der Unruhe
staht, so soll der, so das Geld hat, auch kein Ruh haben, bis er
das Geld wieder an sein Ort getan hat'"").

Aehnlich wie der Name zum Träger der Persönlichkeit
werden kann, so steckt die Seele des Menschen oder des Tieres
in einzelnen Körperteilen: der Lachsner fordert Haare und
Nägel (Klauen) oder auch das Wasser"^) des erkrankten Lebe-

I7IS Ulrich Fehr von Eglisau; A 27, 1S4. Idiotikon IV, SS2.

"y 1701 Kienast von Zollikon; ^ 27, 1S4. 1SSS Heinrich Weiß von
Stäsa; ^ 27, 1ö4. 1S71 Iagli Müller von Dübendorf,- ^ 27, 1SZ.



— 72 —

Wesens, um damit die Heilung vorzunehmen. Haar und Nagel
sind nicht nur die leicht entsernbaren Teile des Körpers,
sondern zudem oder infolgedessen ein hervorragender Sitz seelischer

Kräfte, also auch von Wachstum oder Krankheit^). Hieher

gehört wohl ebenfalls die Tatsache, daß der Lachsner von
den zu behandelnden Personen Brot und Salz verlangt.
Wenn sich auch deren Herbeiziehung aus ihrer Eigenschaft als
magische Abwehrmittel^) ohne eigentlichen innern
Zusammenhang als naheliegend ergeben kann, so mag sich darin
noch eine Auffassung des primitiven Menschen äußern, der
den Kreis seiner Persönlichkeit über das eigene Ich hinaus
erweitert, seine wichtigsten Speisen in den Begriff der
Zugehörigkeit zu sich miteinschließt und diese somit als seine natürlichen

Repräsentanten dem Arzt zuschickt.
Die Behandlung durch den Lachsner besteht also zum Teil

darin, daß er ohne die Gegenwart des Kranken auf zauberischem
Wege seine Abwehrmaßregeln trifft. Auf dem Besitztum Heini
Honeggers von Fägschwil, eines eingefleischten Lachsners,
entdeckt der Vogt Hirzel aus Grüningen bei der Inspektion an
einem Apfelbaum nahezu 7Z gebohrte Löcher, alle höchstens
zwei Schuh voneinander entfernt, in denen sich krause und
glatte Haare finden, gegen Sonnenaufgang gerichtet, mit
Japsen verschlagen und mit laubigen Aesten zum Bedecken
verhängt. In dem ebenfalls aufgestöberten Lachsnerbüchlein
des alten Honeggers, Heinis Vaters, findet sich unter anderm
die diesbezügliche Aufklärung: „Wann ein Haupt Vieh ver-
schwynt, so hauwe ihm ein wenig ab den Klauen und bohr
ein Loch in ein Oepfelbaum bis aufs Mark, thu das Horn
darin und sprich dreimal in das Loch die drei höchsten Namen,
schlag dann ein Zapfen darfür, knöuwe darnebend nid er und
bät 6 Pater noster und S Ave Maria und ein Glauben""^).
Desgleichen rät auch der Caspar Venner von Fällanden seinen
Patienten gegen die Schwynung"?), an beiden Händen die

"4) So steckt auch etwas von der teuflischen Kraft im Wasser der Hexe,
das sie ausgießt, um ein Gewitter zu verursachen (vgl. S. 42), und aus der
gleichen, bedeutungsvollen Ursache mag die Wichtigkeit der Achselhöhle, als
der Stelle, wo der Schweiß ausgesondert wird, herrühren. Vgl. 1647; X 27,
163. "5) zzgl. Prozeß des Hans Kienast. 7. Dez. 16S0 Honegger Prozeß:

^ 27, 162. "7) Dje „Schwynung" (Gliedschwund, Muskelschwund,
auch Auszehrung) ist das am häufigsten genannte Uebel unter den vorkommenden

Krankheiten im Aberglauben.



Aus der Sammlung - Bettlcrtypen von Kupferstecher Matthias Pfenuinger, 1739—181Z,



— 73 —

Nägel abzuschneiden, „wie man sie sonst auch abhaue", ein
Loch in einen Holderbaum zu bohren, die Nägel hineinzulegen
und das Loch wieder zu verschließen, beim Weggehen verschie-
dene Gebete zu sprechen und im übrigen Gott walten zu lassen.

Diese Beispiele zeigen, daß der Heilungsprozeß mit Hilfe
der Natur, der sich der Mensch noch innig verbunden fühlt, vor
sich gehen soll: die Krankheit wird durch den gesunden Lebensprozeß

des kräftig gedeihenden Baumes überwunden. An die
Stelle von Nagel und Haar kann auch ein äußerer Zwischenträger

treten^). Gegen die Gleichsucht werden drei bis vier
Kräuterbündel eine Stunde vor Sonnenaufgang angehängt
und neun Tage lang anbehalten. Sie saugen in dieser Zeit
die Krankheit in sich auf und werden zuletzt samt dieser ins
Wasser geworfen^"). Solche „Schwynbündeli" vermögen auch
durch ihren zauberkräftigen Inhalt an sich schon ohne symbolisches

Wegwerfen Heilung herbeizuführen, wie z. B. die
Säcklein, in denen sich Brot und Salz befinden^"). Eine ähnliche

Wirkung wird dem Efeu zugeschrieben: Ein unbekannter
Schwabe in Schaffhausen gibt dem Hans Ruedi Volkart von
Niederglatt dergestalt etwas trefflich Gutes an die Hand für
die Schwynung sowohl an Menschen als an Vieh: er solle in
den drei höchsten Namen vor dem Sonnenaufgang neun
Blätter „Abhäuw" (Efeu) in das Bündelein stecken und es dann
in den drei höchsten Namen da, wo der Schaden sich befinde,
anhängen, und das neun Tage lang. Dazu gebraucht er
folgende Worte: Herr Loas, sind ihr ein heiliger Mann, der den
Menschen die Schwynung vertrieben kann, es ligt zwüschent
Hut und Fleisch, im Namen Gottes, des Vaters, das walt Gott
und Heils Gott im Himmel^).

Man geht vielleicht nicht fehl, wenn man den Ausdruck
vom Aufenthalt der Krankheit „zwischen Haut und Fleisch",
die uns in diesem vorangegangenen Beschwörungsvers
entgegentritt, nicht nur als allgemeine Bemerkung hinnimmt,
sondern ihr die einfache und konkrete Deutung gibt, die ihr
wörtlich innewohnt: wir nähern uns hier der Auffassung von
einer Personifizierung der Krankheit. Noch deutlicher tut sich
dies aus der Bemerkung eines Lachsners kund, der einer

"s) Wuttke, S. Z11. ZHM Heinrich Fäsi von Embrach; ^ 27, 164.
1640—4Z Heini Nötzli von Höngg; ^ 27, 162. ltz70,- ^ 27, I6Z.



— 74 —

Tochter die schmerzenden Schenkel salbt und ihr verspricht,
„daß alles Wehetumb am neunten Tage zur Fuß-Sohlen aus
fahren werde"^"). Dieser Krankheitsgeist, der im Körper
wohnt und wieder aus ihm gejagt werden kann^), nimmt
sogar körperliche Form an in Gestalt des „Wurms". Ali Kühn
von Schwamendingen erhält von einem Schwaben drei
Iettelein für sein krankes Pferd, um „den Wurm zu töten".
Darauf stehen drei unbekannte Wörter: ,,üera, kahuna,
eletters>"i22s) Einer der Zettel wird unter das Halshaar gehängt,
einer in das Haar des Schweifes, und der dritte wird zu Stücken
zerschnitten und im Futter eingegeben. Des Tags muß er
aber einmal mit dem Finger um die kranke Stelle fahren und
folgenden Segen sprechen: „Wurm, und Würmm, bim h.
Geist und der h. Dreifaltigkeit, fahr mir in die Händ, siben
und sibentzgerlei, verbiet ich dem Roß das Fleisch, Bein, Margk
und Blut, bi Abrahams Büß, das du sterben mußt, im Namen
Gottes, des Vaters, Sohns und h. Geistes"^).

Wenn Ali von dem Schwaben nebstdem noch eine Salbe
aus der Apotheke erhält, um sein Pferd damit zu bestreichen,
so ist das nicht mehr von wesentlicher Bedeutung; denn so-
wohl in diesem Fall wie bei den meisten andern angeführten
Heilmethoden spielt stets die magische Behandlung die
ausschlaggebende Rolle. Von hier zu gespenstischen Friedhofge-
schichten ist es nur noch ein Schritt. Alles, was mit Tod und
Friedhof zusammenhängt, steht im Geruch besonderer Zauberkraft.

Die Margrit Studer von Albisrieden, die als Tochter
ihres lachsnerischen Vaters dessen verbotenes Handwerk
geerbt hat, gibt als Mittel gegen die Schwynung an: Man müsse
von allen Gleichen (Gliedern) von eines Menschen Totenbein
ein wenig haben, auf dem Kirchhof niederknieen und die
Knöchelchen ausheben, am ersten, andern oder dritten Tag des
neuen Monats morgens vor Sonnenaufgang, und hierzu
sprechen: „Fm Namen Gottes, des Vaters, Sohns und
heiligen Geists. Es feige, ein Haupt, ein Bein, ein Toder, ein
Fleisch, ein Marg (Mark), ein Lyb, ein Herz, ein Blout:
Schwynung." So wolle Gott, daß es eine gute Stunde sei,

122) Mandat lSSO: ...die Lachsner, die die unreinen, bösen Geister us
eines kranken Menschen Lyb... ustriben... <?jne andere Version
lautet „olsru, kesen, tusanu". ^ ißßZ; 2V 27, lSZ.



— 75 —

wie auch die Geburt Christi eine gute Stunde gewesen^).
Von diesen Gebeinen lege sie „nur eines Emsi groß" (in der
Größe einer Ameise) in ein. Bündelein, hänge dieses, dem
Kranken an den Hals und spreche: „Helfe dir Gott, Vater,
Sohn und heiliger Geist." Darauf müsse man noch drei Vater
Unser und einen Glauben sprechen und das Bündelein neun
Tage lang anbehalten. Wenn die Schwynung groß sei, müsse
man drei Bündelein anhängen^).

In eine noch schlimmere Friedhofgeschichte ist der Schul-
meister Hans Jakob Hoffmann von Aster verwickelt. Er hat
für sein ungesundes Roß zuerst allerlei natürliche Mittel ge-

124) Bon den verschiedenen Zeiten und Stunden, in denen abergläubische
Handlungen besonders wirksam sind, wird namentlich die Weihnachtszeit
genannt, in der schon zur Heidenzeit die heiligen Nächte von geheimnisvoller
Bedeutung sind. Im Ilnterwetzikonerkapitel tränkt man das Vieh um Mitternacht

der Weihnacht, damit es das ganze Jahr besser „trüyen" solle, und
bäckt ihm am Neujahr, daß es durchs ganze Jahr gesegneter sei. (1034; 11 I1122,
S. 1141.) In Wildberg führt man das Vieh am heiligen Weihnachtsmorgen
in aller Frühe zur Tränke, in der Meinung, die ersten beim Brunnen gediehen
durch das ganze Jahr desto besser. (1099; H II 127, S. 64.) Am Christnacht-
tage werden im Ellgauer Kapitel allenthalben im ganzen Land die Pferde
zu Ader gelassen, indem man sich einzig nur an diesen Tag bindet. (1070;
111112a, S. IZS9.) An Ostern und Pfingsten werden die Bäume mit Stroh
umwunden, damit sie desto mehr Obst geben sollten. (1099; L II 127, S. 54.)

Abergläubische Verrichtungen werden auch besonders in der Todesstunde
geübt, da man bei sterbenden Leuten die Fenster öffnet, damit die Seele
hinausgehen könne un d alles Wasser im Hause ausschüttet, damit die Seele
gereinigt werde. (Wildberg 1700; 1 II 127, S. 273.) Von abergläubischen
Gebräuchen bei der Taufe, Hochzeit usw. um die Mitte des 18. Fahrhunderts
erzählt Herrliberger, David, S. 4/5, Heilige Ceremonien, gottesdienstliche
Kirchen-Uebungen und Gewohnheiten der heutigen reformierten Kirchen
der Stadt und Landschaft Zürich. Zürich 1750.

125) Marg. Studer; ^ 27, 102. Der gleiche Gedanke vom Zusammen-
setzen einzelner Körperglieder tritt auch auf in dem einen der Merseburger
Zaubersprüche, die weit über das 10. Jahrhundert hinaufzusetzen sind. (Vgl.
Jakob Grimm, Aeber zwei entdeckte Gedichte aus der Zeit des deutschen
Heidentums, Berlin 1842). Einen Beweis für das Fortleben uralter
Glaubensvorstellungen scheint serner der Klagepunkt eines Gohauer Pfarrers zu
geben: „Bei abgedachten traurigem Hagelwetter ist von einer gewissen Person
ein gottlos abergläubig Mittel mit Hinauslegen der Brotschüssel vor die Dach-
traufe gebraucht worden und wollte verlauten, daß eine andere hochbeteuert,
wenn.man die Schüssel und. Ofenwüsch gebraucht hätte, es hätte müssen auf-
hören."(I090; 17II 125, S. 530.) Diese Bemerkung steht vielleicht im
Zusammenhang mit der „wilden Jagd", bet der das Volk die im Gewitter
umziehenden Götter mit Opsergaben empfing -oder sie um ihre gnädige frucht^
bare Spende anflehte.



— 76 —

braucht, die nichts haben nützen wollen. Unterdessen nimmt
er „ein arm Bruder Mönsch" eine Nacht oder zwei zu
Herberge, der ihm sagt, er solle ein Stücklein eines Totenbaums
(Sargs), darinnen eine Kindbetterin gelegen und begraben
worden, zu bekommen suchen. Das solle er ins Wasser legen
und dem Roß davon am Morgen und am Abend zu trinken
gebend). Nachdem nun der Sigrist um vier Uhr die Vesper
geläutet hat, nimmt er eine Schaufel, geht über ein Grab, da
er weiß, daß eine Kindsbetterin allda begraben, sticht ein Stücklein

von dem Totenbaum, der vor Alter schon ganz faul
geworden, und legt es ins Beinhaus nieder. Dieweil aber am
andern Morgen ein Roßkäufer gen Uster kommt, verkauft er
sein Roß, noch ehe er dies Mittel braucht^).

Wie schon beim Schatzgraben, so findet auch beim Lachsnen
neben den heidnischen und meist nicht mehr verständlichen
Zauber- und Segenssprüchen der reiche Formenschatz der
katholischen Kirche gläubige Anwendung. Die katholischen
Gebete schlagen mit ihrem tiefen, religiösen Gehalt eine
Brücke zum Jenseitigen, werden jedoch vom reformierten
Dogma aufs strengste verfolgt, da der „Aberglaube" nicht erst
bei den heidnischen Formeln, sondern gleich jenseits der
protestantischen Grenze im katholischen Gebiet anfängt.

Neben seinem zauberischen Repertoir, das sich zur Hauptsache

aus Segnen, Besprechen und symbolischen Handlungen
zusammensetzt, verfügt der Lachsner auch über die Kenntnisse
einer allgemeinen Volksmedizin, die gewissen natürlichen
Maßnahmen sowie Kräutern und Salben heilende Wirkung
zuschreibt. Einige Angaben darüber finden sich im Material
der Prozeßakten. Am begreiflichsten scheinen noch die Kuren,

is«) Die toten Wöchnerinnen gehören zur Klasse der vorzeitig Verstorbenen

oder gewaltsam Getöteten, deren Wiederkunft man fürchtet.
(Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, III, 19Z0/Z1.) Daher werden beim
Begräbnis ganz besondere Maßnahmen beobachtet. „Bei der Bestattung
von Kindsbetterinnen und Kindsbetterkindlein wird genau observiert und
gehalten, daß man solche Lichnamb under der Kilchentuch (Kirchdach) oder
allernächst an den Kilchpfinnert (Pfeiler) begrabe, und so man es nit will geschehen
lassen, sondern vermeint, man solle mit Bestattung solcher Lichnamb in der
Ordnung aus dem Gottesacker fürfahren, entsteht darüber Angelegenheit
und Widerwillen." (1SSS, Psäffikon,- II II 122, S. 1490.) Noch 17S4 müssen
die Examinatoren sick gegen die besondern Begräbnisse der Wöchnerinnen
auflehnen. (Wirz I, S. 1Z0, Anm.) ^) igzi- ^ 27, 1S2.



— 77 —

bei denen das Massieren eine Rolle spielt oder wobei Kräuter-
und Schwitzbäder verordnet werden. Auch für andere, vorerst
seltsam anmutende Behandlungen lassen sich tiefere,
volkstümlich begründete Zusammenhänge aufdecken, wie bei dem
Mittel, das für die Warzenvertreibung Anwendung findet.
Heini Nötzli verordnet: „Es müsse einer über ein Bach gehen
und wo er am meisten schumet, die Händ mit Erbsen stark
riben, daß es bluten möchte, uff selbiges solle man die Erbsen
in Ofen werfen, und so menge Erbs einer in Ofen werfe, so

menge Werz vertriebe er". Diese Behandlung entspricht den
Regeln der uralten Volksmedizin bei verschiedensten Völkern,
die Gleiches mit Gleichem vertreibt^). Das symbolische
Wegwerfen der Erbsen, die zudem noch dem Donar heilig sind^°),
bedeutet nichts anderes als das Entfernen der ähnlich gebildeten
Warzen. Die verschiedenen Lachsnerprozesse beweisen aber
zur Genüge, daß dahinter nicht immer volksmedizinische oder
im Notfall mythologisch-zaubrische Zusammenhänge gesucht
werden dürfen. Wenn auch stets Pflanzen dabei auftreten
wie heidnisches Wundkraut (Wundklee), Wegwarte, Rosmarin,
Kartenbenedikt (Kardobenediktenkraut) oder Johanniskraut,
die im Volksglauben allgemeine Verehrung genießen und
noch heute gewisse volksmedizinische Bedeutung Habens,
so ist doch nicht zu verkennen, daß der Lachsner oft einfach
draufloswirtschaftet und das unsinnigste Zeug zusammenbraut,
sei es aus Unwissenheit und Verlegenheit, sei es, wohl seltener,
aus bewußter Betrügerei. Eine Lachsnerin aus dem Schwa-
benland hilft einem Ebertswiler von seinem hohen Rücken
durch Bäder „von gesottenem Kalbskopf und -füßen, item
von Rorbaque, grünen Bohnen, heidnischem Wundkraut,
St. Johanniskraut und Weglugeren gemacht". Dem Nell-
stabenkind in Rüschlikon gibt sie eine Medizin „aus Rosmarin,
Agstein und Korallenöl in Dubenkröpflenen und Lindenwasser",
und ein andermal verordnet sie gegen Gliedschwund, ein in
Eselsblut getunktes Tuch zehn Nächte kalt zu überschlagen^).

52S) Vgl. Zeitschrift für deutsche Philologie I, S. 494. Als Warzenmittel
finden auch Reckholderbeeren Verwendung. Vgl. Idiotikon I, lös. Sim-
rock, S. 2Z7. Wuttke, S. lvl. Eine hervorragende Zusammenstellung
aller im Volksglauben eine Rolle spielenden Pflanzen gibt Hegi in Flora
von Mittel-Europa, Bd. VII, S. 594 ff: Beziehungen der Pflanzen zur
Kulturgeschichte, Volkskunde, Glaube, Aberglaube, lö95; ^ 27, lö4.



— 78 —

Und wenn der schon erwähnte Heini Nötzli einen Gelbsüchtigen
kuriert, indem er ein Stück Speck fordert, einen Schnitz davon
mit Haferkörnern überstreut, am Feuer schmelzt und den
kranken Leib damit salbt, den übrigen Speck aber wegträgt^),
so muß der tiefere Zusammenhang wohl nicht weit weg
gesucht werden.

Die Tätigkeit des Lachners beschränkt sich nicht aus das Gebiet

eines Menschen- und Viehdoktors. Als fast ebenso wesentlich
erscheint seine Fähigkeit, verlaufenes Vieh zu finden, verlorene
Sachen aufzutreiben oder gestohlene Gegenstände wieder zur
Stelle zu schaffen, indem er den Dieb aus geheime Weise
beeinflußt. Hier spielt das schon erwähnte „Vernageln" eine
bedeutende Rolle. Denn wenn der zum langsamen Dahinsiechen

verdammte Vernagelte je wieder zu Kräften kommen
will, so kann er das nur dadurch erreichen, daß er seinen
Peiniger, den Vernagler, aufsucht und sich dadurch als Dieb stellt.
Der Lachsner beherrscht auch die Kunst der Kristallzauberei.
„Man schrieb gewissen Kristallen, ohne Zweifel wegen ihrer
Durchsichtigkeit, die Zauberkraft zu, verborgene Dinge zu
offenbaren."^) Der Herr Diakon von Unterstammheim
erzählt ein seines Exempel solcher Zauberkünste, wie ein Lachsner
einem Mann aus Schaffhausen seine verlorene und etliche
Stunden Wegs entlausene Kuh samt Ort und Stall, da sie
gestanden, gezeigt, allda er sie denn auch wiederum gefunden
und heimgebracht^). Desgleichen hat auch der alte Honegger
„einem Toggenburger syn entführet Rotz und den Dieben in
einer Gutters gezeigt, auch wieder zuhintan"^»). Gleichen
Charakter wie die Flasche weist auch der Spiegel auf. Welcher
Schwelli von Dällikon hat einen Wasserspiegel, durch welchen
er spüren kann, wo Wasser anzutreffen^). Nach AnHorn
zeigt der herbeibeschworene Teufel dem Zauberer in einem
schönen, hellen Spiegel die Figuren und Bildnisse der Dinge,
die er zu wissen begehrt^). Der künstliche Spiegel ist vielleicht
damals auf der Landschaft noch eine Seltenheit gewesen, und
die Bauern mögen, wie die Tiere, Scheu empfunden haben

"2) 1S40 —4Z Heini Nöhli; /V 27, lS2. Idiotikon III, SS8.
Stammheim 1702,- L II 127, S. S7I. ^ zzoheini Prozeß 1ö50/SI,-

H 27, 1ö2. .4 27, 16? AnHorn, Bartholomews. Magio-
logia. Christliche Warnung für den Aberglauben und Zauberey. Basel 1674.



— 79 —

vor dem Wunder des Spiegelbilds, das etwas von ihrer Seele
einsängt und mehr weiß als ein menschlicher Beobachter.

Es sind gerade die Prozesse um Lachsnereien solcher Art,
welche uns einen tiefern Einblick in das Handwerk des Lachsners

gewähren und die Einsicht erwecken, daß es vielfach die
etwas über das gewöhnliche Maß hinausgehende persönliche
und menschliche Ueberlegenheit des Lachners ist, die ihn bei
den geistig weniger beweglichen Bauern in den Geruch eines
Hexenkünstlers bringen mutz. Denn es scheint schon nicht mehr
mit rechten Dingen zuzugehen, wenn Heini Honegger, kurz
Boheini genannt, weiß, was man über ihn redet und wenn
er es einem Bittsteller gleich ansieht, daß er den schuldigen
Lohn nicht mit sich bringt. Es mutet auch reizend an, wenn
der als Zauberer verschriene Boheini einem Mann, der ihn
wegen verlorener Dublonen angeht, den Rat gibt, besser zu
suchen. Boheini weiß auch, wie stark er sich aus den Glauben
an seine Macht verlassen kann. Er rät einem Bestohlenen,
„die Lüt nur hart anzureden und zu sagen, er feige bei Boheini
gsin; söttenwilen sie ihn fürchtind, werde ihm solches villicht
wider zuhin getan werden" ^s).

Lachsnerei besteht demnach zu einem Teil in psychischer
Wechselwirkung zwischen dem Lachsner und seiner Kundschaft.
Die Tatsache allein schon, daß sich ein weitherum berühmter
Lachsner einer Sache annimmt, mag die ganze moralische
Situation einer Familie retten und seine persönliche Anwesenheit

Hoffnung und neuen Mut wecken. Es wird infolge dieses
allgemeinen Bedürfnisses von feiten der Landbevölkerung
ebensoviel getan, das Lachsnerhandwerk nicht aussterben zu
lassen, wie von den Zünftigen selbst. Ein Soldat aus Mül-
hausen, der sich des Arznens und Lachsnens angenommen
hat, entschuldigt sich, „die Lüt seigind ihme nachgeworben und
ihne darumb ersucht"^). Auch in Stammheim währt schon
viele Jahre „ein ungemein Gläuf aller der unglückhasten
Lüth, die durch Zauberei verborgene und verlorene Sachen
erforschen wollen"^).

Manche Gemeinden scheinen gewissermaßen über einen
„Hof-Lachsner" zu verfügen; denn der Stillstand von Regens-
dorf sagt von einem seiner Bürger, welcher der Lachsnerei

1SS2 Hartmann von Müllbausen,' ^ 27, tSZ.



— 80 —

verdächtig ist, aus, „in ihrer Gemeinde habe er verglichen
niemalen getan, gestallen (weil) sie in dergleichen Fällen keinen
andern als den Schmied von Höngg bruchind!"^). Diese naive
Aeußerung einer offiziellen Stelle wird dann wieder einigermaßen

gutgemacht durch eine andere Erklärung: viele hätten
diesem Schmied von Höngg, dem Heini Nötzli, darum geglaubt,
weil er von Höngg war und man annahm, so nah von der
Stadt werde er keine verbotenen Künste treiben^").

Die nämliche Taktik, welche eine unliebsame Stiefmutter
oder Nachbarin zur Hexe stempelt, um sie loszuwerden,
scheint auch gelegentlich einen Unschuldigen in den Geruch
eines Lachsners zu bringen. Zu Fällanden wohnen im Rohr
Hans Trüb und Caspar Fenner im gleichen Haus, haben aber
längst eine „Spönigkeit" untereinander. Nun versucht der
Trüb, den Fenner ohne Zahlung zu vertreiben, um allein
Herr und Meister „im Rohr" zu sein, und streut daher aus,
der Fenner sei ein Segner und Lachsnerei).

Wenn die Lachsnerei als etwas ganz Alltägliches und
Unentbehrliches von der Landbevölkerung in ihren Lebenskreis
einbezogen wird, so ist es für die Obrigkeit nicht minder
selbstverständlich, dies verderbliche Tun zu verfolgen. Fhr
überzeugter Glaube darf von vornherein solches Heiden- und
Zaubertum, wie es sich in den krassern Fällen von Lachsnerei
äußert, nicht dulden; und auch die einfachere Lachsnerei
vergeht sich immer wieder durch den „besondern schändlichen
Mißbruch des türen Namen Gottes, ja der ewiggelobten Dreifaltigkeit

hoher Personen"^).
Wie bei der Hexenverfolgung gelangt auch bei den Lachsnerhändeln

die Angelegenheit erst vor Pfarrer und Stillstand und
dann schließlich vor die Obrigkeit in Zürich. Die Klage der
vernommenen Lachsner geht hartnäckig und einstimmig dahin,
sie hätten höchstens Kräuter und Salben und nur gute und
natürliche Mittel gebraucht und sich verbotener Künste durchaus
nicht angenommen. Wenn auch die Tortur dem schlimmen
Lachsner nicht erspart bleibt, so endet sein Prozeß doch nicht
aus die tragische Weise wie die Hexenverfolgung. Sogar der
Schulmeister und Sigrist von Uster wird trotz seiner Friedhof-

Ali Kühn von Schwamendingen 1662; ^ 27, 16Z. "») Heini
Nötzli; ,V 27, 162. 1647 Caspar Venner,- .-V 27, 162. Mandat I7ZS.



Aus der Sammlung: Bettlertvpen von Kupferstecher Matthias Pfenninger, I7Z9—Mz.



— 8l —

geschichte aus die Bitten seiner Gemeindegenossen wieder zum
Schul- und Sigristendienst zugelassen und einzig von der Zu-
dienung des Heiligen Abendmahls ausgeschlossen, dieweil er
„mit ville der Kindern begabt, auch sein Gütli mit einer großen
Schuldenlast behafst".

In den meisten Fällen endet ein schlimmer Lachsner-
prozeß wie der des Boheini. Dieser wird in Ansehung seiner
ausgestandenen ISwöchigen Gefangenschaft und Marter, sowie
auch auf die Fürbitte seiner Familie dazu begnadigt, an
zweien Sonntagen zu Dürnten und zu Rüti unter der Kanzel
der Gemeinde zur Schau gestellt zu werden und die Predigt
aus sich gerichtet zu sehen, wo er auch serner durch einen öffent-
lichen Widerruf, der an genannten beiden Orten vom Land-
schreiber vorgelesen und von ihm nachgesprochen wird, seine
Reue vor männiglich zu bezeugen und die Gemeinde Gottes
um Verzeihung zu bitten kat^). In der Zeit zwischen den
beiden Sonntagen muß er sich immer zu Hause aushalten und
darf weder zur Kirche noch zum Abendmahl gehen. Hernach
aber soll er fleißig Kirche und Kinderlehre besuchen, abends
und morgens zur Betzeit sich zu Hause befinden, an keinen
ehrlichen Gesellschaften teilnehmen, der Trinkhäuser müßig
gehen, im übrigen einen stillen und eingezogenen Wandel
führen und zuletzt noch eine Geldbuße von 200 Pfund erlegen.

Armut und Vettel.
1. Die Not.

Die vorangehenden Ausführungen über den Aberglauben
zeigen, wie die verschiedenen abergläubischen Aeußerungen
sich nicht nur auf gewisse geistige Voraussetzungen zurückführen
lassen, sondern zu ihrer letzten Auswirkung eines bestimmten
Nährbodens bedürfen, der durch die elenden Lebensbedin-
gungen vieler Landleute geschaffen wird. Auch in den hier
nicht weiter ausgeführten Abschnitten über das Kirchenwesen
und Schulleben zeichnen sich viele Lebensäußerungen auf dem
gemeinsamen Hintergrund bittersten Mangels ab. In sämt-
lichen Berichten der Landpsarrer kehren die Klagen über die

Boheinis Widerruf, 19. März ISS1; ^ 27, 1S2. Bekantnus und
Widerrufs Heinrich Hvneggers, genannt Boheinjs, von Fäggschwyl.

d


	Aberglaube

