
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 39 (1918)

Artikel: Der Auffahrts-Antritt in Münster (Kanton Luzern)

Autor: Zehnder, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Auffahrts-Nmritt in Münster
(Kanton Luzern).

n der hier folgenden Sîizze ist ein Beitrag zu einem zürche-

rischen Zeitungsblatte h wieder hervorgezogen worden, der
einen nicht weit von Zürich alljährlich sich wiederholenden
religiösen Gebrauch zum Gegenstande hat. Die Prozession, die sich

am Auffahrtstage um den weitausgedehnten Eemeindebann von
Münster im Kanton Luzern bewegt, ist eine im hohen Grade

originelle und anziehende kulturgeschichtliche Erscheinung, die eine

ausdrückliche Anziehungskraft besitzt. So waren 1880 aus Zürich
drei Freunde, die der Kunde der berittenen Prozession lebhaftes
Interesse entgegenbrachten, durch die schöne Frühlingslandschaft

nach Münster gewandert, und zwei Jahre nachher legte
einer von ihnen die Erinnerung in der hier mitgeteilten
Schilderung nieder.

Der Verfasser der lebendigen Darstellung war Ferdinand
Zeh end er, der seit 1875 in Zürich als ein zu umfassender Tätigkeit

wohl berufener Pädagoge wirkte: die Organisation des

stadtzürcherischen Lehrerinnenseminars war durch den erfahrenen

Rektor und in gemütvoller Hingebung tätigen Lehrer in
vorbildlicher Weise durchgeführt worden. Aber daneben hatte
er als Schriftsteller für Jugend und Volk, als Dichter, der in
anspruchslosester Weise kleine dramatische Schöpfungen dem

Familienkreise darbot, großen Anklang gefunden; auch einer

wissenschaftlichen Vereinigung, der zürcherischen antiquarischen

Gesellschaft, schuf er eine Reihe liebenswürdig ausgedachter

Neue Zürcher Zeitung 1882, Nr. 123/131 (Feuilleton). — Über

Ferdinand Zehender vergleiche Hunzikers Artikel in der Allgemeinen
Deutschen Biographie, Bd. 44 (1898), S. 768—770.



— 163 —

Poesien, von denen mit Recht gesagt wurde, daß ihr Wert über
gewöhnlicher Eelegenheitsdichtung stehe. Der Schaffhauser

war in Zürich vollkommen heimisch geworden, und so war die

Teilnahme allgemein, als er 1885 in der besten Manneskraft vom
Tode abgerufen wurde.

Der Wiederabdruck im Zürcher Taschenbuch soll auf die

schöne fromme Sitte, die im Luzerner Gebiet sich aus alter Zeit
erhalten hat, hinweisen, aber zugleich das Andenken an einen

vortrefflichen Mann erneuern.
Am 9. und 10. September 1917 gedenkt die Allgemeine

geschichtsforschende Gesellschaft der Schweiz ihre 71.

Jahresversammlung in Bero-Münster abzuhalten. Ihren Mitgliedern
sowohl als auch weitern Kreisen mag die eingehende Schilderung

der Prozession nicht unwillkommen sein. A. v. K,

Das alte Stift Beromünster im Kanton Luzern hat in
seinem jährlich am Himmelfahrtstage mit großer Feierlichkeit
begangenen Umritt ein interessantes Stück Mittelalter bis in die

Gegenwart hinein unversehrt erhalten, dessen nähere Betrachtung

noch heute die Mühe reichlich lohnt. Es ist eine eigentümliche

Gestaltung des uralten „Flurganges" oder „Eschgangs",
den die Kirche des Mittelalters an vielen Orten in ihrem Sinne
umgestaltete und der zum Zweck hatte, teils für Menschen und

Pflanzen vom Himmel Gesundheit zu erbitten, teils (nach

Epheserbrief 2, 2 und 6, 12) die Macht der Dämonen, die in
der Luft und unter dem Himmel herrschen, durch höhere

Segnung zu entkräften. Um der Segnung die höchste Kraft zu
verleihen, wurde da und dort zu der Prozession, welche die Grenze
des ganzen Friedkreises umzog, das Lauotissimum mitgenommen,
und diesem zu Ehren bewegte sich im Unterschied von andern

Flurumgängen die Prozession zu Pferd und erhielt dadurch

einen besonders feierlichen Charakter. Nur an wenig Orten
haben sich solche Umritte erhalten. Der Schreiber dieser Zeilen,



— 164 —

der dem Umritt in Münster vor zwei Jahren in Gesellschaft der

HH. Vv. Meyer von Knonau und Dr. Rahn beigewohnt, gibt
im folgenden eine kurze Beschreibung sowohl der Fahrt dahin
als der Festlichkeit nach ihrem ganzen Verlaufe.

Schon die kurze Reise von Zürich nach Münster, die, mit
Benutzung der Bahn bis Affoltern, von da aus zu Fuß bequem
bis am Abend zürückgelegt werden kann, bietet viel des

Anziehenden. Man wendet sich von Affoltern der Reuß zu,
überschreitet sie auf der neuen Brücke in der Nähe von Lunnern,
berührt als ersten Ort des Aargau Merenschwand, die Heimat
des einstigen Volksführers Fischer von Merenschwand, steigt

über Beinwyl zu dem schönsten Aussichtspunkt Horben aufwärts,
von da abwärts ins Tal des Hallwiler- und Baldeggersees nach

Hitzkirch, hat dann noch auf ziemlich steilem Fußpfad den Hügelrücken,

der das Aathal vom Gebiet von Münster trennt, zu
ersteigen und trifft mit der Dämmerung am Sitz des alten Stiftes
ein. Die Entfernung mag, zu Fuß zurückgelegt, etwa 6 Stunden
betragen; hat man aber das Glück, mit zwei gelehrten Doktoren

zu reisen, so kürzen sich die Entfernungen von selbst. Nur wenn
sich ein Kunsthistoriker darunter befindet, so ist man nie sicher,

ob nicht derselbe irgendwo links abschwenkt, um eine alte Kirche
on passant abzumessen und nach Höhe, Länge und Breite, nach

Baustil und Jahreszahl in sein Skizzenbuch einzuheimsen, wie
solches damals die Kirche von Merenschwand hat über sich ergehen
lassen müssen. Nach dieser Leistung war aber auch eine gründliche

Stärkung um so gerechtfertigter, die das stattliche Gasthaus

zu Merenschwand nicht versagte. Bis zum Schlosse Horben,
dem einstigen Sommersitz der Konventualen von Muri, wohin
der Weg durch grüne Matten und kleine Waldgruppen aufwärts
führt, blieben ähnliche kunsthistorische Versuchungen ferne; dort
aber in dem hoch und schön gelegenen Sommerpalast, der jetzt

zum wohnlichen Kursitz umgewandelt worden, zwang die Natur,
etwas länger zu verweilen, indem sie sowohl nach der Richtung
des Reußtales, des Zugersees, als auch nach Luzern hin und



— 165 —

rings ins Gebirge hinein die mannigfaltigsten Gemälde
entrollte. Von diesem Anblick und den leiblichen Spenden, welche

der schöne Ruhesitz bietet, doppelt gestärkt, erreichten wir rasch

in der Abendsonne das stattliche Hitzkirch mit seiner alten Kom-
turei des deutschen Ritterordens und in der Dämmerung das

zur Feier des folgenden Tages schon festlich geschmückte Münster.
Wir waren erwartet von dem jetzt verstorbenen Chorherrn

Aebi, einem echt humanen, geschichtskundigen Gelehrten, der,

nachdem er in einem bewegten Leben verschiedene Stellen in
Luzern und Aarau bekleidet, den Abend seiner Tage als Chorherr

in Münster in literarischer Mutze verbrachte und seine letzten

Kräfte mit unermüdlichem Fleitz der heimatlichen Geschichte

weihte. Ein aufrichtiger Repräsentant jener milden, toleranten

Richtung, der ein Christoph v. Schmid, ein Sailer und Wessen-

berg angehörten, begrützte er mit herzlicher Freude unsern
Besuch und tat alles mögliche, uns den Aufenthalt in Münster genutz-

und gewinnreich zu machen. Im Hauptgasthof des Ortes, wo
uns Quartier bereitet war, verbrachten wir mit ihm einige
gemütliche Abendstunden, indes aus der Umgegend Scharen von
Festteilnehmern einrückten und allmählich auch das geräumige
Gastzimmer mit den kräftigen Gestalten der Landleute aus der

Umgebung sich füllte. Sie nahmen fast schweigend, in gemessener

Haltung ihr Abendbrot ein als gälte es, für die bevorstehende

Feier die Saiten des Gemütes zu stimmen und die Gedanken

zu sammeln, und begaben sich früh zur Ruhe. Auch wir folgten,
nachdem festgesetzt worden, zu welcher Stunde in der Frühe
unser liebenswürdiger Führer uns wieder erwarten wollte. Während

der ganzen Nacht langten von verschiedenen Seiten
Teilnehmer der Festlichkeit an; selbst aus entfernteren Gegenden,

z. B. dem Kanton Solothurn, pflegen Berittene einzutreffen.
Zwischen 5 und 6 Uhr ordnete sich der Zug, nachdem schon

früh 4 Uhr der gewöhnliche Pfarrgottesdienst gehalten worden

war. Ein klarer Frühlingsmorgen war angebrochen, als in
lebhafter Bewegung Futzgänger und Berittene die Stratzen des



— 166 —

Städtchens durcheilten, um in der feierlichen Prozession die

ihnen bestimmte Stelle einzunehmen. Unser Führer war
rechtzeitig auf dem Platze, dafür besorgt, daß wir alles richtig und

genau in Augenschein nehmen könnten. So sahen wir an seiner

Seite vor 6 Uhr den Umritt zum erstenmal an uns vorüberziehen.

Den Zug eröffnete der Stiftsweibel in rotem Mantel
mit dem silbernen St. Michaelsstab; ihm ritten zwei Dragoner
mit blanker Waffe voran. Es folgte das Kruzifix von einem

Kirchendiener getragen, rechts und links von demselben zwei

Träger von Stangenlaternen. Eine Kavalleriemusik schloß sich

an und jetzt erst folgte, was den Mittelpunkt des ganzen Zuges
bildete, das Kauokissimuw, von dem Leutpriester zu Pferd
getragen, neben ihm der zur Feier besonders berufene Festprediger,

vor ihm zwei Paare von Geistlichen, beritten, und hinter
ihm einige der jüngern Stiftsherren, das Brevier in der Hand,
ebenfalls zu Roß, — die ältern sind zum Umritte nicht mehr
verpflichtet. Der Träger des Sakraments ritt einen frommen
weißen Zelter, der sich in seine feierliche Rolle gut zu finden
schien; auch die andern Geistlichen waren von wohlgezogenen

Pferden getragen und durch vertraute Diener, die nebenher

gingen und auf die Tiere ein wachsames Auge hatten, schien

Vorsorge getroffen, daß nicht durch unzeitige Launen derselben

der Ernst des Zuges gestört werde. Nun folgten die
Kirchenvorsteher in schwarzen Mänteln, dann wieder ein Zug Dragoner,
und den Schluß der berittenen Wallfahrt bildeten die
rossebesitzenden Bürger des Fleckens und der Umgebung, zum Teil auch

in schwarze Mäntel gehüllt, eine stattliche Schar, die den

deutlichen Beweis dafür liefert, daß in der umliegenden Gegend dem

edlen Geschlechte der Renner Nahrung und Pflege in reichlichem

Maße zu Teil wird. Man konnte schon am Morgen 150 bis 160

Pferde zählen, einzelne auch von Knaben geritten; ihnen folgte
eine weit größere Menge von Fußgängern, teils in geordneten

Reihen, ihren Rosenkranz betend und in die Gesänge einstimmend,
teils auch aus Neugier oder Interesse an dem seltenen Schauspiel

zu beiden Seiten die Waller begleitend.



— 167 —

Aus den Mauern des Fleckens windet sich nun in der
Morgenfrühe der Zug empor zu einer hochgelegenen Stätte am Waldrand,

dem sog. „Schlößly" oder „Wäseli", wo das Auge weithin

die im Frühlingsschmuck prangenden Auen überschaut und von
den Baumwipfeln her die Vögel den festlichen Morgen begrüßen.

Auf einer Waldwiese hält der Zug und gruppiert sich malerisch;
das mitwollende Volk stellt sich auf in engern und weitern Kreisen;
den einfassenden Rahmen bildet der im frischen Grün prangende
Wald und liefert dem Tempel unter Gottes freiem Himmel, in
welchem die erste Morgenandacht abgehalten werden soll, den

angemessensten Schmuck. An dieser schönen Stätte hat vom
Pferde herab der Festprediger (1880 wars Pfarrer Joseph

Renggle zu Dagmarsellen) die erste Festpredigt zu halten, die

das Sakrament behandeln soll; wenn er's versteht, zum Herzen

zu sprechen, so hat er wohl hier die günstigste Gelegenheit, den

alten Spruch: Lursum oorcka! — zur Wahrheit zumachen und
alles Volk in eine gehobene Stimmung zu versetzen — etwa wie
die Prediger auf der Insel Rügen, welche nicht weit vom
Vorgebirge Arkona an schönen Spätsommernachmittagen am Meeresstrande

dem rings gelagerten Volk einen Evangelienabschnitt
erklären.

Zur uralten Ordnung der Prozession gehört es nun, daß an
vier Ruhepunkten eine Perikope aus dem Evangelium samt den

dazu gehörigen Gebeten gesungen und mit dem Kaiwtissiwum
der Segen erteilt wird. Das erste Mal geschieht dies an der
Stätte der Predigt; dann setzt sich der Zug wieder in Bewegung
und berührt die schön gelegenen Höfe Huben, Erlosen, Ober- und

Unterblasenberg, an welchem Orte, als an der zweiten Hauptstation,

eine zweite Perikope gelesen wird. Ist der Zug am
Waldrand vorüber nach Hasenhausen gekommen, so bringt der

dortige Hofbesitzer nach altem Brauch einen schönen Blumenkranz

für das hochwürdige Gut, wofür der Leutpriester, nachdem

er die Monstranz damit geschmückt hat, seinen feierlichen Dank

ausspricht. In Saffental wurde früher nach alter Sitte jedem



— 168 —

Reiter ein Butterbrot zur Stärkung gereicht; die Reiter pflegten
in letzter Zeit dasselbe nicht mehr selbst zu verzehren, sondern an
die Armen, die sich zu diesem Zwecke eingefunden, zu überreichen.

Manche behielten Stücke dieser Butterbrote („Ankebrüt")
sorgfältig auf, um sie bei Krankheiten von Vieh als Heilmittel zu
verwenden!

In der stattlichen Pfarrei Rickenbach, deren Geschichte

Leutpriester Estermann ausführlich beschrieben, findet nun der

feierliche Hauptgottesdienst mit Hochamt und zweiter Predigt statt,

und zwar soll das Thema dieser sog. „Ehrenpredigt" das Gebet

sein. Sämtliche Reiter, die von Amts wegen an der Prozession

teilnehmen, erhalten hierauf im Pfarrhof eine frugale Mahlzeit.
Die andern Teilnehmer suchen anderwärts ihre Erfrischung; die

Wirtshäuser sind bis auf den letzten Platz gefüllt. Ursprünglich
wurde auch die zweite Predigt in der Nähe von Rickenbach im
freien Walde gehalten, was auch dem Charakter der ganzen
Feier am besten entsprach; erst später hat man dieselbe wegen
vorgekommener Störungen in die Kirche verlegt. — Neugestärkt

sammelt sich die Menge wieder zur Fortsetzung des Um-

rittes, und von den Höfen und Dörfern her, die sie berührt,
schließen sich Reiter und Fußvolk an, sodaß sie, einem Flusse

gleich, der von rechts und links Nebenflüsse aufnimmt, ganz
allmählich zu größerer Länge anschwillt. Die dritte Station wird
bei Sewlen, nicht weit von Niederwil, die vierte bei der Kapelle
ob Wittwil gehalten. Früher berührte die Wallfahrt auch das

Aargauer Gebiet und es wurde beim Eintritt in dasselbe vom
Stiftsweibel als Tribut für den Durchpaß eine Hand voll Münzen

unter das Volk geworfen; seit 1843 ist die Marschroute
abgekürzt. Wo der Winonbach überschritten wird — der Steg ist

so schmal, daß ihn nur Mann für Mann passieren kann — findet
durch einen besonders dazu bestellten die Zählung statt, die in
einzelnen Jahren gegen 400 Reiter und über 80VV Fußgänger
ergeben haben soll. Nachdem so die Prozession bergauf und

bergab an den festlich bekränzten Höfen und Ortschaften vorüber



— 169 —

den alten Marken von Münster entlang einen weiten
unregelmäßigen Kreis beschrieben, rüstet sie sich bei der Michaelskapelle
unweit Wittwil zum feierlichen Eintritt in den Flecken, in
welchem zwischen 1 und 2 Uhr wieder eine große Volksmenge sich

durch die Straßen verteilt hat, dem festlichen Moment des

Einzuges beizuwohnen.
Wir verlassen eine Weile den Schauplatz der Ereignisse und

sehen uns an der Hand unseres kundigen Führers in Münster

genau um, das noch manche Reliquien vergangener Zeiten in
seinen Mauern einschließt. Zunächst verdient die Stiftskirche
selbst Beachtung, besonders wegen der schönen Krypta, die von
Kennern der kirchlichen Baukunst als ein wertvolles Denkmal
der romanischen Epoche bezeichnet wird. Von dem ehemals sehr

reichen Kirchenschatz, der an Gold und Silber 22,600 Lot betrug,
ging freilich schon im Anfang des Jahrhunderts der beste Teil
verloren, als die Franzosen dem Stift eine unerhört große
Kontribution auferlegten. Doch die Bibliothek enthält noch einige
wertvolle Schätze, so eine von Kaiser Heinrich III. 1045 inSolo-
thurn ausgestellte Urkunde, der viele spätere sich anreihen; dann

jenes schöne, mit kunstvoll gearbeiteten Elfenbeindecken geschmückte

Gradualbuch (Buch der einleitenden Meßgesänge), welches
die Apostelfürsten Paulus und Petrus darstellt, das von Dr. Rahn
in seiner „Geschichte der bildenden Künste in der Schweiz"
beschrieben wird; ferner ein in Silber gefaßtes und mit Edelsteinen
besetztes Eoangelienbuch und anderes. Einige wegen ihres Wertes
mit Ketten angeschlossene Bücher sollen leider trotz dieser

Vorsichtsmaßregel im Lauf der Zeit abhanden gekommen sein

(Estermann, die Stiftsschule von Beromünster, S. 28).

Übrigens konnten in diesem Stift, das, etwa 980 gegründet,
eine Geschichte von 900 Jahren hinter sich hat und während der

ganzen Zeit seiner Existenz um das Schulwesen sich wesentliche

Verdienste erwarb, wohl mancherlei gelehrte Schätze sich

ansammeln. Viele tüchtige Gelehrte sind aus demselben

hervorgegangen. Bekanntlich wurde Münster auch die Ehre zugeschrie-



— 170 —

ben, der Sitz der ersten Buchdruckerei gewesen zu sein. Zum
Beleg dafür wird darauf hingewiesen, daß schon im Jahre 1470

das erste Buch unter dem Titel: „Nammotrsotus", ein Lexikon

zum Verständnis der hl. Schrift, am Vorabend von St. Martinstag

vollendet aus der von dem Chorherrn Elias von Laufen
errichteten Druckerei hervorgegangen sei, und dah keine andere

Schweizerstadt gleichzeitige oder frühere Drucke aufweisen könne.

Doch wird auch von Basel die Ehre der Priorität betreffend die

Einführung der Buchdruckerkunst in der Schweiz in Anspruch

genommen, indem, wenn auch von dort keine so frühen Drucke

vorhanden sind, doch nachgewiesen werden könne, daß (nach einem

Ratsprotokoll von 1471), ein Streit zwischen „den Meistern, so

die Bücher trucken", und ihren Arbeitern ausgebrochen. In Münster

zeigt man in einem alten Hause die Räume, in welchen jene
ersten Produkte der neuen Kunst aus der Presse hervorgingen^).

Über die Streitfrage, ob Münster oder Basel nachweisbar der

älteste Druckort der Schweiz sei, geht uns von Hrn. Dr. Sieber,
Oberbibliothekar in Basel, eine verdankenswerte Mitteilung zu, der wir
folgendes entnehmen:

Die Tatsache kann nicht bestritten werden, daß Münster dasjenige
Erzeugnis der Buchdruckerkunst besitzt, welches die älteste gedruckte Jahreszahl

<1470) aufweist. Der älteste Baslerdruck mit ausdrücklichem Datum,
der Sachsenspiegel, stammt vom Jahre 1474. Dafür aber, daß schon früher
in Basel Bücher gedruckt wurden, sprechen, abgesehen von jenem 1471

erfolgten Buchdruckerstreike, folgende Tatsachen:
1. In den Matrikeln der Universität Basel findet man eine Reihe von

Männern eingetragen, welche in den Jahren von 1470—1490 teils in
Basel, teils anderwärts als Buchdrucker gewirkt haben,- daraus ist der
Schluß zu ziehen, daß schon in den sechziger Jahren Basler Studenten
zugleich Buchdruckerlehrlinge waren, indem damals das dem Drucker
unentbehrliche Studium der lateinischen Sprache mit der Erlernung der

Typographie Hand in Hand ging.
2. In den sechziger Jahren des IS. Jahrhunderts ließ sich Berthold

Röpel oder Nippel von Hanau, früher Druckerknecht bei Guttenberg, als

Buchdrucker in Basel nieder; aus seiner Offizin gingen Druckwerke ohne
Jahreszahl und Angabe des Druckorts und Verlegers hervor, die jedoch



— 171 —

Es war natürlich, daß unser Chorherr Aebi, der in einer besondern

Festschrift auf 187V seine Ansicht über jene Streitfrage
geschichtlich nachzuweisen gesucht hatte, nicht versäumte, uns an
jene klassische Stätte zu führen. Auch noch zu zwei Denkmälern

kunstsinniger Tätigkeit führte er uns, die, dem 17. und 18.

Jahrhundert angehörend, sich unversehrt bis auf die Gegenwart gerettet,

zu den schönen Chorstühlen der Kirche, welche, 1606—1609

aus Eichenholz geschnitten, 26 Reliefdarstellungen aus dem Leben

Jesu enthalten, zwischen und über welchen zierliche Statuetten
von allegorischen Figuren und von Personen des Alten und
Neuen Testamentes angebracht sind; ferner zu dem interessanten

Ofen in der Kapitelstube, der, ein stattlicher, achteckiger Turmbau

mit gekrönter Kuppel, an seinen Wänden eine buntfarbige
Bildergallerie zeigt, welche die Legende von der Gründung Bero-
münsters aufs Anschaulichste vorführt. Wir sehen da zuerst den

Grafen Bero von Lenzburg mit einem Bären im Kampf
begriffen, ihm siegreich mit der Lanze die Brust durchbohrend,
hernach denselben, von der Anstrengung ermattet, in Schlaf
versunken und von der wieder zum Leben erwachten Bestie, die sich

auf ihn wälzt, erdrückt. Ein anderes Bild zeigt einen Leichenzug,
der sich nach dem Schlosse Lenzburg bewegt, ein folgendes den

an der eigentümlichen Gestalt der darin verwendeten Lettern zu erkennen

sind. Ein solches Werk ist Gregors des Großen Auslegung des Buches
Hiob (Moralia), von welchem die Pariser Nationalbibliothek ein Eremplar
besitzt, an dessen Ende von einer Hand des 15. Jahrhunderts die Notiz
eingetragen ist: „Unno solvi aniw bl<X?L!OI.XVIII ckosspb clö Vsi-gsi-s

prassbitsr svelssias 8t. Hzüai-ü lVIognntini" (dieses Buch laufte ich im
Jahre 1468 Joseph de Vergers, Priester an der St. Hilariuskirche zu
Mainz). — War also dieses Buch 1468 schon im Handel, so ist anzunehmen,
daß der Druck des 842 Seiten umfassenden Werkes mindestens 1467

begonnen, womit der letzte Zweifel über die Eristenz eines Basler Druckes

vor 1476 beseitigt ist.

Näheres über diese Frage findet sich in den „Basler Nachrichten" von
1879, Beil. zu Nr. 52: Ein Basler Druck vor 1468 (Bericht über einen

Vortrag von De. L. Sieber).



— 172 —

Bau des Gotteshauses und des Dorfes Münster, wieder ein
anderes die feierliche Beisetzung der Leiche Bero's in der Gruft
des neuen Gotteshauses. Die Serie von Legendenbildern schloß

der Maler mit einem wohlgewählten Sinnbild in Gestalt eines

edlen Hirsches, der vor einer gebrochenen Säule steht. Während
diese Szenen die breiten untern Flächen des Ofens bedecken,

umgeben den zweiten Stock, der aus dem ersten schlanker emporwächst,

sechs Bilder aus der Geschichte der Engel, die kämpfend,
grüßend, züchtigend, speisebringend den Heiligen des Alten und
Neuen Bundes erscheinen. An den Pilastern leuchten die Bilder
der Stifter und der Altarpatrone,- die Gesimse und Friese zeigen

Landschaftsbilder, Ansichten römischer Plätze und Gebäude, welche

für die Geschichte der Kirche Bedeutung haben; ferner die

Wappen der alten Geschlechter, welche des Stiftes Güter mehrten;

des Probsts und der 20 Chorherren, unter welchen der Ofen
erstellt ward, und darüber thronend das Wappen des Stiftes.
So umschließt der monumental aufgebaute und künstlerisch

geschmückte Ofen eine reiche Welt von Erinnerungen und Gedanken.

Die Jahreszahl 1735 deutet auf jene Zeit, in der die edle Kunst
der Hafnerei in der Schweiz in Blüte stand; der Ofen ist von
Daniel Meyer in Steckborn ausgeführt und soll der schönste seiner

Art im Kanton Luzern sein.

Wir kehren auf den stattlichen Platz des Fleckens zurück, um
die Prozession bei ihrem Eintritt in ihrer vollen Entfaltung zu
betrachten. In der Mitte dieses Platzes ist ein Triumphbogen aus

grünen Reisern errichtet; das Volk bildet dichtgedrängt auf beiden

Seiten Spalier; auch an den Fenstern der ringsum stehenden

Häuser sind Zuschauer in Menge gruppiert. Nachdem wir den

unter Glockengeläute langsam daherschreitenden Zug in der Nähe

betrachtet, öffnet sich uns ein gastliches Haus, aus dessen Fenstern

wir bequem die Schlußzeremonie überschauen. Ist der Leut-
priester mit dem Lanotissimum unter dem Triumphbogen
angekommen, so macht die Doppelreihe der Berittenen Halt und es

tritt eine feierliche Stille ein. Über dem Träger der Monstranz,



— 173 —

die nun mit einem Kranz von weihen und roten Rosen geschmückt

erscheint, wird von vier Berittenen ein Baldachin gehalten. Von
seinem Pferde herab, das mit einem weihen, von roten Rosen

umsäumten Netz festlich geschmückt ist, erteilt er der
anwesenden Menge feierlich den Segen, die Geistlichen respon-

dieren, die Musik spielt einen Choral, alles setzt sich wieder in
Bewegung, den sog. Bärengraben hinauf, und erst jetzt läht sich der
seit dem Ausritt in der Frühe durch die Kontingente aus der
Nachbarschaft vergröherte Umritt in seiner ganzen Ausdehnung
übersehen. Bemerkenswert ist noch, dah, während die Prozession
sich um die Stiftskirche herum bewegt, in derselben die Himmelfahrt

Christi figürlich dargestellt wird, indem ein Bild des

Erlösers vermöge künstlicher Vorrichtung zur Decke der Kirche emporsteigt

und in Wolken von Weihrauch verschwindet. Der Zug geht
vorüber an der Probstei und wieder abwärts durch den Flecken;
nach nochmaliger Segenspendung wird die Zeremonie in der
Leutkirche geschlossen. Nachher harrt der offiziellen Teilnehmer
des Umrittes noch eine festliche Bewirtung und das zusammengeströmte

Volk sammelt sich ebenfalls zu froher Erquickung nach

der anstrengenden Wallfahrt. Wie oft bei solchen Festlichkeiten,

folgt auf den ernsten Teil unmittelbar der fröhliche, dessen Phasen

wir nicht bis ins Einzelne verfolgen.
Fragen wir nach der Bedeutung des Ganzen, so liegt auf der

Hand, dah die Empfehlung von Flur und Feld in den Schutz des

Höchsten der Feier als tiefere Idee zu Grunde liegt. Dah sie

gerade in dieser Gegend eine so reiche Ausstattung gewonnen und
sich bis auf die Gegenwart in ihrer Bedeutung erhalten, mag sich

teils aus der Natur der fruchtbaren Umgebung erklären, in welcher

das Gedeihen der menschlichen Arbeit so augenscheinlich vom
Segen des Himmels abhängt, teils aus dem Dasein des Stiftes
Münster und seiner von Alters her bedeutenden Kirchen, durch

welches der Feier ein fester Mittelpunkt gegeben wurde. Fragen
wir, ob Ahnliches anderswo sich gefunden oder noch finde, so

bietet sich zunächst der noch im XV. Jahrhundert ausgeführte



— 174 —

Bannritt der Kleinbasler, den Dr. Fechter iin Basler Taschenbuch

von 1860 beschrieben, zur Vergleichung. Dort wurde arn Tage
der Kreuzauffindung arn 3. Mai, oder auch am Philipp- oder

Jakobstag (1. Mai) von der Theodorskirche aus nach einer Messe

mit dem Allerheiligsten und einer Reliquie des hl. Theodorus, die

zwei Priester trugen, zu Futz eine Prozession gegen das niedere

Tor der hl. Anna iBläsitor) unternommen, an welcher die Schüler
mit Kreuz und Fahnen teilnahmen. An dieses Tor brachten die

Knechte der Klöster von St. Klara und Klingental gesattelte Pferde

für die beiden Priester; diese setzten sich zu Rotz mit ihren
Heiligtümern und es schlössen sich die Kirchendiener und eine Anzahl
berittener Bürger an. Nun begann der Umritt gegen
Kleinhüningen hin und von da die Banngrenze entlang, indes die

Prozession des Volkes und der Schüler zu Futz unter Gesängen

für den Segen der Felder in engerem Kreise längs den Gärten
und Weinbergen um die Stadt herumzog, bis sie das Tor des

hl. Kreuzes erreichte, wo in einer Kapelle eine Messe gelesen

wurde. Sobald man hörte, datz die berittene Begleitung des

Allerheiligsten der Stadt sich wieder nähere, machte sich der Zug
der Schüler mit Kreuz und Fahnen auf ihm entgegen, warf sich

beim zusammentreffen mit ihm auf die Knie, stimmte die
Gesänge an „Uoo siZimin oruois " und „KoZüm oooli" und begleitete
dann unter Glockengeläute die Priester mit den Heiligtümern
wieder zur Kirche zurück. Auf den Mittag waren die Berittenen
zu einem gemeinschaftlichen Mahle geladen, dessen Kosten vom
Kirchenbaufond getragen wurden.

Bedeutend großartiger und pompöser gestaltete sich eine

ähnliche Prozession im benachbarten Württemberg, die das

ehemalige Benediktinerkloster Weingarten bei Ravensburg zum Aus-
gansgpunkt hatte, der sog. „heilige Blutritt". Wie der Name

andeutet, war ihr Hauptzweck die Verherrlichung der Reliquie des

hl. Bluts, die nach der Tradition Juditha, die Tochter Balduins
von Flandern und Gemahlin Herzog Weiss IV. von Baiern, im
Jahr ihres Todes, 1094, dem StiftWeingarten „auf ewig opferte".



— 175 —

Die Prozession zu Ehren dieser Reliquie findet noch alljährlich
am Freitag nach Himmelfahrt (Blutfreitag) unter großer
Teilnahme des Volkes aus dem Allgäu, dem Vorarlberg, dem badischen

und württembergischen Oberland, selbst der benachbarten

Schweiz statt. Sie wird ursprünglich auch als ein „Bittgang um
den Segen des Himmels für die Früchte des Feldes, für Roß
und Rind" bezeichnet, soll im Mittelalter entstanden und früher
mitten durch die Reichsstadt Ravensburg gegangen sein und
gestaltete sich im XVIII. Jahrhundert nach einer noch vorhandenen
Beschreibung vom Jahr 1781 zu einer eigentlichen militärischgeistlichen

Parade, die, nach genauem Reglement geordnet, über
7000 berittene Teilnehmer zählte. Es stellten dazu die Reichsstadt

Biberach, der Flecken Altorf und viele umliegende gräfliche
Herrschaften ihre Kontingente, Dragoner, Grenadiere zu Pferd,
Husaren, leichte Reiterei, je in die Farben der verschiedenen

Städte-Herrschaften gekleidet. Den Zug eröffneten die Studenten

von Weingarten mit Pauken und Trompeten. Der Reliquie
ging ein römisch gekleideter Reiter mit einer Lanze voran, welcher

den Soldaten Longinus repräsentieren sollte; sie wurde
begleitet von sechs beritteben Geharnischten und vier Reitern
mit Standarten, ferner von Geistlichen zu Pferd; dann folgten
in bunten Uniformen die verschiedenen Militärabteilungen. Der
glänzende Zug ging durch die ganze sog. Au in westlicher und
dann nordöstlicher Richtung, durchschritt bei dem Dorf Bayern-
furth eine Scheune, wobei die Reiter genau gezählt wurden, und
kam nach vier Stunden zur Kirche von Weingarten zurück. Während

desselben wurden „viermal die hl. Evangelien abgelesen

und die Feldfrüchte mit dem hl. Blut gesegnet, damit sie Gott
vor Ungewitter bewahre". Unterdessen war der Konvent von
Weingarten beim Gottesdienst in der Klosterkirche versammelt
und ging dann, wenn ein Zeichen der Glocke das Herannahen der

Prozession anzeigte, unter Vortritt des mit goldgesticktem Fest-

geroand geschmückten Reichsprälaten der Prozession entgegen.
Unter einer aufgeschlagenen Bühne wurde sodann das hl. Blut



— 176 —

in Empfang genommen und unter rotsammtnem Baldachin
„gleichsam im Triumph", mährend die Glocken ertönten und
Böllerschüsse knallten, durch den Klosterhof vor den Hochaltar
der Kirche getragen. Dort wurde noch einmal der Segen erteilt
und mit einer Messe die ganze Zeremonie geschlossen.

In neuerer Zeit nahm der sog. „Blutritt" eine einfachere

Gestalt an, aber wie in Münster erscheint immer noch ein großer
Teil der Teilnehmer zu Pferde, so der Träger der Reliquie, den

zwei Reiter begleiten, ferner eine Militärabteilung und an diese

schließt sich ein langer Zug von Landleuten auf ihren besten Pferden,

dem erst die zahllosen Wallfahrer zu Fuß folgen, sodaß

bisweilen an 20,006 Personen zu dem festlichen Schauspiel sich

vereinen. Es ist seiner Bedeutung nach ein eigentliches Fest für das

Landvolk und hat sich darum auch nach der Aufhebung des

Klosters Weingarten in der fruchtbaren Gegend unverkümmert
erhalten. Im Kanton Luzern finden am Auffahrtstage noch an
mehreren andern Orten, z. B. in Sempach, Hitzkirch, Großwangen

kleinere Umritte statt; ein Flurumgang ähnlicher Art, bei

welchem an verschiedenen Stellen unter Vortragung des Sanotis-

simuw die Evangelien gelesen und der sog. „Wettersegen"
gebetet wird, hat sich im Thurgau am Hörnli in der Gegend von
Fischingen erhalten. Eine originelle Modifikation des alten Brauches

war der Ausritt der Freiburger am Beatentag nach der

Cisterzienserabtei Hauterive, den nicht nur Ratsherren, Geistliche,

Bürger, sondern auch die Schuljugend samt den Lehrern mitmacht,
alles zu Pferd. Da unter den jungen und alten Reitern manche

wohl keine Meister ihrer Kunst sein mochten, war jedem Roß ein

Führer mitgegeben; der Volkswitz nannte daher einen schlechten

Reiter einen St. Beatsritter oder einen „obsvaller cls Kautorivs".
Den Prozessionen zu Pferd sind endlich auch jene zu Schiffe zur
Seite zu stellen, wie sie auf dem Zugersee und zur Tellskapelle

auf dem Vierwaldstättersee begangen werden; von der letztern

gibt bekanntlich ein Gemälde von Ludwig Vogel ein belebtes,

farbenreiches Bild. Auch da galt es, Segen für das Land, für



— 177 —

die Gewässer und Abwehr böser Gewalten vom Himmel zu
erbitten. Rochholz erzählt (Naturmythen S. 21) von einem Umritt
um die Kapelle des hl. Kolumban in der Nähe von Ulm, die je am
Pfingstmontag stattfand, und von einem ähnlichen zu Stein im
bairischen Oberland, der am St. Georgentag unter Anführung
des mit Helm und Panzer gerüsteten, und von kleinen, berittenen
Engeln begleiteten Ritter Georg um eine alte Linde unternommen
wurde. Die Spuren des Zusammenhanges dieser Umzüge mit
altgermanischen Bräuchen lassen sich leicht an folgender
eigentümlichen Umfahrt erkennen, von welcher vor kurzem Dr. Sepp in
München in der „Allg. Zeitung" (Beil. Nr. 69, 73, 74, Jahrg. 1882)
berichtete. Im sog. Jsarwinkel, in der Gegend von Tölz und

Tegernsee, wird noch jährlich mit Roß und Wagen unter großem
Zudrang des Volkes die sog. Leonhardsfahrt nach der
hochgelegenen Leonhardskapelle von Tölz abgehalten, eine Art bäuerlicher

Triumphzug, zu welchem die Jungen der Dörfer einige Tage

vorher mit Peitschenknallen alles Volk einladen. Der Zug
besteht aus einer Reihe von Wagen, die von Reitern begleitet werden.

Voran geht ein Herold zu Roß mit dem Ortsbanner von
Tölz, von Reitern umgeben, dann folgt der Wagen des

Geistlichen, dann ein Musikkorps, hierauf der Magistrat mit dem

Bürgermeister und endlich eine lange Reihe von Viergespannen, in
eigentümlicher bunter Art ausgeziert. Die ersten Wagen, mit
Bändern, Blumen und Früchten geziert, stellen die vier Jahreszeiten

dar und sind die einen mit Knaben, die andern mit Mädchen

von verschiedenen Altern angefüllt. Auf einem der folgenden

Wagen steht in Holzfigur der hl. Leonhard, von ein paar
geschnitzten Betern umgeben, auf dem nächsten die Hirten von
Bethlehem mit einer Alpenhütte, eine Herde um sich sammelnd;
auf den folgenden ganze Familien der Landleute. So folgen oft
40—50 Wagen hinter einander, jeder mit vier stattlichen Pferden
bespannt, deren blankes Messinggeschirr in der Sonne glänzt,
ein prächtiger Aufzug. Auf einem der Wagen steht die Inschrift:

Zürcher Taschenbuch 1918. 12



— 178 —

„So fahren wir denn jedes Jahr
Den steilen Berg hinan;
Denn, was der Väter Brauch schon war,
Sei von den Kindern getan!"

Von zwei, drei Stunden her kommen die Bauern mit ihren
Gespannen, sich anzuschließen; sie wollen damit dem Heiligen
gleichsam den ganzen Segen ihres Hausstandes, Weib und Kind,
Vieh und Feldfrüchte vorführen und neuen Segen für sie erbitten.

Der reisige Zug fährt den sog. Höhenberg von Tölz hinan zur
Leonhardstirche, von der aus ein prächtiges Panorama über die

schöne Landschaft und den Kreis der Gebirge sich öffnet. Früher
wurde um die Kapelle herum eine gemeinsame, stürmische Rundfahrt

unternommen; jetzt macht bei der großen Wagenzahl

jedes Gespann einzeln die Umfahrt und erhält dabei vom Geistlichen

den Segen. In der Kapelle wurden nach altem Brauch

Hufeisen als Opfer aufgehängt; später aus diesen Hufeisen eine

große Kette geschmiedet, welche gleichsam zur Einfriedung des

hl. Bezirks die Leonhardskapelle umgibt.
Dr. Sepp deutet das Ganze als ein uraltes Sonnenfest, das

Gespann, welches den Mittelpunkt bildet, als den Sonnenwagen,
den Sankt Leonhard als den altdeutschen Gott Freir, den Bringer
des Segens und der Fruchtbarkeit, dem man lebendige Tiere,
besonders Pferde weihte, dem zu Ehren auch in Skandinavien

Umzüge zu Wagen gehalten wurden. Wie vielfach die Heiligen
der katholischen Kirche die alten Götter beerbten, so geschah es

auch hier; die Festlichkeit, welche früher Freir galt, wurde nun
Leonhard zu Ehren begangen, der alte Freirswagen wurde zum
Leonhardswagen und des Heiligen Kapelle das Ziel der ganzen

Wallfahrt. Der gemeinsame Gedanke war und blieb die

Segnung von Feld und Flur, die Weihe der vielfachen Gaben, die

dem Landmann die Erde spendet und die er hier im Schmuck der

Wagen und der stolzen Gespanne zur Darstellung bringt.
So läßt sich manches von den beschriebenen kirchlichen

Festlichkeiten auf uralte Sitten zurückführen. Zuerst der einfache



— 179 —

Flurgang oder Eschgang selbst, dessen Vorbild schon in dem Buch
des alten Cato vom Landbau gegeben ist. Das dort angeführte
Gebet zum Vater Mars bittet um Abhaltung von allen gesehenen

und ungesehenen Krankheiten, von Not, Verwüstung, Unglück

und Unwetter, um Schutz für Früchte, Getreide, Reben und
Gesträuche, für Hirten und Herden. „Deswegen," heißt es, „laß dir,
Vater Mars, laß dir dieses sum mein Feld, Land und Grundstück

herumgetragene) Opfer wohlgefällig sein!"
Daß der Flurgang nach dem Volksglauben Segen spendet,

erinnert an den alten Volksglauben, daß der Gott Wuotan die

Grenzen umreite und daß die Spur seines Durchrittes, der Huf
seines Pferdes, Segen zurücklasse, Man sagte, wo er durchziehe,
bleibe ein gelber Streifen zurück, die Frucht wachse höher und

reichlicher, und übertrug dies später auch auf die Jungfrau Maria,
deren Fußspur durch das hochwallende Samenkorn bezeichnet sei.

Daß der Blutritt von Weingarten der Grenze folgend durch eine

Scheune geht, erinnert daran, daß man (vgl. Jak. Grimm über

Erenzaltertümer, Abh.derBerl. Akad. 1845) zuweilen die Landesoder

Gaugrenze mitten über den Herd, oder die Tenne des

Hauses leitete. Bald lief eine solche Grenze mitten durch den

Ofen, durch die Schenkstube, über den Küchenherd; beim sog.

„Kuchenritt" mußte der übliche Umgang genau diesen Grenzen
folgen; durch eine Bewirtung kaufte man sich von der Notwendigkeit

los, den Zug mit Öffnung eines Loches durch die Wand oder

durch den Ofen gehen zu lassen. Auch in unserer Nähe haben wir
Beispiele solcher Grenzlinien. Die Grenze zwischen Zollikon und
Riesbach führt mitten durch das alte Haus „im Chüpli", weshalb
die im Haus geborenen Kinder in Riesbach getauft, die darin
Verstorbenen im Friedhof von Zollikon begraben werden. Im
Schloß Kefikon soll die Grenze zwischen Zürich und Thurgau mitten

durch die Küche und in der Nähe von Würenlos die zwischen

Zürich und Aargau durch eine „Weintrotte" gehen. Es wäre nun
die doppelte Auffassung möglich, entweder, daß man gerne die

Grenzen die geheiligten Stätten des Hauses berühren ließ, oder



— 180 —

auch, daß man gerne die Häuser auf die Grenze baute, damit der
segnende Gott, wenn er die Marken umzieht, einem Hause
besonderen Segen bringe.

Merkwürdig ist die Umwandlung, welche die Kirche mit der
alten Volkssage vom segnenden Umritt der Götter vornahm.
Die alten Götter, welche sie bekanntlich als fortlebende unheimliche

Wesen betrachtete, erscheinen nun als das wütende Heer,
das, von Wuotan, dem wilden Jäger geführt, durch die Luft
dahinfährt; aber auch diesem weist die Volkssage bestimmte
Wege an, die pünktlich eingehalten werden und ebenfalls Häuser,
Küchen, Scheunentennen durchschneiden. Der eingeführte kirchliche

Brauch hat die Begehung der Grenzmarken festgehalten,

nur daß die Kirche, indem sie den Segen erteilt, zugleich die

unheimliche Wirkung der bösen Geister bekämpft und wieder
aufhebt, und zu diesen bösen Geistern, den Dämonen, wurden, schon

nach der Analogie mancher Stellen des Neuen Testamentes,
auch die alten Götter gerechnet.

Die Rolle, welche die Pferde bei diesem Umritte spielen,
erklärt sich zum Teil auch aus der alten Göttersage. Wuotan und

Freir waren die Pferde geheiligt; sie wurden, mit goldenen und

silbernen Zierraten geschmückt und mit Bändern geziert, vor die

Eötterwagen gespannt; der Mairitt oder die Maifahrt, ein

weitverbreitetes Frühlingsfest, bestand darin, daß der mit vier
Pferdenbespannte und mit grünenZweigen geschmückte Maiwagen
feierlich aus dem Walde abgeholt und in die Dörfer und Städte
eingeführt wurde. Oder es ritt der sog. Maigras (Maikönig, Maiherr,

Pfingstl), ganz in frisches Grün gekleidet, mit einem oder

mehreren Kränzen geschmückt, von seinen berittenen Gesellen

gefolgt, in die Städte ein, wurde feierlich begrüßt oder auch von
einem Zuge von Reitern eingeholt, und es verbanden sich damit
die verschiedenartigsten Festlichkeiten. Ein ganzes Füllhorn
von Überlieferungen zeigt, wie man in Nord und Süd auf die

mannigfachste Art den Geist der wiedererwachenden Natur per-



— 181 —

sonifizierte und in allerlei sinnreichen Gebräuchen der heiteren
Frühlingslust Ausdruck gab.

Wir kommen zum Schluß noch auf die Zeit dieser festlichen

Umritte. Sie mußten in den Frühling fallen, da sie den Sieg des

Sommers über den Winter nach langem Kampfe bezeichneten

und das neubeginnende Wirken der segenbringenden Gottheiten
verherrlichten. Auch für die Kirche hatte es einen schönen Sinn,
das neue Leben in Feld und Flur mit religiösen Gedanken in
Verbindung zu bringen und so dem Naturleben die höhere Weihe

zu erteilen; zudem mochte sie gerne für die heitern Frühlingsfeste,

die im alten Götterglauben wurzelten und dem Volksbedürfnis

entsprachen, dem Volk einen Ersatz bieten; und welches

Fest eignete sich dazu besser als das der Himmelfahrt, das ja seiner

tiefsten Bedeutung nach auch den Sieg des neuen Lebens über
Tod und Grab verherrlicht. Und wenn man bei einer solchen

Feier, wie es auch bei der Prozessionsfahrt zur Tellskapelle oder
bei den Benediktionen der Alpen im Gebirge geschieht,

ausnahmsweise einmal den neugeschmückten Tempel der Natur als

Gotteshaus benutzte, so kam man damit einem in der Menschennatur

wohlbegründeten Bedürfnis entgegen und appellierte
an jenen, durch Eindrücke in der Natur geweckten tiefen Zug zur
Religion, der allen Völkern vom Indus bis zum atlantischen

Ozean eigen war und auf den sich so manche durch Jahrtausende
geheiligte Sitten und Volksanschauungen zurückführen lassen.

Von diesem Standpunkt aus betrachtet, erscheint mir der

Auffahrts-Umritt in Münster als eine ehrwürdige Reliquie aus
alter Zeit, und ich empfehle den Freunden der Geschichte und
des Altertums, sie noch anzuschauen, bevor sie vom Leben scheidet

und mit so vielen andern versammelt wird im Bildersaal der

Vergangenheit.


	Der Auffahrts-Antritt in Münster (Kanton Luzern)

