
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 25 (1902)

Artikel: Der Hexenprozess und seine Anwendung in Zürich

Autor: Schweizer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der HeXenprozetz
und seine Anwendung in Zürich.

Von Prof. vr. Paul Schweizer.

I. Allgemeine Einleitung.

ie Hexenprozesse gehören zu denjenigen Archivalien, nach

welchen besonders häufige Nachfrage herrscht, und die doch nicht

leicht gründlich erschöpft werden. Bald kommen gut orientirte

Spezialforscher, die nur bestimmte Punkte der Sache im Auge

haben und das lokale Detail nicht begehren, bald Lokalforscher

und Dilettanten, denen die allgemeine Orientirung fehlt und

die sich vom Schauerlichen und Entsetzlichen angezogen fühlen,

bald Juristen, welche sich für die strafrechtliche Seite interessiren,

aber aus Mangel an paläographischen Kenntnissen meist dem

genaueren Studium dieser schlechtgeschriebenen Protokolle nicht

gewachsen sind. Nur vor der sonst berüchtigtsten Kategorie der

Archivbenützer, den Genealogen, welche einem Ausländer einen

schweizerischen Stammbaum sabriziren sollen, sind die Hexenakten

ziemlich sicher; der Austraggeber wäre wenig entzückt, in
seinem theuer erkauften Stammbaum nicht nur eine Hexe,

sondern als notwendige Konsequenz davon auch den leibhaftigen
Satanas vorzufinden.

So. fehlt es denn trotz allen Nachfragen nach dem Thema

an einer Zusammenstellung der Zürcher Hexengeschichten, während

für Basel, Bern und Luzern schon Einiges geschehen ist (von

Trechsel im Berner Taschenbuch 1870, von Hoffmann im Archiv

für Volkskunde III). Und doch ist das Verhalten Zürichs zu

Zürcher Taschenbuch 190S. 1



— 2 —

dieser Sache von nicht geringer Bedeutung, da die Schweiz die

Ehre hat, die frühesten und spätesten Beispiele von Hexenverfolgung

aufzuweisen, und da katholische Historiker schon versucht

haben, die Ausdehnung der Hexenprozesse der Reformation

zuzuschreiben.

Die äußere Veranlassung, mich mit diesem unerfreulichen

Stoff zu beschäftigen, gaben nur die Zusammenstellungen, die

ich aus Wunsch eines sehr seriösen Forschers, Hansen,

Stadtarchivar in Cöln, noch in den letzten Jahren meiner

Archivthätigkeit im zürcherischen Staatsarchiv, zu machen hatte. Seine

bedeutende darstellende Arbeit ist auch kürzlich (1900) erschienen

unter dem Titel i „Zauberwahn, Inquisition und Hexenprozeß

im Mittelalter" (Histor. Bibliothek, Bd. XII), noch nicht aber

seine „Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des

Hexenwahns", welche das gesammte Material für ganz Europa

zusammenstellen und Wohl auch meine Auszüge enthalten werden.

Nach diesem neuen Buche, welches die bedeutendsten

Vorgänger (Soldan, Geschichte der Hexenprozesse, 1843, neu
bearbeitet von Heppe, 1880, und Riezler, Geschichte der Hexenprozesse

in Bayern, 1886) vielfach berichtigt, werde ich zunächst die

allgemeinen Züge darstellen mit Rücksicht aus das, was für
Zürichs Prozesse in Betracht kommt; dann die ältesten interessanten

Beispiele der Zürcher Hexenjustiz vorführen, die folgenden

bloß statistisch behandeln.

Einen wesentlichen Punkt der historischen Entwicklung, den

eigentlichen Ursprung des Hexenglaubens, hat Hansen zwar nicht

ignorirt, aber sehr kurz abgethan und ungenügend beleuchtet,

den Ursprung in der g ermanisch en Myth olo g ie, für
welchen die Zürcher Prozesse noch viele Beweise bieten.

Die Versuche der meisten bisherigen Forscher, wie namentlich

Soldans (G. d. H. P. I. Kapitel, S. 2—5, und S. 318, die

Walpurgisnacht), aber auch Freitags (in den Bildern aus der



— 3 -
deutschen Vergangenheit, II., S. 344 ff.), die Wurzeln des Hexen-

wefens im orientalischen und klassischen Alterthum zu suchen

und die christliche Kirche dafür verantwortlich zu machen, daß

sie den orientalischen und griechisch-römischen Zauberwahn auf
die davon bisher unberührten Germanen übertragen habe (Soldan,

I, S. 143), beruhen auf einem Mangel an klarer

Unterscheidung zwischen dem allgemeinen bei allen Völkern und aus

allen Kulturstufen vorkommenden und unter sich vielfach

ähnlichen Zauberglauben einerseits und dem spezifischen Hexenbegriff,

der in seiner vollen Ausgestaltung, wie sie erst gegen Ende des

Mittelalters auftritt, sich sonst nirgends findet, aber annähernd

immerhin in der germanischen Mythologie. Ganz richtig und

scharf hat dies Riezler (S. 11—13) betont.

Es gehört übrigens zu den Hauptverdiensteu Hansens, diese

Hexenvorstellung aus dem wüsten Durcheinander allgemein
verbreiteten Aberglaubens reinlich ausgeschieden zu haben; nur
scheint ihn eine gewisse antikirchliche Stimmung verhindert zu

haben, den von der Kirche nicht verschuldeten Theil des Hexenwahns

ebenso ausführlich darzustellen, wie den übrigen.
Die Definition der Hexe, aus die alles ankommt, ist

folgende - ein Weib, und zwar meist ein altes, welches von Zeit

zu Zeit nächtlich auf einem Besenstiel zu dem auf einem

bestimmten, lokal wechselnden Berg stattfindenden Hexensabbath

reitet, mit dem dort persönlich erscheinenden Höllenfürsten Buhl-
schast treibt und sich ihm durch einen Pakt verpflichtet, andern

Menschen durch Zauber allerlei Schaden zu bringen mit Wettermachen,

Krank- und Krastlosmachen, Rauben und Töten von

Kindern, die aus dem Hexensabbath verspeist werden; aber auch

sich selbst zur Erleichterung des Zaubers in einen Wolf, eine Katze

oder Maus verwandelt, endlich den Christenglauben abschwört

und die Sakramenten Taufe und Abendmahl, verhöhnt.

Auf die Germanen wird der Hexenbegriff des spätern



— 4 -
Mittelalters sogar von einem so begeisterten Vertreter der

germanischen Zustände, wie Jakob Grimm (Deutsche Mythologie,

1835, S, 585, 3. Auflage 1854, S. 992-1058), ganz

entschieden zurückgeführt. Es ist die Kehrseite der germanischen

Frauenverehrung, nicht etwa nur eine später erfolgte Verkehrung

derselben, wie man eS oft darstellt (z. B. Müllenhoss,

Alterthumskunde, IV., S. 212), daß vorzugsweise den Frauen
wohlthätige und heilbrigende Künste ebenso wie schädliche zugeschrieben

wurden, wie schon ihre Hauptthätigkeit, das Weissagen, ebenso

gut Unheil als Gutes verkünden muß. Auch die Wirkung des

von klugen Frauen gekochten ZaubertrankeS kann meist ebenso

gut schädlich als heilsam wirken, und das in Zürcher Akten des

16. und 17. Jahrhunderts vorkommende „Lachsner" (Grimm II,
S. 988) bedeutet eigentlich Arzt, später Quacksalber. Diese

Doppelseitigkeit erscheint noch in spätern Hexenprozessen des 16. und

17. Jahrhunderts, wo den Hexen auch die Fähigkeit zugesprochen

wird, die von ihnen hervorgerufene Krankheit wieder zu heilen

oder überhaupt Krankheiten zu heilen.

Schon das in der jetzigen Form erst im spätern Mittelalter

vorkommende WortHexe ist altgermanischen Ursprungs.

Die Form lautet ahd. : ImAg^usa, Irasmsa, lla^essg, immssa, niederdeutsch

baZockisss, angelsächsisch tmAiesss (Grimm II, S. 992),

noch in Zürcher Akten von 1493 IräZsserve, 1550 Imellssr^, beZ-

Axsr^e. Grimm erklärt es von Imgr — «taxier, arteüoiosus —
ein kluges, verschmitztes Weib; andere, wie Simrock, Mythologie,
S. 451, wollen es von ba-A — Hain ableiten, und die zweite

Hälfte àisss, tisse, Usss, mit den Ickisi des Merseburger

Heilspruchs zusammenstellen, d. h. mit göttlichen Jungfrauen,
Waldgöttinnen, Walküren, die zum wilden Heer und zum Gefolge der

Freia oder Berchta gehören. Sachlich ist Riezler's Erklärung S. 16,

„die Feld und Flur schädigende" am befriedigendsten. Diese

verschiedenen Erklärungen treffen den wesentlichsten Punkt für



— s —

den Zusammenhang mit der Hexenfrage, Mit dämonischen,

halbgöttlichen Wesen können wir hier nicht viel anfangen; nur mit
menschlichen Frauen. Immerhin liegt der Uebergang darin, daß

die übernatürlichen Eigenschaften der Halbgöttinnen, und zwar

guter wie böser, auch auf menschliche Frauen schon bei den

Germanen übertragen wurden. Wie Tacitus von der Veleda, so

berichtet schon Caesar I., S. 50, daß die Familienmütter
weissagten, ob man ein Treffen wagen könne. Vollends gehen die

weissagenden Weiber ins übernatürliche Gebiet und in Verbindung

mit Dämonen und Fabelwesen über, wenn Jordanes

(Clotiva) berichtet, der Gothenkönig Filimer habe Zauberinnen,

« insAas mulisrss » in seinem Volke vorgefunden, die man Alio-
rumnen nannte, habe sie aus seinem Heer Vertrieben, und sie

hätten sich in der Wildnis mit Waldmenschen und Faunen
verbunden, woraus die Hunnen entstanden. Die wesentliche

Vorstellung, daß diese menschlichen Zauberinnen nächtliche Fahrten
und Ritte im Gefolge der Freia oder Berchta unternehmen,

ergibt sich aus den Benennungen der Edda als gvslàrià —
Abendreiterin, und in^rkriäa—Dunkelreiterin, aus Wölfen und Schlangen

(Grimm, S. 1006, Golther, S. 117 und 656). Auch die

Verwandlung in Thiere: Werwolf, Katze, Eule, ist altgermanisch.

Die Katze und der Besen gehören zu den Attributen der Freia.

In den Stand der Walküren können auch sterbliche Jungfrauen,
wenigstens Königstöchter, treten, wenn sie kriegerisches Gewerbe

ergreifen und ewige Jungfrauschaft geloben wie Brunhild und

Swawa (Simrock, S. 345); sie gehören dann ebenfalls zum
Gefolge der Freia oder Berchta. Wenn die Zeugnisse dafür auch

meistens erst aus christlicher Zeit stammen, so läßt sich doch

gerade die noch im 13. Jahrhundert bei Vincenz von Beauvais

Lpsoulum naturals und Gervasius von Tilbury (vgl. Hansen S. 139,

142 uud 205) auftretende Vorstellung von wohlthätigen Zauberinnen

nicht aus christlichem Einfluß, sondern nur aus dem



- 6 —

germanischen Heidenthum erklären, dessen Erinnerungen eben im
13. Jahrhundert wieder überall hervorbrechen. Diese Anhaltspunkte

sür menschliche Zauberinnen bei den Germanen lassen sich gegen

die Behauptung Hansen's anführen, daß der Begriff Hexe erst

im 13. Jahrhundert, und zwar in schweizerischen Gegenden,

vermenschlicht worden sei (Hansen, S. 6 und 7, Note 2).

Die sichern Zeugnisse beginnen erst da, wo das Christenthum

eintritt. Es ist aber eine durchaus unrichtige Anschauung,

daß dieses gleich im Ansang die Elemente orientalischen

Aberglaubens eingeführt und damit erst den Hexenglauben begründet

habe. Finden sich doch selbst im alten Testament nur sehr wenig

dem Hexenglauben verwandte Züge von ganz nebensächlicher

Bedeutung; es war erst der Scholastik und Canonistik des

spätern Mittelalters vorbehalten, den damaligen Hexenglauben

durch mühsam genug zusammengesuchte Bibelstellen zu legiti-
miren. Denn der von fränkischen Konzilien und Provinzial-
synoden im 6. und 7. Jahrhundert getheilte Glauben an schädigende

Zauberei durch Vergiftungen stammt vielmehr auS dem

römischen Recht I und darf nicht mit den speziellen Hexenvorstellungen

verwechselt werden; er richtet sich gerade auch gegen

abergläubische Verehrung von Quellen, Bäumen und Felsen, und

gegen die Feier des 1. Januar mit Verkleidung in Hirsche oder

alte Weiber. In den bayrischen Synoden dauert sogar diese

Ablehnung des Hexenwahns bis in's 16. Jährhundert hinein

(Riezler, S. 32).

Das zur Verbreitung des Christenthums bestimmte Capitular

Karls des Großen sür die Sachsen setzt Todesstrafe aus den

als heidnisch bezeichneten Aberglauben, daß ein Mann oder eine

Frau eine Hexe (stri^a) sei, Menschen fresse und deswegen selbst

H Codex Justinians, IX, 18, äs rnàLeis et màeiinìtiew (4 äs

wâAis, 5 äe äivmiUorllms, 6 äe roszis).



— 7 —

gefressen oder verbrannt werden müsse (s 6, Nonum. dermalstes,

Seetio II, Bd. I, S. 69. Dieses hübsche Bild der menschen-

sressenden Gerichtsversammlung der alten Germanen beruht

aber nicht etwa nur aus Uebertreibungen christlicher Priester,

welche, wie Bonisazius, den Sachsen den Glauben an die Wer-

wölfe zuschreiben, sondern es läßt sich aus den meisten und

ältesten germanischen Volksrechten überall nachweisen. Die zum

großen Theil aus Weisthümern heidnischer Zeit beruhende Vsx

Kaiioa, s 64, bestraft die Hexentitulirung nur, wenn sie nicht

nachweisbar ist; ebenso die Titulirung Hexenkesselträger, welche

aus der Vorstellung beruht, daß Männer als Diener der Hexen

den Kessel an den Versammlungsort tragen, wo die Hexen

Zaubertränke kochen. Die Hexe aber, die einen Menschen frißt,
soll 200 Schilling bezahlen (Novelles z 34, 18, eci. Merkel,

S. 73).

Wenn die merovingischen Gesetze auch gegenüber Zaubereien,

die zum Giftmord führen, nur von einem Wehrgeld reden, so

erfolgt doch die Verbrennung als Privatrache oder Lynchjustiz
des Volkes bei Zahlungsunfähigkeit (Brunner, Deutsche

Rechtsgeschichte, II., S. 471). Am sichersten ist diese Privatrache an

Hexen vermittelst des Scheiterhaufens für unsern alamannischen

Stamm bezeugt durch den Cactus ^lamannorum.
Die Erklärung der neuen Legesausgabe von 1886 (Aon. d.

4", Keetio I., Vom. 5, 1, S. 23): cìinà — Hürde — Folter-
Werkzeug «boo ioeo proul äudio tormenti Aenus », wird von

allen neuern Rechtshistorikern abgelehnt und Verbrennung als

Privatrache angenommen, wozu auch allein die Höhe des

Bargeldes Paßt; selbst wenn man 800 in 80 sol. korrigirt; (vgl.
Brunner II., S. 676, Note 30, Schröder, S. 346). Solche

Lynchjustiz wurde noch 1090 in Freising an drei Hexen ausgeübt

(Riezler 29).
Der St. Galler Mönch Notker (Bischof von Lüttich 972 bis



— 8 —

1008) schildert noch um 1000 die menschenfressende Hazessa hier

im Land (Grimm, Myth. II., S. 904). Hürde ist zwar richtig,
bedeutet aber eben doch den Scheiterhaufen; die in allen Zürcher

Verbrennungsurteilen vorkommende „Hurd".
Es bedarf also, um den Hexenglauben der Germanen zu

begründen, gar nicht der Annahme, daß erst das Christenthum
die der Bekehrung abgeneigten, in die Wildniß zurückgezogenen

Weiber zu menschlichen Hexen gestempelt habe (was auch Riezler,

S. 14, ablehnt); höchstens daß dadurch der Hexenverdacht eine

neue Richtung und Vermehrung erhielt; gefürchtet und verachtet

waren Zauberinnen schon bei den heidnischen Germanen (Gol-

ther, Germanische Mythologie, S. 656).
Mit der weltlichen Gesetzgebung der Franken, Alamannen

und Langobarden waren die Dekretalen der Päpste, Beschlüsse der

Konzilien und die geistlichen Schriftsteller des frühen Mittelalters
einig in der Verwerfung des Aberglaubens an nächtliche

Luftfahrten und Verwandlungen von Frauen im Gefolge der zur Diana
oder Herodias gestempelten Freia oder Berchta. Es ist nur
konsequent, wenn z. B. der Wohl auf einem fränkischen Kapitulare
beruhende Canon ogiseoxi die Pfarrer nicht nur anweist, diese

vom Teufel erzeugten Wahnvorstellungen zu bekämpfen, sondern

auch die Frauen, welche selbst behaupten, solche Künste zu treiben,

aus der Pfarrei zu verjagen. Aehnlich belegt das Dekretum

des Bischofs Burkhardt von Worms um 1020 den Glauben an

nachtfahrende, menschensressende Frauen, an Wettermacherei und

Verwandlung in Werwölfe mit siebenjähriger Buße. Wie wenig

die Kirche, die ja sonst Aberglauben anderer Art mit dem Volke

theilte oder neu hinzubrachte, mit dieser Ausklärungsbemühung

durchdrang, zeigen die im 13. Jahrhundert wieder hervortretenden

Klagen verschiedener Schriftsteller und Dichter der

verschiedensten Gegenden, des Wilhelm von Paris, Johann von

Salisbury, Vincenz von Beauvais, des Oesterreichers Stricker



— 9 —

(Grimm, S. 589, und Soldanl., S. 202) über den fortdauernden

Aberglauben, daß Weiber auf Besen und Kälbern reiten und

Menschen das Herz ausschneid en.

Damit sind wir aber schon in der Zeit angelangt, welche

mit Einführung der Ketzerinquisition den Boden für die

Hexenprozesse vorbereitet hat. Bisher waren Wohl einzelne

Hinrichtungen auch auf Scheiterhaufen vorgekommen, aber nur
wegen Zauberei, die zu einem bestimmten tätlichen Verbrechen

geführt hatte, wie Giftmord und Aehnliches. Die Möglichkeit
einer Massenversolgung wegen bloß eingebildeter und unschädlicher

Zauberei als eines ketzerischen Verhältnisses zum Teufel

entstand erst allmählig aus der anfangs nur gegen eigentliche

Ketzer gerichteten Inquisition.
1227 übertrug Gregor IX. daS neue Amt der Ketzerrichter

dem Dominikanerorden, und sofort beglückte der unheilvollste
der deutschen Kaiser auch seine sämmtlichen Reiche um so eiliger

mit der neuen Erfindung, als er selbst im Verdacht der Ketzerei

stand. Die Inquisition unterschied sich nicht nur von dem

germanischen Recht, sondern auch von dem bisherigen kanonischen

Prozeß, der nur auf bestimmte Anklage erhoben wurde, durch

ein Aufspürungssystem, welches geheime Denunziation provozirte,

ja bei Strafe der Exkommunikation erzwäng, dabei auch

Mitschuldige, Verwandte und Zeugnißunfähige zuließ, ihre Namen

aber dem Beschuldigten verheimlichte. Jeder der Ketzerei

verdächtige wurde mit Anwendung der Folter, welche die Kirche

früher bekämpft hatte, Jnnocenz IV. aber 1252 für den Ketzerprozeß

besonders empfahl, gezwungen, möglichst viele Mitschuldige

zu nennen. Die so überführten Ketzer wurden zur Verbrennung

der weltlichen Gewalt überliefert, die sich freilich, besonders

in deutschen Gegenden, oft eine Nachprüfung des Versahrens

erlaubte. In diesen Ketzerprozessen erscheinen nun zuerst, schon

im 13. Jahrhundert, die Vorstellungen von einer großen Synagoge



- 10 -
des Satans, einem Ketzersabbath, wo der Teufel angebetet,

Unzucht getrieben wird, Kinder gefressen, die Sakramente verhöhnt

werden, und wozu die Ketzer in einem vom Teufel bewirkten

nächtlichen Flug durch die Lüste gebracht werden, einem auch

von unserm Johannes von Winterthur für die österreichischen

Waldenser geschilderter Teuselsdienst (Archiv für Schweizergeschichte,

XI., S. 129 — 136). So gestand schon 1239 eine Frau
in einem Ketzerprozeß in OlmIons-sur-Narno, sie sei in der Char-

sreitag-Nacht nach Mailand geflogen, um bei einem dortigen

Gastmahl aufzuwarten, was Riezler S. 39 mit Unrecht als

Hexenverfolgung bezeichnet (Non. Llsrm. 23, S. 945).
Denn die Inquisition beschäftigte sich damals noch nicht

mit Zauberei, außer wenn sie offenbar nach Häresie schmeckte,

wie Alexander IX. 1260 entschied, eine Entscheidung, die wieder

von Soldan I., S. 220, falsch als förmliche Einführung des

Hexenprozesses aufgefaßt wurde. Erst Johannes XXII. befahl

1326 allen Inquisitoren auch gegen diejenigen vorzugehen, welche

ohne einer eigentlichen Ketzersekte anzugehören, mit dem Teufel
einen Pakt schlössen, oder, wie man nun nach einer den Ketzerideen

entlehnten Vorstellung sagte, ihn anbeten und ihm den

Lehenseid leisten. Von nun an handeln die Handbücher des Jn-
quisitionsprozesses auch von Zauberern und Wahrsagern und

rechnen dazu auch solche, die zu zauberischen Zwecken die

Sakramente mißbrauchen, das heilige Oel und die Hostie, oder

auch schon getaufte Kinder wieder taufen (Hansen, S. 255,

Schreiben Johann XXII., S. 243, làrrogàrium all sortilsgos

Von 1320; und S. 271, ciirsotorium inquisitorurn).
Der päpstlichen Weisung gemäß beginnen nun sofort seit

1330 in Frankreich und Italien massenhafte Verfolgungen von

Zauberern und Zauberinnen, so daß in 20 Jahren in Carcassonne

200, in Toulouse 400 verbrannt wurden. Wenn auch

nicht vorwiegend, kommen doch darunter schon alte Frauen vor.



— 11 —

welche aus der Folter gestehen, jeden Samstag aus einen Berg

geflogen zu sein, wo der Teusel in Bocksgestalt erschien und

sie Wettermachen und andere Zaubereien lehrte. Den Widerruf,
es seien nur traumhaste Illusionen gewesen, lehnte der Inquisitor

als teuflische List ab, obschon er der damaligen Kirchenlehre

genau entsprach, und die Glossatoren der Dekretalen erst 100

Jahre später die Ausflucht fanden, es sei allerdings eine Illusion,

daß die Frauen mit Diana und Herodias fliegen, weil

diese nicht existiren, Wohl aber könne der Teusel Menschen, wie

einst Christus, durch die Luft tragen; dies war ja schon durch

taufende von Geständnissen, sogar experimentell erwiesen.

Wenn 1420 das Stadtgericht von Rom einer Hexe die

Darreichung ihrer Salbe verweigerte aus Furcht, daß sie sich

wirklich durch eine Besenstielfährt dem Feuertod entziehen könne,

so war die Inquisition zu Pampelona schlauer (1S27); sie

erlaubte einer Hexe, sich zu salben; diese flog davon und entzog

sich der Strafe; aber jetzt hatten alle Gerichte der Welt taufende

von Zeugen für die Wirklichkeit des Hexenfluges (Sandoval,

Historia Karls V., 1, S. 16 Z IS).

In Deutschland, wo auch die Ketzerprozesse weniger

zahlreich waren, findet sich keine Spur davon, daß die Jn-
quisitionsgerichte auch Zauberei vor ihr Forum gezogen

hätten. Sie verblieb hier den weltlichen Gerichten und wurde

nach den deutschen Rechtsquellen, ?reuAa Heiurioi von 1224,

Sachsen- und Schwabenspiegel und manchen Stadtrechten zwar
mit Feuertod, Rad oder Ertränken bestraft, aber bis ca. 1430

nur aus eine bestimmte Anklage hin, und ohne das inquisitorische

Denunziationsshstem; daher kommen Wohl einzelne Zauberprozesse

vor, aber keine systematische Massenversolgung. Einen

Uebergang dazu bildet allerdings die im Laus des 14.

Jahrhunderts sich verbreitende Form des Leumundsprozesses, den sich

einzelne Städte als Privileg verleihen ließen, wie Nürnberg



- 12 —

1320, Luzern 1381 ; Zurich und Bern nie, aber nichtsdestoweniger

haben auch sie den Leumundsprozeß geübt seit Ende

des IS. Jahrhunderts. Er besteht darin, daß die Richter „jeden

schädlichen Menschen mit bösem Leumund überkommen und ihm

den Leib abgewinnen mögen, sobald die Mehrheit findet, daß

der Leumund so stark auf ihn gehe". (Hansen, S. 378,
Nürnberger Privileg von 1320, Segesser, II., S. 608.)

Gegen Ende deS 14. Jahrhunderts dringt nun allmählig
der Hexenprozeß mit Jnquisitionssorm von Frankreich und Italien
her in die Grenzgegenden ein, also in erster Linie Elsaß, Sa-

vohen und die Schweiz, am stärksten im Mittelpunkt, dem Wallis
und Berneroberland. In diesem Alpengebiete bildet sich erst

um 1400 der eigentliche spezifische Hexenwahn und die

Uebernahme der Massenverfolgung durch weltliche Gerichte sammt
der ganz neu auskommenden Bezeichnung „Hexe" und „Hexerei"

für ein nur eingebildetes, weder ketzerisches noch nothwendig

schädigendes Verhältnis zum Teufel.
Den äußern Anlaß gab der Wiederbeginn der Waldenser-

verfolgungen in Pinerolo, wobei die Vorstellung vom

Ketzersabbath aus die neue Hexensekte übertragen und diese auch mit
dem Namen Vauàensss oder Vnuàois bezeichnet wurde. Die

innere Veranlassung sucht Hansen zum Theil Wohl mit Recht

in dem ganzen Bildungszustand der Alpenbewohner, dem besonders

stark erhaltenen Aberglauben germanischen Ursprungs, der

alten volksthümlichen Vorstellung von den nachtfahrenden Frauen,

endlich auch in der etwas sonderbaren Voraussetzung, daß das

Alpdrücken eine Eigenthümlichkeit der Alpengegenden sei und

von der „dünnen Luft" herrühre. Wenn eS überhaupt in
Gebirgsgegenden häufiger auftreten mag, so rührt es gewiß eher vom

Föhn und plötzlichen Temperaturwechsel, Schlafen im Heu nach

angestrengtem Steigen, als von der dünnen Lust, und eS rächt

sich eben hier wieder Hansens Vernachlässigung der germanischen



— 13 —

Mythologie, in welcher das Alpdrücken eine große Rolle spielt

und gespenstigen Frauen zugeschrieben wird, welche Maren

heißen, daher „oouellsmar, niglnmawst oder auch Truden, Ebben

oder Alfen, von welch letzteren das Wort Alpdrücken kommt,

und die im Gesolge der Frau Holle nächtlich aussahren (Sim-
rock, S, 421; Golther, S. 75 und 124). In allemannischen

Gegenden kommen die Ausdrücke Schrätteli und Doggeli (Drücken)

vor. Grollen und Schrattel erwähnt der Hexenhammer (II. quaost.
1 eap. 3) aus Norwegen. Aber auch Schädigung mit Schuß

und Schlag, der heute noch so genannte Hexenschuß, wird diesen

Wesen zugeschrieben. Auch in Zürcher Gegenden herrschte der

Glaube ans wüthige Heer und die Vorstellung, daß, wer ihm

zuschaue, ihm solgen müsse (Idiotikon II., S. 1556). 1661 sagt

eine Zürcher Hexe wirklich auS, der Teufel sei ihr im Loch-

kämmerli des Spitals, als sie erwachte, „in Gestalt eines Knäb-

leins aus dem Herzen gelegen, als wenn sie das Schrätteli
trucke" (Nachgänge).

In der deutschen Schweiz nahm zuerst um 1400 der Berner

Castellan im Simmenthal, Peter von Greyerz, eine inquisitorische

Massenverfolgung gegen die hier vorausgesetzte neue

Hexensekte vor, wie er selbst dem Versasser des ^ormiearius

(Ameisenvaters), dem Dominikaner-Prior in Basel und spätern

Professor in Wien, Johannes Nider, erzählt (lid. V, eap. 3) :

Die von ihm verbrannten maleKoi beiderlei Geschlechts bildeten

seit 20 Jahren eine Sekte, welche Christus und die katholische

Kirche verleugneten, dem Satan Lehenseid leisteten, ungetaufte
Kinder theils verzehrten, theils in einem Kessel zu einer Salbe

verkochten, durch welche sie zu beliebigen Verwandlungen in
Thiere, Wölfe, Mäuse und Katzen und zur Herbeiführung von

Gewittern befähigt wurden. Daß die Angeklagten in ihren von

der Folter erpreßten Geständnissen einander oft durchaus

widersprachen, genirte den Kastellan gar nicht; er schrieb dies



— 14 -
dem Vater der Lüge zu (ìid V., oap. 7, Ed, v. 1582, S, 751).

Für seine Justiz ist salzender Vorfall bezeichnend: In seinem

Schloß Blankenburg im Ober-Simmenthal fiel er einmal Nachts

die Treppe herunter und gab dies der Hexensekte Schuld, in der

Gewißheit, daß alle Uebelthaten an den Tag kommen. Einen

Mann, der in einem Wirthshaus zu Freiburg sich der Vision

rühmte, daß ihm diesen Augenblick in seiner drei Meilen weit

entfernten Heimat bei Bern sein Fischernetz gestohlen werde,

ließ er gefangen nehmen, und bei der dritten Folterung, bei

welcher wegen eines Mariafestes die Dämonen keine Macht mehr

hatten, die Wahrheit zu verhindern, erpreßte er ihm auch das

Geständniß, daß jener Treppensall im Schloß Blankenburg von

einer Hexe verursacht sei. Obwohl der Mann nie im Simmenthal
gewesen war und seine Vision ihm den Namen der Hexe

angab, so verbrannte man ihn selbst auch suxta xatrias munioi-

palia, waS Hansen mit Unrecht auf Berner Stadtrecht bezieht

anstatt auf Simmenthaler Landrecht. Ein Mann, dessen Frau
wegen Hexerei gefangen war, ließ sich von einer andern Hexe

prophezeihen, sie werde freigesprochen, und hatte die Unvorsichtigkeit,

dies dem Richter Peter von Greh'erz zu sagen. Man war
allgemein gespannt, ob die Prophezeihung in Erfüllung gehe. Am

folgenden Tage ließ Peter die Gefangene verbrennen, und der

Formicarius beweist damit, daß der Satan seine Jünger auch

etwa mit Unwahrheiten bedient. Für dies alles ist man übrigens

ausschließlich aus den Formicarius angewiesen; Akten und

Protokolle über die Amtsführung sind nicht erhalten, auch keine

anderweitigen historischen Notizen; sicher ist nur, daß wirklich
ein Berner Patrizier, Namens Peter von Greherz, 1396 und 97

und 1401 — 1406 Kastellan im Simmenthal war; dieser läßt
sich also Wohl mit dem zuüsx Lornensis Peter des Formicarius

identifiziren.

Dieser Berner Patrizier bildet in dieser frühen Zeit noch



— IS -

das einzige bekannte Beispiel dafür, daß auch weltliche, bürgerliche

Richter deutscher Gegenden so ganz von den Ideen der

Inquisition erfüllt waren, ja eigentlich, wie dies von Peters

Verhältniß zu Joh. Nider gilt, der Inquisitions- und

Hexenlitteratur erst das Material juristischer Praxis lieferten. Dem

Simmenthaler Beispiel folgten 1428 die Walliser Zehnten mit
Hexenverbrennungen im größten Maßstab.

Das wesentlich auf den Referaten des Berner AmtmannS

sundirende fünfte Buch des Formicarius oder AmeisenvaterS ist

denn auch fast wörtlich aufgenommen in dem Werke (II., 7),

welches gegen Ende des Mittelalters die Hexenverfolgung

endgültig sixirt und den weltlichen Gerichten zuweist: dem berüchtigten

Hexenhammer oder Naltsus Nalstioarum, 1486

versaßt von zwei Dominikanern, Heinrich Jnstitoris (Kramer) von

Schlettstadt und Jakob Sprenger von Basel, bestätigt von Jn-
nocenz VIII. und König Maximilian, wenn letztere Bestätigung

nicht doch etwa wie das ebenfalls dem Buch vorgedruckte

Gutachten der Kölner Universität eine Fälschung der Verfasser ist.

Das Werk enthält wenig neues, außer daß es schon im Titel
den Zaubereibegriss auf das weibliche Geschlecht zuspitzt, weil schon

das Wort tsmma von ts — ticks und minus abzuleiten sei, wie

malstioium von mals cks ticks ckiosrs, und wie schon Joh. Nieder

die Ehe als Abschnitt seines Werkes vom moralischen Aussatz

behandelt oder G eiler v. Kais ersb erg sagt: „wenn man 1

Mann verbrennet, so verbrennt man 10 Hexen", während noch

1430—1480 von der Neuchâteler Inquisition 29 Männer und

bloß 7 Hexen verbrannt wurden.

Von den 29 Ausgaben des Werkes besitzen unsere Zürcher

Bibliotheken S, wovon 2 dem Chorherrenstist Großmünster
gehörten, darunter die erste von 1487, und 2 dem Kloster Rheinau;
die letzte in zwei Bänden, Frankfurt 1S82, vereinigt damit
noch eine Reihe andere Hexentraktate, wie den Formicarius,



— 16 -
Molitoris Tractat à lamiis welcher im Chorherrnstift ca. 1550

handschriftlich in's Deutsche übersetzt wurde (L. II., S. 439)
Thomas Murners äs Uvtdcnneo ooutraotu und Felix Hemmerlis
traotatns sxsroismorum.

Uebrigens zeigt sich der Zürcher Chorherr Meister Hemmerli

frei vom eigentlichen Hexenglauben und verhältnißmüßig auch

vom Aberglauben, da er (S. 406) die Gottesurtheile für eine

abergläubische Erfindung erklärt, andrerseits allerdings (S. 408)

an Wettermachen glaubt und die bischöflichen Prozesse gegen Laubkäser,

Engerlinge, Heuschrecken und Mäuse in freilich etwas

vorsichtiger Weise vertheidigt. Das Vorhandensein dieser Hexentraktate

im Chorherrnstift ist nicht ohne praktische Bedeutung, da

das Stift bis zur Reformation in seinem Hof Fluntern die

Blutgerichtshoheit über seine Besitzungen ausübte (Zürcher

Stadtbücher, sä. Zeller II., S. 279).
Dem weltlichen Richter, auf den der Hexenhammer die

bisherige Aufgabe der Inquisition abladen will, empfiehlt er doch

ein ganz der Inquisition entsprechendes Versahren, geheime

Denunziation und endlose Anwendung der Folter gegenüber dem

auch vom Teufel veranlaßten „nmlslloium taoituràtis".
Indessen kann dieser Hexenhammer trotz des niedlichen

Westentaschenformates einzelner Ausgaben kaum stark als Handbuch

weltlicher Richter gedient haben, da er nie in's Deutsche

übersetzt wurde. Dafür diente vielmehr der 1509 verfaßte und

gedruckte Lahenspiegel Ulrich Tenglers von Nördlingen. Obschon

Tengler (III. Theil, kcä. 125) gesteht, das Wettermachen der

Hexen sei „der menschlichen Vernunft nicht liederlich zu

begreisen" und bei Rechtsgelehrten mancherlei Zweifel entstanden,

so findet er den Zweifel an Hexen doch durch die päpstliche und

kaiserliche Approbation des Malleus gehoben, verschont die

weltlichen Richter mit allen Deduktionen und theilt ihnen nur das

Resultat des Hexenhammers mit, daß der weltliche Richter mit



— 17 —

Vermeidung des hier nicht brauchbaren Accusationsversahrens

auf bloße Denunziation oder zufällige Erfahrung, „Unleumden

oder Geruch" hin, daß Unholden in feinen Bezirken feien,
Jedermann zur unverbindlichen Anzeige auffordern foll, die so

Verdächtigten verhaften, verhören, und, wenn sie schweigen,

vermuthen, sie feien bezaubert, daß sie die Wahrheit nicht bekennen

können, daher sie der peinlichen Marter unterwerfen, bis sie

gestehen, weil „in solchen Sachen die BeWeisung klarer weder die

mittägliche Sonne scheinen foll"; endlich verbrennen.

In diesem für weltliche Gerichte Wohl maßgebenden Buche

steht aber sehr wenig über den Inhalt des Hexenverbrechens,

und da dieses überhaupt in den älteren Prozessen weit mehr

auf den Vorstellungen der Hexen selbst und der belastenden

Zeugen aus der ländlichen Bevölkerung beruht, als auf
Suggestion der Richter, so kann ihm überhaupt nicht eine gelehrte

lateinische Theologenlitteratur zu Grunde liegen, sondern nur
die stets lebendig gebliebene Erinnerung an gewisse Elemente

der germanischen Mythologie.

II. Hexenprozesse in Zürich.

Die Quellen für die Zürcher Hexenprozesse sind:
1. die seit 1375 bis 1798 ziemlich vollständig erhaltenen

Richtbücher (von Hansen fälschlich als „Bichtbücher" bezeichnet),

Kriminalgerichtsprotokolle des sogenannten Neuen Rathes, d. h.

der halbjährlich wechselnden regierenden Hälfte des gesammten

Rathes. Indessen trug die Gesammtheit deS Rathes schon eine

sehr wesentliche Verantwortung für den Ausfall des Urtheils,
da es als Regel galt, nur todeswürdige Verbrecher überhaupt
dem Neuen Rath zuzuweisen und erst 1665 der Grundsatz

ausgestellt wurde: „wann eine Malefizperson dem neuen Rath
übertragen ist, mag er sie gleichwohl noch mit dem Leben verschonen",

Zürcher Taschenbuch 1S02. 2



- 18 —

(Promptuar: Malefizsachen), was in der That eine starke

Verminderung der Todesurtheile zur Folge hatte.

Die für die Zeit der Hexenprozesse sast lückenlose Vollständigkeit

dieser Halbjahrsheste macht sie zu einer äußerst werthvollen

Quelle sür die Statistik der Verbrechen. Weniger ergibt

sich aus ihnen sür das Versahren. Wohl sind die Zeugenaussagen

und die Geständnisse der Angeklagten angeführt, aber die letztern

selten in Beziehung zur Folterung gesetzt, auch fehlt im IS.
und 16. Jahrhundert zuweilen das Urtheil, besonders in Fällen,

wo Freilassung zu vermuthen ist.

2. Die Rathsmanuale, d. h. Protokolle der beiden

Räthe in Verwaltungssachen, enthalten bis 1660 sast gar nichts

über einzelne Kriminalprozesse, aber zuweilen allgemeine

Entscheidungen über die Behandlung derselben, welche in den

Artikeln des Promptuars unter „Malefizsachen" und „Hexerei"

zusammengestellt sind; seit ca. 1660 finden sich hier die aus

den Richtbüchern verschwundenen Urteile.

3. Die in losen Aktenstücken von 14S3—1798 in 1S9 Theken

des Gerichtsarchivs vorhandenen „Nachgänge", d. h. von den

Nachgängern eingezogene Zeugenkundschaften und Verhöre der

Angeklagten, enthalten in der Regel kein Urtheil oder es ist

höchstens als Dorsualnotiz kurz notirt; vielfach ist nur von

einem Verdacht die Rede, wobei sehr Wohl möglich ist, daß der

Fall gar nicht an den Neuen Rath gewiesen wurde; dies wäre

namentlich zu vermuthen, wenn er in den Richtbüchern nicht

steht. In der That finden sich bis 1660 alle in den

Nachgängen notirten Todesurtheile in den Richtbüchern eingetragen;

dagegen vielfach nicht diejenigen Urtheile, welche auf bedingte

Freilassung gegen Urfehde oder auch auf Ausweisung aus dem

Zürcher Gebiet lauten. Daraus läßt sich schließen, daß wir die

Todesurtheile vollständig besitzen, nicht aber jene gelinderen

Urtheile, soweit sie in den Nachgängen nicht notirt sind.



— 19 -
Jedenfalls haben die Nachgänge den Werth, zu beweisen,

daß in sehr vielen Fällen von Hexereileumund Freilassung oder

milde Strafe erfolgte; ein Gesichtspunkt, der in den Büchern

über Hexenprozesse kaum berücksichtigt wird.
Aus den sämmtlichen Kriminalsällen habe ich diejenigen

betreffend Hexerei in sechs Theken ausgeschieden.

4. Ein Thek ganz ähnlicher Akten betreffend „Hexerei" von

1605—1701, der sich unter denBerwaltungsakten befindet 18),

ist Wohl nur durch eine unlogische Archiv- oder Geschäftstheilung

entstanden; er gehört zu den Nachgängen und umsaßt nur
einige wenige Fälle nebst dem großen letzten Hexenprozeß von

Wasterkingen 1701, zu dessen Akten vor einigen Jahren ein

aus der Gemeinde Wasterkingen selbst stammendes Protokoll
hinzugefügt worden ist.

Zu diesen Nachgängen gehören auch einige Bände, welche

ganz gleichartige Akten aus den Jahren 1514 — 1534 enthalten
und nur wegen der zufälligen Bandsorm unter den Gerichtsbüchern

L. VI., Nr. 288 stehen; sie enthalten auch einige Zeugenverhöre

über Hexen, aber ohne Urtheile.
5. Die eidgenössischen Abschiede in den Zürcher Original-

aussertigungen wie in der gedruckten Sammlung enthalten nur
Prozesse aus den gemeinen Herrschaften, oder vielmehr bezügliche

Weisungen auf Anfragen der Landvögte, und sind für Zürich

speziell höchstens interessant wegen der etwa aus den Instruktionen

zu erschließenden Grundsätze des Zürcher Rathes in dieser

Sache.

6. Die Malefizbücher der Grafschaft Khburg,
L. VI., S. 285 und 286, kaum ganz vollständig erhalten für
die Jahre 1605 — 1750, sind die Protokolle des alten
Landgerichts der Grafschaft, welches noch im 17. und 18.

Jahrhundert unter der Linde vor der Kirche zu Khburg mehrmals

jährlich gehalten wurde, und in welchem ca. 12 Bauern aus



— 20

dem ganzen Umfang der Grafschaft unter Vorsitz des Landvogts

urtheilten. Davon verschieden ist das „Grafschaftsgericht", welches

nur leichtere Fälle behandelt und dessen Protokoll Nr. 287

auch einige Hexenfälle betrifft (die beiden Gerichte sind nicht

identisch, wie Bluntfchli, I., S. 408, annimmt). Uebrigens kon-

kurrirt das Blutgericht des Zürcher Rathes mit dem Khbnrger
Landgericht für die zur Grafschaft gehörigen Gebiete in einer

schwer erklärlichen Weise, da die meisten der im 15. und 16.

Jahrhundert von ersterem verbrannten Hexen gerade der Grafschaft

Khburg angehören (Andelfingen, Pfäffikon, Ossingen zc.).

Vielleicht erklärt sich die Sache so, daß das alte Landgericht

nur für die freie Bevölkerung kompetent ist. Es finden sich

übrigens in diesen Malefizbüchern nur drei Hexenverurtheilungen
und zwei Freisprechungen.

7. Die Kriminalakten der Landvogtei Wädensweil sind Wohl

nur unvollständig erhalten. Dieser von Zürich 1549 erworbenen

Herrschast war zugesagt worden, sie bei ihren alten Freiheiten

zu lassen; der Rath fand zwar schon 1575 diese Malefizgerichts-
barkeit etwas kostspielig, konnte sie aber dem Landtag der dortigen

Bauern nicht gegen ihren Willen nehmen, bis der Aufstand

von 1646 dazu eine Veranlassung bot (Meyer v. Knonau,
Gemälde des Kantons Zürich, II., S. 519). Dieser Landtag fällte,
wie aus den Wohl unvollständigen Akten hervorgeht, 3

Todesurtheile gegen Hexen, 1501, 1520 und 1680; es mögen leicht

noch mehr vorgekommen sein.

8. Die Doelssiastiaa, d. h. die Akten und Protokolle

des Examinatorenkonventes oder damaligen Kirchenrathes,

enthalten nur ganz gelegentlich, und erst seit 1660, einiges über

Hexerei als Antwort auf Anfragen von Pfarrern; aus der

irrthümlichen Auffassung, daß sie die einzige und maßgebende

Quelle seien, kam Zimmermann (Geschichte der Zürcher Kirche,

1878, S. 205) zu dem auch von Heppe in der Neubearbeitung



— 21 —

Soldans ausgenommenen Irrthum, der erste Zürcher Hexenprozeß

datire von 1654!

Wenn Riezler S. 5 die noch vorhandenen Kriminalakten

sür Bayern vorsichtig als bloße Bruchstücke bezeichnet, da solche

Akten vielfach verschleudert und eingestampft wurden, dürfen wir
im Hinblick aus die zitirten Zürcher Quellen und die vorzügliche

Erhaltung und Ordnung gerade der Kriminalakten und

Protokolle annehmen, daß die Zürcher Hexenprozesse nahezu

vollständig erhalten sind, aber auch betonen, daß ihre Zahl eben

nur deßwegen so groß erscheint, weil in andern Gegenden die

Akten unvollständig erhalten sind. Die Serie der Richtbücher von

137S—1798 ist eine archivalische Seltenheit.

Obschon die große Hexenverfolgung im Wallis und Berner

Oberland begonnen hat, von da nach Urseren (vgl. die Fälle im

Geschichtsfreund VI., S. 244; XXIII., S. 351, und die von

Hossmann gelieferten Nachträge im Archiv sür schweizerische

Volkskunde, III.) und Luzern einerseits, Neuchâtel, Bern und

Basel andrerseits sich verbreitet hat, so verhielt sich Zürich
trotz seiner Nähe am Herd dieser Epidemie bis gegen Ende des

15. Jahrhunderts ablehnend und insofern konservativer als

manche Städte im Reiche draußen. Während das Augsburger

Stadtrecht von 1276 schon die Räderung sür Zauberei

vorschreibt, allerdings nur, wenn sie mit Vergiftung verbunden

war (Osenbrüggen, Alam. Strasrecht, S. 374), wird weder im

Zürcher Richtebrief von 1304 (Archiv sür Schweizer Geschichte,

V., S. 151 fs.), noch in der Ordnung für das vom Kaiser der

Stadt Zürich bewilligte Landgericht von 1383 (Zürcher Stadtbücher,

eck. Zeller I., S. 272), noch in der Blutgerichtsordnung
aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts (undatirt in einem

„Quodlibet" betitelten Band des Zürcher Staatsarchives, sowie

in einer viel späteren Kopie im Promptuar unter Malefizsachen;

nach ersterer Vorlage in Schauberg's Zeitschrist sür schweizerische



— 22 —

Rechtsquellen, I., 374—3S1 edirt) der Zauberei unter den

sonst ziemlich vollständig aufgezählten Verbrechen gedacht. Die

letztere Ordnung rechnet zwar zu den todeswürdigen Verbrechen

auch „schwere, unmenschliche Kätzerye" (Schauberg, S. 377, 389

und 390), aber dieser Ausdruck wird in den Urtheilen des 16.

und 17. Jahrhunderts niemals aus Hexerei, sondern regelmäßig

aus die auch mit Feuertod bestraste Bestialität angewendet ldieS

bemerkt auch Osenbrüggen, Alamannisches Strasrecht, S. 376,

aber aus Basler und Berner Quellen). In Fällen, welche später

in Zürich selbst und anderswo schon im 14. Jahrhundert als

todeswürdige Zauberei bestraft worden wären, zeigt sich der Zürcher

Rath noch Ende des 14. Jahrhunderts sehr vorurtheilssrei.
Einem Manne, der sich dafür ausgab, gestohlene Sachen

auffinden und wieder verschaffen zu können, gestattete der Rath

1398, Versuche mit seiner Kunst zu machen, erklärte es, als

diese mißlangen, für Betrug, hinderte aber die weitere

Ausübung nur indirekt durch die Drohung, die Strafe für Diebstahl

an ihm selbst zu vollziehen, wenn er einen andern

unbegründet als Dieb angebe, und gestattete dem so Beleidigten,

sich zu rächen; die Herzoge von Oesterreich hatten diesen Mann

aus ihrem Gebiete ausgewiesen (Zürcher Stadtbücher, eck. Zeller,

I., S. 325). Ein Kurpfuscher, Quacksalber oder, wie man

später mit einem ahd. Wort sagte, „Lachsner", wurde 1308

nur mit Ausweisung bestrast (Zürcher Stadtbuch, I., S. 7).

Jene Blutgerichtsordnung für die Reichsvogtei schreibt ein so

umständliches Verfahren vor, öffentliche, eidliche Aussagen der

Zeugen, Umfrage bei allen Mitgliedern des Neuen Rathes,

Befolgung des „alten Herkommens der Stadt", allerdings auch

der „geschriebenen geistlichen und weltlichen Rechte" (Schauberg,

S. 381), daß ein eigentliches inquisitorisches Versahren auf

Grund geheimer Denunziation ausgeschlossen erscheint, wie denn

auch in sehr vielen Prozessen dem Angeklagten günstige Zeugen-



— 23 —

aussagen vorkommen. Konfrontation der Zeugen mit dem

Angeklagten wird 1667 ausdrücklich erwähnt und war Wohl immer

Regel.

Allerdings war Wohl schon im 14. Jahrhundert, wie es

für Bern nachgewiesen ist (Bluntschli, Rechtsgeschichte von

Zürich I, S. 412, Note 130), jedenfalls aber seit Ansang des

IS.Jahrhunderts (1422, vgl. Stadtbücher I, S. 393 „um klagen

und nachgan") die Verfolgung der Verbrechen von Amtswegen,

das sogenannte Nachgehen mit dem Amt der Nachgänger, einer

Art Untersuchungs- und Verhörrichter, aufgekommen, auch die

Verpflichtung der Räthe, wie der Unterthanen, Verbrechen

anzuzeigen. (Verordnung von 1424 : „den Burgern geheißen, daß sie

alle umb jeklich srefne und Zerwursnust, da si bi sind und daz

sechent oder hörent ald von andern luten vernemment, als wol
leiden füllen und auch des gebunden syen, als die rät und die

Zunftmeister", Stadtbuch II, S. 185, verschieden von der un-
dadirten bei Bluntschli I, S. 412, zitirten Stelle). Im 16.

Jahrhundert wurde verordnet, daß, wenn über einen Frevel zwei

Monate lang nicht Klage erhoben werde, vom Rathe der Sache

nachgegangen werden soll (Schauberg, S. 371 und 393).

Diese Anzeigepflicht der Unterthanen suchten dann die

Waldmannischen Spruchbriese wieder zu beschränken, hatten aber,

wie die überhandnehmenden Anzeigen des 16. Jahrhunderts
beweisen, keinen dauernden Erfolg. Vielmehr wurden viele

Hexenprozesse dem Rath durch Klagen von Landgemeinden

aufgedrängt, während in der Stadt fast keine vorkamen. Wie der

Zürcher Rath im 15. Jahrhundert mehr Rücksicht nahm aus

anderswo verbreiteten Aberglauben, als daß er ihn selbst theilte,

beweist eine Anordnung von 1417, einen geistlichen Selbstmörder

aus dem Großmünsterkirchhos auSzugraben, weil „unser eid-

gnossen und gmein land daruf schrhen und meinen, daß sie das

groß Unwetter davon haben" (Stadtbücher II, S. 86, auch bei



— 24 —

Bluntschli I, S. 419). Für diese verhältnißmäßige Liberalität
könnte man auch anführen, daß der Rath im 14. und 15.

Jahrhundert mehrmals die Juden gegen Verfolgung und Austreibung
in Schutz nahm (Stadtbücher I, S. 35, 66, 87, 143, 270, 320)
und 1402 sogar mit einigen Zünften in schweren Streit darüber

gerieth, wie eine Zürcher Chronik (Stadtbibliothek L, 95) weit

deutlicher darstellt als die Stadtbücher (I, S. 342) „da wolltent
etliche zünft selber richten und ungehorsam sin dem rath
darüber, daß man die Juden in unsern schirm genommen hat
mit besigleten briefen, und also da warent wir in großen sorgen,

daß sich ein uslous erhub."

Von Hexenprozessen zeigen dieselben Chroniken des 14. und

15. Jahrhunderts keine Spur; ebenso wenig die Stadtbücher,

welche zwar keine Gerichtsprotokolle sind, aber doch, wie eben

angeführt, manche Kriminalfälle berühren, in welchen es sich um

Urtheile von dauernder Bedeutung, allgemeinere Fragen,
Strafmilderung oder Begnadigung handelt. Dagegen findet sich in den

Stadtbüchern schon 1335 ein Beweis für eine sehr frühe Anwendung
deS Leumundprozesses, obschon dieser weder durch ein kaiserliches

Privileg an Zürich verliehen war, noch im Richtebries erwähnt, ja
im letztern noch geradezu verboten ist (Archiv für Schweizer

Geschichte V. S. 173, „daß man umb Hinderrede nicht richten soll").
1335 wurde eine Frau zur Blendung verurtheilt, weil sie eine

andere „in lümbden leite", ein Kind verderbt zu haben, und diese

aus dieses Zeugniß hin lebendig vergraben wurde, zugleich ein

Beweis, daß daS Strafrecht in Zürich so grausam war wie anderswo

(Stadtbücher I, S. 65, aber in der Note kaum richtig erklärt.

Im Allgemeinen vgl. Osenbrüggen: Alemannisches Strafrecht, S.

90). In der Regel ist aber um diese Zeit betreffend Frevel, Unzucht

und Unfug noch eine Anklage durch vier Personen zugleich

erforderlich, die auch Pfänder als Kaution für die Richtigkeit

hinterlegen mußten (1335, Stadtbücher I, S. 72). Doch wurden



— 25 —

von dem Grundsatz, bei Klagen vor dem Rath immer beide

Theile zu verhören, 1422 gerade die schweren, von Amts wegen

zu verfolgenden Verbrechen ausgenommen („doch um klagen und

nachgan sol es bestan als bisher", Stadtbücher I, S. 393).
Das System deS Nachgehens und amtlichen Ausspürens,

welches 1417 auf sittliche Verbrechen, wie Bigamie, ausgedehnt

wurde (Stadtbücher II, S. 38 : „dem nach ze gan"), gestattete

dem Rath auch das in Richtebries und Blutgerichtsordnung

nicht ausdrücklich genannte, aber aus dem römischen und kanonischen

Recht bekannte Verbrechen der Zauberei zu verfolgen. Dies

geschah, wie die seit 1375 ziemlich vollständigen Richtbücher für
diese Zeit beweisen, nicht bis 1427, und die zwei einzigen Zauberprozesse

vor Erscheinen des Hexenhammers scheinen zu keinem

Todesurtheil geführt zu haben. Daß auch die geistliche Inquisition

dem Rathe keine solchen Verbrecher zur Exekution

überlieferte und in Zürich überhaupt keine Rolle gespielt zu haben

scheint, erklärt sich Wohl aus dem allzeit schlechten Verhältniß
des Rathes zum Dominikaner-Orden, und aus der prinzipiellen

Abweisung aller fremden Gerichte. Die Dominikaner mußten

während deS Interdikts, weil sie den Gottesdienst nicht wie die

Franziskaner ausüben wollten, die Stadt mehrmals, 1339 und

1341, verlassen oder sich sonstige Maßregelungen gefallen lassen

(Stadtbücher I, S. 71 und 167), lagen auch in beständigem

Streit mit dem meist aus vornehmen Bürgergeschlechtern besetzten

Chorherrnstist. Vorladung von Zürchern vor fremde geistliche

oder weltliche Gerichte war streng verboten (Stadtbücher I,
S. 271, 278, 282, 341 und 380); Bürger wurden gegen die

Vollziehung solcher Urtheile geschützt (daselbst I, S. 15 und 59).

Sogar die Ladung vor das bischöfliche Gericht in Konstanz war

an die Bewilligung des Rathes geknüpft (1316 und 1333,

Stadtbücher I, S. 44 und 58). Es ist sehr unwahrscheinlich,

daß der Rath einem dominikanischen Jnquisitionsgericht irgend



— 26 —

Welche Wirksamkeit in Zürich oder Zitirung von Zürchern nach

andern Orten gestattet hätte, ohne daß es darüber zu einem

Streit gekommen wäre, der sich im Stadtbuch und in Chroniken

erwähnt finden müßte. Aber selbst der auf solche Dinge besonders

erpichte Chronist Johannes von Winterthur muß seine

Berichte über Gespensterspuck, Zauberei- und Hexenprozesse mit
Feuertod aus Schwaben, ja aus Brandenburg holen (Archiv für
Schweizergeschichte XI, S. 46, 98 und 137), In Bischofsstädten

kamen dagegen Einwirkungen der geistlichen Inquisition in die

weltliche Gerichtsbarkeit vor, wie z. B, in Augsburg 1469 der

dominikanische Zuchtmeister einen vom Rath bloß zu einer Geldbuße

verurtheilten Zauberer auspeitschte (Osenbrüggen, Alaman-

nisches Strasrecht, S. 374). Gegen eine Thätigkeit der Inquisition

in Zürich spricht ganz besonders, daß hier auch keinerlei

Ketzerprozesse vorkamen, während aus Bern solche unter Leitung
der Dominikaner von 1277 und 1374 bekannt sind (Justinger,
sä. Studer, S. 27, 147, 326 und 406).

Der erste Zauber Prozeß vor dem Zürcher Rathe hat

durchaus keine an das Verfahren der geistlichen Inquisition
irgendwie erinnernde Form, sondern beruht aus einer von den

Behörden keineswegs provozirten Privatklage.
1427 klagt ein gewisser Barthlonie, der Leutpriester am

St. Peter habe ihn und einen andern bezaubert, und man solle

dem nachgehen (Richtbuch, S. 183). Dies scheint der Rath

abgelehnt zu haben, da nichts weiter, weder Zeugenverhör noch

Urteil, protokollirt ist. Während Luzern, Bern, Freibung und

Basel schon um die Mitte des IS. Jahrhunderts je einige Hexen

mit Verbrennen bestrasten, folgt in Zürich erst 1462 der älteste

eigentliche Hexenprozeß, aber ohne Verurtheilung. „Man soll

nachgan und richten, als Aneli Sütterlin etwas Häxenwerch

könne und den Lüten an ihrem Leben und Vieh Schaden tüge."
Es ist eine Verfolgung von Amts wegen, vielleicht auf Leumund



— 27 -
hin, unternommen, aber nicht auf heimliche Denunziation, da

gleich der erste Zeuge Eberli Baumgarter sagt, er habe „nie
kein Args an ihr gesehen, Hensli Baumgarter am Bühl seit,

sie habe lang ein bös Wort gehabt, Ulrich Baumgarter aber

seit nüt". Eine Verurtheilung ist nicht notirt und war auf

diese Aussagen hin auch nicht möglich (Richtbuch Nr. 222, S. 462).
Wie sich der Hexenwahn und die Meinung, daß die Hexen

strafrechtlich zu verfolgen seien, um diese Zeit schon in einzelnen

Gegenden des Zürcher Gebiets festgesetzt hatte, ergibt sich daraus,

daß im gleichen Jahr 1462 noch ein zweiter Hexenprozeß

vorkommt, der ausdrücklich als Leumundsprozeß bezeichnet wird,
bei dem sich aber deutlich zeigt, daß der böse Leumund ohne

eidliche Zeugenaussagen und Geständnis zu einem Todesurteil

nicht genügt. „Als die Zimbermannin von Bonstetten von eines

Lümdens wegen, daß sh hegßen könne, in miner Herren Vang-

nuß kommen, hat sie ein Ursecht gesworn und für 100 fl.
vertröst: wäre daß sie deheinest wider myn Herren tätte oder

sich sust hielte, das mhn Herren bedücht, daß nit recht wäre,

daß die Tröster sie Wider in ihr Vangnuß antworten" (Richtbuch

Nr. 224, Fol. 9). Hier hat man schon den Eindruck, daß

die Richter auch für ihre persönliche Ueberzeugung mit der

Möglichkeit der Hexerei rechnen und sich vor Rache der Hexe schützen

wollen. Selbst nach Erscheinen des Hexenhammers 1486 und der

Hexenbulle von 1484 galt das dort empfohlene Denunziationssystem

so wenig, daß ein Hans Thürr von Konstanz, der vor

Jahren zu (Mönch-) Altors in der Herrschast Grüningen gegen

etliche Personen vor der Kilchtüre geredet hatte, es wären

daselbst vier oder fünf Unholden, aber zum Geständniß der Lüge

genöthigt worden, nunmehr vor dem Reichsvogt Lazarus Göldli

wegen Bruches der damals gelobten Urfehde zum Ertränken

verurtheilt wurde (Richtbuch 236, Fol. 231). Hiebei möchte man

vermuthen, daß von der Bischossstadt her Versuche gemacht



— 28 —

Worden seien, den Hexenprozeß nach Zürich zu verpflanzen, wie

denn der Hexenhammer (I. gusestîo 1, eap. 4) berichtet, die

Verfasser hätten seit fünf Jahren in der Diözese Konstanz 48 Hexen

dem weltlichen Arm überliefert. Dies gelang zuerst in den

nördlichen Bezirken der Landschaft. 1487 wurde Margaretha

Stucki-Bucher von Oberweil in der Herrschaft Andelfingen auf

großen Lümbden in Gefangenschaft gebracht und ihr, da sie

nichts gestehen wollte, zugesagt, sie nicht zu töten. Nun gestand

sie, sich seit Jahren dem Teufel ergeben zu haben, der als

großer schwarzer Hund beim Bildstöckli zu Tägerlen zu ihr
kam; sie habe dann ein braunes Rind und einige Töchter, deren

Farbe nicht bestimmt wird, mit einem Kraut vergiftet, einige

Männer erlähmt und wieder gesund gemacht, und einen mit
einem vergifteten Tirgeli getötet (weitaus die älteste Erwähnung

dieses Gebäcks, das noch heute mit dem Zauber behaftet ist,

nur einem echt zürcherischen Gaumen zu schmecken). Der Zürcher

Rath war nun doch seinem Wort getreuer als der Jesuit vsk Uio,

welcher in seinen Husestionss maZioeo 1633 empfiehlt, den Hexen

für ein Geständniß ein Haus zu verheißen, womit nur der

Scheiterhausen gemeint ist. In Anbetracht der Zusage, sie beim

Leben zu lassen, verurtheilte der Rath die Hexe nur dazu, daß

der Stadtbaumeister sie vermauern soll, also daß sie Sunn und

Mond lebend nie mehr bescheine und nur oben ein Löchli sein

soll, wodurch mau ihr einmal täglich das Essen hineingebe; wenn

sie aber verstorben sei, soll sie zu Asche verbrannt werden

(Nr. 236, S. 566; Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, S. 96,

zitirt diesen Fall, bemerkt aber nicht, daß die in der

Blutgerichtsordnung enthaltene Stelle über Einmauern wörtlich aus

diesem Urteil entnommen ist).

Die erste Verbrennung wegen „ Hägxerye " erfolgte in
Zürich 1493 vor dem dafür allerdings nicht persönlich

Verantwortlichen Reichsvogt Gerold Meher v. Knonau gegen Aellh Schnider



— 29 -
von Andelfingen, welche gestanden hatte, daß der Teufel seit

vier Jahren bald in Jünglings- bald in Thiergestalt zu ihr
gekommen sei und sie gelehrt habe, „Rhsfen" machen und den

„Axthalm melken" (Richtbuch Nr. 237, Fol. 326, ohne

Zeugenaussagen). Dies ist ein auch von Grimm (Mythologie, 1. Aufl.,
S. 605; 3. Aufl. S. 1025 und Freitag II, S. 379) erwähntes

Mittel der Hexen, Kühen die Milch zu nehmen; es ist wohl die

Axt, die der wilde Jäger, Wodan, einhackt (Simrock, Mythologie,
S. 200). Im folgenden Jahr, 1494, wurde Anna Winkelmann

von Mettmenstetten verhört, weil Kinder behaupteten, sie sei

auf einem Wolf über Wiesen, Häge und Gräben geritten und

im Unwetter trocken angetroffen worden. Da aber erwachsene

Zeugen den Wolf für einen Esel erklärten und überhaupt

bezweifelten, daß es die Winkelmannin gewesen sei, war eine Ver-

urtheilung ausgeschlossen (Nachgänge).

Noch sind Hexenprozesse in dieser Zeit in Zürich selten,

werden meist mit Freisprechung oder geringer Strafe erledigt,

und man gewinnt den Eindruck, daß der Rath sich dabei von

der aufgeregten Stimmung der Bevölkerung der nördlichen

Landesgegenden — es ist fast immer Andelfingen — etwa zum
Prozeß genöthigt sieht, aber ihn möglichst vermeidet. Während
das Bauerngericht in Wädensweil 1501 eine schädliche Frau,
die sich in eine Katze verwandelte und dem Teufel als hübschem

Mann im rothen Rock begegnete, zum Ertränken, 1520 eine

andere, die mit Hülfe des Teufels Wetter gemacht und Vieh

verderbt haben soll, „nach kaiserlichen Rechten" zum Feuertod

verurtheilte (8t. V. A. II. VII. 4^), hat der Zürcher Rath nach

jenem ersten 27 Jahre lang kein Todesurtheil mehr über eine

Hexe gefällt. Nur ein männlicher Hexenmeister aus dem Frankenland,

der außer Hagelmachen auch Kirchendiebstahl und Mörde-

reien begangen hatte, wurde 1518 wegen seiner kombinirten

Schuld, zu der auch sein „Aberglaube" gerechnet wurde, zum



— 30 —

Schleifen, Rädern, Hängen und Verbrennen verurtheilt (Richtebuch

Nr. 246, Fol. 200).

So findet auch Hansen (S. 385 und 430), es scheine in
Zürich eine verständigere Praxis im Zaubereiprozeß gewaltet zu

haben, als in andern Schweizer Orten.

An Anklagen gegen Hexen fehlt es zwar auch in dieser

Zeit nicht; es scheinen aber keine erheblichen Verurtheilungen

erfolgt zu sein, da die Richtbücher entweder ganz über diese

Fälle schweigen, oder nur Ausweisung verhängen. Von einer

gefangenen „Unholdin" zu Glattselden 1504 ist nur der

Eintrag im Aktenregister bekannt. Ueber eine Frau von Dätwil
(Pf. Andelfingen), welche Vieh und Menschen lahmte, sind nur
Zeugenaussagen von 1507 vorhanden (Nachgänge). Gegen Anna

Schwenninger von Altikon wurden 1612 nicht weniger als 16

ausführliche Zeugenaussagen protokollirt, welche sie der Bezau-

berung von Thieren und Menschen beschuldigen; da sie selbst

aber „nützit hat Wellen versehen", wird sie aus Urfehde, sich an

den Nachbarn nicht zu rächen, ledig gelassen, also nicht einmal

ausgewiesen (Nachgänge).

Damit sind wir beim Beginn der Reformation oder

wenigstens der Wirksamkeit Zwinglis in Zürich angelangt und

würden nur erwarten, daß der hier kaum 40 Jahre lang
eingeführte, von der Obrigkeit nur widerwillig und selten

angewandte Hexenprozeß, in dessen acht bisherigen Fällen es nur

zu einer einzigen Verbrennung und jener Einmauerung gekommen

war, gänzlich verschwinden und als einer der schlimmsten

Mißbräuche der entarteten Kirche, als ein Produkt des den

Reformatoren besonders verhaßten Bettelmönchthums förmlich

abgeschafft werden müßte, da es schon damals leicht gewesen

wäre, seine Entstehung durch den Hexenhammer und seine

Unvereinbarkeit mit den Lehren der alten Kirchenväter, ja selbst

der frühern Päpste nachzuweisen.



— 31 —

Davon ist aber keine Rede. Ganz unbekümmert un? das

weltbewegende Ereigniß, und als ob es ihm selbst gegenüber

eine Kleinigkeit wäre, geht die Entwicklung des Hexenprozesses

ihren langsamen Gang weiter, um erst nach der eigentlichen

Resormationszeit und nach der Reform, welche auch die katholische

Kirche mit dem Tridentinum durchgeführt hat, ihren

Höhepunkt in beiden Konsessionen zu erreichen. ES hat wahrlich
keine viel Ursache, der andern Borwürfe deßwegen zu machen.

Wenn in katholischen Territorien etwas mehr Hexen verbrannt

wurden, so ist in protestantischen die Fortdauer des

Hexenprozesses um so erstaunlicher.

Das Räthsel, daß keiner der Reformatoren ihn bekämpft

hat, so verschieden sie sich auch zu der Frage Verhalten, ist

schwer zu lösen. Man muß sich daran gewöhnen, daß der

Glaube an die Hexerei und ihre Strasbarkeit dem damaligen

Zeitgeist auch der fortgeschrittensten nnd aufgeklärtesten Männer

entsprach, wie sogar ein Poggio davon überzeugt war (Burk-

hardt, Kultur der Renaissance II, S. 292 sf.) und die Haupt-

besörderer des Hexenprozesses in Deutschland, Professor Johannes

Nieder und die Verfasser deS Hexenhammers, einer Resormrich-

tung innerhalb der katholischen Kirche angehörten.

Allerdings trat seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts
gerade in Italien eine Abnahme des dort mehr von antiken

Ideen beeinflußten HexenwahnS ein und machte sich auch bei

einigen mit Italienern in Beziehung stehenden deutschen Humanisten

geltend; aber es waren gerade solche, die sich der

Reformation nicht anschlössen, wie Erasmus und Agrippa von Nettes-

heim (Soldan I, S. 463, Hansen, S. 503), während die den

Reformatoren näher stehenden, Pico von Mirandula und Reuchlin,

an Hexen glaubten (Soldan-Heppe I, S. 426). Da der Hexenprozeß

sich ziemlich langsam vom Südwesten nach Nordosten

ausdehnte, fand Luther in den ersten Jahren seines Auftretens



— 32 —

den Hexenprozeß in Kursachsen noch nicht recht entwickelt vor.
Er hat sich bei seinen Lebzeiten und während der Höhe seiner

Wirksamkeit dort eingebürgert, nicht von ihm eingeführt, aber

auch nicht bekämpft, schließlich sogar begünstigt. So erklärt es

sich, daß Luther in seinen jüngeren Jahren sich gegen die allerun-

glaublichsten Züge des Hexenwahns, namentlich das Reiten aus

einem Besenstiel und Verwandlung in Katzen äußert, da ihm
diese Ideen noch neu sind, in spätern Predigten aber diese

Vorstellungen als selbstverständliche Thatsachen behandelt (sämmtliche

Werke X, S. 359 und XI.V, S. 184, Predigt von 1539;
vgl. nicht nur Jansen-Pastor VIII, S. 525, dessen Zitate ganz

richtig sind, sondern auch Riezler, S. 127). Calvin setzt auf
das im Genfer Recht längst entwickelte Verbrechen der Zauberei
und Bund mit dem Satan den Feuertod, wie dies seiner

drakonischen Gesetzgebung entspricht (Kampschulte I, S. 425). Mit
Zwingli's humanistischer Richtung und seiner großartigen Schrift
cks ?rc>vi«1entia Osi scheint der Hexenwahn am wenigsten

verträglich, da diese Schrift die von Luther ganz besonders den

Hexen zugeschriebenen Wetter aus die von Gott begründete

Naturordnung zurückführt und vom Teufel überhaupt nirgends
redet. Für Zwingli ist also die Aeußerung Riezler's, S. 8,

kaum ganz zutreffend, daß Hexenverfolgungen in protestantischen

Ländern unmöglich gewesen wären, wenn sie der Lehre des

Reformators nicht entsprochen hätten. Meines Wissens und nach

Versicherung des besten Kenners der Zwinglischen Werke, Professors

Dr. Egli, gibt es darin keine Stelle, die auf Hexenwahn

oder auch nur auf eigentlichen Teufelsglauben schließen läßt.

Selbst in der Interpretation der Versuchungsgeschichte Christi, wo

sich nicht vermeiden ließ, vom Satan und den gefallenen Engeln

zu reden, betont Zwingli doch, daß die Versuchung nicht von

außen, in welchem Sinne er den Teufel der Welt gleichsetzt,

sondern hauptsächlich in der Brust des Menschen auftrete, und



— 33

daß man diese Geschichte nicht nach dem Buchstaben, sondern

nach dem Sinn interpretiren müsse (0pora VI, S. 214, 216,

400, 570). Auch in andern Schriften, wo er den Teufel erwähnt,

versteht er ihn nicht persönlich (0p. Il, 2, S. 322). Aus dem

persönlichen Versucher der Stellen der Briefe Pauli macht er das

abstrakte „tsntatio" (0p. VI, S. 162, 165, 232 und 233).
Die Annahme eines Gott entgegengesetzten bösen Geistes wird

durch Zwingli's Vorstellung, daß Gott auch das Böse positiv

kausirend, nicht bloß zulassend bewirkt, daß er auch Diebe und

Mörder zu ihren Thaten treibt, gänzlich ausgeschlossen (Sigwart:
U. Zwingli, der Charakter seiner Theologie, 1855, S. 85).

Noch viel weniger läßt sich bei ihm der Glaube an Hexen

nachweisen, auch da nicht, wo er, wie in der Ordnung des

Ehegerichts, alle Veranlassung gehabt hätte, davon ihn zu behandeln

(0p. II, 2, S. 356).
Der in Luthers Katechismus von 1529 bei Auslegung des

1. Gebotes erwähnte „Bund mit dem Teufel, daß er ihnen Geld

genug gebe oder zur Buhlschast helfe" ; die „Zauberer und

Schwarzkünstler", finden im Zürcher Katechismus von Leo Jud
1534 kein Gegenstück. Zwingli bestreitet, daß die Seelen der

Abgeschiedenen reden können, und behandelt dies alles als

„Träume und Wind" (0p. I, S. 407). Höchstens insofern möchten

die Zürcher Räthe eine Verfolgung von Zauberern und Hexen

einigermaßen mit Zwingli's Ansichten vereinbar gesunden

haben, daß man gerade den Glauben an einen Gott entgegenstehenden

bösen Geist und an die Möglichkeit eines Bundes mit
ihm strafbar gesunden hätte. Dies ist aber weder der Hexenprozeß

der Inquisition, noch derjenige, der in Zürich in und nach

Zwingli's Zeit auftritt und im Gegentheil von den Angeklagten

erpreßt, daß sie mit dem wirklichen Teufel Buhlschaft getrieben

haben. Und jene Ausfassung wäre doch nicht nach Zwingli's
Sinn, der in seiner Predigt von göttlicher und menschlicher Ge-

Zürcher Taschenbuch 1S02. g



— 34 —

rechtigkeit (1523) die Bestrafung der Gottlosigkeit Gott allein

anheimstellt, die weltliche Gerechtigkeit auf „uswendige
Missethaten" beschränkt und eine geistliche Gerichtsbarkeit überhaupt

verwirft (I, S. 436, 443 und 468).
Nicht einmal die besondere Sittenstrenge und Verfolgung

der Gotteslästerung läßt' sich der Reformation zuschreiben; sie

war in Zürich und der Schweiz überhaupt einige Dezennien

älter, wie z. B. das ca. 1500 aufgestellte Verbot des Schwörens

und Gotteslästerns beweist (Egli, Nr. 126, Note).

So unvereinbar die Hexenvorstellung mit Zwingli's ganzer

Theologie ist, so muß doch anderseits konstatirt werden, daß er

dem zu seiner Zeit in Zürich schon vorhandenen Hexenwahn und

den angehobenen Hexenprozessen nie ausdrücklich und öffentlich

entgegengetreten ist. Er scheint in dieser Sache doch noch so weit

vom Zeitgeist beeinflußt, daß er sich über diese Frage vielleicht

nicht ganz klar wurde oder auch aus Opportunitätsgründen ihre

Erörterung vermied. In der christlichen Autwort an den Bischof

von Konstanz hat er die Schlußsätze der „christlichen Unterrichtung",

vom Teufel und seinem Einfluß auf die Menschen, und

von denen, die mit der schwarzen Kunst oder Zauberei umgehen

und den Teufel bannen", einfach unbeantwortet gelassen (Op. I,
S. 597, Note). Er wollte sich mit dieser Borstellung eines

persönlichen Teufels, der, wie der Bischof sagt, „edel und sreh

geschaffen ist für allen Creaturen", nicht auseinandersetzen. In der

That mag leicht ein Fallstrick darin gelegen haben, damit man

sagen könnte, Zwingli glaube nicht einmal an den in der Bibel
vorkommenden Teufel. Er mochte finden, daß das Volk für
seine Auffassung noch nicht reis sei, daß er ihm damit Aergerniß

geben und es an der Reformation irre machen würde. Auf
andere Weise dürste es kaum zu erklären sein, daß Zwingli
nicht öffentlich gegen die Hexenprozesse ausgetreten ist. An

Gelegenheit dazu hätte es nicht ganz gefehlt.



— 35 —

Gleich in den zwei ersten Jahren, in welchen sich Zwingli
in Zürich befand, allerdings noch nicht mit entscheidendem Einfluß

auf die Obrigkeit, aber doch etwa in der Lage, Mißbräuche

in feinen Predigten zur Sprache zu bringen, wurden mehrere

Untersuchungen gegen Hexen geführt. 1519 wurden zwei wegen

Hexerei „verlümdete" Frauen gefangen genommen und aus dem

Zürcher Gebiet ausgewiesen (Rathsbuch, Nr. 247, Fol. 36, Egli,

Akteusammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation, Nr. 61).
1520 folgen gleich vier Hexenprozesse.

Der Untervogt von Marthalen verhaftete auf Geheiß des

Landvogts von Khburg Anna Meister von Benken und ihre

Schwester Elsa, entließ sie aber wieder auf Urfehde, da die

Zeugenaussagen äußerst unbestimmt waren, z. B. daß ein Hase

aus ihrem Stall gekommen sei, und daß sie nach Behauptung
eines Landfahrers Vieh gelähmt haben. An den Zürcher Rath

gelangte nur das Protokoll über daS Verhör (Nachgänge).

Ein mit diesen Frauen zusammenhängender Teuselsbe-

schwörer von Dachsenhausen, der verhextes Vieh nach Anleitung
der Mutter Gottes heilte, wurde unter der Bedingung
entlassen, daß er eine Fahrt nach Einsiedeln mache (Nachgänge).

Margaretha von Bollikon, die von ihren Mitbewohnern des

Bruderhauses Oetwil eine „ohnmächtige, alte Hexe" gescholten

wurde, hat der Zürcher Rath sammt den Anklägern über den

Rhein ausgewiesen (Rathsbuch Nr. 247, Fol. 115, Egli, Nr. 130).

Mochten diese Prozesse wegen der milden Urtheile wenig

Veranlassung zur Besprechung geben, so verhält es sich ganz

anders mit dem vierten Prozeß desselben Jahres 1520.

Christiane Keller von Mardors, wohnhaft zu Klein-Andel-

fingen, wurde, nachdem man lange Zeit über sie „gemüsrsmlet

hatte", in einem vom Ober- und Untervogt und den Vierern von

Andelfingen ausgenommenen Zeugenverhör beschuldigt, daß sie

als „Hegs" Reiften gemacht, Männer und Kinder krank, aber



— 36 —

zum Theil auch wieder gesund gemacht habe. Vor den Rath

nach Zürich gebracht, bekannte sie, ohne daß hiebei von der Folter
die Rede ist: sie habe „Gott und sine würdige Muter verleugnet

und sich dem Tüsel, der sich Barlaba nannte, ganz und gar
ergeben und geeignet", von ihm eine schwarze Salbe erhalten,

damit einen Stecken bestrichen und „also hinweg uff den Höw-

berg gefahren", zehnmal von Andelfingen und zehnmal von

Schaffhausen aus; ihre Angabe, daß sie noch vier andere Frauen

von Andelfingen dort getroffen habe, ist wieder gestrichen, also

widerrufen worden; ferner habe sie verschiedene Menschen krank,

aber auch wieder gesund gemacht, mehrmals Hagel und Reifsen

zugerüstet (Nachgänge, auch bei Egli, Nr. 124). Mangewinnt, wie

noch bei manchen spätern Hexenprozessen, den Eindruck, daß die

Anschauungen aus Deutschland importirt sind. Die Frau selbst stammt

aus dem kurhessischen oder dem hannoverschen Mardorf; sie scheint

sich selbst als Heilkünstlerin oder geradezu als Hexe ausgegeben

und zur Verbreitung von Hexenvorstellungen mitgewirkt zu haben.

Aus Import weist auch der Heuberg hin, der (nicht wie Hansen

S. 40-5 meint, im Schwarzwald, sondern) im südlichen Württemberg

bei Rottweil zu suchen ist und seit 1450 das ältere

süddeutsche Gegenstück zu dem erst seit 1485 als Hexenberg

vorkommenden Blocksberg im Harz bildet (vgl. die württembergische

Oberamtsbeschreibung Rottweil). Um so mehr hätte man erwarten

können, daß der Zürcher Rath diese importirten Anschauungen

ablehne und die Frau, welche die Gelähmte auch wieder heilte,

höchstens mit Ausweisung bestrase. Statt dessen erfolgt hier,

Wohl hauptsächlich mit der gestandenen Teuselsbuhlschast begründet,

vor dem Reichsvogt Felix Grebel das Urtheil, daß „der
Nachrichter sie um solich Hegxery und Mißtun auf daS Grien an

die Syl führen, an eine Stud binden und verbrennen soll" (Richtbuch

Nr. 248, Fol. 7).

Daß dieses Todesurtheil lediglich mit der eingestandenen



— 37 —

und vollbrachten Teufelsbuhlschaft begründet sein kann, ergibt

sich aus dem folgenden Prozeß von 1522, der als einer der

wenigen Hexenprozesse, die in der Stadt selbst spielen, und wegen

seiner Beziehung zu Zwingli interessant ist.

Eine Christina Merchlin gesteht zwar, daß der Teufel als

langer, schwarzer Mann, der sich Belzibock nannte und einen

11/4 Ellen langen Schwanz hatte, sie mehrmals in Versuchung

brachte, aber sie habe, nachdem sie ihm schon zugesagt, wieder

bereut und „mit Hilf Gottes und seiner lieben Muter und

Bezeichnung des heiligen Kreuzes solchen bösen Willen aus dem

Herzen geschlagen", Wohl habe sie, was später auch als schweres

Verbrechen galt, vom Teufel Geld genommen und auf seine

Eingebung und in ihrem Haus, einem Wirthshaus im Niederdorf

in Zürich, um mehr Zulauf zu erhalten, ein „Gespenst

oder Ungehür" gespielt, das unter dem Namen einer Köchin

der Predigermönche des Nachts in ihrem Haus rumorte und

erklärte, es sei bestimmt, den Leutpriester zum Großmünster

(Zwingli) umzubringen, wolle es aber nicht thun, da er ein so

frommer Mann sei (Egli, Nr. 214, nach dem Kundschaftenbande

L, VI, S. 289; hierüber sind aber auch noch Akten unter den

Nachgängen). Trotz dieser argen Bosheiten, welche im folgenden

Jahrhundert zu einem TodeSurtheil genügt hätten, wurde diese

Frau „umb sölich falsche Bueberh" nur zu zwei Stunden Halseisen

aus dem Fischmarkt und Ausweisung aus der ganzen

Eidgenossenschaft verurtheilt (nicht bei Egli, nur in den Nachgängen).

Nachdem zwei weitere Untersuchungen gegen Hexen, Adelheid

Bitzin von Rümlang 1523 und Anna Müller von Nieder-

Steinmaur 1524, welche Menschen und Vieh gelähmt haben

sollten, zu keiner Berurtheilung geführt zu haben scheinen

(Kundschaften L, VI, S. 288), folgt 1525 eine Verbrennung, die um

so wichtiger ist, als die Anklage mit der Wiedertäuferbewegung

zusammenhängt.



— W —

Verena Diener von Pfäsfikvn war angeklagt, ihren
Ehemann Claus Tobler, dessen Tochter erster Ehe und einige

Thiere mit einem Pulver krank gemacht zu haben, daß sie „toub
und wütend wurden und nackt hin und her liefen wie die

unsinnigen Leut". Dieses Pulver wollte sie in ihrem ersten

Geständnis von einer verstorbenen Frau erhalten haben; nachher

gestand sie aber, doch Wohl unter Anwendung der in dieser Zeit
nicht protokollirten Folter, der böse Geist, Namens „Kempser",

habe es ihr gegeben, sie habe sich ihm ergeben und Gott, die

Jungsrau Maria und die Heiligen verleugnet, nachher dies

wieder bereuend, Messen lesen lassen (nicht bei Egli; Richtbuch

Nr. 251, Fol. 18 und Nachgänge). Es ist klar, daß mit den

nackt herumlaufenden, unsinnigen Leuten nur die in jener
Gegend und im gleichen Jahr verbreiteten Wiedertäufer gemeint

sein können, aber ebenso klar, daß hier eine Wiedertäufer-Familie
sich durch den Vorwand, von der Stiefmutter behext zu sein,

vor Strafe mit Erfolg zu retten sucht; daß also keineswegs von

der Obrigkeit oder von Zwingli die Hererei gegen die Wiedertäufer

ausgespielt wird.

Aus den sechs letzten Jahren Zwingli's, in welchen sein

Einfluß aus der Höhe stand, wenn er auch vielfach überschätzt

wird und in der auf gemeinem Recht beruhenden

Kriminalgerichtsbarkeit sich kaum geltend machen konnte, sind noch fünf
Hexenuntersuchungen bekannt, von welchen zwei betreffend Frauen

von Andelsingen und Uster mit Freilassung auf Urfehde endigten

(Nachgänge, ersterer Fall auch bei Egli, Nr. 1217), die drei

andern, deren eine einen männlichen Hexenmeister betraf, Wohl

ähnlich entschieden wurden, da ein Urtheil und Eintrag im

Richtbuch nicht vorliegt (Akten Nachgänge, zum Theil nur im

Register, einer dieser Fälle bei Egli, Nr. 1217 b). Ob Zwingli
hier mildernd eingewirkt habe, läßt sich nicht ermitteln;
wahrscheinlicher ist, beim Andelsinger Fall sogar sicher, daß wegen



— 39 —

Mangels eines Geständnisses keine Verurtheilung erfolgen konnte.

So wurde es auch fernerhin gehalten, und der Hexenprozeß

dürste, wie die ganze Kriminalgerichtsbarkeit, soweit sie nicht

gerade politische Fragen berührte, dem Parteitreiben, lokalen

und persönlichen Einflüssen ganz entrückt gewesen sein. Es ist

daher auch schwerlich richtig, wenn man spätere Kirchenleiter

und Theologen besonders dafür verantwortlich machen will. Sie

haben Wohl, namentlich im 17. Jahrhundert, so gut wie alle

andern Leute, an die Hexerei geglaubt und als geistliche

Amtspersonen bei Verhör und Exekution in nebensächlicher Stellung

mitgewirkt, aber die Vermehrung der Prozesse füllt ihnen nicht

speziell zur Last.

Der Tod Zwingli's änderte in dieser Beziehung nichts.

In den Jahren 1-533 — 1537 endigten von vier Hexenprozessen

einer mit Ausweisung, einer mit Freilassung auf Urfehde und

die zwei andern, gegen Andelsingerinnen gerichtet, mit gänzlicher

Freilassung, die eine sogar mit einer Entschädigung des

Klägers an die Beklagte, die ihn blind gemacht haben sollte

(Nachgänge).

1539 folgt plötzlich wieder eine große Scheiterhaufen-Exekution

nach Reichs- und kaiserlichen Rechten (d. h. nach römischem

Recht) gegen drei Hexen aus einmal, Anna Hämmerli,

Schlotterelsi und Kilchhcnsin, alle drei von Wehach. Entscheidend

sind hier wiederum nicht die wenig begründeten Anklagen,

sondern die eigenen mit Hülfe der Folter erwirkten Geständnisse,

so unglaublich und einander widersprechend sie auch erscheinen.

Jede hat sich dem Teufel ergeben, der aber jeder in anderer

Kleidung und mit andern: Namen, Arlibus, Belzibock und Kar-

lifas erschien. Alle drei wollen aus Wölfen in der Charfreitags-

nacht gegen Zurzach hin auf einen hohen Berg (welchen eine Steick-

hart, die andere Sanzenberg nennt; letzterer liegt südlich von

Kaiserstuhl, noch im Kanton Zürich) geritten, daselbst mit ihren



— 4N —

drei Teufeln gegessen und getrunken und Landhagel gemacht

haben, wie sie überhaupt seit zehn Jahren alle Rhffen und

Hagelwetter der Gegend verursachten (Nachgänge, Richtbuch, Nr,

255, Fol. 45).

Nachdem in den folgenden drei Dezennien von 16 in
Untersuchung gezogenen Hexen eine einzige aus dem nicht schweizerischen

Jestetten, weil sie mit einer zu Küssenberg verbrannten

Hexe aus den Heuberg geritten sein sollte, 1544 verbrannt

(Richtbuch Nr. 255, Fol. 39 und Nachgänge), die übrigen
freigelassen oder ausgewiesen worden waren, beginnt in Zürich

ebenso wie in den meisten Gegenden der Schweiz und Deutschlands

die Hexenversolgung im großen Maßstab um 1570,

merkwürdigerweise erst nach dem Auftreten des ersten Gegners der

Hexenprozesse, des clevischen Hosarztes Johannes Weier, 1563.

Obwohl der sich nicht nennende Verfasser als Calvinist den

Zürchern verhältnismäßig nahe stand und sein Werk: „Os
praastiAÎis àinonum st ineaiàtionilms so venations" in
mehreren Auflagen, unter andern auch zu Basel 1583, verbreitet

wurde, scheint es doch in Zürich wenig beachtet worden zu sein,

da es noch im Katalog der Stadtbibliothek von 1864 fehlte.

Ein Zürcher Zeitgenosse, Ludwig Lavater, Archidiakon, später,

1585—86, Autistes der zürcherischen Kirche, zitirt zwar „llollau-
nes Viera" in der Vorrede seiner 1569 verfaßten Abhandlung,

„Os speotris, Isinnribus" zc. oder „Von Gespänsten und Un-

ghüren" lweitere Auslagen und Uebersetzungen erschienen 1570,

1578, 1586, 1652, 1659, 1670 und 1687). Lavater beginnt

damit, in einer scheinbar sehr aufgeklärten Weise von eingebildeten

Gespenstern zu reden, wie sie auf viele der Zürcher
Hexenprozesse passen würden, und den Glauben an die Wiedererscheinung

Verstorbener aus dem Fegseuer als katholische Irrlehre
zu verwerfen, um dann die wirkliche Existenz von Gespenstern,

welche der Teufel verursacht, aus der hl. Schrift und aus der



— 41 —

alten Geschichte zu beweisen. Auf die eigentlichen Hexenvorstellungen

kommt er nur ganz gelegentlich (im II. Theil, Kap. 17,

S. 104 der Ausgabe von 1378) zu reden: der Teufel könne in

mancherlei Gestalt erscheinen, „lebendiger oder toter Menschen

und vierfüßiger Thiere, als eines schwarzen Hundes". —

„Schwarzkünstler, Zauberer, Hexenmeister sind allein des Tüfels
Knecht." Auf eigentliche Hexen bezieht sich einzig der kurze

Satz: „die Unholden lämend etwan Lüt und Vhch, wenn sie

dieselben nur anrührend, streichelnd oder inen Griff gebend, sh

trhbend seltzame Ding, darvon ganze Bücher geschriben sind."

Anstatt selbst über die zahlreichen Hexenprozesse zu berichten,

die er erlebt, bei denen er Wohl oft persönlich mitgewirkt hat,

zieht Lavater vor, mit Gelehrsamkeit in der Bibel und alten

Geschichte zu prunken und überrascht sogar noch mit der

Behauptung (S. 114), „daß zu unsern Zeiten der Geister wenig

mehr gespürt werden", weil seit der Reformation Gottes Wort
bei den Evangelischen herrsche. Immerhin hält er für angezeigt,

am Schlüsse noch eine Anweisung zu geben, wie man sich gegen

etwaige Erscheinungen guter oder böser Geister, Rumpelgeister

und den Teufel selbst zu benehmen habe.

Man soll sich mit Beten, Fasten und frommem Leben

wehren; „das erschrockenlichste ist, wenn sich die Menschen dem

Bösen gar ergäbend, um Ruh vor ihm zu haben". Aber von

der in solchen Fällen regelmäßig verhängten Todesstrafe redet

er nirgends. Dieser krasse Glaube an einen persönlichen Teufel

ist ein trauriges Zeichen, wie wenig Zwingli von seinem dritten

Nachfolger in der Leitung der Zürcher Kirche verstanden wurde;

während noch der zweite Autistes Gwalter in seinen Predigten

über die Versuchung Christi, 1377, der Ausfassung seines

Schwiegervaters Zwingli nahe steht (Zimmermann, Geschichte

der Zürcher Kirche, S. 86). Doch gilt auch von Lavater, daß

er in diesen gelegentlichen Aeußerungen auf die Hexenprozesse



— 42 —

nicht befördernd einwirkt, sondern nur einer schon herrschenden

Anschauung seiner Zeit Ausdruck gibt. Einen ähnlichen Beweis

für die Existenz von Monstren, Harschen und Sphinxen lieferte

hundert Jahre später Autistes Ulrich in seinem letzten Synodalthema

1668 (Zimmermann, Geschichte der Zürcher Kirche, S. 197).
Aber auch Ulrich rief nicht dem weltlichen Arm, sondern

beauftragte nur die Kirchenpflegen („Stillstände") in einer erneuten

Stillstandsordnung von 1663, unter andern: auch aus Zauberer

und Lachsner Acht zu haben «Zimmermann, S. 102).

Wenn etwa mit Hexenprozessen zusammenhängende Fragen

an ihn gebracht wurden, wirkte er mildernd gegen Uebereisrige

ein. Als von der unter Zürichs Schutz stehenden, aber in der

Kriminaljustiz selbstständigen Stadt Stein am Rhein 1660 vier

Unholdinnen hingerichtet wurden, und das neunjährige Knäblein

einer derselben ebenfalls an einem TeufelSgelage theilgenommen

zu haben gestand, fragte der zürcherische Pfarrer Heidegger von

Stein beim Autistes an, ob man das Knäblein heimlich in einem

Bad mit Oeffnung der Adern hinrichten solle, erhielt aber vom

Examinatorenkonvent die Antwort, nach kaiserlichem Recht sei

nicht einmal die Tortur gegen Minderjährige zulässig, er solle

fleißig mit dem Knaben beten, da dadurch schon Mancher dem

bösen Geist entrissen worden sei (St. A. Z., ^.ota ooelssiustica,

D II. 27, Fol. 323 und 351). In der gleichen Sitzung hatten

sich die Examinatoren mit einer Hexe aus Männedvrf zu

beschäftigen, für welche der Rath Einsperrung im Spital und

Zuspruch der Geistlichen verfügte (daselbst S. 321 und Nachgänge

S. 1661).
Eine aus demselben Jahr 1660 datirende Korrespondenz des

Antistes Ulrich über die damaligen Hexenprozesse in Zug tadelt

das fehlerhafte Versahren nach bloßem Argwohn und schlechten

Zeugenaussagen (M II 26, Fol. 633). So kann man diesen in
andern Dingen allerdings abergläubischen Antistes doch durch-



— 43 —

aus keiner Förderung der Hexenprozesse beschuldigen, viel eher

ihm einen mildernden Einfluß nachrühmen, zumal gerade in
seiner Zeit die Hexenprozesse erheblich abnahmen. (Zimmermann

ist sehr im Irrthum, wenn er S. 205 aus der zufälligen

Erwähnung eines Hexenprozesses von 1664 in den Leolssia-

stieg, meint, dies sei die erste Hexenexekution aus Zürcher Boden,

während es ungefähr die 65. und eine der letzten war. Der

Irrthum ist von Soldan-Heppe II, S. 144, aufgenommen worden.)

Die Höhezeit der Zürcher Hexenverbrennungen ist

ist das letzte Drittel des 16. Jahrhunderts, in welchem von

1571—1598 nicht weniger als 37 von 79 angeklagten Hexen

verbrannt wurden, also mehr als jedes Jahr eine. In den ersten

30 Jahren des 17. Jahrhunderts wurden 19 von 43 in
Untersuchung gezogenen hingerichtet, in den Jahren 1631 — 1660 nur noch

6 von 27, und in den vier letzten Dezennien des 17. Jahrhunderts

gar keine von 16 Angeklagten. Doch bringt das erste Jahr des

18. Jahrhunderts noch einen Nachtrag mit acht gleichzeitigen

Exekutionen, welche die Gesammtsumme der Zürcher
Hexenhinrichtungen aus 75 ansteigen lassen. Für über 200 Jahre ist

dieß eine verhältnißmäßig bescheidene Summe gegenüber Massen-

Verfolgungen anderer Gegenden, wie z. B. in dem damals

kursächsischen Stift Quedlinburg in 100 Jahren 133 Hexen

verbrannt wurden, im Bisthuin Würzburg aber in zwei Jahren
900 (Soldan-Heppe I, S. 453,. und II, S. 44), im Wallis 1428

und 1429 über 200 (Hansen, S. 439), in Luzern ca. 50 noch

in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts (Pfysser, Geschichte

des Kantons Luzern, S. 415); in Bern endlich 255 in den

Jahren 1591 — 1600 (Berner Taschenbuch 1870, S. 203). Freilich
könnte man auch finden, daß eine solche von plötzlicher

Aufregung der Volksphantasie veranlaßte Massenverfolgung fast

menschlicher oder wenigstens begreiflicher sei, als das nüchterne,

sorgfältige Prozessiren, welches fast Jahr für Jahr ein Opfer



— 44 -
forderte. Bei dieser großen Zahl der Hexenprozesse kann nicht

mehr aus die Einzelfälle eingegangen, sondern nur noch

zusammenfassend und statistisch ' nach gewissen Gesichtspunkten

Verfahren werden, wobei alle zur Untersuchung gekommenen

Fälle, nicht nur die mit Exekution endigenden, berücksichtigt

werden; eS sind im Ganzen 225 Fälle von 1462—1714,
wovon aber nur 75, also ungefähr ^/s, mit Hinrichtung endigten.

Nach ihrem lokalen Ursprung vertheilen sich die

Hexenprozesse sehr ungleich auf die verschiedenen Bezirke des zürche-

rischen Gebietes und konzentriren sich auch innerhalb dieser

Bezirke vorwiegend in gewissen Ortschaften.

Der Bezirk oder besser die damalige Herrschaft und Land-

vogtei Andelfingen liefert 15 Prozesse, steht Anfangs im Vordergrund,

setzt aber um 1575, d. h. in dem Zeitpunkt, wo die

große Menge der Prozesse im übrigen Kanton beginnt, plötzlich

und für immer aus. Die von hier angesteckten westlichen

Nachbarbezirke Bülach und Regensberg, wurden um 1504 resp. 1523

von der Epidemie ergriffen, hielten sie aber länger fest als

irgend eine andere Kantonsgegend, da Bülach zu 11 frühern
noch im Jahr 1701 die 3 Wasterkingerfälle hinzufügte und

Regensberg sogar noch im Jahre 1709 seinen 21. Fall lieferte.

Dagegen erfolgt in südöstlicher Richtung fast gar keine Ansteckung,

da der große Bezirk Winterthur nur 6 Fälle von 1575 —1676

liefert; der Bezirk Pfässikon nur 5 (1572—1632), Hinweil 2

(1600—1685), Uster 11 (1528—1656). Ein südwestliches

Zentrum liegt im Freiamt Asfoltern mit 20 Prozessen von 1462—
1694 und in dem damals auch unter Zürichs Gerichtsbarkeit

stehenden, jetzt aargauischen Kelleramt mit 13 Fällen von 1580

bis 1634. Die meisten Prozesse des 17. Jahrhunderts stammen

aber aus dem Limmatthal und den Seegegenden, da die Bezirke

Horgen sammt Wädensweil 23 (1573—1714), Meilen 34 (1520
bis 1661), die Landgemeinden des Bezirkes Zürich 26 (1540 —



— 45 -
1705) Prozesse liefern. Dagegen stammt kein einziger eigentlicher

Hexenprozeß aus der Hauptstadt, da die drei einigermaßen

anklingenden Prozesse aus Zürich alle, wie der (oben S. 37)

erzählte Fall aus dem Niederdorf, nur Gespenster und Poltergeister

betreffen. Bei den übrigen 26 Fällen fehlt entweder die

Angabe der Heimat, resp, des Thatorts, oder diese Hexen

stammen aus andern schweizerischen Orten oder deutschen Gegenden.

Abgesehen von der Stadt läßt sich sonst keineswegs sagen,

daß der Hexenwahn in den verhältnißmäßig ungebildetsten und

einsamsten Gegenden am stärksten verbreitet war. Die gebirgigsten

und waldigsten Gegenden, Tößthal und die Bezirke Pfäfsikon
und Hinweil, liefern gar keine oder am wenigsten Prozesse; die

meisten gehen aus großen, wohlhabenden Ortschaften hervor,

wie Andelsingen, Meilen, Männedorf, Stäfa, Horgen, Wädens-

weil, Rümlang, Weyach, Höngg zc. In den zwei letzteren Orten

soll es (nach Behauptungen von 1589 und 1603) 25, respektive

40 Hexen gleichzeitig gegeben haben. Dagegen gewinnt man den

Eindruck, daß die Epidemie, wie in vielen späteren Fällen, Wohl

auch in den frühesten, von außen importirt ist, in Andelsingen

von Schwaben her, da in diesen Prozessen der schwäbische Heuberg

vielfach genannt wird (1520, 1544 und 1682); in Affoltern
von Zug, da dort die Zugeralmend als Versammlungsplatz der

Hexen genannt wird (1654 und 1660), im Kelleramt und im
Bezirk Negensberg vom Aargau her. Ost sind die Hexen

eingewanderte Personen und durch Hexenprozesse in jenen Nachbargebieten

kompromittirt (Küssenberger-Prozeß 1544; Baden im

Aargau 1577, 1610, 1640; Zug 1572, 1611, 1660; Solo-

thurn 1573; Rapperswhl 1598. Dann werden noch

Erkundigungen von fremden Behörden eingezogen, so 1682 betreffend

eine Hexe von Wyl aus dem Rafzerfeld bei den Sulzischen

Amtleuten im Klettgau (Nachgänge).

Der erste Grund zur Anklage ist, wo nicht, was seit



— 46 —

1570 häufig ist (1588, 1593, 1598, 1572, 1573, 1574, 1577,

1610, 1611, 1615, 1622, 1640, 1660) eine Hexe selbst

Mitschuldige angibt, böser Leumund in der Ortschaft selbst; ein

„Geschrei" oder „Gemürmel" hat sich oft schon seit vielen Jahren

gegen sie gebildet (seit 30 Jahren- 1527); Unwetter und

unerklärliche Krankheiten werden immer bestimmter ihr zugeschrieben,

bis das ganze Dorf in äußerster Ausregung und beständiger

Furcht sich an den Untervogt, an den Landvogt, und durch

diese an die Obrigkeit wendet mit dringenden Vorstellungen, die

Hexe zu bestrafen, jedenfalls nicht mehr in die Ortschaft zurückkehren

zu lassen (so 1533 und 1574 die Geschworenen und die

ganze Gemeinde Andelsingen, doch wurde gerade in letzterm Fall
die Hexe unschuldig befunden und freigelassen). Der Obervogt

hielt erst heimliche Nachfrage (1574) oder veranstaltete auch

eine Versammlung der ganzen Gemeinde (1588, 1601), wobei

es auch vorkommt, daß diese sich zu Gunsten der Beargwöhnten

erklärt (1577), und sandte, wenn sich etwas Belastendes

ergab, die Gefangene mit den Zeugen nach Zürich, wo sie

meist im Wellenberg, später auch im Neuen Thurm, gefangen

gesetzt und verhört wurde. Zuweilen beginnt auch ein lokales,

niederes Gericht (1616 das Dorfgericht Wehach) die Untersuchung

und weist dann den Fall mit Leib und Gut an die hohe Obrigkeit.

Die Personen, gegen welche sich der böse Argwohn richtet,

sind in den Zürcher Prozessen meist alte Frauen von 50, 60

und 70 Jahren, und zwar selten alte Jungfern, sondern

Ehefrauen, vorzugsweise zum zweiten Mal verheiratete, oder Wittwen

(1597, 1624, 1629), auch zwei Strohwittwen, deren Männer im

Krieg waren (1590), häusig Stiefmütter (so 1627, 1655, 1660,

1702), sogar eine Stiefgroßmutter kommt 1663 vor; selten und

nur in den letzten Prozessen, die zu keinem Todesurteil mehr führten

und aus Simulirung beruhten, kommen 15-, 17- und 20jährige

Mädchen vor (1694, 1702 und 1714). Die Anhänger Lombroso's



— 47

mag es interessiren, daß auch die Hexerei erblich ist und es

Hexendynastieu gibt, daß Frauen für Hexen uud Söhne für
Hexenmeister gehalten wurden, weil die Mutter als Hexe

verbrannt wurde (1527, 1575, 1581, 1590, 1609, 1631, 1643,

1682, 1687, 1694), z, B. in Küsnacht 1631 die Wittwe eines

Hingerichteten Diebes, zugleich Tochter und Schwester Hingerichteter

Hexen.

So ausführlich und zahlreich oft die Zeugenaussagen sind,

erscheinen sie doch selbst für den damaligen Standpunkt zu unklar

und ungenügend, um an sich schon eine Verurtheilung zu

rechtfertigen. Die häusigste und geradezu regelmäßige Anschuldigung

geht aus Lähmen und sonstiges Krank- und Kraftlosmachen von

Vieh und Menschen, wobei übrigens der jetzt gebräuchliche Ausdruck

„Hexenschuß" nicht vorkommt, meist nur durch Berührung
oder bösen Wunsch, seltener durch Arzneien oder in Lebensmittel,

namentlich Küchlein, gemischte Salben oder Kräuter

(1525, 1581, 1586, 1592, 1623, 1624); doch kommen auch

Fälle vor, bei denen eine wirkliche Vergiftung wahrscheinlich ist

(1596, 1610, 1676, 1688, 1702). Die im Alterthum und

Mittelalter so häufigen Liebestränke kommen nur zweimal vor

(1537 „Holdschast" und 1615, im letztern Fall von einer

Spielmannsfrau aus Bayern importirt), das Zaubern mit Wachsbildern

gar nicht. Von Blindmachen ist einzig 1534 die Rede.

Seltener als der Lähmung werden die Hexen beschuldigt,

Kühen die Milch entzogen zu haben (1571, 1590, 1593, 1682,

1702). Besonders merkwürdig und an die germanischen Zauberinnen

erinnernd ist es, daß oft den Hexen auch als Verbrechen

zugeschrieben wird, die von ihnen verursachten Krankheiten, ja
auch andere, wieder geheilt zu haben (1528, 1530, 1682, 1688;
im dritten Fall durch Streicheln der Glieder — Masseuse!). Sie

sind geheime Heilkünstlerinnen, zuweilen auch angestellte Hebammen

(1551, 1574, 1575, 1598, 1634, 1702). Auch etwas seltener



- 48 -
als das Krankmachen ist besonders im 17. Jahrhundert die

Verursachung von Unwetter, Hagel und Reisten, während dies von 1493

bis 1598 eine der häufigsten Beschuldigungen (in 28 Fällen, im

17. Jahrhundert nur in 8 Fällen) bildet. Ueber das entscheidende

Verbrechen, den Verkehr mit dem Teufel, wissen die Zeugen,

soweit sie nicht selbst Hexen sind, nichts auszusagen; höchstens

etwa, man habe einen Hasen oder schwarzen Hund bei der

Wohnung der Hexe gesehen (1592, 1606), oder man habe sie

aus einem Wolf reiten sehen; ja 1604 genügte es zur Anhebung

einer Untersuchung, daß eine Wirthshausmagd aus der Stadt
am frühen Morgen im Wald bei Hirslanden angetroffen wurde,

1601, daß eine Frau eine andere warnte, es gebe Regen. Es

kommt, wenn auch ziemlich selten, vor, daß unter den belastenden

Zeugen der eigene Mann, Sohn, Stieffohn, oder die

Mutter, Tochter der Hexe, sich finden (1580, 1600, 1619,

1623, 1660, 1702), während in andern Fällen die Familie sich

zu Gunsten der Angehörigen ausspricht.

Das eigentliche Hexenverbrechen, der Verkehr mit dem

Teufel, durch welches die Schädigungen erst den Charakter der

Hexerei erhalten, konnte nur durch Geständnis der Hexe selbst

ermittelt werden, und da die Richter wenigstens seit 1570 nicht
den leisesten Zweifel gegen die Möglichkeit.dieses Verkehrs hegten,

im Gegentheil der Leugnenden etwa erkärten, sie könnten nicht

glauben, daß sie keinen Verkehr mit dem Teufel habe, oder

daß dieser ihr nur einmal erschienen sei (1667), so wandte man

zur Erlangung des Geständnisses ebenso unbedenklich die Folter
an, wie bei andern Kriminalprozessen, ja noch regelmäßiger und

stärker. Dazu kommt, daß man in Zürich merkwürdiger Weise

die Folter häusiger auf das weibliche Geschlecht anwandte, bis

1627 infolge einiger Prozesse gegen männliche Hexenmeister der

Rath zu untersuchen beschloß, ob „nicht auch Mannspersonen,

die sich der Unzucht ergeben, sowohl als das Weibervolk, an die



— 49 —

Folter geschlagen werden sollen, oder ob gegen das weibliche

Geschlecht, welches doch das schwächere Geschirr, deshalb strenger

prozedirt werden soll" (Promptuar: „Folter").
In den ältesten Prozessen wird die Anwendung der Folter

nicht erwähnt, doch ist sie zweifellos und im mittelalterlichen
Strasrecht seit dem 13. Jahrhundert überall gebräuchlich. Von

1536 an heißt es gewöhnlich, die Angeklagte habe gestanden,

„mit und ohne Phn und Marter", oder „nach angelegter Marter",
oder umgekehrt, „sie sei nach aller Phn und Marter unschuldig

befunden" worden, oder wenigstens! „da sie nach aller Marter
beharret unschuldig zu sein, so wollen meine gnädigen Herrn
das Besser glauben und sie der Gefängnis entlassen".

Eine Angabe der Folterwerkzeuge ist selten. Zuerst, 1537,

heißt es, aber nur in einer Dorsualnotiz! „sie ward mit dem

Tümelisen brucht, gab keine Kosten".

Das Gewöhnlichste ist Aufhängen und Strecken mit einem

bis vier Gewichten, die seit 1600 in Randnotizen angegeben

werden. 1660 wurde eine neue Tortur eingeführt, zwei Bretter

mit hölzernen Nägeln, woran die Füße und Kniee gebunden

wurden, und womit die Hexen täglich sechs Stunden lang
gestreckt wurden, „bis ihnen der Krampf durch alle Adern gieng".

Ueberhaupt treten die größten Scheußlichkeiten, welche man der

dominikanischen Inquisition zuschreibt, in den Zürcher Prozessen

nicht etwa im Ansang hervor, sondern erst seit 1570, ja zum

Theil erst 1660, als fast gar keine Hinrichtungen mehr

vorgenommen wurden. Es ist, wie wenn man der abnehmenden

Geneigtheit der Hexen, sich selbst Illusionen zu machen und sich

durch Geständnis dem Tode zu überliefern, hätte entgegenwirken

wollen. Dazu gehört auch die dem Scharfrichter („Nachrichter")

obliegende Untersuchung nach dem Hexenzeichen. 1588 wurde es

vergeblich gesucht, 1660 werden „3 unfehlbare Zeichen" am Arm
und Rücken gesunden, in einem andern Prozeß desselben Jahres

Zürcher Taschenbuch IS02. 4



— 50 —

Wird das eigentliche „Hauszeichen" nicht gefunden, Wohl aber die

allgemeinen Zeichen aller Unholdinnen; 1661 wird das Hexenzeichen

konstatirt, 1702 ein Zeichen auf der Achsel. Doch scheint

diese Untersuchung eher Ausnahme als Regel und überhaupt

nicht entscheidend, da gerade die beiden letztern Frauen, bei

welchen das Zeichen konstatirt war, freigelassen wurden. Seit
1592 liegen einigen Verhören ausführliche Fragezeddel bei, welche

nach mitschuldigen Gespielen und Verwandten, nach Tanzplätzen
der Hexen und Fahrten auf dem Besenstiel (1656, 1660) inqui-
riren. Wohl ebensoviel wie die Folterung wirkte die lange Ein-

sperrung in den finstern Wellenberg, einen im Wasser stehenden

Thurm voller Ratten und Ungeziefer, dessen Bisse etwa als

Hexenzeichen betrachtet wurden. Hier fand auch Verhör und

Folterung statt, in der „Reichskammer". Es ist bezeichnend, daß

der böse Geist den meisten Hexen auch in diesem Gefängniß

erschien, daß einige dort verrückt wurden, andere sich umbrachten

(1588). Seit 1598 wird etwa auch der neue Thurm, der zur
alten Stadtmauer gehörte, als Gefängniß benutzt. Es gibt zwar
auch Hexen, die ohne Folter gestanden, ja solche, die sich selbst

anklagten und um ihre Hinrichtung baten, oder für diese

Erlösung vom Satan dankten <1709); aber die Mehrzahl gestand

doch erst nach wiederholter Folterung, und da nur auf Geständ-

niß hin eine Verurtheilung zum Tod erfolgen konnte, kam alles

daraus an, ob die Angeklagte allen Qualen widerstehen konnte.

Dies war doch häusiger der Fall, als man glauben sollte. Dann

wurde die Verhaftete auf eine gewöhnliche Urfehde hin entlassen,

etwa noch mit einer Ermahnung oder mit Aeußerung eines

Verdachts und den Phrasen, man wolle das Bessere glauben (1551,

1577, 1579, 1581, 1600, 1607, 1609, 1613, 1656), es Gott

anheimstellen, die Wahrheit an den Tag zu bringen, oder eS

Gott und der Zeit befehlen (1643, 1644, 1651), auch meist

mit Aufbürdung der Kosten; denn von Entschädigung war höchstens



— 51 —

gegenüber Privatanklägern die Rede (1534, 1573, 1590, 1599,

1603, 1612, 1622); der Rath bezeichnet in der Regel Gefangenschaft

und Marter als gerechte Buße für die Verdächtig keit

«1615, 1619, 1623, 1626, 1627, 1634, oder 1592: „wellend

mhn Heren an ihr Antwort, erlittenen Marter und Gefangenschaft

ein Vergnügen haben"). Mitunter kommt auch bedingte

Entlassung auf Zusehen hin vor (1682). Eine Freisprechung sicherte

keineswegs gegen neue Untersuchung und schließliches Todesurtheil

(1590, 1615; 1654 gegen eine 1643 Freigesprochene).

Bei geringer Schuld wegen Lachsnerei und ähnlicher Dinge
bestanden die Strafen in Ausweisung, entweder nur aus der

betreffenden Herrschaft (1607), oder aus Stadt und Land (15 53,

1576, 1577, 1584, 1597, 1615, 1640), oder aus der ganzen
Eidgenossenschaft (1520, 1522, 1606); auch etwa Pranger (1522,
1697) und Erdkuß (1634, 1699), Geldbuße (1575, 1588).

Gegen Hexen, welche die Buhlschaft mit dem Teufel gestanden,

lautete das Urtheil bis 1600 fast immer auf lebendige

Verbrennung an einer „Stud auf der Hurd" in der Sihl; selbst dies

erschien noch zu milde, da 1544 und 1571 gesagt wird, die

Hexe „hätte einen härtern Tod verdient", womit Wohl

vorhergehendes Rädern gemeint ist. Seit 1600 tritt häufig an Stelle
des lebendig VerbrennenS „aus besonderer Gnade" die

Enthauptung, woraus aber Verbrennung des Leichnams folgt. Schon

im 16. Jahrhundert wurden einige ertränkt statt verbrannt,
und zwar nicht nur solche, deren Geständnis nicht bis zur
vollständigen Teuselsbuhlschast ging (1575, 1580, 1584), sondern

merkwürdigerweise auch zwei Hexen, bei welchen zur
Teuselsbuhlschast noch das an sich schon todeswürdige Verbrechen des

DiebstahlS und thatsächliche Schädigung mit Vergiftung hinzukam

(1596 und 1599). Es scheint fast, daß man die Vermischung

mit gemeinen Verbrechen als Milderung betrachtete.

Während in den frühesten Herenprozessen noch die wirk-



— 52 —

lichen Schädigungen das entscheidende und gravirendste waren,

wird seit zirka 1570 nur noch aus die Verbindung mit dem

bösen Geist gesehen, und aus diese gerade nur aus übernatürlichen

Schädigungen durch bloße Verwünschung oder Berührung
geschlossen.

Das Wesentliche und Uebereinstimmendc aller Geständnisse

geht dahin, daß die Hexe sich dem gerusenen oder von

selbst erscheinenden Teusel ergibt, seines schändlichen Willens

mit ihm pflegt, aber auch daß sie Gott und alle Heiligen

verleugnet, wie es auch nach der Reformation 1539 noch heißt,

oder später nur Gottes des Schöpfers oder unsers l. Herrgotts;
seltener ist die Forderung, an den Teufel zu glauben und ihm

zu folgen (1580). Eine Hexe aus dem katholischen Kelleramt

entschließt sich 1610, Gott zu verleugnen, nicht aber seine heilige

Mutter.
Vou einem förmlichen Bund mit dem Satan, wie man ihn

anderswo schon im Mittelalter annahm (Soldan I, S. 164,

Hansen S. 167) und aus den Mährchen kennt, ist in Zürcher

Prozessen nur ein einziges Mal und zwar erst 1660 die Rede, gar
nie von Anbetung des Teufels, worauf Hansens Ableitung des

Hexenprozesses vom Ketzerprozeß wesentlich beruht.

Die Ausmalung der Erscheinung und des Verkehrs mit
dem Teufel ist bis gegen Ende des 16. Jahrhunderts noch

mannigfaltig und verschiedenartig, so daß sie hier noch auf eigenen

Vorstellungen der Geständigen beruhen dürfte; erst im 17.

Jahrhundert nehmen die Geständnisse auch in dieser Beziehung einen

so gleichmäßigen Charakter an, daß man an Suggestivfragen
der Nachgänger denken kann. Der Teusel erscheint bald in
wunderbarer Weise plötzlich auftretend und verschwindend, bald

auch mit ganz natürlichem Auftreten, als schöner Knabe (1622),
Knäblein (1661), schöner Jüngling (1493, 1580, 1589, 1593,

1611), hübscher Mann (1603), alter Mann (1610), kleines



— 53 —

Männli (1597), einmal sogar als Frau (1623), die sich aber

wieder in einen Mann verwandelt, in Geständnissen selten als

Thier: schwarzer Hund, Hase (1487, 1493, 1615), Geißbock

(1634), Katze (1694), Maus (1664), während öfter die Zeugen
den Teufel in einem Thier erkennen wollen; aber auch gewöhnliche

und bekannte Gestalten nimmt der Böse etwa an, die eines

bekannten Bauernknechts (1634), Zimmermanns (1656), ja die

des eigenen abwesenden Ehemanns (1590 und 1600), aber auch

die eines unbekannten fahrenden Schülers (1685) oder sonst

eines landfahrenden Gesellen. In einzelnen Fällen gewinnt man
den Eindruck, daß ein solcher Landfahrer sich den Teufelsglauben

zu Nutze machte, da die Hexe zwar gewöhnlich erst im Alter
als solche erkannt wird, aber sehr häufig ihren Verkehr mit
dem Bösen 30 und 40 Jahre zurückdatirt. Diese Vermuthung
wird durch zwei Quellen verschiedenen Ursprungs bestärkt. Die

savoyischen Statuten von 1430 sagen, daß mit Teufelskostümen

maskirte Gesellen die Leute erschrecken und Geld erpressen

(Hansen, S. 405); aber auch Ludwig Lavater schreibt 1568,

S. 29: „Etwan legend mutwillige Gesellen Tüfelskleider an

oder schlahend sonst Lhlacken um sich und erschreckend die lüt,
do vil einfalter lüt nit anders Müssend, dann der bös Geist

oder sunst ein Unghür seie inen in Lhbsgestalt erschienen".

Indessen darf man diese rationalistische Erklärung so wenig, als
es Lavater aus andern Gründen that, auf alle oder auch nur
auf einen großen Theil der Fälle anwenden. Wenn die Kleidung
des Teufels in rothem, grünem oder schwarzem Rock, etwa auch

schwarzem Mantel und Federhut, dazu stimmen möchte, so kommen

doch seit 1570 meistens übernatürliche Züge hinzu, besonders

häufig wird am Teufel nicht sowohl ein Pferdefuß bemerkt,

was nur dreimal vorkommt (1590, 1611, 1612), als vielmehr
ein Rindsfuß (1581, 1598, 1615, 1624), Kühfuß (1611), Ochsen-

suß (1588, 1656), Geißfuß (1615, 1629, 1664, 1685), gespal-



— 54 —

tene Klauen (1597, 1685), Klauensuß (1603), HundSsuß (1610)
und Gänsefuß (1588, 1615). Allen diesen Vorstellungen liegt
doch Wohl der Schwanen- oder Gansfuß oder überhaupt der

große Fuß der Stampferin Berchta zu Grunde, mit welchem

auch der Alpdruck zusammenhängt, damit also wieder ein Stück

unzweifelhaft germanischer Mythologie (vgl. die Mythologien von

Grimm I, S. 173, 3. Aufl. S. 258, Simrock S. 375 und Golther
S. 494). Vereinzelt find des bösen Geistes „feurige Augen wie

zwei Lichter" (1660).

Verschieden find auch die Namen, unter denen sich der böse

Geist vorstellt, am häusigsten als Belzebock oder Lucifer, wovon

Lux oder Luci Wohl Abkürzungen sind (vgl. aber Grimm's
Ableitung von lucei II, S. 1015), etwa auch als Satan <1595,

1612, 1624, 1629) und als Tüfel (1610). Der aus Thor's
Hammer hinweisende Name Meister Hemmerli (Simrock S. 232

und 462) findet sich mehrmals (1571, 1590, 1616; vgl. auch

das schweizerische Idiotikon II, 1273).

Vereinzelt in den Zürcher Prozessen, aber (wenn auch

Grimm II, S. 955 und 1015 — 1017 nur die wenigsten davon

kennt) doch Wohl nicht im Allgemeinen sind die Namen: Bar-
laba (1520), Kämpfer (1525), Karlisas und Arlibus (1539),

Krütli (1573), Kleinbrötli (1581), Cränzli (1615) und Turbini
(1615). Daneben kommen aber auch ganz gewöhnliche Namen

vor, wie Nikolaus (1586), Wilhelm (1580), und besonders häufig

Hans, Hensi, Hensli, auch Kleinhänsli (1581), Schwarzhänsli

(1589).
Das Regelmäßige ist, daß der Teufel den ausschließlich dem

ärmsten Theil des Volkes ungehörigen Hexen Geld gibt, das sich

dann aber bei näherer Betrachtung als Güsel, Roßkoth, Staub,
Laub zc. erweist. Auch sonst leistet er seinen Anhängerinnen

wenig und bewirthet sie gar nicht oder sehr spärlich, mit Wein

und Brot (1544), während nach andern auch bei einer etwa



— SS —

vorkommenden Bewirthung mit köstlichen Speisen und Trank

gerade das (geheiligte) Brod und Salz sehlt (1621). Ein

großartiger Hexentanz und Sabbath, aus welchen Hansen seine

Ableitung vom Ketzerprozeß basirt, kommt in Zürcher Prozessen

selten vor und scheint in den wenigen Fällen mit dem Heuberg

aus Schwaben importirt (1S20, 1S44, 1682). Außer diesen

drei Fällen gibt es keinen allgemein bestimmten Hexenversammlungsplatz;

für das Freiamt wird etwa die Zuger Allmend

genannt (16S4 und 1660), für das Neuamt der Sanzenberg

(1S39) oder ein Berg bei Zurzach im Aargau (1S39); in diesen

Fällen ist aber der Platz schon durch die Denunziation von

Seiten einer auswärtigen Hexe gegeben, ebenso wie bei einem

Tanz dreier Hexen mit drei Teufeln bei Solothurn (IS73).
Auch diese Hexentänze, bei denen nur selten Musikanten, Geiger

und Sackpfeifer (1616) erwähnt werden, beschränken sich aus drei

oder vier Hexen mit ihren bösen Geistern, ganz wie es die

Holzschnitte von Baldung Grien IS 10 (Lützow, Geschichte des

Holzschnittes, S. 172, wo dies irrthümlich als bloße „Vorbereitung

zum Hexensabbath" bezeichnet ist) oder in Geilers von Kaisersberg

Emeis, Fol. 36, zeigen. Gewöhnlich verkehrt aber die Hexe mit
dem Satan nur einzeln und in ihrem Haus oder in der

Umgebung ihrer Wohnung, im Wald, aus einer Haide, hinter der

Mühle, am Hagelbrunnen, wo 1611 ausnahmsweise eine Hexe

von vier bösen Geistern bedient wird. Daher bedarf es in der

Regel keiner Luftfahrt, die wiederum den Ketzerprozessen

entlehnt sein soll. Der berüchtigte Besenstiel kommt überhaupt

in keinem einzigen Geständniß vor, sondern nur einmal in einem

vorwitzigen, von fremder Litteratur beeinflußten Fragezeddel

(1656). Die Zürcher Hexen pflegten, wenn überhaupt, aus

gesalbten Stecken ohne Besen zu reiten (1S20, 1610, 1616, 16S4,

1660), im 16. Jahrhundert etwa auch aus Wölfen (1494, 1S27,

1S39, 1544), oder aus einem Hund (1616). Zwei Hexen aus



- 56 —

Stäfa werden 1588 und 89 vom Teufel in einem Wind über

den See getragen, um auf der Richtersweiler Allmend ein Hagelwetter

anzurichten, eine 1539 von Wehach auf einem Roß nach

Robenhausen am Pfäsfikouer See geführt, wo sie am Boden

sitzend im November reife Kirschen und Birnen, Brod und

welschen Wein genossen.

In den meisten Zürcher Hexenprozessen, und gerade während

ihrer Höhezeit 1579 — 1600, ist aber von Luftfahrten gar
keine Rede. Die zur nächtlichen Luftfahrt gehörige Vorstellung,

daß unterdessen zu Hause im Bett eine Scheingestalt zurückbleibt

(Hansen, S. 205), findet sich nur in einem einzigen

Zürcher Prozeß (1616), in der Form, daß ein Schoub (Strohfigur)

an die Stelle der Hexe gelegt wird.

Ebenso selten sind Verwandlungen der Hexen in Thiere:
Katzen (1501 Prozeß des Wädenswiler Landgerichts, 1589,

1616), schwarzer Hund (1629), Hase (1661, 1663); Margareth
Kloter von Horgen gestand 1654, sich abwechselnd in Hund,

Katze, Wolf, Hase verwandelt zu haben.

So erscheinen die zürcherischen Hexenvorstellungen einförmig,

phantasielos und nüchtern, wie es dem reformirten Geiste

allerdings entspricht.

Fragt man nach den thatsächlichenGrundlagen,
welche eine Frau in den Ruf einer Hexe bringen und den Hexenwahn

überhaupt so lange aufrecht erhalten konnten, so liegen

diese nicht sowohl in der Theologie, als — man könnte gegenüber

den gewohnten Anschuldigungen derselben den Spieß einmal

umdrehen — in der mangelhaften Entwicklung der Naturwissenschaften

und der Medizin. Diese mußte sich nicht nur eine gefährliche

Konkurrenz geheimer Heilkünstlerinnen gefallen lassen, welche

sich gerne freiwillig mit den: Nimbus einer Zauberkraft
umgaben und als Hexen erst nach dezennienlanger Thätigkeit in

Folge auffallender Mißerfolge verschrieen wurden; — die Scherer,



— -57 —

Chirurgen und sogar gebildete Stadtärzte nährten auch aktiv

den Hexenwahn, indem sie bei ihnen nicht erklärlichen Krankheiten

das Gutachten abgaben, daß sie nur von Hexerei herrühren
können- 1615 erklärt ein Scherer: „die Hand ist verhext", 1539

redet ein Bruchschneider von bösen Weibern, welche die Männer

lähmen. 1574 erklärt ein Arzt über einen Knaben, aus dessen

Rücken ein faustgroßer Knüppel gewachsen war, es „wäre nüt
änderst gsyn, denn ein böser Angriff von einer bösen Person".

Noch am Ende des 17. Jahrhunderts erklärte einer der gelehrtesten

Zürcher Aerzte, Dr. Johannes von Muralt, einen Kuhbiß

sür übernatürlich (1681) und führte in einem langen Gutachten

von 1694 aus, daß ein der Hexerei angeklagtes Mädchen, das

er zwar bereits zum Geständniß genötigt hatte, seine Aussagen

über Teufelserscheinungen fingirt zu haben, doch vom Satan

bezaubert sei, und zitirt dafür aus dem Jesuiten Del kio, lib. II,
guWstio 27, den Spiritus saeuiator oder Poltergeist. Im gleichen

Jahr spricht er sich in einem Zauberprozeß gegenüber geäußerten

Zweifeln für die Möglichkeit der Kunst aus, sich kugelfest zu

machen, da „durch Gottes Zulassung der Satan den durch die

Lust fahrenden Kugeln ihre Kraft hemmet und den Leib fest

macht". Aber derselbe Arzt erkennt auch schon natürliche
Ursachen in Vorkommnissen, die bisher der Hexerei zugeschrieben

wurden. Ueber eine schwäbische Heilkünstlerin gab er 1695 das

Gutachten ab, daß ihre Mittel alle natürlich seien. An einer

17sährigen Waise, welche 1702 sich selbst sür „verhext und

verteufelt" erklärte, sand Joh. v. Muralt „nicht einmal gänzliche

Verwirrung, nur schlechte Erziehung und Eigensinn" und schlägt

statt des Scheiterhausens die Ruthe und gute Versorgung vor.

Nicht nur Krankheiten derer, die sich durch Hexen geschädigt

glaubten, sondern auch krankhaste Zustände der verdächtigen

Frauen selbst nährten den Hexenwahn, und auch hiebet mußte

mit dem Fortschritt der Medizin eine Besserung eintreten.



- 58 -
Bis in die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts mögen

manche Frauen wegen unerklärlicher Zustände, Geisteskrankheit,

Hysterie ^), Epilepsie zc. als Hexen verbrannt worden sein; dieß

läßt sich nicht mehr mit Sicherheit konstatiren, da eben die

Untersuchungsrichter den Zustand nicht erkannten, mit Ausnahme

eines Falles von 1553, wo die Angeklagte aussagt, sie sei „von

Jugend aus mit einem bösen Weh beladen, falle dann nieder,

schreie, werfe und zerzeere unwüssend, was ir werde". Dieß

brachte sie doch erst im Alter von 70 Jahren zu Männedorf
in den Ruf einer Heilkünstlerin und dann einer Hexe, sie wurde

aber als unschuldig freigelassen und versorgt. 1656 wurde eine

Frau, welche am bösen Weh litt, aber außer der Teuselsbuhl-

schast auch Blutschande gestand, enthauptet. 1660 wurde eine

70jährige Frau von ihren Stiefkindern angeklagt, sie sei eine

Hexe und simulire das kalte Weh. Aus Hysterie deutet es, wenn

der Scharsrichter 1660 eine andere schließlich enthauptete Hexe

unempfindlich fand gegen Nadelstiche an einem Hexenzeichen aus

dem Arme.

Noch 1643 wurde eine Frau als Hexe enthauptet, obschon

Schwermuth und Gemüthsverwirrung konstatirt war. Im gleichen

Jahr wird bei einer andern bloße Gemüthsverwirrung gesunden

und aus Freilassung erkannt.

Ebenso allmählig, unbewußt, wie einst das Aufkommen der

Hexenprozesse, vollzieht sich ihr Aufhören in Zürich, ohne

Gesetzesänderung, ohne Austreten eines speziellen Bekämpfers. Fast

i) Gegen die vielfach beliebte Zuriickführung der Hexerei auf hysterische

Zustande scheint mir in diesen Zürcher Prozessen zu sprechen, daß

fast gar keine Mädchen, junge Frauen oder alte Jungfrauen der Hexerei

beschuldigt wurden, sondern meist Frauen vou 60—70 Jahren; während
nach der Altertabelle bei Valentiner, „Die Hysterie und ihre Heilung",
1352, S. 82, diese Krankheit am häufigsten zwischen dem 15. und 20. Jahr
und fast gar nicht mehr nach dem 50. auftritt.



— 59 —

mehr als bei den Richtern macht sich die Ausklärung bei den

Hexen selbst geltend, die trotz vermehrter Folter nicht mehr

gestehen wollen und dadurch Todesurtheile seit Mitte des 17.

Jahrhunderts unmöglich machen. Aus die Frage, warum sie sich in
eine Hexe verwandelt habe, und auf die Ermahnung zum Beten,

antwortete Barbara Melliker von Männedors: „Ihr Herren Hand

auch Ursach zu beten, daß Ihr Euch nicht an mir versündiget".

Zurückgedrängt und seltener wurden die Hexenprozesse auch

dadurch, daß seit Mitte des 17. Jahrhunderts die männlichen
Zauberer wieder häufiger wurden, zum Theil auch als

Heilkünstler oder Lachsner, aber auch in vielen andern Formen. Die

alte Kunst der zauberhaften Auffindung Verlorner Sachen trat
wieder hervor (1618, 1636, 1670, 1672, 1700). Neu, wohl
durch Einwirkung des dreißigjährigen Krieges, kamen hinzu!
die sogenannte Passauer Kunst, sich gefroren und kugelfest zu

machen, aus Schiller's Wallenstein bekannt (Kyburger Malefiz-
buch 1631, Nachgänge 1648, 1667, 1674, 1694, 1697), die

Zauberkunst, Wild und Fische zu stellen und zu sangen (1661,

1669), oder die Freischützkunst im Scheiben- und Wildschießen

(1670), Schatzgräbern mit Hülfe von Geistern (1594, 1598,

1681, 1697, 1703, 1712, 1717, 1720, 1722, 1754),
Goldmachen und Alchymie (1569, 1599, 1605, 1624), Schloßöffnen

mit Springwurzeln (1703 und 1709).

Der Zauber mit Alraunen tritt 1657 so ganz neu auf, daß

der Rath befehlen muß, „in guten ^.uotorilms auf der Burger
Bibliothek nachzuschlagen, was Allraun halber und derer, die

damit umgehen, zu finden", verbreitet sich dann aber so, daß

die letzten Zauberprozesse sich vorwiegend aus Alraunen beziehen

(1664, 1667, 1693, 1697, 1701, 1705, 1720, 1724, 1725).

Eigentliche Hexenmeister, die in ähnlichem Verhältniß zum

Teufel stehen, wie die Hexen, gab es auch vorher schon

(der oben Seite 29 mitgetheilte Fall von 1518; weitere von



— 60 —

1531, 1598, 1611, 1625, 1628, 1670, 1687), Zu ihnen kommt

der Satan in Weibsgestalt oder führt ihnen Dirnen, auch alte

Weiber, bei einem Hexensabbath zu. So bringt er 1598 einem

Hirten aus St. Johann im Toggenburg, der seinem Gevatter

Heinrich Zwingli eine Axt gestohlen hat, zweiMaitli zum „gfatter-
bäslen" zu, verführt ihn zum Lustmord und Aehnlichen, Die

Strafe ist natürlich in solchen Fällen der Feuertod, verschärft

durch vorhergehendes Schleifen auf die Richtstatt und Rädern,

Bei den gewöhnlichen Zauberern der vorher erwähnten Art
lag meist ein leicht zu durchschauender Betrug vor, und dies

mußte die Richter auch in Bezug auf die weibliche Hexerei

vorsichtiger machen. Auch hier kamen trotz des bevorstehenden Feuertodes

fingirte Geständnisse vor. Eine Frau, die dann wegen

anderer Vergehen enthauptet wurde, widerrief 1664 ihre Aussage,

daß der Teufel in Gestalt des Hauptmanns Breitinger zu

ihr gekommen, als vollständig erdichtet, obschon die Nachgünger

lange nicht glauben wollten, daß sie nie mit dem Teufel zu

schassen gehabt habe. Ebenso bekannte die 17jährige Verena Hügi

von Hirzel 1695 in Anwesenheit des Chorherrn I. Caspar Schweizer

und des Doktors Joh. v. Muralt auf ernstliches Zusprechen,

es sei alles nicht wahr, was sie vorher über ihren Verkehr mit
dem Teufel und Unterredung mit einer schwarzen Katze ausgesagt

habe. Obschon man nun auf den Spiritus jaoulator schloß

(vgl. oben S. 57), endigte der Prozeß mit Freilassung und

besserer Versorgung des Mädchens. So ist eS von 1660 bis

1700 zu gar keiner Hinrichtung wegen Hexerei mehr gekommen.

Es erfolgte fast regelmäßig Freilassung, wie es 1663 heißt,

weil „alles nur Argwohn gewesen".

Selbst ein Hase, der 1662 Nachts über die Stadelhofer-

straße vor der Stadt schlich und in Verdacht kam, bei einer

dort wohnenden Hutmacherin gewesen zu sein, konnte sich nicht



— 61 —

mehr gehörig als Satan legitimiren, da die Frau sich eines

guten Leumunds erfreute (Promptuar: Hexerei).

Nach diesem 40jährigen Unterbruch, welcher das Ende der

Hexen-Exekutionen zu sein schien, überrascht gleich das erste Jahr
des neuen Jahrhunderts mit dem umfangreichsten aller Zürcher

Hexenprozesse, demjenigen von Wasterkingen, von dessen acht

Opfern eines verbrannt und sieben enthauptet wurden (unrichtig

berichten Vogells Nsinorabiìia und Osenbrüggen's alamanisches

Strafrecht, S. 383, daß nur ein Weib enthauptet wurde). Die

verbrannte Frau gestand mit und ohne Marter, sich dem Satan

ergeben und einen Bund mit ihm gemacht zu haben (Richtbuch

Nr. 274). Die Enthaupteten waren ihre zwei Töchter, vier

andere Frauen und ein Mann aus einer mit ihr verschwägerten

Familie. Wohl zur Strafe dafür, daß Autistes Klingler den Teufel
in Wasterkingen feierlich bannen und die Gemeinde consecriren

ließ, erhob sich seit dem 13. Juli 1701 ein furchtbarer Teufels-
spuck in seinem eigenen Pfarrhaus, dem Antistitium, mit
Gepalter und allem möglichen Unfug. Daß der Antistes sonst in
politischen Dingen ein verdienter und einsichtsvoller Mann (vgl.
meine Geschichte der schweizerischen Neutralität, S. 374), nicht

nur, assistirt von seinem getreuen Pedell Wirz, Gebete um
Erlösung vom Satan abhielt, sondern von vielen Leuten in der

Stadt verspottet wurde, ist schon ein Zeichen aufgeklärterer
Anschauungen und Wohl das Verdienst von Männern, wie der

Brüder Joh. und Jakob Scheuchzer, welche Natur- mit Geschichtsforschung

verbanden, und Zunftmeister Bodmer, welcher mit
jenen 1713 eine zeitgemäße Verfassungsreform durchsetzte. Von

solchen Männern wurde der Antistes 1705 ermahnt, sein

Hausgesinde zu prüfen, und es ergab sich auS einem langen Verhör

durch Rathsherr Geßner und Zunftmeister Bodmer, daß der

getreue Pedell Wirz in unzüchtigem Verhältnis und Komplott
mit den zwei Mägden und, wie er behauptete, auch mit der



— 62 —

Nichte Klinglers, den ganzen Spuck vier Jahre lang getrieben

hatte. Wirz wurde vielfacher Folterung unterworfen und schließlich

enthauptet (ProzeßKlingler unter den Akten „Sonderbare

Personen"); aber der Zauberspuck war damit so lächerlich geworden,

daß der Rath fortan keinen Hexenprozeß mehr annahm, wozu

Wohl auch die Uebertreibung im Wasterkinger Prozeß mitwirkte.

Als diese Gemeinde gleich 1702 der Obrigkeit noch eine weitere

Hexe aus derselben Familie einlieferte mit der Versicherung,

sie habe ein Zeichen aus der Achsel, und es seien noch schlimmere

Unholdinnen vorhanden, als diejenigen, welche man letzthin

abgethan habe, wurde die Angeklagte vom Zürcher Rath entlassen,

und der Pfarrer von Whl ausgefordert, die Gemeinde „zu
mehreren: Vertrauen aus GotteS Vorsorge" zu verweisen, hingegen

von dem ihr leider so gar eingewurzelten Aberglauben
abzumahnen. Beim nächsten Prozeß von 1709 über eine Verrückte

auS Windlach, die selbst behauptete, mit dem bösen Geist zu

thun zu haben, fand der Rath, sie habe „sich auS übergroßer

Melancholie unglaublicher Sachen angeklagt", und beschloß bei

dieser Gelegenheit, für die Verwirrten im Spital eigene

Gemächer einzurichten (Manual des Unterschreibers vom 15. Juni
1709 und Nachgänge).

Aehnlich wurde betreffend einen an der Brunngasse in Zürich

spuckenden Poltergeist, der mit Bearbeitung der heimgesuchten

Frauen durch katholische Priester in Luzern zusammenhängt, den

Geistlichen der Gemeinde aufgetragen, diesen Frauen „den fast

Wenig begründeten Wahn zu nehmen" und zu erklären, daß'

„wenn es sich auch so verhielte, der Poltergeist nur mit Fasten

und Beten auSzutreiben wäre".

So kehrt der Rath gegenüber dem Aberglauben der

Bevölkerung auf den ablehnenden Standpunkt zurück, den er vor
200 Jahren beim Auskommen der Hexenproxeffe eingenommen

hatte, aber jetzt mit mehr Beharrlichkeit und Erfolg. Seit 1701



— 63 —

kommt keine Hinrichtung wegen Hexerei mehr vor, seit 1714

überhaupt kein Hexenverhör mehr. Eine 1709 vorkommende

Enthauptung einer Frau, welche dem Teufel gerufen, er solle in sie

fahren, erfolgte wegen Gotteslästerung und aus ihren eigenen

Wunsch, allerdings bedenklich genug, nachdem Dr. Joh. v, Muralt
festgestellt hatte, daß sie an verschiedenen körperlichen und geistigen

Krankheiten leide.

Eine gesetzliche Abschaffung der Hexenprozesse, wie in Preußen

1714, in Oesterreich 1740, ist in Zürich so wenig erfolgt, als

in den meisten übrigen Gegenden der Schweiz und Deutschlands.

Formell wären Hexenprozesse noch bis 1798 möglich gewesen,

ja noch im 19. Jahrhundert, da das gemeine deutsche Strafrecht
immer noch Gotteslästerung, Ketzerei und Zauberei kennt und

letztere nur deßwegen nicht bestraft wird, weil kein Staatsanwalt

und Richter mehr daran glaubt (so Temme: Geschichte des

schweizerischen Strafrechts, 185S, S. 420).

Daß der Hexenwahn an sich heute aus allen Kreisen unseres

Volkes ganz verschwunden sei, wird Niemand zu behaupten

wagen; hat doch noch im Beginne des 20. Jahrhunderts ein

Poltergeist Macht genug gehabt, ein Haus innerhalb der

erweiterten Stadt Zürich in Verruf zu bringen, und selbst an

unseren gebildeten Kreisen ist der Spiritismus nicht spurlos

vorübergegangen. Diese Beobachtungen geben Anlaß, auch die

Verirrungen früherer Zeiten milder zu beurteilen.

8. Erst nach Vollendung des Druckes ist mir Hansens Quellen-
sainmlung zu Gesicht gekommen. Sie verzeichnet Seite 531—609 die

ältesten Zürcher Prozesse von 1427, 1462, 1467, 1493, 1520 auf Grund
der von mir mitgetheilten Auszüge aus der vielleicht wegen meiner
undeutlichen Handschrift irrthümlich als „Bichtbücher" bezeichneten Quelle.


	Der Hexenprozess und seine Anwendung in Zürich

