
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 23 (1900)

Artikel: Die Quellen- und Entwicklungsgeschichte der Ballade C. F. Meyers :
"Der Pilger und die Sarazenin"

Autor: Kraeger, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die
êuellen- und Entwicklungsgeschichte

der Ballade C. F. Meyers:
„Der Pilger und die Sarazenin".

Von Priv.-Doc. Dr. H. Kraeger (Zürich).

Wnter den 1870 veröffentlichten ersten Gedichten Conr. Ferd.

Meyers ^), den „Romanzen und Bildern", befand sich eine größere

Ballade, „der Liebeszauber", hinter deren Ueberschrift der Dichter

in Klammern noch seine Quelle beigefügt hatte: „Aus Tausend

und einer Nacht." In der 1882, also 12 Jahre später,

herausgegebenen 1. Auflage der „Gedichte" kehrt aber diese Ballade in

völlig veränderter, verbesserter Gestalt unter dem andern Titel

„Der Pilger und die Sarazenin" wieder. Eine literarhistorische

Untersuchung hätte daher festzustellen, wie sich die alte und neue

Fassung der Ballade jeweilen zur Quelle verhalten und wie sie

selber sich hinwieder voneinander in der künstlerischen Bearbeitung
des Stoffes unterscheiden.

Dem Dichter lag die deutsche 2) Uebersetzung der orientalischen

Märchen vor: „1001 Nacht. Arabische Erzählungen. Zum ersten

Male aus dem Urtext treu übersetzt von I)r. Gustav Weil.

I-IV. Pforzheim 1841."

U „Romanzen und Bilder" von C. Ferdinand Meyer. Leipzig,
H. Haessel. 1870. — Gedichte von Conrad Ferdinand Meyer. Leipzig,
Verlag von H. Haessel. 1882.

ch In der französischen Ausgabe fehlt merkwürdigerweise die Vorlage

der Ballade. «4,e« Nitle et une Mrit». 4raänit sn llü-nuhni«.

?ar Nr. Kallanll. 12 Bände, à. In Haxe. 1731.



— 72 —

Im 2. Teil der 757. und zu Anfang der 758. Nacht

(Bd. IV, p. 92—97) fährt dort Schehersad, nachdem sie die

Geschichte von dem „bekehrten König" beendet hat, fort, dem

Sultan Scherberban ein neues Märchen, oder besser eine islamitische

Legende zu erzählen: die Bekehrung einer Christin zum

Mohamedanismus. Sie wird Abu Bekr, dem Sohne Mohammeds,

in den Mund gelegt, der aber für die eigentliche Geschichte

erst weit ausholt, weil er sie als frommer Augenzeuge nicht

selber miterlebte, sondern sie nur von andern hörte. Dazu werden

zwei Reisen nöthig, die Abu Bekr im Laufe eines Jahres nach

verschiedenen Plätzen unternommen haben will, nach Griechenland

und nach dem Heiligthum seiner Religion, Mekka, wo er beide

Male ein und derselben Person begegnet, die inzwischen ihren
Glauben gewechselt hat und aus dem Christenthum zum Islam
übergetreten ist. Es heißt in 1901 Nacht:

— „Abu Bekr, der Sohn Mohammeds, erzählte: Ich reiste

einst von Anbar nach Griechenland und stieg daselbst vor einem

Kloster, das am Wege lag, ab. Der Prior des Klosters, welcher

Diener des Messias hieß, kam mir entgegen und führte mich in
das Kloster, das 40 Klosterbrüder enthielt, und ich ivard von

ihnen sehr gastfreundlich bewirthet; auch sah ich bei ihnen eine

Frömmigkeit, die ich noch nie gefunden. Nachdem ich meine

Geschäfte in Griechenland versehen hatte, kehrte ich wieder nach

Anbar zurück. Ein Jahr darauf pilgerte ich nach Mekka, und

als ich am Festtage den Kreis um den Tempel machte, sah ich

den Prior, Diener des Messias, auch um den Tempel ziehen mit

fünf seiner Klosterbrüder. Nachdem ich mich überzeugt hatte, daß

er es war, ging ich auf ihn zu und fragte ihn: .Bist du nicht

der Prior, Diener des Messias?^ Er antwortete: .Nein, ich

heiße jetzt Diener Gottes, der Einsiedler/ Da küßte ich seinen

Bart und weinte. Dann ergriff ich seine Hand und bat ihn,
mir zu sagen, warum er Muselmann geworden." —



- 73 —

Nun kommt der Hauptabschnitt der Erzählung, nämlich der

Bericht des Priors, der durch eine merkwürdige Begebenheit, die

in seiner Nähe spielte, und an der er kraft seines Amtes

theilnahm, vom christlichen Messias weg zu Allah geführt wurde.

Es ist eine in ihrer Kürze um so ergreifendere, leidenschaftliche

Liebesgeschichte, die er dem Abu Bekr zur Antwort gibt, und die,

wie wir später sehen werden, auch den modernen Bearbeiter

C. F. Meyer am meisten gefesselt hat.

— „Er antwortete: ,Die Ursache meiner Bekehrung ist

wunderbar. Einst reisten nämlich einige fromme Muselmänner durch

den Flecken, neben welchem unser Kloster liegt, und schickten einen

Jüngling, der bei ihnen war, aus, um Speisen einzukaufen. Da
sah der Jüngling eine junge Christin auf dem Markte, welche

Brod verkaufte, und fand sie so schön, daß er sich in sie

verliebte und vor heftiger Leidenschaft ohnmächtig dahinsank. Als er

wieder zur Besinnung kam, ging er zu seinen Reisegefährten

und erzählte ihnen, was ihm begegnet, und sagte: ,Reiset ihr nur
weiter, ich werde nicht mit euch gehen/ Sie wiesen ihn zurecht

und predigten ihm, aber er hörte sie nicht an und ließ sie

fortreisen. Er kehrte dann in den Flecken zurück, setzte sich vor die

Thüre des Ladens jener Christin, und als sie ihn fragte, was

er wolle, gestand er ihr seine Liebe. Sie wendete sich von ihm

weg, er aber blieb drei Tage vor der Thür sitzen, ohne etwas

zu essen, noch zu trinken und sah immer der Christin ins Gesicht.

Als sie sah, daß sie den Fremden nicht los werden konnte, ging

sie zu ihren Leuten und erzählte es ihnen. Diese hetzten die

Jungen des Fleckens gegen ihn; sie warfen mit Steinen nach

ihm, die ihm fast die Rippen zerschlugen, aber dennoch wich der

Fremde nicht von der Stelle." —
Die Geschichte ist nun bei einer wichtigen Wendung

angekommen und verlangt einen «àus ex iimollinn » wenn sie

nicht allzu schnell verlaufen soll. Der Prior mischt sich also



— 74 -
hinein, ohne doch den Jüngling von der Krankheit seines Herzens

zu heilen, der kaum genesen, auch das schöne Bäckermädchen

wieder aufsucht:

— „Schon hatten die Einwohner des Fleckens beschlossen,

ihn zu todten, als mir Kunde davon ward. Ich ging sogleich zu

ihm und fand ihn auf der Erde hingestreckt; ich wischte das Blut
von seinem Gesichte ab, trug ihn in's Kloster und pflegte seine

Wunden l4 Tage lang. Sobald er dann wieder im Stande

war, zu gehen, verließ er das Kloster und setzte sich wieder vor
die Thüre des Bäckerladens, um die schöne Christin anzusehen.

Als sie ihn wieder bemerkte, ging sie zu ihm und sagte: ,Bei

Gott, du hast mich berührt; willst du ineiuen Glauben annehmen,

so Heirathe ich dich"' — Jetzt will die Handlung ein gutes Ende

nehmen, — als die von der Christin gestellte besondere

Bedingung den Jüngling in den tragischen Konflikt der Neigung

mit der Pflicht und der Liebe mit der Religion bringen, aus

der er als guter Gläubiger keinen Ausweg weiß. Der Gegensatz

der beiden Konfessionen ist in der orientalischen Erzählung

natürlich einseitig zugespitzt; der Jüngling antwortet:

— „.Bewahre mich Gott, daß ich den Monotheismus mit
dem Polytheismus vertausche!' Da sagte sie: ,Komin' mit mir in
mein Haus, umarme mich und ziehe dann weiter mit deinem

Glauben'. Aber der Jüngling antwortete: ,Jch kann nicht

12 Jahre der Tugend und Enthaltsamkeit für die Lust eines

Augenblicks hingeben'. ,So verlasse mich denn', versetzte die

Christin. ,Das vermag mein Herz nicht'." —

Nun wiederholen sich in der nicht sonderlich gut disponirten

Erzählung die Vorgänge; zum zweiten Male wird der Fremde

gelyncht und zum zweiten Male erscheint der Prior, wenn auch

vergeblich, zur Intervention. — „Die Christin wendete sich wieder

von ihm weg, und die Jungen des Fleckens kamen und warfen

ihn mit Steinen, daß er auf sein Gesicht fiel und rief: .Gott,



— 75 —

der den Koran vom Himmel gesandt, ist mein Herr, er läßt
den Frommen nicht ohne Lohn'. Als ich den Lärm hörte, lief
ich wieder aus dem Kloster zu dem Jünglinge, jagte die Buben

fort und hob ihn von der Erde auf. Da hörte ich, wie er sagte:

,O Gott, vereinige mich mit ihr im Paradiese!' Ich wollte ihn
dann in's Kloster tragen lassen, aber er starb, ehe er es erreichte.

Da ließ ich vor dem Flecken ein Grab bauen und beerdigte ihn

dort." — Allah aber, von dem Sterbenden, der seinen Glauben

nicht verleugnen und ihm bis in den Tod getreu sein wollte,

hat kaum den Wunsch gehört, als er ihn auch erfüllt. Er schickt

dem widerspenstigen Mädchen, zu dem sich die Erzählung
zurückwendet, nachdem die eine der Hauptpersonen abgeschieden ist,
einen Traum:

— „Um Mitternacht hörte man auf einmal die Christin so

laut schreien in ihrem Bette, daß alle Bewohner des Fleckens

sich zu ihr drängten, um zu hören, was ihr zugekommen. Da
erzählte sie: ,Als ich schlief, kam der Muselmann zu mir, der

heute gestorben ist, und faßte meine Hand und führte mich in's
Paradies; als ich aber an die Pforte des Paradieses kam, ließ

mich der Wächter nicht hinein, indem er sagte: das Paradies
bleibt den Abtrünnigen verschlossen. Da bekehrte ich mich vor ihm

zum Islamismus und ging mit ihm hinein; hier sah ich Paläste
und Gärten, so schön, daß ich sie euch nicht beschreiben kann.

Endlich führte er mich in einen großen Palast und sagte: Dieser

Palast von Edelsteinen ist für uns bestimmt, ich werde nicht eher

hineingehen, bis du bei mir bist, und so Gott will, wird dies

in fünf Tagen geschehen. Dann streckte er die Hand nach einem

Baume aus, der vor der Thüre des Palastes stand, pflückte zwei

Aepfel von demselben und sagte: Iß den einen und bewahre den

andern für den Prior des Klosters auf. Ich aß den einen und

fand ihn so schmackhaft, wie ich noch keinen genossen. Sodann ergriff
er wieder meine Hand und führte mich in meine Wohnung'." —



- 76 —

Nun setzt das Wunder ein, denn die Christin bringt wirklich

von den: Baum zwei Aepfel mit und damit hat sich die Liebesgeschichte

in eine Legende aufgelöst, die in umformn à Zloriaiu schließlich

doch nur um Proselyten unter den Ungläubigen werben soll:

— „Ich nahm dann — so fuhr der Diener Gottes fort — den

einen Apfel aus ihrer Tasche, und er leuchtete in der dunkeln Nacht

wie ein Stern, es war eine Frucht, wie man keine ähnliche auf dieser

Welt sieht. Ich nahm ein Messer und zerschnitt ihn in so viele

Theile, daß seder meiner Gefährten im Kloster ein Stück davon

bekam, und wir haben nie einen feineren Geschmack, noch einen edlern

Geruch gefunden, als dieser Apfel hatte; wir dachten: das ist

gewiß Satans Werk, der sie von ihrem Glauben abtrünnig

machen will. Die Verwandten der Christin führten sie dann

nach Hause, aber sie wollte weder Speise noch Trank zu sich

nehmen, bis in der fünften Nacht, da stand sie auf, ging auf

das Grab des Jünglings, warf sich dort hin und starb, ohne

daß ihre Leute etwas davon wußten." —
Dem ersten Wunder, das noch nicht kräftig genug gewirkt

und ein negatives Ergebnis gehabt und mehr Angst vor altem

„Satanswerk" als Ehrfurcht vor dem neuen Gott erregt hat, —

schließt sich ein zweites an. Die Erzählung, die so menschlich

einfach anhob, verliert sich in das Ueberirdische. Die zwei

Liebenden werden aber durch die gleichgültige Menge derer, die

hier nachdrängen, fast ganz aus unserm Interesse gestoßen. Ueber

der Leiche des Mädchens entspinnt sich ein Streit. Muselmänner

kommen, um in der eben gestorbenen Christin ihre neue Heilige

zu verehren, von der auf räthselhafte Weise ihnen die Kenntnis

geworden sein mag: — Schehersad erzählte mit des Priors
Worten in der nächsten Nacht weiter:

„Am folgenden Morgen kamen zwei alte Muselmänner in
den Flecken mit härenen Kleidern, auch zwei alte Frauen waren
bei ihnen, ebenso gekleidet, und sagten: ,O ihr Bewohner dieses



77

Fleckens! Gott der Erhabene hat eine seiller Heiligen unter euch

als Muselmännin sterben lassen, wir kommen, um sie als solche

zu beerdigend Aber die Bewohner des Fleckens, welche nach

langem Suchen endlich die Christin todt auf dem Grabe des

Muselmannes fanden, sagten: ,Die gehört uns, sie ist in unserm

Glauben gestorben, und wir wollen sie beerdigend Die Alten

behaupteten hingegen, sie sei als Muselmännin gestorben." — Ein
Gottesurteil soll den Zwist entscheiden, und damit hat der zweite,

der religiöse Theil der Erzählung, seinen Höhepunkt erreicht.

Gott erklärt sich für die Muselmänner und auf dieses sichtbare

Zeichen bekehren sich die christlichen Mönche und die Bewohner
des Dorfes zum Islam:

— „Nach langem Streit sagte endlich einer der Alten: .Wollt
ihr euch überzeugen, daß sie als Muselmännin gestorben, so lasset

alle 40 Priester aus dem Kloster kommen, um sie vom Grabe

wegzubringen; vermögen sie es, nun, so gebe ich zu, daß sie als

Christin beerdigt werde. Bringen sie sie aber nicht von der

Stelle, dann möge einer von uns es versuchen, sie wegzuziehen,

und gelingt es ihm, so diene es als Beweis, daß sie als
Muselmännin gestorben/ Die Bewohner des Fleckens waren mit dieser

Probe zufrieden und ließen sogleich die 40 Klosterbrüder kommen,

um sie wegzutragen, aber sie konnten es nicht. Zwar nahmen

sie ein sehr starkes Seil und banden es um ihren Körper und

zogen mit aller Kraft daran, zuletzt halfen sogar noch alle

Bewohner des Fleckens, aber dennoch brachten sie sie nicht von der

Stelle. Endlich sagten sie einem der Alten: .Nun versuche du

es, sie wegzutragend Er näherte sich ihr, faßte ihren Oberrock

und sagte: ,Jm Namen Gottes, des Barmherzigen, des Allmilden/
nahm sie auf den Arm und trug sie in eine Höhle dort in der

Nähe; die zwei alten Frauen wuschen sie und hüllten sie in ein

Todtengewand und beerdigten sie neben dem Grabe des Jünglings.

Mir alle' — fuhr der Diener Gottes sort — .sahen dies mit unsern



— 78 —

Augen. Als wir daher allein unter einander waren, sagte Einer

zum Andern: ,Es ist unsere Pflicht, die Wahrheit anzuerkennen,

die sich uns so klar geoffenbart hat. Wie können wir einen sicherern

Beweis für die Echtheit des islamitischen Glaubens fordern,

als den, den wir mit unsern eigenen Augen gesehen?' Ich
bekehrte mich daher zum Islamismus mit allen Priestern des

Klosters und allen Einwohnern des Fleckens. Wir schickten

dann zum Könige von Algier und ließen ihn um einen frommen

Lehrer bitten, der uns mit den Grundsätzen des Islams und

der Art und Weise des Gottesdienstes bekannt machte, und so

leben wir nun im schönsten Segen. Gott sei gelobt und

gepriesen!'" —
Der dualistische Charakter dieser Erzählung, die ihren Stoff

zwei Mal wechselt, fällt sehr unangenehm auf. Poetisch wirkt nur der

mittlere, von keiner Tendenz entstellte Theil, der auch in seiner

Schlichtheit unsern modernen Dichter zumeist ergriffen und zur

Wiedererzählung des alten Märchens veranlaßt hat. Das Ganze

ist ja im Einzelnen überaus ungeschickt vertheilt; die

Vorgänge kehren mit leichten Veränderungen wieder: es gibt 2 Akte

der Volksjustiz, 2 Einsprachen des Priesters und 2 Wunder, von

denen das letzte sogar die Züge einer ungewollten Komik trägt.

Das Personal des Romans ist groß, außer dem Helden und

der Heldin noch der Erzähler Abu Bekr, dann der Prior mit

seinen 40 Klosterbrüdern, die 2 Muselmänner mit den beiden

alten Frauen, und zuletzt gar der Hinweis auf den König von

Algier. Es war schwer, diese an keine Einheit gebundene

Erzählung einem neuen Empfinden anzupassen, und ein Dichter,

der sich einem so ausgedehnten Stoff gegenübersah, mußte

vorsichtig prüfen und wählen, um dann das Beste für sich zu behalten.

Conr. Ferd. Meyer's erste Ballade besteht nun aus 18

Strophen zu 8, kreuzweis gereimten Zeilen, in denen allemal

auf einen 4füßigen Trochäus mit stumpfem Ausgang ein 3füßiger



— 79 —

mit klingendem folgt. Schon der Titel „Liebeszauber" deutet

darauf hin, wo das Schivergewicht der neuen Dichtung liegen

sollte, nämlich auf dem mittleren Theil der Erzählung und mehr

auf der Neigung der beiden Menschen, als auf den religiösen

Zuthaten der Legende. Conr. Ferd. Meyer hat zwar auch das

Mirakel nicht ganz verdeckt, aber das Verhältniß zu der Herzensgeschichte

ist umgekehrt und von 3 : 1 in 1001 Nacht jetzt etwa

gleich 1 : 3 geworden. Die Reisen des Abu Bekr werden ebenso

wie dieser selbst sammt dem Prior von Conr. Ferd. Meyer

getilgt, der eine viel allgemeinere Einleitung wählt und die

Erzählung ohne weiteres durch die Scheherazade dem Sultan
berichten läßt:

1. „Mächtger Sultan Scheherban,

Thu mir eine Gnade,

Höre mich geduldig an!"

Sagt Scheherezade.

„Was ich heut erzählen will,
Funkelt nicht von Scherzen,

Eine Märe warm und still

Ist's für gläub'ge Herzen."

Nun setzt auch sofort die „Märe" selber ein, aber mit

stark verändertem Kolorit des Ortes und der Person: statt im

Bäckerladen befindet sich die „junge Christin" jetzt als die

jüngste und schönste unter den Frauen am Brunnen, um

Wasser zu schöpfen, eine Stellung und Handlung, die, oft von den

Mädchen des Orients erwähnt, poetische Vorstellungen aus dem

alten Testament und aus der Geschichte von Jesus und der

Samariterin verstohlen anklingen läßt:
2. Vor der alten Christenstadt

Stehn am Bronn die Frauen,
Moslem pilgern reisematt

Ohne hinzuschauen,



— 80 —

Und die Jüngste schöpft zuletzt,

Wartete bescheiden,

Hebt den Krug zu Haupte jetzt,

Will die Fremden meiden.

3. Doch ein Moslem blickt sie stumm

An, als möcht' er trinken,

Sacht im Arme wiederum

Läßt den Krug sie sinken,

Hält den schweren Krug im Arm

Lehnend an den Bronnen,

Augen lächeln braun und warm,
Jung und unbesonnen.

Das frühere Hin- und Herlaufen des Jünglings von seinem

Gefährten weg in die Stadt und dann wieder hinaus zu ihnen,

denen er von seiner Liebe erzählt, — diese ewige Unruhe wird
jetzt bei dem stummberedten Spiel der Angen ganz vermieden.

Etwas Träges, schwerfällig Gemessenes liegt auf allen

Bewegungen, bei den „reisematten" Genossen und beim Mädchen,

das „bescheiden" wartet und „sachte" den „schweren" Krug auf
die Bitte hin wieder sinken läßt. Die erste Begegnung spielt

nun nicht mehr i n, sondern vor der Stadt, wo sich die Lebensbahnen

der zwei Liebenden zufällig geheimnißvoll gekreuzt haben.

Das macht dann später die Tragik ihres Schicksals viel

ergreifender.

Die nächsten 3 Strophen sind auch stofflich ganz Conr.

Ferd. Meyer's Eigenthum. Im Ton der Chronik hatte „1001
Nacht" von der plötzlich entstandenen Neigung des Jünglings
berichtet, ohne zu melden, was die beiden schon miteinander

gesprochen hatten; erst am 3. Tage, „als sie ihn fragte, was er

wolle, gestand er ihr seine Liebe." Und 14 Tage später reden

die Zwei endlich noch über Glaubenssachen miteinander.



— 81 —

Conr. Ferd. Meyer drängte das alles zusammmen: er läßt

gleich bei der ersten Begegnung am Abend das Mädchen ein

paar Worte sagen und das entscheidende Zwiegespräch schon am

nächsten Morgen stattfinden:
4. Wie der Abend purpurn sinkt,

Brennt des Sod's Gemäuer,

Wasser, das der Jüngling trinkt,
Wird zu lauter Feuer,

Und sie lispelt: „Pilgerim!"
Glühend Übergossen,

Zeigt das Thor und deutet ihm:
„Nun wird gleich geschlossen."

5. Wandert heim das Thor hinein,

Schreitet durch die Gassen,

Und er folgt im Dämmerschein,

Kann nicht von ihr lassen.

Vor der Schönsten Thüre wacht

Er auf harter Schwelle;

Zagend tritt sie nach der Nacht

In die Morgenhelle.

6. „Willst du hier gesehen sein!"

Schilt sie sanft und leise,

„Hole deine Brüder ein

Auf der Pilgerreise!

Wirst du nicht von hinnen gehn,

Muß dir Leid begegnen,

Die sich nimmer wiedersehn

Dürfen noch sich segnen."

7. — „Wanderziel und Reisezeit

Treibt mich nicht von hinnen,

Nur auf deine Lieblichkeit

Kann ich mich besinnen.

ZUrcher Taschenbuch ISM, S



— 82 —

Sage mir, wie lebt' ich fern

Deiner Augen Strahle?
Liebe, o du bittrer Kern

In der süßen Schale!"

8. „Nimm ein Kleid, das besser steht!

Werd' ein andrer Beter!"

— „Nie verleugn' ich das Gebet

Meiner edlen Väter!"
„Trotzgen Lippen einen Kuß!
Fleuch! Es wächst die Helle!"
— „Nimmer! Wenn ich sterben muß,

Sei's auf deiner Schwelle!"

9, In das Haus zurückgeflohn,

Muß sie bitter weinen,

Und die Nachbarn nahn und drohn,

Werfen ihn mit Steinen,
Baden ihn in seinem Blut:
Stirb, Hund, oder weiche!

Schleppen in des Abends Hut
Fort die junge Leiche.

In der Erzählung kehrte der Jüngling einfach in den

Flecken zurück; in dem Gedichte, das psychologisch ein Gegenstück

zu Kleist's Drama, dem „Käthchen von Heilbronn" bildet, folgt er

dem Mädchen, wie ein Hund an seinen Herrn gebannt; und sie

nimmt nun natürlich auch Notiz von dem Fremden und will
ihn dringlicher am andern Morgen gehen heißen. Der Dialog
ist sehr kunstvoll gegliedert: erst ihre längere Rede und seine

längere Entgegnung, die auf beiden Seiten mit einer freilich

nicht allzu glücklichen Wendung sententiös schließt — „die sich

nimmer wiederseh'n .." „Liebe, o du bittrer Kern .." —, und dann

in der späteren Erregung die hitzig in dramatischer Stickomythie



— 83 —

-einander folgenden Vorschläge und Erwiderungen der 8. Strophe.

Endlich kommen in dem Gedichte nicht bloß die „Jungen"
des Dorfs, sondern die „Nachbarn", die ihn mit Steinen werfen,

so daß der Pilger am Abend des zweiten Tages schon verschieden

ist, ohne jene frommen Wünsche, wie sein Vorgänger aus 1001

Nacht ausgesprochen zu haben. Die Duplizität der Fälle, die

miir vorher in der unbeholfenen alten Erzählung feststellten, ist

l'omit beseitigt; jedes Ereignis, weil es nur einmal passirt, ist eben

dadurch auch wirksamer gemacht, und das allen Wiederholungen

eigene Odium der langen Weile ausgetrieben worden. Die

Verhandlung aber zwischen der Christin und dem Muselmann

durfte natürlich nicht in der Stimmung des orientalischen

Märchens durchgeführt werden; von „Poly- und Monotheismus"

mußte das Gedicht schweigen; und das letzte verzweifelte Angebot

der Christin, die sich dem Jüngling, auch ohne daß er seinen

-Glauben wechselt, hingeben will, — wurde von Conr. Ferd.

Meyer gänzlich überhört, der nun im Gegentheil den Mann zum

Werber macht, den das Mädchen mit den Worten: „Trotz'gen

Lippen einen Kuß!" abwehrt.

Die Handlung eilt rascher weiter; man achte wohl, wie

alles Nebensächliche auch nebensächlich vom Dichter behandelt

wird, dem es darauf ankommt, die zwei Personen ganz allein

in den Vordergrund zu schiebeil, und jede Umgebung, welche die

Aufmerksamkeit ablenkt, fernzuhalten. Mit dem Tode des Muselmanns

am Schluß der 9. Strophe, die äußerlich die Mitte
bezeichnet, ist der Höhepunkt der Ballade erreicht, die sich nun in zwei

Abschnitten, erst bis zum Tod des Mädchens in der 13. und

bann mit ihrer Verklärung in der 18. Strophe dem Ende znsenkt:

10. Auf dem Lager träumt sie schwer,

Träumt mit heißer Wange,

Schreitet im Gebirg einher

An des Abgrunds Hange;



— 84 —

Plötzlich durch ein Felsenthor

Schaut sie Baum und Quelle,
Und ein Pilgrim hebt empor

Sich von lichter Schwelle.

11. „Pilgerim, was harrst du da

Vor dem schönsten Garten?"

— „In den Garten tret' ich ja
Nur mit der Erharrten!
Manche zärtliche Gestalt

Winkt mir dort vergebens;

Deiner harr' ich, komme bald,

Hälfte meines Lebens!"

12. „Nimmer darf ich!" stöhnt sie bang.

Da erschallt ein Rufen

Durch das Thor: „Beeilt den Gang,

Pilger aller Stufen!"
Aus dem Schlummer fährt sie bleich.

Da zum andern Male,
Schallt's ihr nach: „Beeilet euch,

Pilger in dem Thale!"

13. Sie erwacht und eilt hinab,

Schaut die öde Schwelle,

Blutbenetzt ein leeres Grab,

In der Morgenhelle,

Kniet, umarmt die Schwelle hart,
Ob sie nicht erwarme,
Und das junge Herz erstarrt

Ihr in wildem Harme.

Während in der arabischen Quelle die Christin ihren
wunderbaren Traum den Nachbarn verkündet, — vermittelt hier
der Dichter selber den Bericht. Die Viston wird lebhafter ge-



— 8S —

staltet: erst liegt es wie ein Alpdruck auf der Schlummernden,
die sich schwindelnd in einem Gebirge zu befinden glaubt, bis

sie plötzlich in den Garten kommt. Dadurch ist eine Steigerung

erzielt, von der das Original gar nichts wußte, wo sie nach dem

Einschlafen direkt im Traume von dem Muselmann in das

Paradies eingeführt wurde. Aus der gleichmäßigen Wanderung

hat Conr. Ferd. Meyer eine abwechslungsvollere Fahrt gemacht,

ine erst nach vielen Aengsten in die Nähe des heiligen Gartens

führt. Während in der Vorlage nur der Muselmann zum

Mädchen sprach, ohne daß sie antwortet, — fängt sie diesmal

das Gespräch mit einer Frage an, die e r beantwortet, woraufhin
sie dann wiederum ihr Leid klagt. Die Szene vor dem Thore
des Gartens ist lebhafter gemacht, die Erregung wird noch

fieberhaft durch das geheimnißvolle „Rufen" : sich zu beeilen erhöht.

Conr. Ferd. Meyer macht auch seine Heldin nicht zur

Missionarin, die nach dem Erwachen mit einem Zauberapfel

spielt und ihre Landsleute für Allah gewinnen soll. Während sie

im Märchen, um auf dem Grabe des Geliebten zu sterben, nach

dem Traum vor die Stadt eilt, bleibt sie in der Ballade gleich

auf der Schwelle selber liegen, wo er sein Leben verhauchte

und an einem Ort, der ihr durch seinen Tod theuer geworden

sein mußte. —

Endlich im letzten Theil der Ballade kommt das religiöse

Element noch in die Höhe, das so stark im orientalischen Märchen

vorgeherrscht hatte:
14. Mönche kommen, neu zu weihn

Haus uud Stufen eben,

Wo der Moslem unter Pein

Hat verhaucht das Leben,

Sehn, wie sie den Stein umfaßt,

Denken an den Bösen

Und bekreuzen sich mit Hast,

Argen Bann zu lösen.



- 86 —

15. Keiner, wie er hebt und rafft,
Bringt sie von der Stelle.

Eitle Müh'! Mit Zauberkraft
Fesselt sie die Schwelle.

Nichts geschafft, so viel sie sind,

Und mit irren Blicken

Knüpfen sie ein Seil geschwind

Sich aus ihren Stricken.

16. Leise wandelnd naht ein Greis

In dem Derwischklcide:

„Mönche, löset euern Kreis,

Thut ihr nichts zu Leide!

Nimmer, Mönche, blöd und blind,
Werdet ihr sie rauben,

Denn es starb das fromme Kind

Nicht in euerm Glauben."

17. Und sie sehn ihn knien zu ihr
Und sie sanft umfassen:

„Gruft sei diese Schwelle dir,
Kannst du nicht sie lassen!

Allbarmherz'ger, öffn' ihr mild

Deine grünen Hallen,
Aber hier des Todes Bild
Laß in Staub zerfallen!"

18. Von dem grausen Bann befreit,

Fällt der Leib in Asche,

Froh in lichtem Himmelskleid

Eilt davon die Rasche;

Cymbelspieles Silberton

Klingt ans ihren Spuren
Und die Beiden treteil schon

In die ew'gen Fluren.



- 87 —

Während „1001 Nacht" in dieser Schlußszene drei

Vorgänge unterscheidet und erst die Muselmänner, dann die Christin
reden und endlich die Muselmänner doch in dem Streite siegen

läßt, erhalten in der Ballade zuerst die Christen das Wort: statt

der 4V sind es aber nur 2 Mönche, die den Leichnam vergeblich

zu heben suchen; und ihnen folgt dann bloß ein Derwisch, dessen

fromme Erklärung den Handel ohne alle Ausschreitungen schlichtet.

Den früheren wilden und viel zu sehr erregten Kampf der

Gläubigen beider Parteien hat Conr. Ferd. Meyer ausgelassen.

Die Kraftprobe der Christen, die, alle an den Stricken ziehend, doch

ein lächerliches Bild stellen, wird zur rechten Zeit abgebrochen.

Um sie aber von der Macht des Allah zu überzeugen, —
schiebt Conr. Ferd. Meyer zum Schluß eigenmächtig ein neues

Wunder ein; er nimmt dem Moslemiten zwar die Fähigkeit, sie

fortzutragen, aber er läßt auf sein Gebet hin den Leib des

Mädchens plötzlich in Asche zerfallen. — Die letzte Strophe bringt
dann das fromme Ende: die Auferstehung der zur Huri gewordenen

Christin, die au der Seite ihres Geliebten jetzt auf ewig die

Freuden des Paradieses theilen wird.

Diese Ballade vom „Liebeszauber" aus dem Jahre 1870

erschien nun 1882 in der Sammlung der „Gedichte", die neben

vielen neuen auch manche alte Dichtungen von Conr. Ferd.

Meyer wieder brachte, in einer ganz andern Gestalt. Die

Strophenform war in 5füßige, reimlose Trochäen mit weiblichem

Ausgang übergeführt und somit dem Märchen der liederartig-

lyrische Charakter genommen und das alte chronikalische Gepräge

zurückgegeben. Auch die Ueberschrift „Der Pilger und die

Sarazenin" weist auf große Umwälzungen hin, die im Innern
vorgegangen sein müssen, denn früher war ja gerade umgekehrt

über einen „Muselmann" und eine „Christin" verhandelt worden.

Die Erzählung wird, als hätte Conr. Ferd. Meyer sich

inzwischen wieder näher das alte Märchenbuch angesehen, jetzt nach



— 88 —

dem Muster des ausführlich vorbereitenden Berichts in 1001

Nacht neu eingekleidet:

1. Jüngst am Libanon in einem Kloster,

Drin ich eine kurze Reiserast hielt,

Langsam durch die kühlen Hallen wandelnd,

Blieb ich stehn vor einem alten Bilde,
5. Wohlbewahrt in eigener Kapelle.

Es berührte mich mit leisem Zauber

Trotz der byzantinischen Gestalten,

Denn darüber lag ein Glanz der Liebe:

Durch das Thor des Paradieses schritten

10. Eine Sarazenin und ein Pilger,
Hand in Hand versenkt und Blick in Blick auch.

„Was bedeutet dieses süße Märchen?"

Frug ich Anaklet, den Klosterbruder,

Der mich schleichend überall begleitet.

15. Mit gesenkten Augen gab er Antwort:
„Guter Herr, kein süßes Märchen ist es,

Sondern eine tröstliche Legende,

Auf ein altes Pergament verzeichnet

Zur Erbauung aller gläub'gen Christen.

20. Dieser Pilger ist ein heil'ger Märt'rer,
Eine Märt'rin ist die Sarazenin,

Er verschied, gesteinigt und gepeinigt,

Sie verblich, umarmend eine Schwelle!"

Märchenlustig bin ich wie Scheherban,

25. Wie die plaudernde Scheherezade!

Und ich bat den Mönch: „Erzähle, Vater,
Deinem Sohn die tröstliche Legende."

Bruder Anaklet willfahrte sprechend:

Das aus „1001 Nacht" entlehnte Motiv der Reife kehrt

wieder; das christliche Kloster aber, zudem der Dichter, der hier



— 89 —

die Rolle des Abu Bekr übernommen hat, wanderte, wird von

Griechenland nach Palästina verlegt. Der „Diener des Messias"

und spätere „Diener Gottes", also der „Prior", der beim zweiten

Zusammentreffen mit Abu Bekr seine eigene Geschichte zum Besten

gab, wird zum Klosterbruder, der nun gleich bei der ersten

Begegnung von der Bekehrung der Sarazenin zu erzählen anfängt.

Der Anfang ist behaglich angesponnen und der Erzählung von

vornherein viel Ruhe zugesichert, weil durch den Hinweis auf
das Bild bereits die Pointe vorweggenommen und uns das letzte

Ziel der Geschichte schon angezeigt wird, die aus einer islamitischen

plötzlich zu einer christlichen Legende geworden ist. Es

bleibt die spannende Frage nach dem Warum, die uns das

merkwürdige, im Bilde dargestellte Resultat der Vereinigung eines

Christen und einer Heidin im Paradiese erklären soll. Durch

diese Umwandlung aber hat die Erzählung ungeheuer viel

gewonnen. Denn der europäische Dichter, der nicht mehr, wie die

arabische Scheherezade, von lauter Muselmännern umgeben ist,

hat den schönen alten Stoff seinen Hörern und Lesern viel näher

gerückt, ivenn er ihn — sei's auch nur erdichteter Weise — dem

Schatz der christlichen Legenden entnommen haben will. Dabei

erscheint diese Fiktion, die sich ai? ein altes Heiligenbild knüpft,
so natürlich und unabsichtlich; und literaturgeschichtlich ist es

vollends interessant, wie die Motive aus 1001 Nacht hier vou

fremden, neuen Zuthaten innerlich angegriffen und zu andern

Verbindungen gezwungen worden sind.

Für einen Unbefangenen deutet gar nichts mehr auf die

alte Märchenquelle hin, nur daß noch der Alte in seiner Fabu-

lirerlust und Plauderhaftigkeit in 2 kurzen Versen, den Resten

der früheren ersten Strophe, sich mit Scheherban und der

Scheherezade vergleicht. Die Fiktion wird aber durchgeführt
und setzt aus dem Pergament dem Besucher des Klosters die

Erläuterung zu dem Bilde vorgetragen:



- 90 —

„Einst, vor ungezählten vielen Jahren —
30. Also steht's im Pergament verzeichnet,

Das ich gründlich lernte schon als Knabe —
Zogen Pilger nach dem Grab vorüber

Ohne Rast und ohne Trunk und Speise

Scheuen Fußes an der Stadt Damaskus,

35. Denn verhaßt ist Christus in Damaskus!

Vor der Stadt Damaskus rauscht ein Brunnen,
Wo ein Löwenkopf aus seines Maules

Tief herabgezognen Winkeln sprudelt

Ein begehrtes köstlich kühles Wasser.

40. Dort am Brunnen stand die Sarazenin.

Schleierlos, die jungen warmen Augen

Fünfzehnjährig oder sechzehnjährig,

Stand am Brunnen eine Sarazenin,
Die den schlanken Krug gelassen füllte.

45. Alle Pilger zogen ihr vorüber

Mit gesenktem Haupte niederblickend,

Denn die Moslimweiber treiben Künste.

(Aber überwunden hat sie Christus!)
Nur ein zarter Jüngling, fast ein Knabe

50. Noch, entwich der Pilgerreihe durstig,

Nahte sich der jungen Sarazenin

Flehend, forderte von ihr zu trinken.

Langsam senkte sie den Krug. Er schlürfte.

Langsam hob den Krug zu Haupt sie wieder,

55. Heimwärts wandelnd.

Die Oertlichkeit der Legende ist durch die Stadt Damaskus

genau bestimmt; auch der Brunnen, wo alles süße Unglück der

beiden begann, wird deutlicher ausgemalt, und die Haltung der

Personen und der Sachen lebendiger geschildert; die Pilger gehen

nicht mehr wie vordem „reisematt", sondern „ohne Rast" und

„scheuen Fußes" vorbei, als ahnten sie das Verhängniß, das



— 91

ihnen einen der Ihrigen rauben soll. Wenn der Muselmann

früher „Jüngling" genannt wurde, so wird hier das Alter noch

tiefer herabgedrückt „nur ein zarter Jüngling, fast ein Knabe",
und der „schwere" Krug zum „schlanken" verfeinert.

In den großen Umrissen bleibt der Stoff zunächst derselbe.

Auf die Warnung des Mädchens am Abend folgt die verstärkte

Aufforderung zur Flucht am nächsten Morgen:
Vor des Thores Wölbung

Wandte sie das Haupt mitsamt dem Kruge,

Schritte fühlend hinter ihren Sohlen:

„Pilger, hüte dich vor diesem Thore!
Denn es würde dir zum Thor des Todes!

60. Meine dunkeln Augen sind verderblich

Und verhaßt ist Christus in Damaskus!"
Und sie wandelt durch des Thores Wölbung,
Und sie wandelt durch die dunkeln Gassen,

Schritte fühlend hinter ihren Sohlen.
65. Ihre Thüre öffnet sie und schließt sie

Und empor zum innern Söller steigend,

Sieht sie mit den Sinnen ihres Geistes

Einen Pilger liegen auf der Schwelle,

Auf der Schwelle vor des Hauses Pforte.
70. In der ersten Morgenhelle stand sie

Vor dem Pilger, heftig ihn zu schelten:

„Pilger, hebe dich von dieser Schwelle,

Die zur Schwelle würde dir des Todes!

Will nicht schuldig sein an deinem Tode!

75. Meine dunkeln Augen sind verderblich!

Alle schlügen heute dich mit Stäben,

Alle würfen heute dich mit Steinen,
Und du lägest todt in deinem Blute!
Denn verhaßt ist Christus in Damaskus!



— 92 —

80. Weiche, Pilger! Heb' dich, läst'ger Bettler!

Fremdling! Abergläub'scher! Götzendiener!

Diesen Lippen einen Kuß! Entweiche!"

Doch er weigerte sich mit dem Haupte,

Zornig wich von ihm die Sarazenin.

Der Weg in die Stadt ist breiter beschrieben und sehr

geschickt das meiste von dem, was der Pilger thut, nicht vom

Dichter als Thatsache berichtet, sondern wie von der Sarazenin

fast visionär erkannt dargestellt: „Schritte fühlend, Sieht
sie mit den Sinnen ihres Geistes."

Cour. Ferd. Meyer hat nun die Aktion anders als früher

vertheilt und den Pilger durchaus zur stummen Person gemacht,

der unter seiner Liebe gleichsam wie unter einem schweren, von

Gott verhängten Geschick laut- und Hülflos leidet, aus dem

einfachen Grunde: die Sarazenin bei ihrer Gewalt über den Jüngling

vor unsern Augen möglichst in der vordersten Linie ohne

jede Folie festzuhalten. Statt der früher einander entsprechenden

Reden und Gegenreden der alten Ballade führt hier das Mädchen

ganz allein das Wort.

Die nächsten Verse bringen die Katastrophe:

85. In der letzten Abendhelle stand sie

Vor dem Pilger, dem das Blut aus vielen

Wunden strömte, heftig ihn zu schelten:

„Weiche, Pilger! Heb' dich, läst'ger Bettler!

Fremdling! Abergläub'scher! Götzendiener!

90. Meine dunkeln Augen sind verderblich

Und verhaßt ist Christus in Damaskus!

Will nicht schuldig sein an deinem Tode!

Waschen will ich deine rothen Striemen,

Küssen will ich deine blut'gen Wunden!



— 93 —

95. Leugnest du den bleichen Mann am Holze!"
Doch er weigerte sich mit dem Haupte,

Weinend wich von ihm die Sarazenin
Und empor zum innern Söller steigend

Hört sie mit den Sinnen ihres Geistes

100. Leise stöhnen einen Todeswunden

Auf der Schwelle vor des Hauses Pforte.
Ferne blieb der Schlummer ihren Lidern,

Endlich kam der Schlummer und ein Traum kam.

Auch die Nachbarn sind hinter die Coulissen geschoben und

ragen nur als große, unbestimmte Masse aus den früheren Versen

noch herein: „Alle schlügen heute dich mit Stäben

Die Steinigung selber aber wird wiederum durch das Medium

der Sarazenin berichtet: „Hört sie leise stöhnen einen

Todesivuuden." Jetzt kommt der Traum des Mädchens:

Rings empor an eines Gipfels Abhang
105. Klommen unter heiligen Gesängen

Pilger auf zum Thor des Paradieses.

Einer klomm voran, ein junger Märt'rer,
Den die andern grüßten ehrerbietig.

In des Thores Wölbung stand der Heiland:
110. „Tritt herein! Du hast für mich geblutet!"

Doch der Pilger weigerte sich standhaft.

„Heiland, laß mich liegen auf der Schwelle,

Bis sie kommt, die stündlich ich erwarte!

Hand in Hand versenkt und Blick in Blick auch.

115. Tritt sie, mir gesellt, in deine Freude,

Keine Sarazenin, eine Christin."
Der Traum ist verändert und objektiver geworden; denn

sie sieht etwas vor sich gehen, ohne doch selbst wie früher dabei

betheiligt zu sein. Die Vorgänge in der Wirklichkeit wiederholen

sich in der Welt dieses Traums, wo auch ein Pilger vor der



— 94 —

Schwelle steht und sich weigert; nicht sie, sondern der Heiland
redet mit ihm, und nun kommt das Neue: der Jüngling tritt
zum ersten Male aus der Reserve heraus, während nun ihrerseits
das Mädchen die stumme, staunende Person spielt: er, der auf
Erden schweigend duldete, verlangt jetzt im Himmel mit kräftigen
Worten den Lohn für seine Liebe. Die Scenerie des Traums

ist vereinfacht, von dem mohamedanischen Festgarten ist nur noch

ein Thor übrig geblieben. Statt der Stimme des Muselmanns

und der Christin, die von andern Lanten, deren Provenienz nicht

deutlich zu erkennen war, unterbrochen wurden, sodaß früher im

Ganzen 5mal eine neue Rede einsetzte — spricht jetzt bloß

Christus eine einzige Zeile, auf die auch bloß der Pilger antwortet.

Diese „Novelle in Versen", wie man den „Pilger und die

Sarazenin" nennen darf, eilt nun rascher ihrem Ende zu als
die alte Ballade vom Liebeszauber:

Solches träumend, stürzten ihr die Thränen
So gewaltig, daß sie drob erwachte.

Jählings springt sie ans von ihrem Lager,

120. Fliegt hinab des Hauses hundert Stufen:
Leer und blutbegossen lag die Schwelle

In des ungebornen Tages Frühlicht.

Auf die harte Schwelle kniet sie nieder,

Badet sie mit nnerschöpften Thränen,
125. Drängt den warmen Busen ihr entgegen,

Preßt sie fest, als klopft' ein Herz im Steine,

Keines klopft, doch ihres zum Zerspringen.

Als die Füße derer wiederkehrten,

Die den Todten vor das Thor getragen,

130. Eilten sie der Schwelle scheu vorüber,

Auf der Schwelle sahn sie eine Todte,

Auf der Schwelle lag die Sarazenin.
Keine Sarazenin, eine Christin!"
Endet' Bruder Anaklet erbaulich.



— 95 —

Die kleinlichen Begebenheiten, die in der arabischen Erzählung

und in Conr. Ferd. Meyer's älterem Gedicht den Eindruck

schwächten, fallen fort, während dafür die Vorgänge vor dem

Tod des Mädchens intimer geschildert werden. Jetzt erst ist

aus dem Märchen die stark aufgetragene religiöse Tendenz

ausgeschieden, die dem Stoff früher eigen war, und die Wunder,

sowohl die Anseilung der Leiche wie die plötzliche Himmelfahrt,

sind ganz unterdrückt.

Es könnte nicht unsre Aufgabe sein, nach den einander

entsprechenden Worten oder Varianten der beiden Fassungen zu

suchen, denn das ältere Gedicht vom „Liebeszauber" hat sich von

Grund aus zum „Pilger und der Sarazenin" umgewandelt, und

einzelne Zeilen und Strophen kommen nicht mehr in Betracht:
die Struktur der beiden Werke ist allzu verschieden. Nur wenige

Stellen lassen sich dein Wortlauf nach noch von hüben und

drüben mit einander verknüpfen:

„Augen lächeln braun und warm,
Jung und unbesonnen"

wird zu

„. die jungen, warmen Augen

fünfzehnjährig oder sechszehnjährig".

Das Wort „Morgenhelle" kehrt in beiden Gedichten wieder;
das Mädchen ruft das erste Mal: „Diesen Lippen einen Kuß!
Fleuch!" und später: „Diesen Lippen einen Kuß. Entweiche!"
Es möge einer spätern Arbeit vorbehalten bleiben, besonders gute,

auffallende Wendungen oder Formen des alten Gedichtes, die

Conr. Ferd. Meyer bei der Umarbeitung in das neue gleichen

Inhalts nicht mit herübernahm, an andern Orten nachzuweisen,

wie z.B. das gedehnte Wort „Pilgerim", ans dem „Liebeszauber"

:

„Pilgerim, was harrst Du da

Vor dem schönsten Garten"



— 96 —

zwar nicht im „Pilger und der Sarazenin", aber später im

Kehrreim des „Epilogs" zu den Gedichten wiederkehrt: „Da sitzt

ein Pilgerim und Wandermann"; oder wenn die neue,

schlagende Wortverbindung aus dem „Liebeszauber":

„Und das junge Herz erstarrt

Ihr in wildem Harme"
die in der Umarbeitung fehlt, vom Dichter doch nicht ganz

preisgegeben und in ein anderes Lied, in „Lethe" eingeflochten wurde:

„Flehend küßt' ich Dich in wildem Harme,
Die den bleichen Mund mir willig bot."

Denn bei Conr. Ferd. Meyer, wie bei jedem echten Dichter,

bilden alle Werke zusammen ein einheitliches Ganze, wo die

überschüssigen Lebenskräfte im einen Theil des Organismus
den übrigen Partien zu Gute kommen und wo die poetischen,

gesunden Elemente im Kreislauf des Blutes auch einmal nach

andern Stellen verschwemmt werden können, wo sie weiter

wirken.

Die Technik dieses unvergleichlichen Gedichtes erinnert

durchaus an die Novellen Conr. Ferd. Meyers. Wie er z. B.
dort in der „Hochzeit des Mönches" neben dem Interesse an der

Fabel auch eiu Interesse für Dante, der sie am Hofe zu Ferrara
erzählt, zu erregen weiß und die Personen des großen Italieners
und seiner Hörer mit den Gestalten der Novelle wunderbar

verwebt, so drängt sich hier der Erzähler „Anaklet" vor, der die

That der Liebe als eine That des Glaubens erscheinen lassen

möchte. Denn darin besteht der Unterschied gegen die frühere

Fassung, daß das eigentlich doch Unwichtige, Legendarische, hier

auch nicht mehr tief im Stoff selbst, sondern nur im Aeußern

liegt, und nicht mehr vom Dichter, sondern bloß von seiner

Mittelperson, eben dem Klosterbruder, vertreten wird. So erhält
die Erzählung einen rührenden, tief-menschlichen Zug, weil das



— 97 —

früher rechr aufdringliche, religiöse Element sich nun leicht

ablösen und aus der Befangenheit des alten Paters erklären läßt,
der vo» Kindheit an alles unter den kirchlichen Gesichtswinkel

zu stellen gewohnt war. Denn über die Herzens-Meinung des

Dichters bleibt man bei der humoristischen Art, in der er sein

Mönchlein sich geberden läßt, nicht im Zweifel. Während

Abu Bekr und der Prior ohne jede eigene Prägung waren, ist

Anaklet aber doch mehr als ein klerikaler Typus, er ist ein

Individuum, das auf seine besondere Weise das Erbaulich-
Beschauliche mit einer gewissen Geschäftigkeit harmlos anziehend

verbindet.

In dem innern Aufbau rrnd in ihrer sprachlichen Technik steht

diese Dichtung, die zu den ersten und besten Balladen der ge-

saminten deutschen Litteratur zählt, ganz einzig auch unter allen

andern Werken Conr. Ferd. Meyers da. Sie wäre mit einer

ungeheurer rafsinirten Kunst erzählt, wenn der Dichter nicht die

Apparate so sorgfältig verborgen hielte, daß er doch fast ohne sie

frei auszukommen scheint. Es lag ihni daran, auch im Bau der

Verse, im Tonfall und in der Wortstellung die Grundstimmung

zu schassen, die in dem Legendenbilde waltet, das Anaklet noch

dazu nach dein Worlant einer alten, frommen Handschrift zu

erklären sucht. Conr. Ferd. Meyer wollte die an sich schon sehr

ergreifende Erzählung nicht aufgeregt, sondern ganz iin Gegentheil

mit Zurückhaltung vortragen lassen, um ein Gedicht zu geben,

das in den Versen eben ein Gegenstück zu jenem „Bilde" sein

sollte, das nach seiner Fiction von ungeschickten Händen vor

Zeiten gemalt, den Vorgang zwischen dem Pilger und der

Sarazenin nur in treuer, unbeholfener Form dargestellt, aber den

Beschauer doch ergriffen hatte:

„Es berührte mich mit leisem Zauber

Trotz der byzantinischen Gestalten,

Denn darüber lag ein Glanz der Liebe. ."
Zürcher Taschenbuch 1SV0. 7



— 98 —

Auf dieser Mischung von hart und weich, des Tones

der Chronik mit den Tönen des Herzens, auf dem lieblichen

Widerstreit in der Situation, daß der alte, unverständige und

befangene Colibatär diese Liebesgeschichte erzählt, die, in ihrer

großen Leidenschaft nie ganz von ihm begriffen, trotz seiner

Kirchenworte und vielleicht auch gegen seinen Willen doch rot
überall durchschimmert, weil sie zu wahr und tief im Stoff
begründet liegt — auf solcher Bändigung und Entfesselung zugleich

beruht der künstlerische Reiz dieses unvergleichlichen Gedichtes.

Man beachte nur einmal, wie die Erzählung bei den Reden der

Sarazenin weiterschreitet, wie der Kern jedesmal wiederholt,

aber jedesmal auch erweitert wird, wie sich an die einfache

Mahnung, „vor dem Thor des Todes" zu fliehen, später die

Drohung und das Gescheite ansetzen, bis zuletzt alles unter

dem Geständnis der Liebe wieder erweicht und zusammengebrochen

ist:
„Waschen will ich deine rothen Striemen,

„Küssen will ich deine blut'gen Wunden."

Mit wie wenigen Worten hat C. F. Meyer diese dramatische

Wendung erreicht: er wiederholt, — a oonto der alten

Chronik, die noch über keinen großen und ausgebildeten Sprachschatz

verfügen konnte, — fast ohne daß wir es merken, dieselben

Sätze, die sich nun nur um so tiefer uns einprägen. Seine

Dichtung ist voll von Leitmotiven, „denn verhaßt ist Christus
in Damaskus", — und voll von andern Parallelismen in Wort
und Handlung, wenn z. B. die Sarazenin jedesmal in gleicher

Weise abgeht und auftritt, — und doch sind diese Wiederholungen

nicht lästig, die vielmehr wie der Refrain in der Volksdichtung,

künstlerisch und poetisch wirken und zugleich einen archaistischen

Reiz hervorrufen.

So wird auch das Gedicht in sich geradezu verkettet

Es ist ein langes Schrittmachen, ein stetes Wiederzurücksehen,



— 99 —

bas der Erzählung im Ganzen ein bedachtsames Gepräge gibt.

Nur ein paar Beispiele: „Dieses süße Märchen" wird zuerst

V. 12 gesagt, und V. 15 gleich wiederholt, aber eine „tröstliche

Legende" dazu gestellt und V. 27 endlich die letztere allein noch

einmal erwähnt. Oder V. 34:

„Pilger zieh'n vorüber

Scheuen Fußes an der Stadt Damaskus."
Nun wird Damaskus noch zweimal vorgeschoben V. 35:

Denn verhaßt ist Christus in Damaskus!
Vor der Stadt Damaskus rauscht ein Brunnen.

In der letzten Zeile kommt aber ein neues Element hinzu:
der Brunnen, ans den nun ebenfalls zweimal wieder hingedeutet

wird. V. 49.

Dort am Brunnen stand die Sarazenin
V. 43. Stand am Brunen eine Sarazenin.

So greifen diese Verse wie Ringe in der Kette in
-einander. —

Conr. Ferd. Meyer hat im „Pilger und der Sarazenin"
seiner Kunst die vollendetste, reifste und schönste Leistung

abgerungen. Der alte, orientalische Stoff ist aus dem heißen Arabien

hin nach Europa gewandert, wo er erst zu einem schlichten,

baufälligen Gehäuse, dann aber zu einem Monument kam, so daß

man Jahrhunderte lang warten mag, ehe ein anderer, zukünftiger

Dichter es durch ein noch besseres wird ersetzen können. Die
-alte Erzählung, die der moderne Mensch in der Fassung von
1991 Nacht künstlerisch nicht mehr goutirt, ist nun gerettet; sie

ist auf die neuen Formen Conr. Ferd. Meyers gefüllt worden,

der hier selbstständig in den Bahnen des westöstlichen Göthe-

Hafiz wandelnd „Orient und Occident, Nord- und südliches

-Gelände" wieder einmal herrlich mit einander verknüpft hat.


	Die Quellen- und Entwicklungsgeschichte der Ballade C. F. Meyers : "Der Pilger und die Sarazenin"

