
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 21 (1898)

Artikel: Andenken an liebe Reisende, 1787

Autor: Lavater, J.C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-985838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-985838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andenken an liebe Reisende.
1737.

Von I. C. Lavater.

HorbcmcNumg.

as handschriftliche Original der auf den nachfolgenden Blättern

abgedruckten Winke für Reisende, ein kleines, in rothes Leder

eingebundenes Büchlein in 16", gehört Herrn R. von Diesbach in Bern,
dessen Freundlichkeit wir die Erlaubniß zum Abdruck verdanken.

Lavater hatte sich diese allerdings selber vorbehalten. Dem Büchlein

sind nämlich die Worte vorgesetzt: Ich habe mehrere wichtige Gründe,

zu wünschen, zu bitten, zu fordern, daß von diesem Andenken ohne

mein Wissen keine Abschrift weder genommen, noch gegeben, noch

gestattet, viel weniger dasselbe jemals, unter welchem Vorwand
es geschehen möge, ohne meine ausdrückliche Erlaubniß publiciert
werde. Heute ist eine solche einzuholen jedoch nicht mehr möglich.

Zweifellos hat Lavater durch einen seiner Copisten, deren

Handschrift mit der seinigen oft so sehr ähnliche Züge trägt, das

Schristchen in mehreren Exemplaren anfertigen lassen. Das
vorliegende widmete er, wie die im Eingang cursiv gesetzten, von ihm

selber geschriebenen Worte zeigen, einer Frau Oberst Pestalozzi i).
Als Datum der Widmung hat er auf dem Titelblatt ebenfalls

eigenhändig hingesetzt: 12. XII. 1789.

H Ein „Oberst" P. läßt sich allerdings für jene Zeit nicht
nachweisen. Vermuthlich war die Empfängerin identisch mit Elisabetha, geb.

Lavater, geb. 17. Mai 1735, gest. 19. Mai 1792, Gattin des Hans
Rudolf P. beim Weißenthurm, 1704—1783.

Zürcher Taschenbuch 18S8. 1



— 2 —

Hier, meine Vià Odrist ^sstatut^ einige vermischte

Gedanken für Reisende, die mehr Wahres als Neues enthalten.

1.

Wer reiset, lernt, daß nichts ganz Altes und nichts ganz

Neues unter der Sonne ist.

2.

Wer uns Stoff zum Denken giebt, ist uns lieb, wie alles

uns lieb ist, was unsere Kräfte sanft aufregt.

3.

Leise Erinnerungen an genossene Vergnügungen leicht in uns

erwecken, unbestimmte Gedanken scharf prägen, halben Empfindungen

Solidität und Ganzheit geben, Lücken unsrer Erkenntnisse

ausfüllen, uns einen Stuhl, einen Stein, oder gar eine Leiter

bringen, worauf wir stehen und weiter sehen können, als es auf
dem ebnen Boden nicht möglich ist — das alles nennen wir
Wohlthat. Der Zweck aller Lektüre, alles Umganges, eines jeden

Besuches, einer jeden Reise und eines jeden Bruchstückes jeglicher

Reise — und auch dieser würzig kleinen Schrift, ist etwas von

dieser Art.

4.

Wer empfangen hat, giebt gern, wenn er nicht böse ist. Wie
klein es sei, was ich geben karrn — das gute Herz, das mir gern

gab, nimmt gern an, rvas ein dankbares Herz giebt.

5.

Glückliche Reise! ruft man den Scheidenden nach. 8i «luv

iàom iaciuirt, non ost ickom hrvcnn zwei dasselbe thun, so ist es

nicht dasselbe). Bei den Wünschen denkt man meistens anr

wenigsten. An den Wünschen erkennt man den Weisen und den

Thoren — und an dem Sinn der Wünsche den Guten und

den Bösen.



— 3 —

6.

Glückliche Reise! wünsch' ich auch dem lieben Scheidenden.

Was heißt das? Etwas mehr, als: Gut Wetter! unausgewaschenc

Wege! willfährige Postmeister! frohmüthige Postillons, gefällige

und billige Wirthe! treue Lohnlaquayeu! redliche Banquiers!
7.

Glückliche Reife! Was heißt das? Etwas mehr, als: Dir
nahe sich kein Unbescheidener! Dich verfolge kein Jude! Dir
aufdringe sich kein Schwätzer! Dich belaure kein Schalk! Kein

Schiefkopf komme dir in die Quere! Kein Geck pflanze sich dir

gegenüber! Kein Allwißler setze sich dir an die Seite! Kein

Prätendent runzle dir seine Stirn! Kein Stölzling reize dich zur

Verachtung! Kein Halbkenner durchbohre dich mit Dezisionen und

Sentenzen! Kein Verliebter unterhalte dich mit seiner

Liebesgeschichte! Kein Pedant kriege dich zwischen vier Wände! Kein

Philister vor sein Paar Augen! Kein vornehmer Bettler trete in
dein Zimmer! Kein Betrüger behcuchle deine Gutherzigkeit! Kein

Frömmler beseufze deinen Frohsinn! Kein Spieler doch

>vas hat der Spieler mit dem zu thun, dem ich dies Andenken

mitgebe? Kein Sammler erzähle dir die Genealogie seiner Seltenheiten

Kein Arzt die Geschichte seiner Kuren! Kein Autor
zergliedere dir seine Schriftstellerei! Kein Dichterling lese dich zu

Boden! Kein Charlatan mache dir Herzwehe! Kein berühmter

Narr mache sich dir prätios, kein unberühmter bekannt!

8.

Reise glücklich Was heißt das mehr noch? Gehe mit offenem,

gesundem, scharfsichtigem Aug' alles Seheuswerthe zu sehen —
und deinem Aug' erscheine viel Sehenswcrthes! und sehenswerth

sei dir nur das, was dich nie gereueu wird, gesehen zu haben.

9.

Gehe mit offenem, freiem, scharfhörendcm, ganz auffassendem

Ohre, und viel Hörenswerthes begegne dir! Und was wird dir



^ 4 —

hörenswerth sein? Alles, was gute Gedanken in dir aufruft, milde,

liebliche Empfindungen belebt und harmonisirt, gebundene Kräfte
entbindet und irgend einem wohlthätigen Zwecke näher führt —

Alles, was dich nie gereuen wird, gehört zu haben.

10.

Reise glücklich! Suche Gutes und finde Gutes! Gewinne

neue, verliere keine alte Wahrheit! Tausche nichts Brauchbares

an etwas Unbrauchbares, nichts Bewährtes an etwas Nnbewährtes.

11.

Prüfe den neuen Freund und vergiß des alten nicht, um

des neuen willen.
12.

Werde lebendiger, genußfähiger, genießbarer, thätiger,

leidsamer, glaubender, liebender, hoffender!

Verzeihe, verzeihe nicht! Der Prediger konnte sich nicht

verleugnen.

Glückliche Reise.

13.

Ich spreche so vertraulich mit dir, wie mit einem Bruder.

Wärest du dieses Vertrauens unwerth, desto schlimmer für dich.

Doch alles ist eher möglich, als dies. Vertraulichkeit ist die Seele

des Lebens. Mißbrauch harmloser, alles vergessender Vertraulichkeit

ist ein Mord der Seele des Lebens. Immerhin mög' er

von zehn leichtsinnigeren Heuchlern der Ehrlichkeit begangen werden

— du begehst ihn nicht.

Keine Furcht, kein Argwohn raube, schwäche, verbittere mir
das allermenschlichste Vergnügen harmloser, alles vergessender

Vertraulichkeit! Ich behandle gern den Halbehrlichen, wie ganz

ehrlich, um, womöglich, ihn durch mein Betragen ganz ehrlich

zu machen.



— 5 —

Soll ich dann den Ganzehrlichen, wie's ein Adamskind, aus

Erde, Wasser, Salz und Oel gebaut, sein kann, wie einen

Halbehrlichen behandeln?

14.

Man lebt nie, als im Momente harmloser, alles vergessender

Vertraulichkeit. Ein Weltling, der dies läse, würde hiebei lächeln:

„Der gutherzige Schwärmer! Er kann's nicht lassen! Keine

Erfahrungen werden ihn klug machen." Aber was hab' ich hier

mit dem klugen Weltling zu schassen? Ich denke lieber an die

Lieben, denen ich dies Andenken der Liebe, dies Pfand der

Vertraulichkeit gebe.

15.

Es ist noch keine Kunst zu reisen, keine Logik für Reisende

nach dem Bedürfnisse der gegenwärtigen Zeit geschrieben. Ich
bin unendlich davon entfernt, eine schreiben zu wollen oder zu

können. Aber herzlich gern gab' ich meinen kleinen Beitrag zu

einigen Winken der Erinnerung, die auch der Klügste bisweilen

in der Zerstreuung der Reise zu vergessen in Gefahr kommen

könnte.

16.

Reisen, damit man jeden Tag der Menschheit froher werde,

um der weisen, edeln, guten Menschen willen, die uns erscheinen;

— reisen, um jeden Tag der Natur, dieser Göttin und Königin
alles Guten und Schönen, froher zu werden; — reisen, um

jeden Tag seiner selbst, als eines Königs, der Königin froher zu

werden; — reisen, um Collektanea froher und froh machender

Existenz zu sammeln; — reisen, um neue Vergleichungspunktc

zu finden für alles, was wir gesehen haben und sehen werden,

gehört haben und hören werden, genossen haben und genießen

werden; — reisen, um zu kernen, was man hat und nicht hat,

haben und nicht haben kann, wissen und nicht wissen soll, was



— 6 —

man lernen und verlernen muß, was mit Weisheit genossen und

mit größerer Weisheit gemißt wird: Das heißt, denk' ich, wie

du es denkst, mit Vernunft, Zweck, Absicht reisen. So reisest

du, dem ich dies Andenken auf die Reise mitgebe.

17.

Die Reisen der meisten Menschen sind Wallfahrten des

Egoismus zum Egoismus.

18.

Der Egoist besitzt weder die Kunst zu genießeu, uoch die,

genossen zu werden. Wie du zu genießen weißest, so bist du

genießbar. Der Egoist genießt sein Ich, nicht sich.

19.

Wer sein Ich genießt, drückt alle andern Egoisten und Nicht-

egoisten durch sein Ich.

20.

So wie nichts verachteter und lächerlicher zugleich ist, als

ein reisender, sich allenthalben ankündigender, prätensionreicher

Egoist — wie gewiß keiner ist, der dies Andenken der Liebe,

dies Pfand meines Vertrauens aus meiner Hand empfängt —
so ist gewiß nichts verehrungswürdiger und allgemein verehrter,

als ein bescheidener, anmaßungsloser, nnegoistischen Selbstgenuß

suchender Regender.

21.

Die Kunst oder die Naturgabe, zu sehen, ist selten bei denen,

die die Kunst oder die Naturgabe besitzen, sich lieber sehen zu

lassen. Wie du gesehen werden willst, so wird dir die Gabe fehlen,

selbst zu sehen. Wie du gehört werden willst, so wird dir die

Gabe, ich sollte sagen, die Gnade fehlen, zu hören.

22.

Wer sich will hören lassen, ist unduldsam gegen den

Sprecher.



— 7 —

23.

Sich am meisten vergessen, heißt, sich am innigsten genießen.

24.

Wie der Egoismus zunimmt, nimmt der Selbstgenuß ab;

ivie der Egoismus abnimmt, nimmt der Selbstgenuß zu.

25.

Es ist ein sehr weises Wort des jüdischen Sokrates: Wer
sein Leben verliert, der wird es finden; aber es

fassen dies Wort nur die, denen es gegeben ist.

26.

Der ächte Beobachter vergißt sich, sein Ich, im Momente

reiner Beobachtung. Wer sich im Beobachten vergißt, den Beobachter

im Beobachter, der, und der allein, ist ein weiser Beobachter.

27.
So wie der ein ächt guter Mensch ist, der sich im Andern,

sein Leiden im Leiden des Andern, seine Freude in des Andern

Freude vergißt.

28.

Wer sich so "vergißt, daß Er von jedem, der ihn sieht und

hört, selbst vergessen wird, daß er jeden, der ihn sieht und hört,

seiner selbst vergessen macht — wer so genießbar ist, daß sein

Ich verschwindet, wie das genießende Ich dem Genießer zu

verschwinden pflegt, der ist mehr als ein guter, weiser Mensch,

gezeugt aus dem Willen des Mannes und des Fleisches.

29.

Viele sehr weise Menschen versteh'n nicht, halbweise reisen

zu können. Sie sind nur auf einem gewissen Fleck weise, nur
in ihrem Kabinette, ihrem Negligee, an ihrem Pulte. Mit ihrem

Schlafrock ziehen sie ihre Weisheit aus. Mit ihrem Pulte
verlassen sie ihren Scharfsinn, mit ihrem Kabinette ihre Klugheit.

30.

Wer weise reisen kann, ist sehr weise.



— 8 —

31.

Wer allenthalben derselbe ist, ist wahrhaft groß.

32.

Wer existenter, konsequenter, permanenter geworden ist und

alle, mit denen er Gedanken und Empfindungen wechselte, existenter,

konsequenter, permanenter zu inachen strebte, der ist beinah' ein

heiliger Reisender.

33.

Lerne jeden Tag bestimmter zu werden.

34.

Alle Unbestimmtheit macht verlegen, Unbestimmtheit des Zweckes

sowohl, als Unbestimmtheit der Mittel. Alle Bestimmtheit wird

von Kraft erzeugt und erzeugt Kraft.

35.

Licht kommt von Licht, und Energie von Energie.

36.

Ohne Bestimmtheit keine Energie.

37.

Ein Reisender ohne Bestimmtheit des Zweckes setzt sich und

alle bestimmten Charakter in Verlegenheit.

38.

Bedürfniß nach Bestimmtheit zeigt Energie der Seele, die

sich durch neue Energie der Vollführung belohnt.

39.

Alles in der Natur ist frei und bestimmt, Alles hat Zweck.

40.

Alles Gezwungene, Unbestimmte, Zwecklose ist Sünde wider

die allsreie, allbestimmte, zweckreiche Natur.
41.

Der Weise sucht Freiheit und Bestimmtheit in allen Charak-

tern, Kunstwerken, Geistesprodukten, Gesprächen, Geberden, Ak-



— 9 —

zmten. Wer beides zugleich sucht, wird selten unrichtig, nie

schief urtheilen.

42.

Ich spreche von Bestimmtheit des Zweckes. Vereinige mit

diesem möglichste Freiheit in den Mitteln — und du wirst nie

sehr unweise handeln, nie ganz ohne Nutzen reisen.

43.

Je bestimmter der Zweck deiner Reise, jeder Abschnitt

derselben, je bestimmter deine Absicht bei jedem Besuche, jedem

Gespräche, jeder Besichtigung — desto größer, entscheidender,

bleibender der Nutzen und das Vergnügen.

44.

Richtig, unbefangen, geradehin zu sehen, ist das Leichteste

und das Schwerste. Für den, der es kann, ist es durchaus

keine Kunst; es ist seine Natur. Er ist gerade gebaut, steht

gerade vor sich hin und kann nicht anders, als gerade sehen. Es

würde für ihn die größte Kunst sein, schief zu sehen. Aber für
jeden, der schief gebildet ist, ist's schwer, ist's unmöglich, gerade

zu sehen. Weich' ihm aus! Flieh' ihn! Hör' ihn nicht an!
45.

Es gibt unter tausend Sehenden kaum einen Seher, unter

tausend Hörenden kaum einen Hörer.
46.

Unter tausend Reisenden kaum neunhundcrtneunundneunzig,

die genau wissen, warum sie reisen, und was sie eigentlich wollen.

47.

Und wer nicht genau weiß, was er will, will nicht von

ganzem Herzen; und wer nicht von ganzem Herzen will, der will
überall nicht.

48.

Unter tausend Reisenden nicht neunhundcrtneunundneunzig,

die wahr erzählen.



— 10 —

49.

Wer wahr erzählen kann, was er gesehen und gehört hat,

so erzählen kann, daß der unsichtbarste Mitzeuge nichts dazu und

nichts davon zu thun wüßte, der ist ein weiser, guter,
kraftvoller Mensch.

50.

Die Lüge ist allgegenwärtig, wie die Menschheit. Die Wahrheit

so selten, wie Engelserscheinung.

51.

Ein ganz wahrer Mensch ist ein ganz wahrer Gott.

52.

Der, auf dessen Lippen kein Betrug erfunden wird, ist der

wahrhaftige Gott und das ewige Leben.

53.

Je wahrer der Mensch, desto göttlicher, königlicher, invio-
labler. Wer ihn beleidigt oder verleumdet, greift in Gottes

Augapfel; wer ihn Lügner nennt, hat sein Gewissen unheilbar
verwundet.

54.

Suche, wie einen Schatz im Acker und wie jene große Perle,

Wahrheit und Liebe in Einem.

55.

Wer die reine, klare Wahrheit nicht sieht, ist ein verlorener

Mensch. Ein Mensch ohne Wahrheitssinn, ist kein Mensch.

56.

Wie dein Wahrheitssinn, so deine Menschheit.

57.

Wie der wahre Hörer, so der wahre Mensch. Durch's

Hören kommt der Verstand, die Vernunft und der Glaube, wie

durch's Sehen die Liebe.

58.

Jeder wahre Hörer bildet sich zum weisen Lehrer.



— 11 —

59.

Die schärfsten Augen sind nicht immer die bcobachtendsten,

die feinsten Ohren nicht immer die horchsamsten. Interesse,

Bedürfniß, Ahnung ist's, was Sehen und Hören macht. Aus

Interesse, Bedürfniß, Ahnung entsteht ein Verlangen, eine kräftige

Lust, und erst aus diesem allem der Wille, der so oft mit bloßem

Verlangen verwechselt wird.
60.

Die verlangenreichsten Charakter sind nicht immer die

vollendetsten. Ein Senfkorn Wille hat mehr Kraft, als ein

Zentner Verlangens.
61.

Die wenigsten Menschen versteh'n die Kunst aller Künste:
wollen zu können.

62.

Daß die Menschen so verschieden sind, daß sie nicht

verschiedener sein könnten, das lernt der Reisende alle Tage.

69.

Daß die Menschen sich so ähnlich sind, daß sie bei der

nothwendigen Verschiedenheit sich nicht ähnlicher sein könnten, das

lernt der Reisende alle Tage.

64.

Wie der Mensch, so die Meinungen, Vorurtheilc,
Handlungen, Tugenden und Laster des Menschen, so das, was man

Glauben, Aberglauben, Unglauben nennt. Alles dieß ist nichts,

als der Mensch selbst.

65.

Der immer neue Mensch ist immer der alte.

66.

Das Neue und Alte oder vielmehr das Neue im Alten, das

Alte im Neuen zu suchen, zu sehen, zu bezeichnen, erst scharf zn

söndern, dann wieder innigst vereinfachen zu können, sich im Er-



— 12 —

kennen des allgemeinen und besondern zu üben, im blitzschnellen

Trennen und Sündern von beiden, ist meiser Reisenden Zweck,

dessen Erreichung sie immer genießender und genießbarer macht.

67.

Der wahre Weise genießt immer und wird immer genossen.

Er sammelt und giebt immer, hat, indem er giebt, und giebt,

indem er empfängt.

68.

Ruhig empfängt er, ruhig giebt er, ruhig mißt er, ruhig

genießt er, ruhig verschließt er sich, ruhig theilt er sich mit. Leicht

weiß er sich zu verbreiten, aber nur so weit, als sein Zweck es

gestattet. Leicht weiß er sich wieder zusammen zu nehmeu, aber

nur so sehr, als es der Gegenstand seiner Betrachtung werth ist.

69.

Er weiß zu rechter Zeit Alles über Einem, und zu rechter

Zeit nicht Eins unter Allein zu vergessen. Er weiß Tage

aufzuopfern, um gewisser Momeutc willen, und mit Momente,: zu

geizen, als warm's ganze Jahre.

70.

Er weiß zu fixiren, was flüchtiger ist, als ein Blumenduft,

und zu prägen, was nachgiebt, wie die Luft.

71.

Er weiß sich zu unterwerfen, und frei zu bleiben, und durch

Willenlosigkeit zu herrschen, ohne herrschen zu wollen.

72.

Er versteht das Geheimniß, sich angenehme Reminiszenzen

zu bereiten.

73.

Seine Frohheit ist nie Leichtsinn; sein Witz nie Witzelei;

sein Geben nie Verschwendung; seine Festigkeit nie Eigensinn.



— 13 —

74.

Mir halt' ich dieß Bild vor, um mich darnach zu bilden.

Auch du, brüderlicher Freund, wirst es dir oft vorhalten. Wenn

wir uns wieder sehen, soll es einer dem andern anmerken, daß

er sich dieß Bild oft vorgehalten hat.

75.

Wer gewisse Dinge nicht auf den ersten Augenblick sieht,

wird sie nie sehen, wenn sie ihm hundertmal auch noch so klar

gezeigt werden.

76.

Wer gewisse Schritte sich gestatten kann, wird nie überzeugt

werden können, daß er sie nicht hätte thun sollen.

77.

Es ist ein Starrsinn in der menschlichen Natur, der allem

Trutz bietet. Wo du diesen unbelehrbaren Hartsinn wahrnimmst,
da wirst du Alles, was Perle und Heiliges heißt, schnell

einpacken und so sehr wie möglich verbergen.

78.

Kleine Züge verrathen oft sehr viel — man mag so klug

sein, als man will —; ein kurzes oder zerrissenes Hemd kann

unsere Blöße nicht immer bedecken.

79.

Kleine Mängel verrathen große Armuth; kleine Nachlässigkeiten

sind oft für einen schrecklichen Geist der Unordnung un-

widersprechlich entscheidend. Der weise Reisende läßt solche

entscheidende Kleinigkeiten nicht unbemerkt.

80.

Wer das Schönste, Beste, was vor seinen Augen liegt, nicht

gewahr wird und etwas Mittelmäßiges, Kleinliches, das nebenan

liegt, heraushebt, bewundert, lobpreist: der hat wider sich

entscheidend entschieden.



— 14 —

81.

Wer von einer ganz vortrefflichen Sache schnell wegspringt

oder dich schnell davon abführen will, um auf etwas zweites,

drittes, viertes zu merken, oder dich aufmerksam zu machen, mit
dem mache keine genaue Freundschaft.

82.

Wer in Gegenwart eines Weisen wenig hört und viel spricht,

den Weisen nicht benutzt und Andere hindert, ihn zu benutzen, ist ein

schwer verbesserlicher, allenthalben peinlicher, überlästiger Mensch.

83.

Wer mit einem Weisen oder Gelehrten über triviale Dinge
spricht, worüber er mit dem Lohnlaquaien ebenso gut sprechen

könnte, ist — ich weiß nicht was —: ein Philister.

84.

Wer unsaubere Briefe aus offener Tasche hervorzieht, zeigt

wenig Geist der Delikatesse.

85.

Wer eine Karte, die man ihm zur Empfehlung gibt, statt

reinlich in die Brieftasche zu legen, so lange drückt, zusammenlegt,

beschmutzt, daß man sie ohne Ekel nicht ansehen kann: der ist ein

unweiser, indiskreter, indelikater Mensch.

86.

Wer seinen Namen nicht klar, leicht leserlich und mißverstehbar

schreibt, der ist nicht mein Freund; denn er ist kein Freund
der glücklichmachenden Genauigkeit; denn er scheint nicht sehr

geübt, sich bei dem, was er thut, Zwecke vorzusetzen; denn es ist

ihm nicht zur Natur geworden, sich iu des Andern Stelle

hineinzudenken. Es versteht sich, wenn es von Fürsten und wenn es

das erstemal geschieht; die Fürsten haben das Privilegium, ohne

Leserlichkeit ihres Namens, dem Namen nach bekannt zu sein.



— 15 —

87.

Wer mit Vorsatz einen fatalen Namen, eine ärgerliche, un-

erwiesene Anekdote, eine schiefe Beurtheilung in Gegenwart dessen

hervorzudrängen sucht, auf den sie eine Beziehung zu haben scheint,

und zwar in der Absicht, einen guten Menschen in Verlegenheit

zu setzen, der hat etwas von der Nichtliebe, welche die galiläischc

Schule mit dem Todschlag in eine Linie setzt.

88.

Jede Frage, wovon man voraussehen kann, sie setzt einen

guten Menschen in Verwirrung, ist eine Frage der Bosheit.

89.

Wer sich eine positive Bosheit erlaubt, ist ein positiv

böser Mensch.

90.

Bosheit kann durch nichts, was es auch sei, vergütet werden.

91.

Bosheit ist ein Brandmal der menschlichen Natur, zu dessen

Vertilgung die Natur keine Salbe hat.

92.

Wer affektirt, etwas genau und gewiß zu wissen, wovon er

genau und gewiß weiß, daß er es weder genau noch gewiß weiß,

ist ein grundschlechter Mensch, der dem, der ihn kennt, eine nie

durch nichts bedeckbare Blöße zeigt.

93.

Wer eine Bitte thut, die ebenso schwer ist abzuschlagen als

zu gewähren, hat einen fürchterlichen Beweis wider sich gegeben,

daß er in diesem Momente sinnlos gehandelt: sinnlos wie ein

Thor, wenn er nicht daran dachte; sinnlos wie ein Bösewicht,

wenn er sich die Schwierigkeit beim Ja und Nein sagen klar

vorstellte.



— 16 —

Daß es Fälle giebt, wo der, so die Bitte that, die Verlegenheit

nicht voraussehen konnte, vielleicht gar noch eine Gefälligkeit

zu erweisen glaubte, ist freilich nicht zu vergessen.

94.

Traue der Weisheit und Redlichkeit dessen nicht, der den

Weisesten ohne Thorheit und den Besten fehlerfrei glaubt oder

wähnt; denn, genau zu reden, glaubt man nichts als Wahrheit,

sowie man nichts lieben kann, als was gut ist.

95.

Hasse, wie das Häßlichste, den Sinn, der nichts Gutes an

dem schlimmsten Menschen findet.

96.

Findest du einen Menschen, der das Unglück hat, nur die

schlimme Seite der schlimmen und die gute der guteu nicht zu
sehen, der dich einen ganzen langen Abend oder wohl gar einen

ganzen langen Tag mit nichts als Fehlern, Schwachheiten, Thorheiten

Anderer unterhalten kann, dem weh und übel wird, wenn

man ihm etwas Gutes von guten oder schlimmen Menschen erzählt,

dem das „aber" unabtreiblich auf den Lippen sitzt, wo es gleich

einem Drachen jedes Lob und Lobchen Anderer sogleich zu

verschlingen sucht: o so laß keine Gutherzigkeit dich bereden, ihm

etwas mehr zu vertrauen, als was du dem Stein auf der Gasse

vertrauen würdest.

97.

Findest du einen Menschen, der absprechen könnte und nicht

leicht abspricht, so halte ihn noch höher als Martial den hält, der

gute Verse macheu könnte und keine macht.

98.

Kein Heiliger, der je kanonisirt worden, ist heiliger als der,

der Kenner ist ohne Kennerair, der dezidiren könnte und nicht

dezidirt, transchiren und nicht transchirt, alles um sich her gleichsam



— 17 —

vernichtigcn, und allem Leben und Werth zu geben sucht und zu

geben weiß. Solch' einen Mann kanonisirt sein eigen Herz, und

ohne diese Kanonisation hilft keine des apostolischen Stuhles.

Solche Herzenskanonisation aber unterzeichnet der Papst aller

Päpste, der einzige Herr aller Herren und Knecht aller Knechte.

99.

Das Absprechen, Totalabsprechen, vor genauer, vollständiger

Untersuchung gibt Kennerair bei Unweisen und ist Siegel der

Thorheit in den Augen aller Weisen.

100.

Ueber jeden Absprecher wird abgesprochen werden.

101.

Berühmte Namen wähnen das Monopolium zu haben, über

alles mit Einem Wort absprechen und sentenziren zu dürfen. Jedes

ihrer Worte ist für jeden, der anderer Meinung ist, ein Dolch-
und Gnadenstoß. Ich verbäte mir die Ehre und das Monopol,
ein frecher und dummer Mensch, ein steinharter Charakter und ein

mit dem Rade vertrauter Scharfrichter zu sein.

102.

Wer andere scharfrichtet vor dir, wird dich scharfrichtern

hinter dir.

103.

?sroontatorsra tngito: nain ^arrnlus iàsin est. Fliehe den

Frägler; er ist, so wie er frägelt, ein Schwätzer.

104.

Setze dich täglich an die Stelle des Besuchten, wenn du

besuchest; an die Stelle des Beschäftigten, wenn du müßig bist; an

die Stelle des Leidenden, wenn du froh bist; an. die Stelle und

in den Gesichtspunkt des Bleibenden, wenn du weggehst: so nur
wirst du duldsam und edel werden.

Zürcher Taschenbuch 18S8. S



— 18 —

105.

Wer viele Reisende sieht, unterscheidet täglich leichter das

Angenommene und das Natürliche, das Entlehnte und das Eigene.

106.

Das Natürliche allein empfiehlt sich dem ächten Menschenkenner

; je mehr du Eigenes hast, desto reicher und achtungswerther

bist du in seinen Augen.

107.

Es ist sonderbar: Unter hundert Menschen gibt es wohl

neunzig wahrhaft eigennützige, aber kaum Einen, dem es um ächtes

Eigenthum zu thun ist.

108.

Tausende wollen nur scheinen zu haben. Haben will
gemeiniglich nur Einer unter Tausenden — nur Einer, will ich

hinzuthun, damit ich nicht zu scharf abzusprechen scheine, dem es

blos und allein um's Haben und nicht auch um den Scheiu

des Habens zu thun ist.

Ein Work Von Klugheit und Politik.
109.

Klugheit ist die Kunst, seine Zwecke zu erreichen.

110.

Die Summe aller Zwecke, ist Frohheit, Freiheit, ruhiger,

friedlicher, furchtloser, sicherer, nie gereuender Selbstgenuß.

111.

Alles was Reue zeugt, Freiheit hemmt, Frohheil hindert,

Scham gebiert, Zwang und Verlegenheit mit sich oder nach sich

führt, ist zweckwidrig, unklug, Thorheit.

112.

Jeder Zweck darf um der Schwachen willen, die ihn weder

verstehen noch tragen möchten, wenn sie auf einmal ganz sähen,

eine Zeit lang verhüllt werden. Aber der Zweck, der nie enthüllt,



— 19 —

der Weisen und Guten nicht gesagt werden darf, ist kein guter

Zweck, und es ist nicht wahre Klugheit, einen unguten Zweck

haben; denn die nie ausweichbare Entdeckung desselben wird

Scham verbreiten; — und es ist nicht Klugheit, Scham säen und

ernten zu wollen.

113.

Klugheit, die ihres Zwecks verfehlt, ist gleich der Thorheit,
deren Wesen und Natur ist, ihres Zweckes zu verfehlen oder zwecklos

zu handeln.

114.

Die reinste Ehrlichkeit ist die feinste Politik. Das haben wir
hundertmal gehört. Ob wir auch durchgedacht, durchempfunden,

durchgeglaubt und oft schon bewiesen haben, daß wir's, wie alles,

was wir durch und durch glauben, uns zur Natur gemacht haben?

115.

Ohne komplete Ehrlichkeit gibt es keine komplete Klugheit.
116.

Jeden Zusatz von Kupfer zu dem feinsten Gold entdecken

Kunst und Zeit.
117.

Alle Unredlichkeit in der Klugheit ist Thorheit, ist Kupfer
im Golde, das Zeit und Kunst zu entdecken nicht unterlassen

werden. Dies ist eine der gesagtesten, vergessensten, beherzigungs-

wertheften Wahrheiten, an die sich ehrliche Leute gern erinnern.

118.

Wo ein Zweck beginnt, der am Ende wenigstens nicht gesagt

werden darf, da geht die Ehrlichkeit abseiten.

119.

Die Ehrlichkeit hat gute, ganz gute, nur gute Zwecke, die

aller Ehrlichkeit, die gute, nur gute, ganz gute Zwecke hat, gesagt

werden dürfen, wenigstens wenn sie erreicht sind oder ihre

Erreichung nicht mehr gehindert werden kann.



— 20 —

120.

Es gibt wohl keine größere Insulte gegen den wahren, genuinen,

schlichten, geraden Menschensinn, als das ewige Anpreisen der

Klugheit, wenn man nichts als absichtliche, egoistische Verstellungs-

Kunst, Charlatanerie des Herzens, Grimasse von Bescheidenheit,

Gaukelspiel von Schmeichelei, Verheimlichung elender Absichten

darunter versteht — nnd was anderes wird gemeiniglich darunter

verstanden? Doch ich merke, daß ich unvermerkt in einen Imous

ooinmuins ausgegleitet bin.

121.

Ich will diesen Punkt mit der einzigen Bemerkung beschließen:

Nichts ist ausfallender, leicht merkbarer, anstößiger, beleidigender,

demüthigender, als Lobsprüche der falschen Klugheit, als Schmeicheleien,

mit denen man einen nicht ganz kindischen Mann zu

vergülden sucht. Du willst dich einschmeicheln, und du wirst
ekelhaft. Du willst Gegenlob ernten, und erntest Verachtung. Du
willst klug erscheinen, und man fühlet durch und durch, daß.du
ein Thor bist.

122.

Der Weise lächelt oft,

Doch selten wird er lachen.

123.

Wo Kraft ist, da ist Ruh'
Und ist Geduld mit Schwachen.

124.

Wer Feuer und Flammen streut,

Gehört ins Reich der Drachen.

125.

Wer nicht zu leben weiß,

Kann nicht lebendig machen.



— 21 —

126.

Der Gang des Menschen zeigt seinen Wandel, wie seine

Stimme sein Herz.

127.

Es giebt eine Art von Wesen, die viel Wesens machen nnd

nie als auf den Zehen existiren, die nie zum Stehen kommen,

geschweige zum Sitzen. Sie lassen uns auch nicht zum Sitzen

kommen. Ihr seid nicht von dieser Wesen Art, Ihr, die dieß

lesen; Ihr erkennt sie auf hundert Schritte und wißt sie, ohne

sie zu beleidigen, auszuweichen; oder geht's nicht an, so stellt

Ihr ihnen, wie den Fliegen, eine Schaale mit Zucker dar.

128.

Oeffne dein Aug' zu sehen die positiven Menschen und die

positive Seite der positiven Menschen.

129.

Der negativen Menschen ist eine große Zahl. Doch jeder

noch so negative Mensch hat eine positive Seite; diese suche, gegen

diese wende dich mit deiner positiven Kraft.

130.

Ich beobachte gern den Mensch, wenn ich gewiß bin: er

denkt nicht daran, beobachtet zu werden.

131.

Wer, unbemerkt geglaubt, so handelt, daß er dem unbemerkten

Bemerker ehrwürdig ist, der sei mit dem heiligen Roth bezeichnet,

in dem Kalender deines nur für dich ganz geschriebenen Tagebuchs.

132.

Jede geflissentliche Auslegung seiner Äußerlichkeiten ist

Auslegung innerlicher Thorheit.

133.

Je mehr Berührungspunkte ein Mensch für dich hat, desto

genießbarer ist er für dich.



- 22 —

134.

Wer die Saite vor dir berührt, die zehntausende unberührt

lassen, vor dessen Zauberkraft kannst du dich iu Acht nehmen.

135.

Vergiß, Reisender, nichts, was vergessen zu haben dich

peinigen würde.

136.

Sammle, damit du habest!

137.

Lerne, damit du wissest!

138.

Misse, damit du genießest!

139.

Empfange, damit du gebest!

140.

Doch ich spreche mit Weisen, als ob sie lernen müßten, sie,

von denen ich mehr gelernt habe, als ihre Bescheidenheit denken

mag. Doch auch Weise hören gern die Lehren, die sie befolgen.

141.

Dein guter Genius verlasse dich nie! und damit er dich nie

verlasse, beleidige ihn nie; und damit du ihn nie beleidigest, so

gehorche schnell seinen leisesten Warnungen; sie sind dem

Einfältigen schnell hörbar, leicht verstehbar und dem Redlichen leicht

befolgbar.

142.

Laus' deinem Genius nicht vor, desto schneller folg' ihm.

143.

Suche nicht zu begierig das Berühmteste. Das Berühmteste

ist selten däs Ruhmwürdigste.



— 23 —

144.

Erforsche mit Ernst das Preiswürdigste, was kaum bekannt

und um so viel vortrefflicher ist, je weniger es gekannt, angestaunt

und gepriesen ist.

145.

Selten steht die wahre Menschheil auf dem Theater der

Celebrität.

146.

Siehst du Schriftsteller, so sei das dein Augenmerk: „Steckt

sein Buch im Verfasser? Ist es Frucht des Baumes, den du vor
dir siehst? oder angehängte Frucht? Hat der Schriftsteller durch

seine Schriftstellerei nichts von seiner Menschheit eingebüßt? Hat
der Schriftsteller den Menschen — nicht verschlungen? sein Ruf
sein Herz nicht angefressen?"

147.

Wer sich und andere am wenigsten betrügt, ist der weiseste

und beste.

148.

Wer ohne Grund erwartet, ist ein Narr und betrügt sich selbst.

149.

Wer ohne Grund erwarten macht, und weiß, daß er es

thut, der ist ein Betrüger anderer.

150.

Der edelste Mensch sucht immer mehr zu seit?, als zu scheinen ;

inehr zu geben, als erwarten zu machen.

151.

Reisen lehrt immer weniger erwarten; wer reiset, und wird

nicht alle Tage in seinen Erwartungen herabgestimmt? Wie fandet

ihr beinah' alles anders, als man es euch beschrieb. Ihr habt

schon eine schöne Lektion hinter euch, wenn ihr hienieden viel zu

erwarten verlernt habt. Auch dieß Büchelchen entspricht eurer



— 24 —

Erwartung nicht. Auch diese Erfahrung helf' euch mit, allen

Erwartungen absterben.

152.

Es wird mir unter der Feder immer anders, als ich's

erwartete, oft vielleicht schlechter, oft, denk' ich, um etwas besser.

Man sagt und thut selten ganz, was man sagen und thun will,
oder vielmehr zu wollen meint.

153.

Man bezahlt etwa für schlechten Weg gut Weggeld und ist

mit jeder Strecke, die des Weggeldes nicht ganz unwerth ist,

zufrieden. Der Reisende gewöhnt sich, sich in alles zu finden.

Er verzeiht dem guten Willen gerne eine Nachlässigkeit, die von

keinen Folgen ist. Er nimmt gern nützliche Erinnerungen an

das Bekannteste an, das leicht vergessen wird.

154.

Nichts ist seltener als ein Mensch, der mit der Zeit wohl

Haus zu halten weiß. Der leichtsinnigen Geldverschwender sind

viele, doch ihrer sind wenige nur in Vergleichung mit der unzählbaren

Menge der viel leichtsinnigeren Zeitverschwender.

155.

Wahre deine Imuis ck'or und deine Thaler, lieber Reisender!

du thust wohl, wenn, du nicht einen zwecklos ausgibst. Aber noch

mehr Sorge trage zu deiner Zeit, das heißt, nicht zu deinen Tagen

und Stunden, nicht zu deinen Viertelstunden, sondern ganz allein

zu deinen Minuten. Du kannst Tage wegwerfen, ich habe nichts

dagegen. Nur bitt' ich dich, zu deinen Minuten Sorge zu tragen.

156.

Deine Taschenuhr sei dir wie ein Genius! Laß allenfalls

einen Begleiter dich erinnern! ?Ius ultra! Doch schau ruhig,

was du schaust.



— 25 —

157.

Wer alles genießen will, genießt nichts. Man muß entsagen

lernen, um genießen zu lernen.

158.

Der hat viel gesehen, der Eins recht gesehen hat, und sehr

genossen, der Eins ruhig genießen konnte. Du hast viel gelernt,

Reisender! wenn du auf einmal nur Eins sehen, nur Eins

genießeil gelernt hast.

159.

Benutze jeden Menschen nach seiner individuellen Benutzbar-

keit, daß es dich nie gereue, ihn so und nicht anders benutzt zu

haben; daß es ihn immer freue, dir so und nicht anders nützlich

gewesen zu sein. Durch nichts kannst du dem Weisen und Guten

mehr Ehre beweisen, als wenn du Nutzen von ihm ziehst, den

nur du, nur von ihm ziehen kannst.

160.

So verewige die schnellen Tage deiner Wallfahrt! Ein ewiger

Tag ist mehr werth, als ein verschwundenes Jahr.

161.

Ein ganz guter Mensch, wie's Menschen sein können, ist

liebenswürdiger, genießbarer, wohlthätiger, als hundert halbgute

zusammen genommen.

162.

Ein selbstständiger, konsequenter Charakter wiegt tausend

Sklaven des Vorurtheils aus. Millionen Dummköpfe sind nicht

werth, was ein einziger Weiser.

163.

Suche das Mannigfaltigste in Einem! — Opfere den: Guten

viel Mittelmäßiges, dem Besten viel Gutes auf!

164.

Frage beim Besten dem Besteil nach.



^ 26 —

165.

Von welchem alle, auch die Schlechten gut sprechen, sei dir

nicht so wichtig, wie der, von dem die Besten auf's beste, die

Schlimmsten das Schlimmste sprechen.

166.

An den Fragen erkennt man den Menschen noch mehr als

an den Antworten; an dem Hören und Verstehen der Antwort

noch mehr als an den Fragen.

167.

Sehr wenige verstehen zu fragen, noch wenigere verstehen zu

hören und zu verstehen.

168.

Die zweite Frage läßt gemeiniglich mehr sehen als die erste,

und die dritte mehr als die zweite.

169.

Wer bis an's Ende wohl zu fragen weiß, muß als weise

verehrt werden, er mag wollen oder nicht.

170.

Die unaufhörlichen Frager sind selten reine Wahrheitsfreunde,

es sei denn, daß ihre Fragen aus Seelen-Bedürfnissen entspringen.

171.

Die unaufhörlichen Frager haben sehr selten die Gabe, zu

hören und zu antworten.

172.

Die unaufhörlichen Frager sind selten wisfensbegierig, kaum

neugierig, sie wollen nur das zu sein scheinen. Sie sind höchstens

erzählensbegierig.

173.

Frage des geistigen Bedürfnisses, ehrwürdige Frage! Wer
dich thun kann, hat das Siegel Gottes auf seiner Stirn.



— 27 —

174.

Es ist eine Bitte des Herzens, die zum Herzen dringt und

nie ganz ohne Antwort bleibt.

175.

Frage nie, was dich nicht intcressirt zu wissen!

176.

Wer die Kunst zu bitten versteht, versteht die Kunst zu

empfangen, zu besitzen, zu genießen.

177.

Fragen ist bitten; dem wahrhaft Bittenden wird gegeben —
dem wohl und weislich Fragenden wird wohl und weislich

geantwortet.

178.

Das Bedürfnißreiche ist kraftreich.

179.

Ich spreche von geistigen Bedürfnissen. Wie das Bedürfniß,
so die Kraft zu genießen.

180.

Aber der Bedürfniß-Heuchler gibt es so viele als der Genuß-

Heuchler und der Kraft-Heuchler.

181.

Noch ein Wort vom Fragen.

Bestimmte Fragen, die einen bestimmten edlen Zweck habeil,

sind immer in dem Herzen des weisen Reisenden.

182.

Du, der dies Andenken aus meiner Hand erhältst, du

wirst dich nie zum kleinlichen, zwecklosen Frägler erniedrigen, du

nie durch eine halb indiskrete Frage in Verlegenheit setzen, du

nie unweiser, beleidigender Publizirer des Vertrauten sein können,

du nicht vergessen, wie leicht eine Antwort, im harmlosen Kreise



— 28 —

gegeben, aus dein Zusammenhange der Veranlassung herausgehoben,

auch noch so wahr erzählt, fürchterlich mißverstanden und

Verbitterung eines ganzen Lebens werden kann.

183.

Alle Vertraulichkeit hat ein Ende, wenn der Inhumanität
unseres Jahrzehntes, dem nichts mehr heilig ist, durch weise und

edle Reisende und Reisebeschreiber nicht Grenze gesetzt wird.

184.

Je redlicher der Besuchte, desto unbefangener und offener.

Wehe dem profanen Verdreher einer schön veranlaßten

Herzensäußerung Wer ein Herz und eine Zunge hat, entscheide sich auf

seinen Reisen wider diese zur Sitte gewordene Barbarei.

185.

Wer uns nichts gibt und nichts von uns verlangt, ist uns

gleichgültig, und seine Gegenwart wird uns langweilig und

überlästig.

186.

Wer uns gibt, ohn' etwas von uns zu verlangen, kann reich

und edel und groß sein. Aber nur, wer uns ebenso gern und

leicht gibt, als er von, uns annimmt, was wir leicht und gerne

geben, ist unser Freund.

187.

Das höchste Vergnügen ist Ebbe und Fluch des frohen

Gebens und Nehmens.

188.

Dssillörium 8M rslmgrwro (Verlangen nach sich zurücklassen)

ist die Natur alles ächt Wahren, ächt Guten, ächt Schönen.

189.

Verlangen nach sich zurücklassen, soll zwar nie der Zweck des

Reisenden sein. Wie du dir dieses Zweckes bewußt bist, desto

weniger wirst du ihn erreichen.



— 29 —

190.

Aber wenn du Verlangen nach dir zurücklässest, so bist du

nicht umsonst gewesen, wo du warst.

191.

Der ächte Weise hat nur Eine Logik für alles Menschliche,

Einen Maßstab, alles zu bemessen.

192.

Alle Menschen, menschliche Szenen, menschliche Produkte,

Kunstwerke, Länder, Aussichten, Conversationen, Lustpartien,

Cabinetter, Besuche, Reisen — Alles: an àiàarium sui ralinguant?

(Läßt's Verlangen nach sich zurück und süße Erinnerung?)

193.

Wer etwas Schlechtes verlangt, ist schlecht. Wie größer das

ist, was du verlangst, desto größer bist du, desto mehr läßt alles

Mittelmäßige dich gleichgültig, erregt alles Große dein Streben.

194.

Der weise Reisende wird durch jede neue Größe, die er

erblickt, höher gehoben, — fähiger, neue Größen, und unfähiger,

unbestimmte Kleinheiten zu genießen.

195.

Wer Gutes thut, der ist aus Gott. Gut sein und göttlich

sein, ist Eins. Froh machen und froh sein, ist Eins bei Gott

und allen guten, das ist göttlichen Menschen.

196.

Wie du in der Freude Anderer froh bist und im Leiden

Anderer leidest, bist du gut.

197.

Sei gut, so weißt du, was Gott ist.

198.

Gott ist die Güte; die Güte kennen, ist Unsterblichkeit.



- 30 —

199.

Genug für diesmal! Mache dir das Bekannteste, Aelteste

durch Anwendung neu, und das Unwichtigste durch guten

Gebrauch wichtig!

200.

Wir werden wieder zusammenkommen, wenn wir gut bleiben

und immer besser werden.

Zürich, Montags den 9. Julius 1787.


	Andenken an liebe Reisende, 1787

