
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 18 (1895)

Artikel: Die Zürcher Bibel

Autor: Egli, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zürcher Bibel.
Geschichtliche Skizzen von Emil Egli.

Durch Zuschrift vom 13. Januar 1894 und unter Beilage
des von einer schweizerischen Kommission übersetzten Neuen

Testaments sammt Psalmen (Frauenfeld, Huber 1893) ladet der

h. Kirchenrath des Kantons Zürich die Mitglieder der Synode

ein, sowohl einzeln als in ihren Capitelsversammlungen und

Pastoralgesellschaften die vorgelegte neue Uebersetzung zu prüfen.
Dabei hebt er die Frage hervor: Wollen wir die seit der
Reformation im Kanton Zürich bestehende und bis
auf die Gegenwart von der zürcherischen Kirche
stets sorgsam fortgebildete eigene Bibelübersetzung
preisgeben?

Von dieser Anfrage sind die hier dargebotenen, in der

Pastoralgesellschaft des Bezirkes Zürich am 22. Februar 1894

vorgelesenen Skizzen veranlaßt worden. Dem Entscheid über die

vorgelegte Uebersetzungsprobe wollen dieselben nicht vorgreifen;
sie bescheiden sich, ein Stück des historischen Hintergrundes zu

beleuchten. Es geschieht dies in Anlehnung an das treffliche Buch

des seligen Antistes Mezger von Schaffhausen, „Geschichte der

deutschen Bibelübersetzungen in der schweizerisch-reformirten Kirche"

(Basel 1876), und zwar in der Weise, daß dieses Werk überall

vorausgesetzt ist und hier mehr nur durch allerlei zürcherischen

Stoff ergänzt als wiederholt werden soll. Wo dort Erzähltes



— 39 —

hier wiederkehrt, ist doch immer auf die Quellen zurückgegangen

worden. Von diesen seien erwähnt die alten Bibelausgaben mit

ihren Vorreden, dann die von Johann Jakob Simmler
im vorigen Jahrhundert in seiner „Sammlung alter und neuer

Urkunden zur Kirchengeschichte vornehmlich des Schweizerlandes"

reichlich publizirten Aktenstücke, vor allem aber die Registerbände,

Rathsbücher, Akten und Briefe, welche dem Verfasser im Zürcher

Staatsarchiv von Herrn Professor P. Schweizer in ver-

dankenswerther Weise vorgelegt worden sind.



— 40 —

1. Allgemeines.

ie Zürcher Bibel ist die

einzige deutsche Bibelübersetzung,

welche aus der

deutsch-reformirten

Schweizerkirche hervorgegangen ist.

Sie kann von Anfang an

insofern als eine offizielle

Publikation betrachtet werden,

als sie von den Dienern

der Kirche Zürich
bearbeitet wurde und auch

in ihrem Namen ausgieng. Hingegen habe ich für das

Reformationsjahrhundert keine Anhaltspunkte gefunden, daß der Staat
sich formell und namentlich geschäftlich beteiligt hat.

Anders verhält es sich im 17. und 18. Jahrhundert. Das

ist die Zeit der förmlichen Staatspublikationen. Das

Promptuarium des Staatsarchivs verzeichnet erst von 1667 an

und nur bis 1770 Rathsbeschlüsse — es sind ihrer 29 — über

Bibelausgaben; doch ist die Betheiligung des Staates schon seit

1618 und namentlich seit 1638 nachweisbar.

In diesem zweiten Zeitalter wird sorgsam über die

Rechtgläubigkeit gewacht. Heißt es schon 1628: „es solle kein

Buchtrucker Bätt- oder Namenbüchli trucken, es leihe ihm dann ein

Herr Oberster Pfarrer dazu den Stempfel", so wird das Bibel-



— 41 —

werk umsomehr in Obhut genommen. Nicht nur hält man auf

gediegene Arbeit der Uebersetzer und auf korrekten Druck; man

bedeutet gelegentlich den Geistlichen, „auf der Kanzel keine

unnöthigen Critiques über unsere Verston zu machen"; man hält

darauf, daß das Volk die Zürcher Verston halte und fände es

für eine Schande der Zürcher Kirche und Schule, wenn die

eigne durch fremde Uebersetzungen verdrängt würde; man

bedingt wiederholt die obrigkeitliche Aufsicht über Privatdrucke aus

und verbietet jede Aenderung in Kirchen- und symbolischen Büchern

ohne Vorwissen und Spezialbewilligung der Obrigkeit. Besonders

fand man sich dazu veranlaßt, als die Berleburger- und

Wertheimer Bibel erschien. Der Rath verbot diese Werke als

sektirerisch 1736 und beschloß, „es soll durch ein Circularerfor-
dern den Herren Ministris zu Stadt und Land instnuirt werden,

diesfalls und was sonst die Einigkeit und Reinigkeit der

Kirchen stören könnte, sorgfältig zu vigiliren." So sehr indeß

darauf gehalten wurde, daß die Bibel im Volke verbreitet bleibe,

so gieng dem Rath doch die Zumuthung der Herren Decane im

Zahr 1769 zu weit, den Neogamis die Anschaffung der Bibel

vor der „Verkündung" förmlich zuzumuthen. Die gnädigen

Herren beloben zwar den Eifer der Herren Decane, wollen aber

doch, wegen verschiedener Schwierigkeiten, von der Sache

absehen und es dem Ehrwürdigen Ministerio auf dem Land

überlassen haben, ihre Leute durch liebreiche Persuasoria und gründliche

Vorstellung zu mehrerer Anschaffung und heilsamem

Gebrauch der Bibel zu vermögen. Wir werden uns bereits im

Uebergang zu der Zeit befinden, da ein Papist im Gebiet von

Zürich die heilige Schrift lästern darf und der Registrator mit

Schmerzen beifügen muß: „bleibt ungestraft". Hingegen gehörten

nach der Stadtgerichtsordnung zu den Sachen, die von der

Pfändung ausgenommen sind, in erster Linie Bibel und Kirchenbücher,

so wenigstens in der Ordnung von 1715.



— 42 —

Unstreitig darf Zürich auf seine Bibel stolz sein. Das gilt
nicht zum wenigsten gleich von den ersten Ausgaben der

Reformationszeit; ja die neusten Revisoren wollen an manchen Stellen

die Wahrnehmung gemacht haben, daß jene ältesten Arbeiten die

beste Uebertragung geben, wie man dies ähnlich von der

lutherischen Uebersetzung gefunden hat. Anläßlich des Bibelwerks von

1660 ff. liegt im Rathsbuch ein Brief des Rektors Stephan
Spleiß in Schaffhausen, in dem dieser als bekannt hervorhebt,

was auch von Gelehrten nicht helvetischer Konfession

zugestanden werde, daß die Zürcher Version den Grundsprachen

am nächsten kommeH. Heute noch hat unsere Bibel, wohl
besonders im Alten Testament, ihre eigenthümlichen Vorzüge^).

Man hat denn auch in Zürich von jeher alles angestrengt,

die Uebertragung dem Stande der Wissenschaft gemäß zu

verfassen. Zum Beweis dafür mögen zwei Beispiele aus der ältern

Zeit hervorgehoben werden.

Ist gleich Zwingli selbst mit gutem Vorbild vorangegangen,

so ist doch das ganze Werk als die Frucht gemeinsamer

ernster Arbeit aller damaligen Gelehrten Zürichs zu betrachten.

U Dieses Gutachten findet sich (mit andern) abgedruckt bei Simm-
ler II. 1 x. 161 ff.

2) Vgl. den Artikel „Deutsche Bibelübersetzung" in der 2. Auflage

von Herzogs Realencyclopädie. — Dagegen werden hier die Uebersetzungen

der Reformationszeit wenig günstig beurteilt. Wenn Luther von Leo Juds
Beiträgen sage: mirnm gnam nidili sint, so sei das wesentlich richtig.

Dann wird beigefügt: „Aber auch die Uebersetzung der andern Bücher

der Zürcher trägt wesentlich denselben Charakter jedenfalls war es

ein Product, das nur einem beschränkten Kreise dienen und zusagen

konnte." Diesem Urteil gegenüber muß daran erinnert werden, daß Luther

gegen Zwingli und Zürich in hohem Maße voreingenommen war. —
Mezger x. 210 findet, bei Vergleickmng des Grundtextes, den Leo Jud
vor sich hatte, stelle sich Luthers Ansicht als durchaus ungerechtfertigt dar.

Weiteres vgl. im Folgenden.



— 43 —

In der korrekten Verdeutschung fand die sogenannte Prophezei

ihr höchstes Ziel, jene ersten exegetischen Kollegien, welche, an der

Stelleder kanonischen Hören des Stifts, im Chor des Großmünsters

abgehalten wurden. Das von Zwingli Begonnene hat namentlich

Leo Jud mit Geschick und Ausdauer gefördert; er ist

das Haupt der Zürcher Exegeten- und Uebersetzerschule. Das

tritt bald nach Zwingli's Tod hervor in einem Gutachten über

Pfründen und Studien am Stift zu Handen des Rathes. Es

wird darin, im Sinne vieler Christenleute, gewünscht, es möchte

diesem Manne seine Amtsbürde erleichtert und seine Gabe zu

gemeinem Nutzen gefördert werden; denn er sei insonderheit wohl

geschickt und hoch begäbet, die göttliche Schrift zu verdeutschen,

die zu Zürich so fleißig gelesen, ausgelegt, gepredigt und in
Latein verschrieben werdeH. Bullinger schildert anschaulich, wie

die sämmtlichen Gelehrten der Kirche Zürich sich bemühten, die

Eigenthümlichkeiten und den Genius der hebräischen Sprache,

die Rabbinen, die ältern und neuern Kirchenlehrer, die

Handschriften und Lesarten zu ergründen, wie aber Leo den Gewinn

von allen zusammentrug, als Material für sein Werk, „ohne

anders unter vorausgehender Anordnung der göttlichen

Vorsehung." Das letzte Werk Leos, seine lateinische Bibelübersetzung

von 1543, bezeichnet auch seine höchste Leistung. Er war dabei

noch besonders auf einen guten Gruudtext zurückgegangen. Schon

nach zwei Jahren hat der Franzose Vatable, der laut Beza als

der erste Hebräer seiner Zeit galt, diese Bibel mit geringen

Veränderungen in Paris nachgedruckt^).

') Das Gutachten in meiner Aktensammlung Nr. 2002.

2) K. Pestalozzi, Leo Jud x. 80. Eine interessante Stelle theilt mir
Herr Pfarrer L. Pestalozzi am Großmünster mit aus dem Buche von
L. de la Lroiss 8. 4., Lossnet st la bible p. XIX: Bossuet habe die

h. Schrift nach der im 16. und 17. Jahrhundert sehr berühmten Bibel
Vatable's studiert, und die Biographen erklären, „gne la bibls äe Vàble



— 44 —

Sehr bemerkenswert sind dann wieder die umfassenden

Veranstaltungen für eine Bibelrevision nach der Mitte des 17.

Jahrhunderts, in der Blüthezeit der Orthodoxie. Zürich zählte

damals unter seinen Theologen einige der gefeiertsten Namen der

gesammten reformirten Welt; Männer wie Johann Heinrich
Hottinger und Johann Kaspar Schweizer wirkten

jetzt an dem Bibelwerk mit. Wie sehr die Aufgabe seit 1660

die gelehrten Kreise Zürichs beschäftigt hat, zeigt eine dem Rathsbuch

beigebundene Dissertation von Johann Kaspar Schinz,
in lateinischer Sprache abgefaßt: „Theologische Disputation
betreffend die Uebersetzungen der heiligen Schrift in die

Volkssprachen, sowie die Tugenden und Erfordernisse des guten

Auslegers, unter dem Vorsitz Johann Heinrich Hottingcrs, Zürich
1662." Mit aller Umständlichkeit gieug man ans Werk. Unter

hochobrigkeitlichem Schutz trat ein OollsAiuni didlioum
zusammen, vierzehn Männer, welche sich an der eigentlichen

Uebersetzungsarbeit betheiligten, acht Professoren des Carolinums und

sechs Stadtgeistliche, neben ihnen zehn weitere Theologen, welchen

die Nebenarbeiten oblagen, Indices, Summarien, Parallelstellen.

Eigene Statuten schrieben die Grundsätze für die Uebersetzung

und den Druck vor. Danach hatte sich das Kollegium zu theilen;

nach holländischem Vorbild sollte die eine Abtheilung das Alte

Testament besorgen, die andere das Neue sammt den Apokryphen.

Vier Mal jede Woche, allemal von 9—11 Uhr, kam man

zusammen. Der Vorsitzende eröffnet mit Gebet. Zwei Mitglieder
sollen jederzeit den Originaltext vor sich haben, die andern die

lateinische Zürcherversion, die holländische und die Septuaginta.

Die alte Uebersetzung wird vorgelesen und dann berathen, was

àont il se servoit contenait m lligurino". — Im 17. Jahrhundert galt
die lateinische bei den Gelehrten als die eigentliche Zürcher Bibel, Simmler

I, 3 x. 925. Sie stand allgemein in hohem Ansehen.



— 45 —

zu ändern nöthig sei. Styl und Orthographie sollen womöglich

für die Eidgenossenschaft und für die Hochdeutschen verständlich

sein, die Sache selbst aber mit allen Treuen sx kontibus exami-

nirt und nach denselben geschlossen werden. Schwere Dubia
sollen bei Hause untersucht und dann von neuem im Kollegium

vorgebracht und mit Stimmenmehrheit entschieden werden, u. s. w.
Weitere Ordnungen gab sich das Kollegium bei Austheilung der

Arbeit an seine Mitglieder. Vor allem soll feststehen, daß die

Verdolmetschung sich einzig und allein an die heiligen

Grundsprachen zu halten hat. Aber auch eine Reihe weiterer

Uebersetzungen sind beizuziehen, die italienische Bibel Diodatis, die

deutsche des Paräus, Piscators, Luthers, Polanus; weiter werden

auch erwähnt eine intorlinsaris vorsio sx bibliotksva Carolina,

die französtsch-genfer'sche, die englische und andere

Übertragungen. Ein Ausschuß hat bei jedem Kapitel notso oxeZotiese

aufzusetzen, ein Korrektor die letzte Feile anzulegen u. s. w. So

hob die Arbeit an 1662, und nach fünf Jahren, 1667, konnte

die Doppelausgabe, ein Foliant und zwei Quartanten, erscheinen.

Nachdem wir aus diesen Beispielen die gewissenhafte Art
der Arbeit ersehen haben, wollen wir die Grundsätze etwas näher

kennen lernen, nach denen man sich in der Abfassung des Textes

richtete.



46 -

2. Der Text.

s kann hier nicht im

Einzelnen auf den Text auch

nur der wichtigsten unserer

zahlreichen Bibelausgaben

eingegangen werden. Das

ist um so weniger nöthig,

als dafür aus das Buch

des sel. Autistes Mezger

verwiesen werden kann,

das eben in der Würdigung

des Textes seinen besonderen Werth hat und nach dieser

Seite eine Leistung liebevollster Geduld ist. Ich möchte nur eine

Anzahl Zeugnisse zusammenstellen, in denen die Uebersetzer je-

weilen selber dokumentiren, von was für einem Geiste sie sich

in der Wiedergabe des Textes leiten ließen.

Schon die ersten Herausgeber betonen die Schwierigkeit

ihrer Aufgabe, namentlich in der Uebertragung des Hebräischen.

Eine treffliche Hülfe biete die Septuaginta; „dann sr> an

vielen orten die ding gar eigentlich besähen habend." Mehr als

auf den Buchstaben sei übrigens auf Wiedergabe des Sinnes

Gewicht gelegt; die „Eigenschaft" einer Sprache möge Niemand

mit Nutzen in eine andere Sprache bringen, weßhalb es besser

sei, „man behalte einer jeden Sprache ihre Eigenschaft unver-



— 47 —

sehrt." Das superstitiöse Dringen auf den Buchstaben sei nicht

vernünftig, sondern „ein eigenrichtiger kyb." Der Einwand

gegen das Werk überhaupt, als riefen verschiedene Uebersetzungen

Zwietracht im Glauben hervor, halte nicht Stand. Danke man

vielmehr Gott, daß die Bibel zu Wittenberg und zu Zürich
übersetzt werde. In der alten Christenheit habe fast jede Kirche

ihre eigene Translation gehabt, und gerade das Nachlassen im

Eifer um die Bibel habe die Blindheit, Unwissenheit, Jrrsal und

Verführung des Papstthums verschuldet. „Darumb wir Gott
billich lobend, das er die gaab der interpretation
und auch des trucks seiner Kirchen geöffnet hat."

Eine eingreifendere Revision hat die Froschauerbibel zuerst

durch Leo Jud in der 5. Ausgabe von 1539/40 erfahren.

Man konnte die Hülfe eines in Zürich eingetroffenen gelehrten

und bekehrten Juden Michael Adam profitiren. Die Vorrede

des Buchdruckers hebt denn auch hervor, daß man auf's Neue

des Genauesten Wort für Wort erwogen und das Deutsche dem

Hebräischen näher gebracht habe denn je. Wenn vieles verbessert

worden, so sei das mit aller Sorgfalt geschehen; die des Hebräischen

Kundigen wissen, „wie oft ein einiger Sentenz in vielerlei

weg gezogen und interpretirt werden mag". Sehr erwähnenswerth

ist aus Leo Juds Vorwort der Nachweis, wie weit die Bibel
der antiken Philosophie und Literatur überlegen, die „älteste,

gewisseste und heilsamste Philosophie sei." Wie hoch er die

biblischen Sprachen schätzt, bringt er durch folgende Betrachtung

zum Ausdruck: „Wir schicken unsere Kinder, Gut zu überkommen,

in Frankreich, in Italien und zuhinterst in Hispanien, daß

sie dieselben Sprachen lernen, damit sie desto fertiger seien, zu

werben und Kaufmannschaft zu treiben mit den Franzosen, Jtali-
änern und Spaniern; da lassen wir uns keine Arbeit, keinen

Kosten dauern, es ist uns alles angenehm und nutz. Allein die

heilige Sprach und ihre Arten zu lernen ist uns bitter, unnütz,



— 48 —

und wir meinen, es gehöre freien Jngeniis nicht zu. Ja also

thut sich auf unsere Schalkheit."

Mit Leo's Tode trat, ähnlich wie gleichzeitig mit Luthers

Tod in Deutschland, ein gewisser Stillstand in der Arbeit der

Zürcher ein. Sachliche Aenderungen in größerem Umfang brachte

erst wieder die Ausgabe des Lolis^ium bidlienin nach Mitte
des 17. Jahrhunderts. Was nun diese besonders auszeichnet, ist

der ausgesprochen protestantische Standpunkt, den die doch so

orthodoxen Bearbeiter einnahmen. Gegenüber den Bedenken,

möglichst wenig zu ändern, erklären sie, sich an nothwendigen

Verbesserungen zu ärgern, sei unbegründet; ja wenn Aenderungen

als richtig erkannt seien, sei es nicht bloß ein Aergerniß aus

Schwachheit, sondern ein boshafter Mutwille. Das sei vielmehr ein

Aergerniß, bekannte Fehler mit Fleiß zu übergehen und unter
dem Schein und Titel einer eigentlichen Uebersetzung widerwärtige

Sachen zu dulden und auszubreiten. Wenn es heiße, es werde

des Aenderns bei den Nachkommen kein Ende sein, so sei dieser

Einwurf bald widerlegt. Je fleißiger die neue Ausgabe nach

dem Originaltext revidirt werde, desto mehr werde der Anlaß,

inskünftig zu ändern, benommen seirU). Uebrigens sei man in
solch schweren Geschäften einfach verbunden, nach äußerstem

Vermögen und nach dem Maß der empfangenen göttlichen Gaben

zu handeln und den Austrag Gott zu überlassen. „Es soll
bei keinem Dolmetschen stehen, änderst den Text zu
übersetzen als das Original mitbringt."

Dieser Geist der alten Uebersetzer ist in Zürich nicht

ausgestorben. In den schweren Stürmen der Revolutionsepoche, im

Hundert Jahre später heißt es freilich: „Obwohlen dieses die

fürtrefflichsten Männer waren, die an dieser Ausgabe fünf Jahre gearbeitet

hatten, so haben sie dennoch den Nachkommenden auch noch einiges zu

verbessern hinterlassen." Simmler II. 1 x. 3S8.



— 49 -
Jahr 1800, bildete sich eine „Schriftforschende Gesellschaft"

unter Antistes Heß, die Bibel kritisch, exegetisch und

praktisch zu durchforschen, dies zugleich in Absicht einer künftigen

Nebersetzung. Auch diesem Kreise ist nicht entgangen, wie die

alten Froschauerbibeln oft das Richtige besser getroffen hätten

als die neuern. Daß auch den Uebersetzern unseres
Jahrhunderts das Streben nicht fremd war, das Bewährte des

wissenschaftlichen Fortschrittes zu verwerthen, ist öfters anerkannt

worden.

So unterscheidet sich die Zürcher Bibel von der

Lutherischen nicht bloß durch einen im Einzelnen mannigfach

abweichenden, sondern auch stets neu revidirten Text. Neben

der Pietät gegen ein altes Meisterwerk hat der Grundsatz seine

volle Berechtigung, den Fortschritten der Wissenschaft Rücksicht

zu tragen. Daß die Zürcher Uebersetzer unentwegt nach diesem

Grundsatz verfahren sind, zeugt von ächt protestantischem Geiste

und macht den eigenthümlichen Vorzug ihres Werkes aus, auch

wenn im Einzelnen manches unvollkommen gerathen und der

Werth der verschiedenen Revisionen ein ungleicher ist. In ihrer
Art steht die Zürcher Bibel unter den Uebersetzungen in deutscher

Sprache einzig da.

Gehen wir nun zu den Zugaben über, die in unsern Bibeln

jeweilen den Text begleiten und einführen.

V A
»

4



— 50 —

3. Die Zugaben.

on Anfang an wurde für
nöthig befunden, den

Bibelausgaben orientirende

Beigaben anzuschließen.

Gleich die Bibel von

1531 enthält solche im

Anfang. Voraus geht eine

Vorrede: „eine kurze

vermahnung und epnley-

tung an die christenlichen

laser diser biblischen

Bücher." Jedes Buch wird

kurz charakterisirt und der Leser zur Weisheit und zu rechtem

Eifer im Lesen ermahnt: „die süße des Kernens wirt nit
empfunden diweyl man an der Hülsen leckt, biß das man die

Schalen auffbricht und den Kernen zerbyßt." Diese Vorrede,

trefflich und warm geschrieben, wird auch in den folgenden

Ausgaben beibehalten. Bemerkenswerth ist der freie Sinn, in dem

die Bibel gewürdigt wird, so wenn es heißt: „Es hat die Schrift
auch ihr Fleisch und ihren Geist; das Fleisch ist nichts nütz, der

Geist aber macht lebendig." Erst in der Ausgabe von 1539/40
ist die Vorrede ganz erneuert und wohl auf den doppelten Umfang

angewachsen. Hierauf folgt in der ältesten Bibel „ein kurzer

zeiger der fürnehmsten und gemeinsten Artikeln des Alten und



— 51 —

Neüwen Testaments, dem einfältigen läser fast nütz und dienstlich."

Es ist ein kleines Wörterbuch über Personen und Sachen,

z. B. von der Arbeit, von der Armuth und ihrem Trost, von

Christus, von der Dankbarkeit, rein sachlich gehalten, je mit

Anführung der Beispiele und Verweisung auf die Stellen. Endlich

noch ein alphabetisches Verzeichniß der biblischen Bücher.
Zu der Ausgabe von 1540 ist noch eine besondere kurze Vorrede

des Buchdruckers Froschauer und eine

chronologische Tafel hinzugekommen.

Andere Zugaben älterer und späterer Zeit, wie Inhaltsangaben

der Kapitel, Parallelstellen u. s. w., übergehe

ich. Auch über die Illustrationen ist schon viel verhandelt

worden; sie sind eine Eigenthümlichkeit unserer Bibeln. Ich
erinnere nur an die naive Weise, die antike Welt modern zu

geben, so wenn die römischen Soldaten den Apostel Paulus in
der Rüstung der alten Schweizer mit Hellebarden und einer

Burgunderkanone nach Cäsarea führen. Es ist noch das gleiche

Bewußtsein, wie in den karolingischen Dichtungen vom Heliand
und vom Krist, denen Christus mit den Aposteln ein König mit

seinen Gefolgsmannen, Pilatus ein Herzog, die Hohenpriester

Bischöfe sind — der Versuch, dem Volke die heilige Geschichte nahe

zu bringen.

Was ich über die Zugaben besonders erwähnen möchte, das

ist ein Fall, in dem eine solche für die betreffende, sonst tüchtige

Bibelausgabe verhängnisvoll geworden ist.

In älterer Zeit war man behutsam. So wird 1685 wegen

Bedenken von Geistlichen über Noten und Anmerkungen

beschlossen, das Bibelwerk ohne solche zu drucken, und 1708, die

üblich gewordenen Erklärungen der schwersten looorum rc. bis

nach dem Druck der Bibel zu verschieben und sie, wenn die

Gelehrten einhellig sind, in besonderem Tomo zu ediren. Anders

später. Es muß sich je länger, je mehr gezeigt haben, daß viele



— 52 —

nicht verstanden, die Bibel mit Nutzen zu lesen. So wird denn

wiederholt eine Anleitung dazu als wünschbar erklärt, und einige

Pfarrer beginnen um 1768 nach dem sonntäglichen Gottesdienst

dollsAÎa kiblioa zum gleichen Zwecke zu halten. Dies wirkte

dann auf die Bibelausgaben ein. Zuerst unternahmen Herr
Orell à Compagnie, „die insgemein ihren Nutzen mit dem

Nutzen des gemeinen Wesens zu verbinden pflegen", durch

Autistes Ulrich eine Bibel mit erbaulichen und erweckenden

Anmerkungen herstellen zu lassen, welche als Privatunternehmen

erschien und großen Absatz fand. Wieder in anderer Weise suchte

man dann auch in der offiziellen Ausgabe ähnlichen Bedürfnissen

entgegenzukommen.

Der Bibel von 1772 ist ein sogenanntes „Realwörterbuch"
beigegeben. Autistes Mezger charakterisirt dieses Wörterbuch als

einen Bruch mit der konfessionellen Theologie der reformirten

Kirche. Neben vielen rechtgläubigen Artikeln erscheinen andere,

die vom Einfluß des Rationalismus zeugen. Kein Wunder, wenn

die noch gut orthodoxen Berner großen Anstoß nahmen, diese

Bibel verboten und Zürich mahnten, ebenso ernstlich wie Bern

für den reinen Glauben in seiner Kirche besorgt zu sein. Zn
Zürich empfand man diese Zurechtweisung schwer und suchte die

Sache abzuschwächen: man finde in dem Index nichts, was billige
Leser verletzen könne, habe übrigens keine göttlichen Orakel,
sondern nur Auslegungen geben wollen; hüte man sich, heißt es

schließlich, daß keine der neuen Papisten auferstehen, über die

unser große Zwingli schon bitter klagte, sie spielen sich als Herrn
der Kirche auf und dulden es nicht, wenn jemand nur einen

Finger breit von ihrer Meinung abweiche. Diese scharfe Wendung

scheint Bern bestimmt zu haben, wenigstens amtlich nicht

mehr zu antworten. Soweit der Hergang in den Hauptzügen.

Es liegen im Staatsarchiv eine große Anzahl Akten, welche

eine andauernde und bedeutende Aufregung in Folge dieses



— 53 —

Handels zeigen. Die Basler Kirche und die Weimarer
seolsàsticzg. wurden in Mitleidenschaft gezogen, und im Zürcher
Gebiet kam es zu lebhaften Verhandlungen aller betheiligten

Kreise.

Es würde eine eigene Arbeit erfordern, das Einzelne

darzustellen. Zu unserer Aufgabe gehört der Handel nur mittelbar.

Doch mag hier eine merkwürdige Stelle über den Umschwung
der religiösen Ansichten in jener Zeit festgehalten werden.

Sie stammt aus einem Gutachten des Kapitels Wetzikon und

lautet: „Was für ein großer Unterscheid zwischen der

gegenwärtigen theologischen Litteratur betreffend die Lehrart auf der

Schul- und Kirchenkanzel, und derjenigen, die nur vor zwanzig

Jahren gewesen. Wie vieles ist geändert, wie vieles verbesseret

worden. Der blinde Eifer, der Eifer ohne Verstand, ist nicht

mehr so mächtig. Das Harte in der Prädestination und das

Wunderliche in den Consubstantiationen werden nicht mehr so

hartnäckig verfochten; man schweret keinen Eid mehr auf alle

Punkten, Vocale und Sylben; man erlaubt sich nach den Regeln

einer gesunden Kritik darin zu ändern und zu verbessern. Das

ttürc-s 1'<x« ist nicht mehr so läufig; fast ein jeder will mit

seinen eigenen Augen sehen; man darf fröhlich eine leotionein

variantsin wagen und sie zur Auswahl anbieten; man muß nicht

erschrecken ab dem Lärmen, den man macht, wenn man über

Phil, l, 21 (Christus ist mein Leben) die Anmerkung sieht, es

könne nach dem Griechischen auch gelesen werden: mein Leben ist

nüzlich. Gesetzt, es sei dem also, schadet dann dies der Religion
oder der Frömmigkeit? Tastet es an die Fürtrefflichkeit der

Person Jesu? oder wird dadurch der Glauben des sel. Apostels

in Zweifel gezogen? oder wird einem andern Christen dadurch

sein Trost entzogen? Nein, keines von diesem allem. Denn es

sind noch hundert und mehr andere Stellen, die uns alle diese

Wahrheiten ebenso bündig sagen und uns derselben versichern,



— 54 —

wenn wir an diesem Ort schon nicht lesen würden: Christus ist

mein Leben — und zuletzt kommt es da auf die Codices an."

Das Ergebniß der ganzen Verhandlungen war der Druck

eines sogenannten „Nachberichts", durch den man das

Realwörterbuch zu decken suchte. Lavater scheint dabei besonders

betheiligt zu sein. Dieser Nachbericht muß ausnehmend gefallen

haben; wenigstens in zürcherischen Kreisen ist alles roll Lob.

Aber die Bibelausgabe selbst ist für lange die letzte offizielle der

Zürcher Kirche.

-i-
-k-



— 55 -

4. Die Ausstattung und der Vertrieb.

ou den amtlichen Schreibern

wird eine neue

Bibelausgabe regelmäßig als

das „Bibelwerk"
bezeichnet. Es war ein

großes, selbst für den

Staat bedeutsames

Unternehmen. Eine Rechnung

weist alles in allem über

10,000 fl., eine andere

über 6000 fl.
Ausgaben für die Herstellung

einer Auflage auf; in der letztern sind 3400 fl. für
Papier und 2401 fl. für den Druck angesetzt.

Es ist aber auch nichts gespart worden, ein solches Werk

des Inhaltes und des Staates würdig auszustatten. Schon

die erste Froschauerbibel von 1531 darf eine Prachtsleiftung

damaliger Typographie genannt werden. „Wir haben zu diesem

Werk einen schönen, lieblichen Buchstaben gegossen, der sich Alten

und Jungen wohl fügt", verkündet die Vorrede, und bekannt

sind die künstlerisch mehr oder weniger werthvollen Vignetten
und Illustrationen, 205 an der Zahl, bestimmt, dem Gedächtniß

etwas zu helfen und „den Leser lustig zu machen";

ja so anziehend sind für manche diese Figuren gewesen, daß ein



- 56 —

Dekan später einmal meldet, viele beschauen nur die Bilder und

lesen den Text nicht. Meist scheint extra neue Schrift, „ein ganz

neuer Charakter", gegossen worden zu sein. Auch auf gute

Qualität des Papiers und des Einbandes wurde gehalten. So

findet sich 1698 ein Posten von 33 st. 20 ß. an den „Papyrer"
Froschauer, „als eine Zugab über die 16 ß., desto besser Papepr

zu machen." Und 1726 werden die Drucker erinnert, die Bibel

herzustellen „mit gutem, kernhaftem, auch sowohl in Ansehung

der Form, des Metalls, der Weiße und des Leibs als übrigen

erforderlichen Qualitäten währschaftlich gemachtem und so viel

als möglich gleichem Papier"; oder es wird „weiß, keck und

glatt Regalpapier" ausbedungen (1660). Zum Titelblatt
verwandte man gutes Schreibpapier. An Trinkgeldern ließ man es

nicht fehlen, so für den Arbeiter der Druckerei, der „den

mehreren Theil der Biblenbögen allein getruckt hat." Aus der

Druckerei wanderten die Bogen in das Almosenamt, worauf der

gesammte Vorrath, soweit er nicht dem Buchhändler abgegeben

wurde, in der „Gruft" zum Großmünster wohl in Carton

verwahrt auf Lager kam. Von demselben werden dem Buchhändler

nie zu viele, etwa 40—50 Exemplare, abgegeben.

War das Bibelwerk also glücklich vollendet, so wurde der

Preis bestimmt, für Arme mit etwelcher Ermäßigung, so wohlfeil

als möglich, zum Trost der lieben Landleute; dann wurden

auch die nicht vergessen, die so viel Mühe damit gehabt hatten.

Beide Bürgermeister und eine große Reihe weltlicher und

geistlicher Herren wurden mit je 5—7 st. Gratifikation, wie es

scheint, dem Betrag für einen schönen Ledereinband, bedacht,

„theils wegen ihres Standes, theils wegen ihrer mit dem Werk

gehabten Bemühung." Einmal notirt die Rechnung auch 6 st.

4 ß. für den Buchbinder, „von 1 Exemplar sauber einzubinden

vor die Frau Seckelmeisterin, vor ihre mit vertheilung derselben

(der Exemplare) gehabter vilfaltiger Bemühung." Was unter



— 57 —

einer solchen Vertheilung zu verstehen ist, zeigt ein Verzeichniß

von 1728. Da werden neben den 4669 verkauften noch 449

„ausgetheilte", d. h. wohl verehrte Bibeln aufgezählt, theils

„weiße", theils „gemeine oder braune". Die 39 weißen kommen

an die Geheimen Räthe, die Herren Verordneten und Censoren,

den Stadtschreiber und Unterschreiber, die beiden Ratssubsti-

tuten und den Herrn Großweibel; die braunen an die Kleinen

und Großen Räthe, die Prorektoren, die Reuter, Läufer und

Stadtknechte, ferner nach auswärts, eines auch an einen Prosc-

lyten. Als aber einmal sämmtliche obrigkeitliche Diener um
Quartbibeln für jeden von ihnen einkamen, da wurden sie „zur
Ruhe gewiesen."

Den Maßstab für die Auflage gaben die Bestellungen.

Meist werden 5—6000 Exemplare gedruckt. Einmal wird eine

Auflage von 5000 Exemplaren beschlossen, d. h. ungefähr das

Doppelte der angemeldeten Bestellungen; die Decane der Capitel

hatten diese für ihren Bezirk eingereicht: Capitel Freiamt 115,

Zürichsee 422, Stein 190 u. s. w. Es kommt dann freilich

vor, daß einzelne Gemeinden nachher wieder zurücktreten, andere

dafür weitere Exemplare über die bestellten hinaus nachbeziehen,

oder daß viele Knechte, Mägde und Handwerksgesellen sich wohl

um Bibeln melden, aber nicht dafür „getrosten" (Bürgschaft

leisten). In den Jahren 1726 und 1770 wird eine Foliobibel

um den verhältnißmäßig billigen Preis von 1 st. resp. 1 st.

10 ß. verkauft. Die Froschaucrbibeln der Reformationszeit
kamen zweifelsohne viel höher zu stehen; wenn der Bote sie in
ein Haus auf dem Lande brachte, mochte das auch für den

Geldbeutel ein Ereigniß sein; sorgfältig hat wohl einmal der

Empfänger auch den Botenlohn auf dem Deckel angemerkt. Später
wird ausdrücklich gesagt, die Konkurrenz mit deutschen Bibeln

zwinge zu niedrigem Preis. Der Rath behielt sich daher vor,
den Preis zu bestimmen, und die Synode dankt ihm, daß



— 58 —

er die heilige Schrift auch den Aermsten zuganglich gemacht

habe.

Dem großen Unternehmen entsprach denn auch die

Vorbereitung. Nachdem die Anregung, z. B. von den Herren Examinatoren,

gemacht worden war, wandte sich der Rath um ein

Gutachten an die Censoren. Oder es hatte eine eigene Kommission

weltlicher und geistlicher Herren alle Umstände zu erwägen und

dann mit dem „Truckerherrn" oder „Entrepreneur" einen

„Tractat" oder Vertrag in aller Form abzuschließen. Im Jahr
1707 sind es 6 weltliche und 3 oder 4 vom Antistes ernannte

geistliche Mitglieder. Die Ratifikation des ganzen Geschäfts

behielt sich der Kleine Rath vor. Wie sehr die Sache als eine

solche des Rathes selbst betrachtet wurde, zeigt schon die

Bezeichnung, welche die geistlichen Mitglieder der Bibel-Kommission

etwa tragen: sie sind der „Ehrenausschuß von einem ehrwürdigen

Ministerio". Ein ander Mal ist das Gutachten an den Rath

nur von den 5 weltlichen Mitgliedern unterschrieben; sie sind

als die „Ehrenkommission" bezeichnet. Zum ersten Mal scheint

1743 das Werk „auf des Verlegers risguo" aufgelegt worden

zu sein. So lange der Staat selbst das Unternehmen in der

Hand behielt, verfehlte er nicht, für den Druck die genausten

Vorschriften zu erlassen. Das Manuskript sollte der Druckerei

gehörig „überlesen, orthographirt, ordinirt und justirt" zugestellt

werden, damit der Satz von Statten gehe; die Drucker haben

aber auch den Vorgesetzten des Werks mit aller Gebühr und

Respekt zu begegnen und sich bei demselben nicht mit Hadern,

unmäßigem Trinken, Schwören u. dgl. zu versündigen. Damit
keine Fehler stehen bleiben, werden „zwei Corrigier- und ein

Revidierdruck" augeordnet, welch letztern der Correktor „bei der

Presse revidiren und zugleich um mehrerer Sicherheit willen noch

einest lesen" soll. Zur Ueberwachung des Drucks werden auch

wohl zwei „fleißige und gelehrte Correctores und Aufseher" bestellt.



— 59 —

Wie mit dem Drucker, so wurde auch mit dem

Buchbinder alles vertraglich geordnet; die löbl. Meisterschaft

übernahm den Auftrag in eorpors. Auch hier wurde auf währschafte

Arbeit gehalten, der Einband in Schweins- und Schafleder, mit

Schlossen und Beschlägen, ausbedungen und dem Publikum erst

noch das Anbringen von „Klägden" über die Buchbinderarbeit

vorbehalten. Etwa heißt es ausdrücklich, man habe nur verbur-

gerte und „keine katholischen Buchbinder der Nachbarschaft" zum

Einbinden anzustellen.

Zum Vertrieb gehören auch die Maßnahmen, die man traf,
eine Restauflage abzusetzen, um ein neues „Werk" zu befördern.

Man ließ dann etwa durch die Geistlichkeit die alte Bibel dem

Volke als trefflich und billig anpreisen oder setzte den Preis
herab. In dieser Weise hat noch Antistes Heß zu Anfang dieses

Jahrhunderts gehandelt.

Man mag sich heute wundern, daß die Obrigkeit als solche

so intensiv sich an den Bibelausgaben betheiligt hat. Aber das

entsprach, wie die ganze enge Verbindung von Kirche und Staat,
dem Bedürfniß der Zeit. Die regierenden Herren waren selbst

eifrige Bibelleser und manche von ihnen in der heiligen Schrift
so beschlagen, wie die Geistlichen. Noch in der Mitte des vorigen

Jahrhunderts war ein Artilleriehauptmann und Kaufmann,

Johann Konrad Nüscheler, im Stande, für Antistes

Ulrich die ganze Bibel mit dem Grundtext zu vergleichen, die

Wörter Jehovah, Iah und Elohim in der Uebersetzung

sorgfältig zu unterscheiden und „noch mehreres zur Auszierung dieses

Bibelwerks zu leisten". Kann man sich solche Männer denken

ohne das allerregste Interesse am Zustandekommen, an der

Ausstattung und am Schicksal einer neuen Bibelausgabe?



- 60 —

5. Die Verbreitung.

och heute trifft man auf dem

Lande viele alte Zürcher-
bibeln aller Jahrhunderte
bis zurück auf die ersten

Froschauerausgaben.

Ein alter Mann, früher

fleißiger Bibelleser, hat mir
einmal gestanden, er müsse

zu seiner Beschämung sagen,

daß er seine Froschauer-
bibel nicht mehr brauche; er könne sich wegen der kuriosen

Sprache nicht recht darin erbauen. Man habe ihm einige Franken

dafür angeboten. Ich gab ihm zu, daß die Bibel ihm nicht mehr

dienen könne; doch bilde das Buch immer ein Familiendenkmal,
das er behalten sollte. Es beweise, daß seine noch jetzt blühende

Familie, der sie laut Inschriften von jeher angehört habe, schon

vor vierthalb Jahrhunderten im Stande gewesen sei, das damals

gar kostbare Werk zu kaufen, und daß sie zu den Stützen Zwingli's
und der Reformation im Lande gehört habe. Er möge sich zu

Herzen nehmen, was mir einst der alte Landammann in Schwyz

erzählt habe. Als „Juden" ihm 100,000 Franken für die alten

Bundesbriefe der Eidgenossen anboten, habe er ihnen geantwortet:
unsere Vorfahren haben diese Briefe mit ihrem Blut erkauft;
wir Enkel vermögen sie auch umsonst zu behalten. Auf diesen

Zuspruch hin ist die Froschauerbibel in jenem Hause geblieben.



- 61 —

Der Canton Zürich mag auf der Landschaft zur Zeit
der Reformation nur einen Vierttheil oder Fünfttheil der jetzigen

Bevölkerung gezählt haben. Es bedürfte also der Exemplare weit

weniger als heute. Doch erwartet die Vorrede von 1531, es

werde mindestens jeder Hausvater für sich und die Seinen eine

Bibel kaufen. Später hat die Obrigkeit alles für billigen Preis
und damit für allgemeine Verbreitung des Buches gethan. Eine

Vorstellung geben uns zwei Rechnungen von 1728 und 1769.

Wie viele Bibeln waren von früher her schon verbreitet und

kamen nebenbei durch die Privatunternehmer unter das Volk;
und doch setzte man von der erstgenannten Ausgabe 2287 und

von der spätern gegen 2009 Exemplare vor dem buchhändlerischen Vertrieb

im Canton ab, bei einer noch immer viel spärlichem

Bevölkerung des Gebietes. Der Berichterstatter über die Ulrich-
Bibel von 1755 kann überdiest in der Zwischenzeit freudig

melden: „Man klagt über die verdorbenen Zeiten, über

verböserte gottlose Menschen, über Schwärmerei, Deisterei,

Atheisterei. Man klagt mit Grund — aber, Gott Lob! es ist

nicht alles verdorben, es ist nicht alles schwärmerisch, deistisch

und atheistisch. Gott hat sich auch noch ein Häuflein übrig
bleiben lassen, ein schönes, ein großes Häuflein Die Herren

Verleger haben viertausend Exemplar dieses neuen Bibelwerks

auflegen lassen, und davon sind in der Zürcherischen Kirche allein

bei dritthalbtausend verbraucht worden." Nicht weniger als sechzig

Bibelausgaben in allerlei Formaten und Sprachen ivaren seit

der Reformationszeit bis zur Mitte des vorigen Jahrhunderts in

Zürich erschienen.

Es ist etwas Erhebendes um den reformirten alten Staat

Zürich, Obrigkeit und Volk aufgebaut auf dem gemeinsam in
Ehren gehaltenen Gotteswort, und dieses mit der Kirche die

innere Kraft, das Hauptband des Staates. Wahrlich eine

Erscheinung, die, wie überhaupt die ganze Art unserer Reformation,



— 62 -
vielfach an die Bestrebungen Karls des Großen zur Hebung der

Völker erinnert. Die Zeiten sind anders geworden; aber was

Zürich, Stadt und Canton, heute noch sind, das verdanken sie

zum schönen Theil jener einmüthigen Durchdringung mit dem

Geiste des biblischen Wortes. Irre ich mich nicht, so sind auch heute

auf dem Lande die Familien, in denen die Achtung gegen Kirche

und Gotteswort geblieben ist, noch immer diejenigen, die für
jegliche sonstige gute Litteratur und Gesittung am ehesten

zugänglich und empfänglich sind.

Außer dem Canton war die Zürcher Bibel durch die ganze

Ostschweiz verbreitet, doch mehr oder weniger und so, daß

sich der Kreis mit der Zeit verengert hat. Man wird sagen

dürfen, die Verbreitung der Bibel entspricht dem Gebiete des

reformatorischen Einflusses überhaupt, den Zürich gehabt hat.

Am längsten haben Thurgau und Rheinthal bei

Zürich ausgeharrt. Sie betheiligen sich noch im vorigen
Jahrhundert ganz wie die zürcherischen Capitel bei den Neuausgaben;

so kamen 1728 neben 2287 zürcherischen Exemplaren 1719 in
das Thurgau und 663 in das Rheinthal. Daneben werden 169

Exemplare für Glarus und 12 für Herisau und das

Appenzellerland erwähnt, beides mit der Klage, es sei

wenig; so habe man für Glarus 399 Stück gerechnet. Auch

habe sich Zurzach noch nicht gemeldet und das Toggenburg
kein einziges Exemplar bezogen, „allwohin doch unter sehr

scharfen Expressionen diese ihnen so heilig verheißene Gutthat

wiederholter Mahlen sehr angelegentlich solicitiert worden."

Neben andern Ursachen wird das Eindringen fremder, wohlfeiler
Bibeln hervorgehoben, das man „hintertreiben" müsse, indem

man selbst das Werk billig abgebe; auch kaufen viele „um der

Wohlfeile willen" statt der Bibel „das nächste beste, wenn auch

noch schlechte sogenannte Erbauungsbuch". Nicht zu übersehen ist

auch, daß man von Zürich aus selber die Verbreitung hemmte;



— 63 —

wenigstens wird wiederholt beschlossen, mit dem Verkauf an

Fremde nicht zu eilen, oder außer U. H. Gebiet kein Exemplar

zu verkaufen, oder nur an die Gebiete des Landfriedens.

Dagegen war man Armen gegenüber hülfsbereit. Nach dem Zwölfer-
krieg werden Leute, denen ihre Bibeln im Krieg „verzehrt" und

geraubt worden sind, dem Rath für neue empfohlen.

Man sollte erwarten, bei den engen konfessionellen

Beziehungen wäre es irgend einmal zum Versuch eines gemeinsamen

Unternehmens der reformirten Stände gekommen. Ein

Anlauf ist auch im Jahr 1660 gemacht worden. Namentlich

der Kirchenhistoriker Hottinger drang darauf. Nicht ungeschickt

schreibt Zürich nach Bern, man habe ja auch die helvetische

Konfesston gemeinsam angenommen und gedruckt, und erinnert

daran — diese Stelle ist aber wieder gestrichen worden — Bern

habe das heilige Buch noch niemals in seiner Stadt drucken

und ausgehen lassen. Daß man damals auch an eine Gesammt-

konferenz der evangelischen Orte gedacht hat, beweist ein Privatbrief

des Antistes bei den Akten des Staatsarchivs. Aber eben

dieser Brief zeigt auch, daß die Situation im vornherein als

ungünstig aufgefaßt und die Anfrage in Bern mehr bloß

anstandshalber gestellt wurde. Es heißt da u. a. : „Soll das

Geschäft erst anzogen werden zu Aarau, so weißt man nit, was

man für Willen werd anträsfen", und mit Bezug auf Bern

hatte man gemerkt: „Die Ueberlassung (an Zürich allein) wär

Bern vil angenemmer." So war Zürich im Voraus entschlossen

„fürzefahren". Bern ist von da an zunächst fortgefahren,
verschiedene Uebersetzungen nebeneinander zuzulassen, hat sich dann

aber mehr und mehr der — von seinen aus Herborn heimgekehrten

Studenten bevorzugten — Piscator'schen Uebersetzung

zugewandt. Zuletzt hat Bern diese Bibel offiziell und der Stadt

würdig nachdrucken lassen 1684.



— 64 —

6. Eine Anregung.

enigsAussicht konnte im

vornherein eine Anregung haben,

welche noch weiter ging und

eine gemeinsame Bibel nicht

bloß der Schweiz, sondern

aller deutschsprechenden re-

formirten Kirchen bezweckte.

Doch ist der Versuch der

Erwähnung werth.

Gegen Ende des 16.

Jahrhunderts nahmen alle

kirchlichen Angelegenheiten Deutschlands eine immer schroffere

Gestalt an^). Dem zersplitterten Protestantismus that Einigung

noth. Das empfand man am lebhaftesten in der Pfalz. Der

junge Churfürst Friedrich IV. stellte sich an die Spitze der

protestantischen Fürsten. Er erstrebte eine thätigere und kraftvollere

l) Die Situation schildern H äußer, Geschichte der Rheinischen

Pfalz II, 21S ff., Struve, Pfälzische Kirchenhistorie x. 500 ff. — Die

zwei nachfolgend benutzten Aktenstücke in der Briefsammlung des Staatsarchivs

L.II. 381 fol. 1737—38, 1739—44. Kopien in der Simmler'schen

Sammlung. Herrn Kirchenrath Schell er, der gegenwärtig die

Korrespondenz der Neformationszeit für das Staatsarchiv registrirt, verdanke

ich eine gefällige Zuschrift betreffend die Originalien.



— 65 —

Vertretung des Protestantismus und sah es in letzter Linie auf
die Leitung der Reichspolitik ab. Mit dem Jahre 1594 werden

die Keime der protestantischen Verbindung wahrnehmbar. Es
kam zu Vereinbarungen in Heilbronn 1594, zu Friedberg 1599,

zu Speier 1600, wieder zu Friedberg 1601, zu Heidelberg 1603

und dann zum ersten Unionsvertrag zu Ahusen 1608. Wir
stehen schon mitten in der Vorgeschichte des dreißigjährigen Krieges.

Es lag diese Unionspolitik im Calvinischen Prinzip, das damals

eine Reihe deutscher Länder erobert hat. So waren auch nur
die calvinischen Fürsten zuverläßig, neben Churpfalz der Pfalzgraf von

Zweibrücken, der Landgras von Hessen und die Markgrafen von

Baden und Brandenburg. Die Lutheraner, Sachsen voran,
lähmten alles kräftige Handeln. Daher bei jenen Bundesfürsten

reformirter Konfession die Hinneigung nach dem Ausland, eifrige

Verbindungen mit England, den Niederlanden, Frankreich. Einer

der Fürsten hat die erwähnte Anregung wegen der gemeinsamen

Bibel gemacht und zwar in Zürich.

Im Jahre 1588 hatte der Pfalzgraf Johannvon
Zweibrücken die reformirte Religion zur Landesreligion erklärt. Er
war ein sehr entschiedener Protestant. Eigenhändig hat er in
sechs Stunden die Vorrede zum Katechismus seiner Landeskirche

geschrieben und diesen als sein Werk betrachtet. Eifrig war er

für die evangelischen Flüchtlinge aller Länder besorgt. Darum

mußte er auch die Wiedererhebung des Katholicismus als eine

Gefahr empfinden. Er ging lebhaft auf den eben erwachenden

Gedanken eines engern Zusammenschlusses der protestantischen

Länder ein, namentlich seitdem die Werke des Jesuiten

Bellarmin in einer Gesammtausgabe erschienen waren. Zunächst

zu gemeinsamer litterarischer Abwehr gegen Bellarmin suchte er

die reformirten Kirchen zu vereinigen.

Aus besonderer Zuneigung zu Zürich machte er hier den

ersten Versuch. Im Jahre 1601 ließ er sein Anliegen durch

Zürcher Taschenbuch 1895. 5



— 66 —

eine Gesandtschaft den Geistlichen der Stadt Zürich vortragen;
die Gesandten waren Michael Philipp Beuth er,
Hofprediger und Doktor der Theologie, und Johann Schlechtius,
Pfarrer und Superintendent zu Meisenheim. Sie hatten

vorzubringen, ob sich nicht, da man ja «in àootrina als ipsa rsi
sàtantia» eins sei, eine „recht vertrauliche Korrespondenz"

zwischen den reformirten Kirchen Frankreichs, des nähern Deutschlands,

der Schweiz, der Pfalz, der Niederlande, Englands und

Schottlands in's Werk richten ließe. Als Mittel dazu möchte

neben „mehrerer Konformität der Ceremonien" für die

deutschredenden Reformirten ein allgemeiner deutscher Katechismus und

„eine durchaus dem ursprünglichen hebräischen Text
gleichförmige gemeine teutsche Bibel" dienlich sein.

Diesen Vortrag vom 21. August ließen sich die Zürcher

schriftlich geben und antworteten dann im folgenden Jahr 1662

direkt an den Pfalzgrafen, unterzeichnend als „Diener der Kirchen

und Schule zu Zürich". Sie freuen sich des evangelischen Eifers,
den Gott in diesen letzten und gefährlichen Zeiten, da Liebe,

Glaube und christlicher Sinn erkalte, im Herzen des Fürsten
erweckt habe, erklären sich geneigt, wenn es nöthig sei, zur Abwehr

Bellarmins mitzuwirken und finden auch den angeregten Gedanken

einer Konformität der Ceremonien und die Einheit von

Katechismus und Bibel erbaulich. Aber in der Hauptsache lautet

der Bescheid ablehnend. Trotz aller Erwägung kommen die

Zürcher zu dem Ergebniß, sie „können zur Zeit nit sehen weis,

maaß und gelegenheit, wie solches in das Werk zu richten" sei. Dabei

machen ihnen im vornherein die Nachreden und das Lästern Bedenken,

dem Veränderungen des Bisherigen bei den gemeinen Widersachern,

den Papisten und den Lutherischen, ausgesetzt wären. Aber auch

davon abgesehen sei die Sache schwierig, hinsichtlich einer gemeinen

deutschen Bibel: „weil eben grad in teutscher nation
nicht alle Kirchen einerley Jdioma und Art zu



— 67 —

rede n gebrauchen"; hinsichtlich der Ceremonien und

Kirchengebräuche: weil man dafür nach Umständen christliche Freiheit
müsse walten lassen, und hinsichtlich eines gemeinen Katechismus:

weil jede Kirche ihren eignen Katechismus habe und den

gewohnten schwerlich werde fahren lassen; auch sei ein einheitliches

Werk nach Inhalt und Form nicht leicht zu erreichen. Die

Zürcher wollen damit ihr „gleichwol schlecht aber doch gutherzig

und christlich Bedenken" geäußert haben; übrigens habe der

Pfalzgraf der Sache lange nachgedacht und verstehe die

Beschaffenheit der reformirten evangelischen Kirche im Römischen

Reich besser als sie u. s. w.

Es ist bemerkenswerth, daß Anfrage und Antwort sich in
der Ordnung der Punkte unterscheiden. Was der Pfalzgraf
zuletzt erwähnt, die gemeine deutsche Bibel, bringen die Zürcher
in ihrer Ablehnung zuerst. Es sieht aus, als wollten sie sich

ihre Zürcher Uebersetzung am wenigsten nehmen lassen. Man
darf wohl ohne weitere Nachforschungen annehmen, es sei die

Anregung nach dieser Seite ohne Erfolg geblieben. So lebhast

die ganze Situation an die Bestrebungen Zwingli's und Landgrafs

Philipp von Hessen zur Einigung der Protestanten

erinnert, so hatten sich doch die Verhältnisse wesentlich geändert.

Die Beziehungen Deutschlands und der Schweiz waren noch

loser geworden. Bald sehen wir die beiden Länder völlig von

einander getrennt, 1648.

Inwieweit die Frage wegen der gemeinsamen Bibel schon

in den Unionsverhandlungen der deutschen Fürsten zur Sprache

gekommen war, ist hier nicht weiter zu verfolgen. Doch ist

das Interesse bemerkenswerth, das man in jenen Kreisen der

Uebersetzung von Piscator entgegenbrachte, jenem Werk, das

die Berner später adoptirt haben. Es war vier Jahre vor

Johanns Anregung in Zürich erschienen und wurde von den



— 68 —

Heidelberger Theologen, namentlich von Tossanus, eingehend-

geprüft. Das Ergebniß war aber kein günstiges. „Des Lutheri

Bibel", heißt es, „könnte annoch passiren"; dagegen Piscator

hielt man in Heidelberg der Sache nicht für gewachsen, „zumal

er das Werk so ganz allein auf seine Hörner nehme."



— 69 —

7. Die Priliatunternehmen.

mmer sind den offiziellen

Bibelausgaben private zur
Seite gegangen. Hatte

man diese früher
sorgfältig überwacht, so ließ

man in der 2. Hälfte des

17. Jahrh, die Drucker

gewähren. Nachher sah man

sich doch wieder genöthigt,

besser aufzusehen und wenigstens

einigen Professoren

die Korrektur aufzutragen. Das geschah besonders bei solchen

Unternehmen, an welche der Staat Geldbeiträge leistete. Eine

Eingabe des Druckers Hard m ei er vom Jahr 1708 bewirbt

sich um eine solche Staatsunterstützung wie folgt:
„Gnädiger Herr Burgermeister! Hochgeachte, woledle,

gestrenge, ehren- und nothfeste, fromme, fürnemme, fürsichtige und

wolweise, insonders hochehrende, großgünstige, gnädige,

hochgebietende Herren Herren. — Was im ersten Buch der Königen

am 5. c. vom weisen König Salomon stehet, daß ihme der Herr
ringsumher Ruhe gegeben, und er solche Ruhezeit zur Erbauung
des Tempels und Einrichtung des damaligen Gottesdiensts

angewendet habe, kann mit bestem Grund auch von Euch mein

gnädig hochgebietenden Hrn. Hrn. gesagt werden, zumahlen Sie

nicht allein ihre bisherige Wolstandszeit mit Aufbauung neuer



— 70 -
Templen und Gotteshâuseren zugebracht, sondern auch aufs neue

ihren Eifer zur Ausbreitung der Ehre und Lehre Gottes an Tag

gebracht, da Sie vermitlest der klugen und trefflichen Under-

handlung der hierzu hochverordneten hochgeacht- und hochgeehrten

Hrn. Hrn. die neue Aufleg- und Ausfertigung der h. Bibel in

folio und quart zum Truck beförderet, worzu meines Ohrts den

himmelischen Sägen und dieses wünsche, daß jedes hohes Ehrenglid

von Euch M. G. Hh. dise Ausfertigung in edler Gesundheit

und allem Wolstand erlebe." Nachdem dann der Petent

dargelegt, wie die in seinem Verlag gedruckte kleine (Oktav-)
Bibel vergriffen sei, er aber „wegen der hierzu erforderlichen

Schriften und etwas vorräthigem Papier" sehr gute Gelegenheit

hätte, das begehrte Werk neu aufzulegen, ersucht er den Rath,

ihm an das nöthige Betriebskapital von 1000 Thalern etwa die

Hälfte zinsfrei vorzustrecken und unterstützt sein Gesuch mit dem

Hinweis, daß seine Druckerei nun gerade hundert Jahre bestehe

und noch nie solche Hülfe in Anspruch genommen habe, sowie

damit, das Vorhaben sei „zur Ausbreitung der Ehre Gottes

angesehen", „zu welcher Ausbreitung ein lobl. Stand Zürich und

ihr mein Gn. Hh. insbesonder seit der Zeit der Reformation

von dem lieben Gott gleichsam gesetzt und verordnet zu seyn

scheinen, welcher große Gott Euch mein gn. Hh. hierinn be-

festnen und bis zum Ende aller Tagen erhalten, meine Wenigkeit
aber in Euer m. gn. Hh. Hohe Gunst und Wolgewogenheit

einsenken wölle, damit ich um so vil mehr Ursach habe, mich mit
tiefestem Respect zu nennen: Euer meiner gnädigen hochgebietenden

Herren Herren unterthänigster gehorsamer Christoff Hardmeyer."

Wirklich ist zwei Jahre später die Oktavbibel Hardmeiers

erschienen. Sie ist ein bloßer Abdruck der ältern Ausgabe mit
vielen Druckfehlern. Gerade diese Bibel, vermuthet Autistes

Mezger, möchte den Rath bewogen haben, in Zukunft wieder

strengere Aufsicht zu üben.



— 71 —

Neben deutschen sind auch lateinische, italienische,
französische und griechische Bibeln und Bibeltheile namentlich

im Anfang des vorigen Jahrhunderts privatim verlegt worden.

Daß auch hier gelegentlich eine gewisse amtliche Betheiligung

eintrat, möchte man aus dem Umstand schließen, daß ein

Cessionsvertrag vom Jahre 1728 über eine Septuaginta-
ausgabe im Staatsarchiv liegt H. Johann Jacob Bodmer,

prokossor üistorias üslvotioao st politioss, und Johann Jacob

Breitinger V. v. N., treten das auf Grund von Subskriptionen

„vorhabende Griechische Bibelwerk" an den Drucker Heidegger ab.

In einem Nachvertrag verzichten die beiden Gelehrten auf die

stipulirte Entschädigung seitens des Unternehmers für den „wider
aller Menschen Verhoffen und Vermuthen" eintretenden Fall,
daß dieser nur die Druckkosten herausschlage; doch müsse der

Drucker alsdann solches „authentisch aufweisen und vorzeigen"

können; „dann da solches unmöglich zu begreifen, dahero auch

schwer zu glauben sein würde." Das verdienstvolle Werk

erschien 1730 in vier Quartbänden. Ob die zuversichtlichen

Erwartungen der Herren Gelehrten auf eine Rendite in Erfüllung
gingen, ist nicht bekannt.

Von den Privatdrucken des 16. Jahrhunderts2) sei bloß das

erwähnt, daß Froschauer neben den amtlichen eine ganze Anzahl,

namentlich auch zierliche kleine Bibeln auf eigenes Risico verlegt

hat, und daß zwei Werke, eine Bibel und ein Neues Testament,

in englischer Sprache aus seiner Offizin hervorgegangen sind.

Ja die allerersten in Zürich hergestellten Uebersetzungen,

Nachdrucke der luther'schen mit etwelchen sprachlichen Aenderungen

>) Im 17. Jahrhundert wird die Obrigkeit für den Neudruck der

lateinischen Bibel angegangen, weil sie für den Gebrauch der Stu-
direnden diene.

2) S. Vögelin, die Holzschneidekunst in Zürich im 16. Jahrh.,
Neujahrsblätter der Stadtbibliothek in Zürich 1879—32.



— 72 —

seit 1524, sind solche Privatunternehmen der Druckereien von

Froschauer und von Hager gewesen, welch letzterer zu Basel in

Beziehung stand. Zwingli mag diese Arbeiten begünstigt haben.

Genaueres weiß man nicht.

Geradezu an die Stelle der offiziellen Publikationen sind

die privaten erst in neuerer Zeit getreten. Von jener

Uebersetzung des Zahres 1772, welche durch ihr Realwörterbuch so

viel Anstoß gab, dauerte es bis 1860, bis die erste von der

Synode wenigstens genehmigte Uebersetzung der Neuzeit erschien.

Ueber diese Zwischenzeit noch einige Andeutungen.



— 73 —

8. Aus neuern Zeiten.

nno 1812 entstand die

Zürcherische
Bibelgesellschaft, nachdem

seit 1804 Basel

vorangegangen war. Diese

Gesellschaft, dann auch die

Evangelische, und seit

1855 diese allein, ist die

Unternehmerin des

Bibelwerkes an Stelle des

Staates bezw. der Landeskirche

geworden. Das indeß nicht im Gegensatz zu diesen; wurde

doch die Gründung der Bibelgesellschaft von Autistes Hcß
geleitet. Zu dem Zusammenwirken zwischen Gesellschaft und

Kirche in der Art, wie wir es jetzt haben, ist es seit 1858

gekommen. Diacon Hirzel hatte weitergehen und die Revisionen

unmittelbar in die Hand der landeskirchlichen Behörden legen

wollen. Der Beschluß der Synode war dann ein Kompromiß
und die Ausgabe von 1860, wie erwähnt, das erste auf dieser

Grundlage erstellte Werk.

Weniger bekannt ist es, wie es zum Aufhören der

staatskirchlichen Unternehmungen gekommen ist, und welches die letzten

Zeichen staatlicher Betheiligung gewesen sind. Es sind zwei Versuche

von Autistes Heß, nach den Erschütterungen der Revo-

luzionszeit wieder an das Frühere anzuknüpfen, 1804 und 1807.



— 74 —

Im erstgenannten Jahr macht er im Erziehungsrath den Anzug,

den Privatverlag von Kirchen- und Schulbüchern wieder in
Ueber wachung zu nehmen, so daß den betreffenden Behörden
die Entscheidung über Text, Druck und Preis gewahrt werden

solle. In dieser allgemeinen Fassung, welche der Bibel
ausdrücklich nicht erwähnt, wurde der Anzug gutgeheißen und der

gemeinschaftlichen Kommission des Kirchen- und Erziehungsrathes

überwiesen. Was aus der Sache geworden ist, weiß ich nicht;
aber ein im Archiv beigelegter Zeddel verzeichnet unter den

Büchern, welche „ohne Vorwissen und Bewilligung des Kirchenrathes

nicht auf's neue aufgelegt werden dürfen", obenan „die
Bibel, alten und neuen Testaments". Man sieht das vorsichtige

Wiederaufnehmen abgebrochener Fäden.

Schon weiter geht der Anzug von 1807. In aller Form
gelangt der Kirchenrath an die Regierung wegen der Bibel.

Noch war die Ausgabe von 1772, die jetzt als eine äußerst

sorgfältig revidirte gerühmt wird, nicht vergriffen, aber der

Preis vom Buchhändler eigenmächtig fast auf das Doppelte

erhöht worden. Die Folge war eine beträchtliche Verminderung
des Absatzes und das Eindringen von fremden, „schüchtern

Editionen und unberichtigten Uebersetzungen". Der Kirchenrath

erreichte seinen Zweck; die Bibel wurde wieder billiger, indem

der Buchhändler obrigkeitlich angehalten wurde, gemäß dem

einstigen Vertrag zu fahren. Dabei ergab sich, daß von 5000

Exemplaren noch 780 auf Lager waren. Der Antistes ermunterte

dann die Geistlichkeit, für raschen Absatz zu wirken; eine so

schöne Ausgabe werde wohl so billig nie wieder zu haben sein,

und auch das einst beanstandete, mit von Lavater verfaßte

„Realwörterbuch" gereiche heute der Ausgabe „eher zur Empfehlung".

Wir haben damit die letzten Spuren der staatlichen

Mitwirkung im Interesse der Bibel kennen gelernt, soweit die

Akten vorliegen. Schon hatten die Bibelgesellschaften aufzublühen



— 75 —

begonnen. Bald ist eine solche auch zu Zürich in das Werk

eingetreten.

Mitten in die Jahrzehnte, in denen dieses private Wirken

blühte, fällt nun der erste noch mißlungene Anlauf zu einer

gemeinsamen Uebersetzung der schweizerischen Landeskirchen.

Er ist im Jahre 1835 von der Synode des Cantons St. Gallen

ausgegangen und hat zunächst die Ostschweiz im Auge.

Die St. Galler Synode ist im Jahre 1834 konstituirt
worden und hat gleich von Anfang an in jugendlicher Begeisterung

den Zusammenschluß wenigstens der östlichen Cantone in's
Auge gefaßt. Es thue Noth, der Vereinzelung der Cantonal-

kirchen entgegenzuarbeiten; es sei durchaus wünschenswerth und

heilsam, solche Angelegenheiten, wie Bibelübersetzungen, Liturgien :c.

gemeinschaftlich zu besprechen. Im St. Gallischen Gebiet sei

früher größerentheils die Zürcher Uebersetzung kirchlich eingeführt

gewesen; jetzt haben die Pfarrer und die Bibelgesellschaft die

lutherische eingebürgert. So wohl diese für frühere Jahrhunderte
ein Meisterwerk gewesen sei, entspreche sie doch unserer Zeit nicht

mehr; das Volk, je mehr es sich an andere Litteratur gewöhne,

könne sich an der veralteten Sprachform nicht erbauen; auch sei

die Uebersetzung vielfach gänzlich unverständlich und unrichtig;
endlich sei es Pflicht, die neueren Leistungen in Auslegungen und

Uebersetzungen zu verwerthen.

Die Thurgauische Synode schließt sich der Anregung an.

Bereits sei es fraglich, ob nicht die lutherische Uebersetzung im

Canton der kirchlich eingeführten Zürcher den Rang ablaufe;

dazu seien die neuern Zürcher Ausgaben so mangelhaft und

entstellt, daß man nicht mehr wisse, welches der anerkannte Wortlaut

sei. Es gebe jetzt überdies katholische Uebersetzungen, die

die neuere Forschung mehr berücksichtigen als die Protestanten

selber. Zu allem komme das von St. Gallen erwähnte Bedürfniß

engerer Verbindung der schweizerischen Kirchen auch in andern



— 76 -
Dingen, wie Liturgie und Katechismus. Zürich als alte Mutterkirche,

der ohnehin die reichsten wissenschaftlichen Mittel zu Gebote

stehen, möge den andern vorangehen. Die Klage über den neusten

Zürcher Druck unterstützt der thurgauische Synodalpräsident noch

extra zu Handen des zürcherischen Antistes; da werde Gottseligkeit

mit Gottlosigkeit verwechselt und fehlen Wörter und ganze Verse.

Interessant ist die Nachricht, daß der engere Zusammenschluß der

Ostschweiz thurgauischerseits schon längst in Zürich angeregt

worden sei; Antistes Heß habe den Gedanken damals schon

gebilligt, aber wegen hohen Alters sich nicht an die Spitze stellen

wollen i).
So sieht man deutlich: Hauptzweck ist die evangelische

Conferenz; die Bibelübersetzung soll nur das Mittel dazu sein.

Das mochte immerhin zu wenig Fond zur Durchführung einer

so ernsten Arbeit sein. Der Anlauf ist auch bald gescheitert.

Zwar gab sich Zürich alle Mühe in der Sache. An der Synode
1836 konnte man mittheilen, nur Appenzell und Baselland haben

abgelehnt; auch möchten es Glarus und Baselstadt noch thun;
dagegen sei der Beitritt von Aargau, Bünden, Bern, Thurgau
und St. Gallen zu erwarten. Als es dann mit dem Bibelwerk

Ernst galt, da trat Bern plötzlich zurück, „ohne triftige Gründe" ;

es folgte St. Gallen, das die Anregung gegeben hatte, dann

Bünden und Thurgau, und 1840 blieben nur noch Zürich und

Aargau auf dem Plan, die nun auch „Zeitverhältnisse und

Zeitstimmungen" zur Fortsetzung des Unternehmens „nicht geeignet"

fanden.

So ist dieser erste gemeinsame Bibelversuch mißglückt. Er
hat es nur zu einem Programm gebracht, das z. B. bestimmte,

tz Wie sich Antistes Heß zu dem Gedanken stellte, zeigt schon ein

Memorial von seiner Hand aus dem Jahre 1800, vgl. Finsler, Die

Zürch. Kirche zur Zeit der Helvet. Republik, im Zürcher Taschenbuch 18SS,

x. 178.



— 77 —

die lutherische Uebersetzung müsse der neuen zu Grunde gelegt,

die Zürcher und die Piscators daneben zunächst berücksichtigt

werden, und es sei eine Concurrenz für Bearbeitung des Ganzen

oder einzelner Abtheilungen zu eröffnen. Daß indeß die Sache

später zu günstigerer Zeit wieder aufgenommen worden ist, hat

das neuste Circular des h. Kirchenrathes des Näheren ausgeführt.

Damit sind wir auf dem Boden der Gegenwart angelangt.

Blicken wir auf die mehrhundertjährige und ehrenvolle Geschichte

der Zürcher Bibel zurück und fragen wir uns, wie sich Zürich

zu einem neuen gemeinsamen Werk der reformirten Cantone zu

stellen hat, so leuchtet ein, daß unsere Kirche sich von der ihr
eigenthümlichen Bibel nicht leichthin trennen darf. Gleichwohl

ist Zürich bereit, das Opfer zu bringen, aber nur dann, wenn
die Erben das Erbe auch wirklich übernehmen, das Zürich so

lange gehütet hat: den guten Willen, den offenen Sinn und die

wissenschaftliche Tüchtigkeit, jeweilen ein zeitgemäßes Werk zu
schaffen.


	Die Zürcher Bibel

