
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 13 (1890)

Artikel: Die religiöse Erweckung der zehner und zwanziger Jahre unseres
Jahrhunderts in der deutschen Schweiz

Autor: Finsler, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


We religiöse Krweàng
der

zehner und zwanziger Jahre unsers Jahrhunderts

in der

deutschen Schweiz,h

Bon

Dr. G. Fins ler, An liste s.

I.

Die religiöse Erwecknng, die hier geschildert werden soll, ist eine

Erscheinung, die als ein Gegenschlag gegen die zu Anfang unsers

Jahrhunderts in der Kirche herrschende nüchterne Weise aufzufassen ist. Daß

der Rationalismus, der immer noch die, wenn auch nicht ausschließliche,

Herrschaft besaß, mit seiner trockenen Moral gemüthliche Bedürfnisse weder

zu wecken noch zu befriedigen verstand, ist eine bekannte Sache. Aber

auch der an der Stelle der alten Orthodoxie aufgekommene Supra-

naturalismus faßte mit wenigen Ausnahmen das Christenthum wesentlich

als Lehre auf, die als solche auch nicht geeignet war, auf Herz und

Gemüth erhebend einzuwirken.

Im Ganzen und Großen entsprach diese kühl verständige Art dem

Volkscharakter; aber als einmal ein Anstoß von der entgegengesetzten Seite

kam, da fand derselbe unerwarteten Anklang in weiten Kreisen. Gewiß

geschah das eben darum, weil der Anstoß so scharf und entschieden war

Auf absolute Vollständigkeit macht diese Arbeit keinen Anspruch.



— 91 —

und es verschmähte, sich zu dem Gegebenen in verknüpfende Beziehung

zu setzen. Das rief dann wieder einer Bekämpfung des Neuen, die ihrerseits

um so schärfer war, je weniger man damals auf religiösem Gebiete

etwas glaubte dulden zu dürfen oder zu sollen, was über den Rahmen

des kirchlich vorhandenen in Lehre und Kultus hinausging.

Uns ist es jetzt bei gänzlich veränderten Verhältnissen und Anschauungen

leichter, jene Erscheinung zu würdigen, als den damals Lebenden.

Zwar werden auch wir zugeben, daß der Strom der Erweckung öfter die

Dämme eines gesunden religiösen Lebens durchbrach und eher wild

aufregend als befruchtend wirkte; aber dessenungeachtet war ein guier Kern

vorhanden und dieser gute Kern ist geblieben, nachdem die Schalen sich

abgelöst, und hat noch lange segensreich nachgewirkt.

Die Erweckung knüpft sich zunächst an das Auftreten der Frau von

Krüdener.

Barbara Juliana von Krüdener') war die Tochter des

altadeligcn und reichen russischen Staatsrathes von Wietinghoff. Geboren

im Jahre 1764 wurde die schöne, reiche Erbin schon in ihrem achtzehnten

Altersjahre gegen ihre Neigung mit dem zweimal geschiedenen Baron von

Krüdener verheirathet. Dieser, ein Freund Rousseau's, wußte ihren

reichbegabten, aber vernachläßigten Geist im modernen Sinne auszubilden.

Mit ihrem Gatten ging sie nach Venedig und Kopenhagen, wohin ihn

seine Stellung als russischer Gesandter führte; sie blieb ihm aber innerlich

fremd und lebte zuletzt auch äußerlich getrennt von ihm. Während

eines Aufenthaltes in Frankreich schilderte sie, angefeuert von den

Schöngeistern der Zeit, den Roman ihres eigenen Lebens in einer schlüpfrig

sentimentalen Dichtung „Valeria", die einen unerhörten Erfolg in der

vornehmen Pariser Welt erlebte.

Nach dem Tode ihres Gatten kehrte sie, übersättigt von den

Genüssen der Welt, nach Hause zurück. „Gedemüthigt durch ihre Sünden

') Vergl. den Artikel über sie in Herzog's Realencyklopädie, 1. Aufl.,
Bd. 8, S. 112 ff., Hagenbach, Kirchengeschichte. Bd. 7, S. 4SV ff., 468 ff.



— 92 —

und Verirrnngen", wie sie selbst sagt, fand sie „Buße zu Gott" und

fühlte sich nun verpflichtet und im Stande, den Armen und Elenden „auf
einer hölzernen Bank" zu dienen, den Verbrechern in den Gefängnissen

den Trost des Kreuzes zu bringen und den Weisen dieser Welt die Augen

zu öffnen über die tiefsten Geheimnisse der göttlichen Liebe.

Als eine ältliche Frau von geistvollen zarten Gesichtszügen, großen,

hochgewölbten blauen Augen, eine ernste, ehrwürdige Gestalt, so schildert

sie aus dem Jahre 1817 der ruhig und nüchtern urtheilende Joh. Georg

Müller von Schaffhausen. Ihr überaus leutseliges Wesen gewann ihr
überall die Herzen, namentlich der Niedrigen und Armen. In jener Zeit

aber, in welcher die Regierungen jede Abweichung von den gewohnten

Geleisen auf kirchlichem wie auf politischem Gebiete ängstlich überwachten,

konnte es an obrigkeitlicher Verfolgung einer Erscheinung, die sich so wenig

um diese Geleise kümmerte, ja absichtlich über dieselben hinausstrebte,

nicht fehlen.

Nach ihrer Bekehrung hielt sich Frau von Krüdencr eine Zeit lang

bei Jung-Stilling in Karlsruhe auf (1898), besuchte Oberlin im Steinthal

und kaufte „für minder lautere Schwärmer" ein Gut in Württemberg;

aber die durch diese Leute verursachte Bewegung veranlaßte den

König Friedrich zu ihrer Ausweisung.

Nun zog sie lehrend und predigend in Baden, Straßburg u. s. w.

umher, immer mehr ihren Geist nährend aus den Schriften der Frau

von Guyon, welche das stille Ruhen der Seele in Gott, die „reine" Liebe

zu Jesus und den Brüdern, die im Opfertodc Jesu ihre Quelle findet,

als das Wesentliche am Christenthum darstellte (Quietismus). Als der

Kaiser Alexander 1815 auf dem Wege nach Paris war, wußte sie als

Bußpredigerin bei ihm Eingang zu finden; an mehreren Orten Deutschlands

und dann in Paris wohnte er ihren Bet- und Bibelstunden bei,

und sie soll jogar Einfluß auf die Stiftung der heiligen Allianz gehabt

haben, bis sie später, als sie sich in die Angelegenheiten der Griechenbefreiung

einmischen wollte, zur Ruhe verwiesen wurde.



— 93 —

Neben dem aufrichtigen Glaubenseifer, der sie erfüllte, hatte sie freilich

auch absonderliche Ideen. Den Protestantismus, den sie von Luther

unterschied, wie den römischen Katholizismus verschmähend, schwärmte sie

für eine wahre evangelische Kirche, für welche sie als Erkennungszeichen

die Kniebeugung vor dem Kruzifix und den Gruß: „Gelobt sei Jesus

Christ" forderte, ja sogar die Fürbitte der Maria in Anspruch nahm.

Sie verkündigte kommende Strafgerichte, namentlich darum, weil man in

der Schweiz die Bettler, ihre Lieblinge, verfolge; sie erwartete, daß

Napoleon von St. Helena wieder kommen und sich als den Antichrist

offenbaren werde; später wollte sie mit einer kleinen Schaar nach dem

Kaukasus ziehen und dort die wahre Gemeinde Gottes gründen. Auch

rühmte sie sich der Offenbarungen und Gebetserhörungen, die ihr zu

theil wurden.

Nachdem der Kaiser Alexander nach Rußland zurückgekehrt War,

wandte sich Frau von Krüdener von den Vornehmen ab und übte

ihre Wirksamkeit in den bürgerlichen Kreisen, besonders gern bei den

Armen und Geringen. In dem Theurungsjahre 1817 (nach andern

schon 1816) erschien sie in der Schweiz. In Genf machte sie die

Bekanntschaft des jungen Kandidaten Empaytaz, der 1816 eine Schrift:

„Betrachtungen über die Gottheit Jesu Christi" in scharfem Gegensatz

gegen den damals in Genf herrschenden Rationalismus herausgegeben

hatte und im Herbst des Jahres 1817 eine separirte Gemeinschaft in

Genf gründete. Neben Empaytaz wurde Frau von Krüdener noch von

einem Freunde Namens Kellner (oder Köllner) aus Braunschweig

begleitet; in Basel schloß sich der Professor Lachenal an sie an, der seinem

Lehrstuhl und seinen Familienverbindungen den Abschied gab, um ihr zu

folgen und eine Zeitlang war auch der später zu erwähnende Vikar Ganz

in ihrem Gefolge.

Schaarenweise liefen ihr überall die Armen zu, denen sie mit vollen

Händen Almosen austheilte. Es mochte sehr viel unzweckmäßiges Geben

mit unterlaufen, aber bei der herrschenden Hungersnoth waren diese



— 94 —

Gaben doch für viele eine Wohlthat. Es mochte wahr sein, daß viele

weit mehr nm dieser leiblichen Gaben willen der merkwürdigen Frau

zuströmten, aber es wurden doch auch viele von ihrem ernsten Bußruf

angefaßt; viele fanden in dieser oft an's Schwärmerische anstreifenden

Predigt von dem versöhnenden Tode Jesu eine bessere Speise für ihre

Seele als in den moralifirenden Predigten ihrer Pfarrer. Es konnte

nicht fehlen, daß in manchen Familien Streit über diese Dinge entstand,

aber es wurden auch viele rohe und verderbte Menschen gerührt und

gebessert. Man konnte sagen hören: so habe ich noch keinen Menschen

reden gehört. Auf Kinder namentlich, mit denen sie sehr zärtlich redete,

machte sie den tiefsten Eindruck, so daß die Erinnerung an Frau von

Krüdener sie sofort zum Gehorsam brachte. Besonders fühlten sich

natürlich die stillen Kreise von ihr angezogen, die in der herrschenden

kalten Luft sich das Feuer eines lebendigen Glaubens bewahrt hatten.

Auch manche Gebildete wurden von der Macht des Glaubens und

der Liebe, die von dieser Frau ausging, ergriffen. Bei der Menge der

rationalistisch Gebildeten fand sie dagegen mit ihrer Predigt der Buße

und des Glaubens an Christus als den alleinigen Heiland der Sünder,

der uns mit seinem Blute erlöst, entschiedenen Widerspruch, wohl auch

vielfachen Spott. Aber auch zarter besaitete Gemüther fühlten sich von

dieser Weise nicht angesprochen.

In Basel sammelte Frau von Krüdener täglich einen wachsenden

Kreis von Frauen uud Jungfrauen um sich, die sie als Prophetin

kommender großer Ereignisse in begeisterten und selbst stürmischen

Ansprachen für dieselben vorzubereiten suchte. Eine junge Tochter besuchte

mehrere Versammlungen, fand sich aber mehr abgestoßen als angezogen,

und als die Rednerin im Schwünge ihres langen Vortrages den Aermel

zurückschob und auf die Schönheit ihrer bloßen Arme hinwies, die einst

ihr Stolz gewesen wäre und von nun an als nichts geachtet würde, da

blieb sie weg und bemerkte im Tagebuche: „Ach wie erbaue ich mich so

gern mit meinen Mitmenschen, da wir doch alle Glieder eines heiligen



— 95 —

Leibes sind, aber das kann ich wohl in der Kirche, und nicht in solcher

Gesellschaft, die immer mehr an's Theater erinnert". Die Prophetin

lud sie in einem langen, das kommende Gericht verkündenden und wieder

schmeichlerischen Schreiben ein, doch wieder zu kommen, aber die Basier

Tochter erwiderte unter anderem: „Ich fühle mich in all' meinem

Thun und Denken unter die Erziehung, ja die Zucht meines himmlischen

Vaters gestellt und folge derselben mit oft bangem, doch nichr aber mit

freudigem Herzen. Sie nennen solches einen Schlaf, einen Sündenschlaf,

und ich prüfe mein Herz auf dieses Ihr Wort mit ängstlicher Sorge,
aber die steigende Freudigkeit sagt mir, daß Sie nicht recht haben. Ihre
Worte wecken nicht aus einem Schlafe, sondern Sie rühren das ganze

Innere in Trübheit auf und nicht zur Klarheit. Die Früchte, die ich

dabei ersehen kann, sind Worte, freilich ernste und wichtige Worte,

während ich ängstlich suche, in der Liebe gegen meine Mitmenschen

bescheidene Früchte zu bringen".')

Von Basel Vertrieben, wandte sich Frau von Krüdencr nach dem

benachbarten badischen Grenzacher Horn, aber trotz oder wohl wegen des

ungeheuern Zulaufs, den sie dort von meist armen Leuten aus der

Umgebung, aber auch von ihren Bekannten aus Basel hatte, wurde sie von

den badischen Behörden über die Grenze gewiesen. Wahrscheinlich begab

sie sich damals nach Aarau, wo sie mit Pestalozzi zusammentraf, und

nach Luzern.

Etwas später finden wir sie wieder im badischen Lande, und zwar
in Lötstellen in der Nähe von Schaffhausen. Als sie nach Schaffhaujen

selbst kam, durfte sie die Stadt nicht betreten, sondern sie mußte in einem

Landgute des Mühlenthals vor der Stadt sich aufhalten. Die Regierung

stellte ihr die Polizei vor das Landgut und erlaubte niemandem Em¬

's Vgl. Frau Juliana Birmann geb. Bischer (als Manuskript gedruckt

1885) S. 31, f.



— 96 —

laß, der nicht einen Erlaubnißschein des Bürgermeisters vorweisen konnte;

dieser aber theilte, trotz des Murrens seiner Kollegen, die Bewilligung

so reichlich aus, daß der Einfluß der Frau auf die Bevölkerung ein

bedeutender wurde. Zuletzt beschloß die Regierung doch ihre Ausweisung

und ließ sie durch den Polizeidirektor und etliche Polizeidiener über die

Rheinbrücke führen.

An den Aufenthalt der Frau von Krüdener in Lotstetten und Schaffhausen,

später noch in Dicßenhofen, knüpfte sich die Erweckung im Kanton

Schaffhausen.') An den genannten Orten besuchte der Pfarrer in

Buch und nachmalige Antistes David Spleiß die merkwürdige Frau.

Spleiß war zuvor schon in ähnlichen Wegen gewandelt; nicht nur aller

Rationalismus lag ihm fern, sondern überhaupt alle bloß lehrhaft, auch

orthodoxe Ausfassung des Christenthums; er wollte eine unmittelbare

Erfassung desselben als eine in die Gemeinschaft mit Gott hineinhebende

Kraft, darum sollte auch die Verkündigung des Evangeliums etwas Kraft-

mäßiges sein, ein Ergreifen der Gemüther im innersten Grunde, etwas

Dynamisches. Das eben glaubte Spleiß an der Frau von Krüdener

und ihren Gefährten zu finden. „Das sind mir Dynamiker! Gott

erhalte und segne sie ferner!" schrieb er nach einem Besuche bei ihnen.

Seinem feurigen Geiste kam dann auch die Sehnsucht vieler Stillen im

Lande entgegen, welche durch das Auftreten der Frau von Krüdener erst

recht geweckt worden war.

Zuerst trat die Erweckung bei einigen Konfirmandinnen in Buch

zu Tage. „Es ging," sagt Stokar in seiner Biographie von Spleiß, „diesen

einfachen, jungen Gemüthern in ihrem Lehrer ein neues Licht ans, sein

Blick, seine Geberde, seine Rede, seine ganze Person war ihnen Zeugniß

einer ihnen neuen Welt, in der dieser Mann mit außerordentlicher

Kraft und Freudigkeit lebte und schwebte, und zu deren Mitbesitz er sie

') Vgl. die Biographien des Autistes Spleiß und des Professor Joh.
Georg Müller von Stokar.



— 97 —

einlud." Mit großer Liebe hingen die Kinder an ihm. Wenn er

Samstags nach Buch kam (Spleiß war zugleich Lehrer am höhern

Gymnasium in Schaffhausen) gingen sie ihm entgegen und begleiteten ihn

in's Pfarrhaus, wo sie dann am gleichen Abend seinen Unterricht

empfingen. Die Wirkung dieses Unterrichtes war freilich zunächst nicht

eine Freude über das neugefundene Heil, sondern eine tiefe Traurigkeit

über ihre Sünden, und die Anfechtungen waren so heftig, daß ihre

Gesundheit darunter litt. Spleiß erblickte darin eine Wirkung der göttlichen

Gnade und hoffte auf gute Früchte.

Auch auf der Kanzel wirkte Spleiß in diesem Sinne; mit

erschütterndem Ernst drang er auf die Nothwendigkeit der Buße und das

-Ergreifen der Gnade Gottes. Er selbst hatte von einer Predigt, die er

im April 1818 über das Wort: Es ist nichts verborgen, das nicht offenbar

werde, Matth. 1t), 24, den Eindruck, daß sie einen durchschlagenden

Erfolg haben werde. Das war denn auch in der That der Fall.

Eine fromme Frau, die von den Predigten des Pfarrers ergriffen

war, hatte sich schon oft den aus dem Unterricht zurückkehrenden

Konfirmandinnen in den Weg gestellt, sie über das Gehörte gefragt nnd

mit ihnen zuweilen ein Lied gesungen. So geschah es auch an jenem

Sonntag Abend, an welchem die gemeinsame Bewegung sich während

des Läutcns der Betglocke in einem freien und inbrünstigen Gebete

äußerte.

Von da an breitete sich die Erweckung aus. Gewöhnlich wurden

die Leute, wie sie sich selbst ausdrückten, vom Geiste stark angegriffen,

nach kurzem, heftigem Kampfe kehrte dann Ruhe und Friede ein und

die Leute priesen Gott für die ihnen widerfahrene Gnade. Oefter fanden

die Erwecküngen in gemeinsamen Zusammenkünften statt, in denen

gesungen und gebetet wurde. Es kämen freilich auch sonderbare Dinge

vor. Es gab Frauen, welche ihre Umwandlung auf symbolische Weise

auszudrücken suchten. Eine Frau wollte beständig etwas von ihren

Kleidern abstreifen und erklärte auf Befragen ganz ruhig, es sei der alte

Zürcher Taschenbuch 1890 7



— 98 —

Adam, den sie von sich abstreifen müsse, und eine Tochter wollte ihres

Stolzes und Eigenwillens los werden, indem sie sich zu Boden wars

und mit der Stirn heftig an einen Stein stieß. Auch bei solchen, welche

über die Bewegung spotteten, zeigte sich ihre Macht häufig in plötzlicher

Bekehrung.

Spleiß selbst bewährte, wie sein Biograph berichtet, bei der ganzen

Sache eine große Ruhe und Nüchternheit, setzte den lebhaften Bezeugungen

der Liebe und Verehrung von Seite der erweckten Gcmeindeglieder

eine feste Zurückhaltung entgegen und wachte mit Aengftlichkeit darüber,

daß der Geist zwar nicht gedämpft, aber die scharfe Grenze der Nüchternheit

nicht überschritten werde.

Diese Haltung bewirkte, daß der Strom bald wieder in ein ruhigeres

Geleise zurückkehrte. Neben einzelnen auffallenden Erweckungen gab

sich in der ganzen Gemeinde eine sichtliche Hebung des christlich-sittlichen

Lebens kund. Streit und Zank, Schwören und Fluchen waren auch bei

den Nichterweckten verschwunden. Während die Leute den Tag über

fleißig und friedlich an der Arbeit waren, versammelten sie sich Abends

zu Gesang und Gebet.

Auch aus der Nachbarschaft fand ein großer Zulauf statt. Aus

Schaffhausen und Stein, aus den Kantonen Zürich und Thurgau kamen

Leute, die von der Frau von Krüdener angeregt waren, oder „Stille
im Land, darunter alte Separatisten, Mystiker und Theosophen, wie sie

in jenen Gegenden unter dem Volke nicht selten waren".

Es konnte nicht fehlen, daß die neue Erscheinung Aufsehen erregte

und starkem Widerspruche rief. An die Spitze der Gegner stellte sich

der damalige, rationalistisch gesinnte Antistes Johannes Kirchhofer von

Schaffhausen. Er erklärte den Pfarrer Spleiß für einen Schwärmer,

der die Haltung verloren habe, und eiferte in seinen Predigten gegen die

Sache. Auch im Kirchenrath brachte Kirchhofer diese Erscheinung mit

heftigen Anklagen gegen Spleiß und unter Hervorhebung der schädlichen



— 99 —

und thörichten Folgen, die aus der Erweckung hervorgegangen seien,

-ur Sprache.

Der Kirchenrath bestellte eine Kommission, die mit Spleiß

verhandeln und ihn wo möglich von seinen Irrthümern abbringen sollte.

Natürlich blieb der Versuch ohne Erfolg. Inzwischen wurde auch die

Regierung auf die Bewegung aufmerksam und verlangte von dem Kirchenrathe

ein Gutachten über dieselbe. Das Gutachten ging dahin, die

Regierung möge sich in das Geistliche nicht mischen und die Sache auch

polizeilich nur insoweit behandeln, daß sie die Privatversammlungcn
verbiete, was dann auch geschah. (April 1818.)

Im Juni erschien Spleiß auf ergangene Vorladung vor dem Kirchenrathe.

Seine Vertheidigung, welche durch das Zeugniß zweier angesehener Gemeindegenossen

bestätigt wurde, machte einen günstigen Eindruck. Der Kirchenrath

ließ offenbar unter dem Einfluße des milden und besonnenen I. G.
Müller in der Eröffnung an Spleiß seinem Eifer und seinen redlichen

Absichten alle Gerechtigkeit widerfahren, belobte auch, was zur Belebung

wahrer Gottesverehrung und zu Vertilgung der Lasterhaftigkeit geschehen

sei und billigte insbesondere das von Spleiß gegebene Versprechen, alles

zu meiden, was auf religiöse Ostentation oder auf entstehenden Sektengeist

hinleiten könnte.

Damit war die Sache doch nicht erledigt; nach kurzer Zeit
entbrannte der Kampf auf's neue und heftiger als vorher.

Zu Anfang des Jahres 1819 wurde in Zürich und in der

Ostschweiz das 399 jährige Jubiläum der Reformation gefeiert. Bei diesem

Anlaße predigte Spleiß wiederum mit seinem alten Feuer von der Buße

zu Gott und dem Glauben an den Herrn Jesum Christum als dein Segen

der Reformation. Während der Predigt begann unter den Kindern eine

eigenthümliche Bewegung: vier derselben begannen sonderbare Geberden

zu machen, zu singen und für sich zu reden, so daß sie aus der Kirche

entfernt werden mußten. Nach dem Gottesdienste kamen sie

freudestrahlend ins Pfarrhaus, erzählten, wie sie den Heiland gesehen und wie



— 100 —

er nun ihr Heiland geworden sei, und fielen dann geistesabwesend, aber

mit freundlichem Lächeln zu Boden.

Schnell griff diese Kindererweckung um sich; schaarenweise kamen die

Kinder ins Pfarrhaus, wo sie mit der Frau Pfarrerin beteten, sangen

und oft in ihre Entzückungen verfielen. Am stärksten war die

Erscheinung in der Schule. Sobald der Schulmeister in der Bibel oder

im Katechismus lesen ließ, so fingen die sonderbaren Geberden an und

zuletzt fielen ganze Reihen der Kinder zu Boden. Der übrigens mit

Spleiß wohl befreundete Schulmeister schalt, drohte auch wohl mit

Schlägen, richtete aber damit nichts aus. Zuletzt erhoben sich die Kinder,

kehrten nach Hause zurück und fielen den Eltern mit Freudenthränen

um den Hals: der Heiland sei nun auch ihr Heiland geworden.

Spleiß legte dieser Erscheinung keinen besondern Werth bei, ließ sie

aber gewähren, indem er doch von derselben einige Frucht erhoffte, sagt

der Biograph; aber die Art, wie Spleißens Frau die Sache behandelte,

war jedenfalls eine wesentliche Begünstigung und Beförderung derselben,

und Stokar hebt mit Recht hervor, daß mit diesen körperlichen Zufällen

die anfangs rein geistliche Bewegung zu einer Art geist-leiblicher

Ansteckung geworden sei, ohne daß jedesmal der Grund des Herzens

erneuert worden wäre.

Gleichzeitig trat die Erweckung auch in der Genieinde Weggingen

auf. Hier ging sie von Erbauungsstunden aus, in denen der Pfarrer

Vetter zuerst acht Männern auf Wunsch derselben am Sonntag Abend

Vorträge über die Reformationsgeschichte hielt. Wiederum war es auch

hier das Reformationsfest selbst, das die Sache zum Ausbruch brachte.

In den Abendstunden im Pfarrhause, in neu eingerichteten Bibelstunden

in der Woche und im sonntäglichen Gottesdienste kamen die Kämpfe

immer häufiger vor, auch bei Kindern; hier am häufigsten bei solchen,

die nur ein gewisses Maß christlicher Erkenntniß besaßen.

Von Buch und Weggingen breitete sich die Bewegung auch auf eine

Reihe anderer schaffhausischer Gemeinden aus. Als nun an einem



— 101 —

Sonntag in der Kirche zu Merishausen mehr als 30 Personen in

Zuckungen geriethen und eine Frau in Siblingen wahnsinnig wurde, da

brach der Sturm auf's neue los.

In der Konventsversammlung der Geistlichen vom 4. März 1819

und in der bald darauf abgehaltenen Synode wurden unter dem

Vortritte des Antistes die heftigsten Anklagen gegen die Pfarrer Spleiß und

und Vetter erhoben; es wurden die massenhaften Wanderungen nach den

beiden Gemeinden getadelt; andere Klagen waren, daß man gichtische

Bewegungen und Nervenschwäche für Wirkungen des Geistes erklärte,

daß unberufene Lehrer in den Versammlungen auftreten dürfen. Die

Vertheidigung der Angriffcnen drang nicht durch und nur wenige stimmten

ihnen bei.

Die Synode beschloß vielmehr, ein Memorial an die Regierung

zu erlassen und sie um ihr Einschreiten zu bitten. Im Kirchenrathe

gab es wieder heftige Debatten, als derselbe sein Gutachten über dieses

Memorial abgeben sollte; indessen siegte die durch den Bürgermeister

Pfister und I. G. Müller vertretene Ansicht, welche die Erweckung als

eine gewisse geschichtliche Nothwendigkeit betrachteten, in derselben manches

Gute sah, die dabei thätigen Geistlichen vorwurfsfrei fand und nur gegen

den mitgelaufcncn, unreinen Gährungsstofs zweckmäßige, aber nicht

intolerante Vorsichtsmaßregeln getroffen wissen wollte.

Infolge dieses Gutachtens erließ die Regierung im Juni 1819 ein

Mandat, das auf den Kanzeln verlesen werden mußte. Dasselbe sprach

sich mild und schonend über die Erweckung aus und schloß mit folgenden

Verordnungen: 1. Die religiösen Privatvcrsammlungen sollen sich

der genauen Aufsicht der Geistlichen unterwerfen, dürfen nur von

erwachsenen Leuten besucht werden und müssen spätestens abends acht Uhr

geschlossen sein. 2. Fremde Lehrer und Verbreiter abergläubischer Schriften

seien nicht zu dulden und im Falle des Ungehorsams polizeilich

abzuliefern. 3. Die Ruhe des Gottesdienstes dürfe nicht gestört werden;

und wenn jemand von dem sogenannten Kampfe befallen werde, so



— 102 —

müsse er aus der Kirche entsernt werden. Unkonfirmirte Kinder haben

dem Gottesdienst ihrer Gemeinde beizuwohnen, und dürfen nicht in

fremde Kirchen auswandern.

In ähnlichen! Tone erging sich ein kirchenräthliches Cirkular an

die Geistlichen. Es wurde denselben empfohlen, das vermehrte Bedürfniß

nach Erbauung zu berücksichtigen und demselben durch Wiedereinführung

der Wochengottcsdienste und der früher üblichen Samstagsgcbcte

entgegen zu kommm.

Allmälig ließ nun die Bewegung nach. Die von den genannten

Pfarrern geleiteten Privatversammlungen dauerten zwar noch eine Weile

fort, aber die Kämpfe hörten auf. Die unreinen Elemente, die sich der

Sache angehängt hatten, losten sich ab; ja auch bei Leuten, denen es

ernst gewesen war, folgte der Spannung eine gewaltige Abspannung und

es blieb bei ihnen wenig oder keine Frucht zurück. Dennoch fehlte es

an solcher nicht. Konnte sich auch die Hoffnung auf eine wirkliche

Bekehrung ganzer Gemeinden nicht erfüllen, so war doch in vielen Kreisen

ein wahres religiöses Leben angefacht worden, das wenn auch mehr in

die Stille zurückgetreten, als ein Sauerteig fortwirkte, und sichtbar Wat

noch auf längere Zeit der vermehrte Besuch des sonntäglichen und der

oft neu eingerichteten Wochengottesdicnste als gute Frucht der Bewegung

zu Tage.

Bon Buch aus hatte sich die Erweckung auch in einige thurgauische

Gemeinden verpflanzt; von beiden Seiten war sie in die zürcherische

Gemeinde Stammheim eingedrungen — zu Anfang des Jahres 1820.

Eine Anzahl Frauen bekamen während des Gottesdienstes Konvulsionen

und die Kinder aus den erweckten Haushaltungen verfielen in der Schule

in Zuckungen. Der Pfarrer verbot sogleich denen, die auf solche Art
den Gottesdienst gestört, den Besuch desselben und schloß die Kinder von

der Schule aus. Auf seine Veranlassung wurde vom Administrationsrathe

in Frauenfeld der Besuch der thurgauischen Kirchen in Basadingen

und der dazugehörigen Filiale Schlattingen, in denen der Pfarrer im



— 103 —

Sinne der Erweckung predigte, durch Auswärtige untersagt, und in

gleichem Sinne ersuchte der Kirchenrath von Zürich, der die vom Pfarrer

in Stammheim getroffenen Maßregeln billigte, den Oberamtmann von

Andelfingen, den Besuch fremder Kirchen durch zürcherischc Angehörige

zu untersagen und von außen kommende Emissäre wegzuweisen.

Infolge dieser Maßregel verlor die Erwcckung in Stammheim bald ihren

konvulsivischen Charakter und lenkte in stillere Bahnen ein.

Hatte hier ein Anschluß an die Vorgänge in Schafshausen

stattgefunden, so trat die Erweckung weit herum im Kanton Zürich') durchaus

selbständig und fast überall gleichzeitig auf. Ueberall mochte auch

hier die Neigung, an etwas Außerordentlichem theilzunehmen und dadurch

selbst etwas Besonderes zu werden, ihren Theil an der Verbreitung der

«Erweckung haben; aber auf der andern Seite hatte dieselbe auch hier

etwas überaus Volksthümliches. Gerade dieser Mangel an Vermittlung,

gerade dies unmittelbar Durchschlagende war für viele ein Magnet, der

stärker zog, als die lehrhaften Predigten.

Ein Hauptherd der Erweckung war das Flaachthal mit den Gemeinden

Flaach, Berg und Buch. Viele Leute aus diesen Gemeinden hatten

die Frau von Krüdener bei ihrem Aufenthalt in dem gegenüberliegenden

Lötstellen besucht, und obwohl auch von hier aus manche der Almosen

wegen hingegangen waren, so hatten doch manche tiefere Eindrücke

gewonnen. Die Erweckung in diesen Gemeinden pflegte namentlich der

Vikar Ganz. (Siehe unten.) Der eigentliche Mittelpunkt aber, an den

diese Leute sich anlehnten, war der Pfarrer Heß in Dättlikon. Bei

zweihundert Personen, theils aus dem Flaachthal, theils aus andern

umliegenden Gemeinden, sammelten sich jeden Sonntag um den eifrigen

Prediger und hörten, da sie in der kleinen Kirche nicht Raum hatten,

') Vgl. meinen Artikel über die religiöse Erwecknng im Kanton Zürich
im Kirchenblatt, 186s Nr. 1 und 2, und meine Biographie des Autistes

Geßner.



— 104 —

auf dem Gottesacker zu. Bald nach den Auftritten in Stammheim

fieng in Buch im Flaachthal ein gewisser Schurter, der durch die Predigten

des Pfarrer Heß angeregt, einem ausgelassenen Leben entsagt hatte,

Versammlungen zu halten an, in denen er unter großem Zulauf die

Bibel auslegte und betete. Anfänglich richtete der Pfarrer nichts aus

mit seinem Begehren, daß wenigstens die nicht konsirmirte Jugend von

den Versammlungen ausgeschlossen bleibe; später aber gelang es ihm
durch sein Zureden den Schurter zu bewegen, daß er seine Versammlungen

aufhob, wozu auch die Furcht vor dem angedrohten polizeilichen

Einschreiten mit beitragen mochte.

Schon im Jahre 1818 hatte die Kantonspolizei bei Gelegenheit

nächtlicher Erbauungsstunden, welche die Erweckten in Opfikon bei Kloten

hielten, dem Oberamtmann die Anweisung ertheilt, diese Zusammenkünfte

zu überwachen und, namentlich wenn sie bei Nacht gehalten werden,

zu hindern. Die Maßregel war nicht ohne Wirkung geblieben und so>

hörten jetzt auch die nächtlichen Zusammenkünfte in Flaach — wahrscheinlich

nicht ohne Zwang — auf und es blieb eine Zeit lang stille, bis im

Frühjahr 1821 ein Sturm losbrach. Ein junger Mann von Andelsingen

hatte am Osterfeste die Kirche in Dättlikon besucht und war durch eine

Predigt über die Auferstehung der Todten in die höchste Aufregung versetzt

worden. Er suchte den Pfarrer von Dättlikon auf, fand aber

nicht die gewünschte Beruhigung; vielmehr verfiel er in förmlichen Wahnsinn

und starb nach zehn Tagen. Eine ähnliche Wirkung brachte bald

hernach die von Pfarrer Heß gehaltene Vorbereitungspredigt aus Pfingsten

bei einem Manne aus Volkeu bei Flaach hervor. Die ernsten, und wie

es scheint mißverstandenen Worte über den Mißbrauch des h. Abendmahls

versetzten den Mann in solche Aufregung, daß er am Psingsttage

in der Kirche zu Flaach bei der Kommunion in schreckliche Konvulsionen

verfiel, die bald ebenfalls in Raserei übergingen. Doch konnte er

durch zweckmäßige Behandlung wieder hergestellt werden.

Diese Vorfälle berichtete der Oberamtmann von Andelsingen der

Polizeikommission in Zürich, zugleich sich beklagend, daß die Ver-



— 105 —

sammlungen in Flaach, Buch und Berg — wenn auch bei Tage —
wieder überHand nehmen, daß in Flaach die noch nicht konfirmirte

Jugend absichtlich herbeigezogen werde, und daß männliche und weibliche

Emissäre aus verschiedenen Gegenden des Kantons den Versammlungen

beiwohnen und in denselben theils Predigten vorlesen, theils eigene

Vorträge halten. Gleichzeitig berichtete der Oberamtmann von Einbrach,

daß durch die Theilnahme eines Gemeindevorstehers die Versammlungen

in Opfikon neuen Aufschwung erhalten, und daß der oben erwähnte

Schurter solche Versammmlungen auch in Lufingen veranstaltet habe.

Trotz der polizeilichen Maßnahmen habe der Besuch der Kirche in Dätt-
likon sich stets vermehrt, und aus den Gemeinden Opfikon, Kloten,

Lufingen, Bülach, sogar aus den entfernten Gemeinden der Aemter Regensberg

und Winterthur strömen die Leute schaarenweise dorthin. Neben

einer Anzahl von Kantonsbürgern, welche hin und her diese Versammlungen

besuchen, um sie zu leiten, nennt der Bericht auch Missionäre aus Basel,

welche zu diesem Zwecke umHerreisen; für dieselben sei im Pfarrhause

Dättlikon eine Missionsbüchse aufgestellt.

Die Polizeikommission theilte diese Zuschriften dem Kirchcnrathe

mit und machte demselben den Vorschlag, dem schwärmerischen Unwesen

auf kirchlichem und polizeilichem Wege gemeinschaftlich entgegenzuwirken;

namentlich glaubte sie, es möchte zweckmäßig sein, den Besuch der Kirche

in Dättlikon allen zu verbieten, welche nicht der dortigen Gemeinde

angehören. Jin Kirchenrathe wurde es übel vermerkt, daß die Dekane

derartige Anzeigen der Polizei überlassen und eine so auffallende Muth-
losigkeit an den Tag legen, während doch die beiden Oberamtmänner

berichten, daß die Pfarrer aller Orten ein ernstes Einschreiten begehren.

Erst nachträglich übersandte der Dekan von Winterthur eiue Klageschrift

des Pfarrers von Flaach, nachdem er dieselbe von sich aus dem Pfarrer
in Dättlikon zur Verantwortung mitgetheilt hatte; er erhielt dafür einen

tüchtigen Verweis. Nur schüchtern wagten einige Mitglieder des Kirchenrathes

zu bemerken, daß in den Berichten Wesentliches und minder

Wesentliches vermischt sei, und daß vielleicht gerade in den Umgebungen



— 106 —

von Dättlikon solche Predigten möchten gehalten werden, die Herz und

Phantasie zu wenig in Anspruch nehmen und selbst die Nahrung für den

Verstand etwas trocken und unschmackhaft bereiten möchten. Ebenso

wurde der Antrag bekämpft, daß man sich an die Regierung selber

wende, um ein Verbot des Kirchenbesuchs in Dättlikon zu erwirken,

weil die Sache auf diesem Wege zu großes Aufsehen machen würde

und die Schuld des Pfarrers noch keineswegs konstatirt sei. Hingegen

vereinigte sich der gesammte Kirchenrath, der Polizei ihre Zuschrift zu

verdanken und sie zu ersuchen, daß sie das „Kirchengeläuf" nach Dättlikon

allen nicht dort Kirchengenössigen untersage, sowie daß die

mehr oder weniger damit zusammenhängenden, Aufsehen erregenden und

dem zur allgemeinen Erbauung in der Kirche eingesetzten Predigtamt

hinderlichen Zusammenkünfte, wenn alle Ermahnungen und Drohungen

fruchtlos sein sollten, aufgehoben und die dabei widerspenstig Befundenen

zur Verantwortung gezogen werden. Wirklich wurde der Besuch der

Kirche in Dättlikon von der Polizeikommission allen Auswärtigen untersagt

und der Pfarrer vom Kirchenrathc zur Verantwortung gezogen').

Die Privatversammlnngen dagegen wurden in soweit geduldet, als sie

nicht bei Nacht oder während der gottesdienstlichen Stunden stattfanden.

Bald nachher suchte der Kirchenrath einige Geistliche hden Dekan Schweizer

in Hirzel und den Pfarrer Keller in Jllnau), welche solche Versammlungen

theils leiteten, theils sich sonst bei denselben betheiligten, davon

abzubringen.

Auch in der Synode kam die Frage des „Separatismus" zur

Sprache, nachdem sie schon in zwei vorhergehenden Jahren theils bei

Anlaß der Personalzensur, theils anderweitig in die Verhandlungen hin-

') Heß wurde im Jahr 1827 von der Regierung abgesetzt, weiter „wiederholter

Warnungen ungeachtet auf völlig verkehrten Ansichten über seine Stellung
als Seelsorger und daher fließenden Verirrungen beharrt und sich namentlich
beim Absterben eines Pfarrgenosscn am Todbett und hernach in der Leichenpredigt

auf höchst lieblose, unchristliche und den Vorschriften der Prädikanten-
ordnung widersprechende Weise benommen habe".



— 107 —

eingespielt hatte, — jetzt durch die Synodalproposition, die der Chorherr

von Orelli als Kammerer des Stadtkapitels zu halten hatte. Er
erklärte, daß die Geistlichen selbst am sichersten dem Pietismus und seinen

Ausartungen vorbeugen können, wenn sie durch eine auf Verstand und

Herz gleich wohlthätig wirkende Gründlichkeit und Wärme die geistigen

Bedürfnisse ihrer Zuhörer ganz befriedigen und der „Tendenz des

Zeitalters nach etwas Gemüthlicherem Rechnung tragen", und bezeichnete

damit ziemlich offen die Mitschuld der Geistlichen an der Bewegung.

Natürlich riefen diese Aeußerungen einer sehr lebhaften Diskussion, in

welcher nun auch umgekehrt die Leiter und Beförderer der separatistischen

Versammlungen mit Afterärzten, mit solchen, die nicht durch die Thüre

in den Schafstall Christi einsteigen, verglichen, und die Geistlichen,

die jetzt so großen Zulauf haben, aufgefordert wurden, sich selbst zu

prüfen, ob sie nicht geistliche Charlatans seien, die wie ihre medizinischen

Kollegen die Leute betrügen. Einzelne Redner warnten die Geistlichen,

sich nicht in allzu nahe Verbindung mit sogenannten Frommen oder

Erweckten einzulassen, was dann wieder von anderer Seite, namentlich

auch von Seite Geßner's abgelehnt wurde.

Die Regierung, in üblicher Weise von den Verhandlungen der Synode

in Kenntniß gesetzt, bemerkte in ihrem Reskript an den Kirchenrath, sie

vertraue aus die Klugheit der Geistlichkeit und die Einsicht des Kirchcn-

rathes, welcher, ohne einer billigen Toleranz zu nahe zu treten, den

vorhandenen Hang zum Sektenwesen nicht aus dem Auge verlierend, mit

umsichtiger Schonung, solchen Mißbräuchcn entgegenwirken werde, welche

die kirchliche und bürgerliche Ordnung gefährden könnten.

Der Kirchenrath betrachtete die von ihm getroffenen Maßregeln

nur als vorläufige und beschloß, um eine Grundlage für eine umfassende

Verfügung zu gewinnen, weitere Berichte einzuholen. In den östlichen

Gegenden des Kantons hatte nämlich auch die Brüdergemeinde ziemliche

Ausdehnung gewonnen. Herrnhuter gab es im Kanton Zürich — und

nicht bloß in den genannten Gegenden — schon seit der Mitte des vorigen



— 10s —

Jahrhunderts; sie hielten sich aber ganz still und vermieden jegliches

Aufsehen. Schon die (von dem Antistes Heß verfaßte) Prädikanten-

ordnung vom Jahr 1803 hatte daher auf sie Rücksicht genommen und

ohne sie zu nennen erklärt, daß Leute, welche, ohne sich von den öffentlichen

Religionsübungen zu trennen, gewisse eigene Erbauungsstunden

besuchen, deren Zweck und Einrichtung bekannt sei, nicht mit dem Sektennamen

belegt werden dürfen, und wenn ihre sittliche Aufführung so

beschaffen sei, daß sie eher erbaue, als ärgere, so verdienen sie nicht bloß

Duldung, sondern auch Achtung. Seit dem Jahre 1818 waren aber

auch die Herrnhuter aus ihrer Verborgenheit mehr herausgetreten und

hatten in den Kapiteln Elgg und Kyburg in einer Reihe von Gemeinden

theils neue Versammlungen eröffnet, theils die bisherigen ausgedehnt.

Ueber diese Konventikel, sowie über alle außerkirchlichen Versammlungen

sollten nun die Dekane der beiden Kapitel berichten.

Es ergab sich aus diesen Berichten, welche sich beide fast ausschließlich

auf die Herrnhuter beschränkten, daß diese Leute den sonntäglichen

Morgengottesdienst regelmäßig, die Kinderlehre und den Wochengottes-

dicnst dagegen seltener besuchen, daß sie im Ganzen freundschaftliche

Gesinnungen gegen die Pfarrer zeigen, indessen doch bisweilen als Erweckte

sich ihnen als Nichterweckten gegenüberstellen. Ueber ihr Verhalten lauteten

die Berichte im allgemeinen günstig; nur wurde bemerkt, daß hie und

da auch allerlei Volk zweifelhaften Charakters sich an sie gehängt habe.

Besondern Nachdruck legten die Berichte darauf, daß diese Versammlungen

unter fremden Obern stehen, denen sie Gehorsam leisten müssen, daß sie

von fremden Diasporahelfern besucht werden und nur die Erbauungsmittel

gebrauchen wollen, die ihnen von ihren Vorstehern anempfohlen

werden. AIs das Allerschlimmste aber bezeichnete namentlich der eine

Bericht, daß an mehreren Orten die Geistlichen selber entweder diesen

Versammlungen sich günstig erweisen oder dieselben sogar leiten, wodurch

es den Schein gewinne, als ob der Pfarrer einen Theil der Gemeinde

vor dem andern bevorzuge, und wodurch unter den Geistlichen selbst

Spannung entstehe. Nicht minder wurde darüber geklagt, daß jene



— 109 —

Emissäre sich auf ihre Bekanntschaft mit angesehenen Geistlichen in Zürich

berufen, wodurch es unmöglich werde, der Ausbreitung dieser Konven-

tikel mit Erfolg entgegenzuwirken, — wie denn auch das von diesen

Leuten gern gelesene Protokoll der Predigerkonferenz in Herrnhut Briefe

von mehreren zürcherischen Geistlichen, z. B. von Geßner, enthalte.

Im Kircbenrathe gab es eine sehr heftige Debatte über diese beiden

Berichte. Einige weltliche Mitglieder, namentlich der' alte Rathsherr

Lavater, nahmen die Brüdergemeinde entschieden in Schutz; die

Chorherren Schultheß und Ulrich dagegen hoben die Pflicht des Kirchenrathes

hervor, bei aller Verträglichkeit doch zu wachen, daß nicht durch fremde

Obere der Einfluß der ordentlichen Lehrer gehemmt und diese ihren

Gemeindegliedern entfremdet werden; der Rationalismus habe sein gutes

Recht dem Hcrrnhutianismus gegenüber, und wenn Privatversammlungcn

nöthig seien, so könne sie der Kirchenrath selbst organisiren. Andere

wollten zwischen Separatisten und Herrnhutern genau unterschieden wissen.

Auch Geßner, damals Pfarrer am Fraumünster, später Antistes, der

übrigens in einer ganz freien Stellung zu den Herrnhutern stand und

ihre Versammlungen nie besuchte, nahm sich der Angeklagten an (vrgl.

Biographie). Unter anderem erklärte er das Begehren, daß die Geistlichen

sich aller Theilnahme an Konventikeln zu enthalten haben, für

unstatthaft, da es ja dem Geistlichen auch nicht verwehrt sei, Mitglied
einer Freimaurerloge zu sein; ebenso wenig habe man das Recht, über

den Gebrauch von Erbauungsbüchern zu verfügen. Die Herrnhuter

selbst vertheidigte er u. a. damit, daß man sich in polizeilicher Hinsicht

nie über sie zu beklagen gehabt, daß ein Herrnhuter nie Katholik

geworden, daß sie sich nie mit den anderwärts häufig auftauchenden

Weissagungen abgegeben haben, sondern im Gegentheil durch christliche Tugenden

aller Art sich auszeichnen. Ihr Lehrbegriff in dem Artikel von der

Versöhnung finde in der Schriftstelle Hebr. 9, 22 einen Anhaltspunkt,

während neuestens dieses Dogma unter die „unbrauchbaren Stämme"

gerechnet werde. Außerdem sei ja durch die Prädikantenordnung den

Herrnhutern der Schutz des Gesetzes förmlich zugesichert und vollends



— 110 —

jetzt, da alles still und ruhig sei, kein Grund zum Einschreiten gegen

sie vorhanden.

Dennoch wurde diese letztere Ansicht von niemandem festgehalten,

als die Anträge der niedergesetzten Kommission zur Verhandlung kamen«

Einstimmig faßte vielmehr der Kirchcnrath — am 6. Mai 1822 —
folgende Beschlüsse, welche gleicherweise die separatistischen wie alle andern

außerkirchlichen Versammlungen betrafen:

1. Während der öffentlichen gottesdienstlichen Stunden sollen keine

Privatversammlungen gehalten werden; ebenso keine am späten Abend;

deßnahen dieselben im Sommer längstens bis 9 Uhr und im Winter

um 8 Uhr geschlossen sein müssen.

2. Die Versammlungen an einem Orte dürfen nicht zu zahlreich

sein und niemals bei offenen Thüren oder Fenstern, sondern sollen ohne

alles Aufsehen, im Stillen und ohne Geräusch gehalten werden.

3. Zu dem Ende sollen die Mitglieder nicht aus einer

Hauptgemeinde in die andere sich begeben, sondern in ihren eigenen Gemeinden

verbleiben, es wären denn nur einige wenige, die in eine nahe Gemeinde,

aber nur einzelne, auf Besuch hingehen.

4. An diesen Versammlungen dürfen keine noch nicht konfirmirte

junge Leute Antheil nehmen.

5. Es soll niemandem gestattet sein, als Prediger oder Schrifterklärer

in denselben aufzutreten.

6. Wo neue solche Gesellschaften entstehen wollten, muß solches

zuvor dem betreffenden Herrn Pfarrer angezeigt werden, der die nöthigen

Erinnerungen, Warnungen, Räthe ertheilen, ein wachsames Auge auf

sie richten und mit seinem Herrn Dekan deßhalb gehörige Rücksprache

nehmen wird.

7. Die Herren Pfarrer, die für alle sind, sollen sich in keine solche

Vereine mischen, keine Mitglieder derselben sein, dagegen dürfen und



— Ill —

sollen sie, wo es nöthig ist und die Klugheit es gestattet, dieselben etwa

besuchen.

8. Die Herren Pfarrer sollen sorgfältig wachen, daß keine Sektirer

oder Jrrführcr, die Unglauben oder Aberglauben lehren und etwa

Zusammenkünfte veranlassen oder irgend eine polizeiliche Ordnung verletzen,

da oder dort sich einschleichcn, und wo dieses geschehen wollte, solches

unverzüglich im erstern Falle dem Herrn Dekan zu Handen des Kirchenrathes,

im letzteren der Ortsbehörde zu Handen der Polizei und ebenso

auch dem Herrn Dekan anzeigen.

Endlich

9. sollen die Herren Pfarrer und Stillständer sorgfältig darauf

achten, daß keine gefährliche, unsittliche, irrreligiöse und verbotene Bücher

herumgebotcn werden, und davon gleichmäßig am gebührenden Orte,

bei dem Kirchenrathe und der verordneten Zensurkommission, oder dringenden

Falls sogleich auch bei dem betreffenden löbl. Oberamte Anzeige

machen.

Der Kirchcnrath theilte diese Verfügungen der Regierung mit und

bat dieselbe um ihre geneigte Mitwirkung. Der Regierung gefiel es aber

nicht, daß der Kirchcnrath diese wichtige Angelegenheit von sich aus

erledigt habe; es verlautete, sie habe besonders an der Einmischung der

kirchlichen Behörde in die Kompetenz der Polizei Anstoß

genommen. Sie betrachtete daher den kirchenräthlichen Beschluß bloß

als Gutachten und erließ am 13. Juni ein eigenes Reskript, in welchem

sie erklärte, daß sie keinerlei religiöse Versammlungen oder Gesellschaften

außer denjenigen des öffentlichen Gottesdienstes anerkenne. „Es dürfe

deßwegen in solchen etwa noch bestehenden besondern Gesellschaften irgend

eine kirchliche Organisation oder kirchliche Verrichtungen, die nur deni

öffentlichen Kultus angehören, nicht geduldet, auch um so weniger

zugegeben werden, daß Geistliche an solchen Gesellschaften theilnehmen, da

eine kluge und liebevolle Anwendung des Einflusses ihrer amtlichen

Stellung vielmehr dazu geeignet ist, dem Entstehen derselben entgegen-



— 112 —

zuWirken und die Vereinigung mit der vaterländischen Kirche zu befördern."

Im übrigen waren fast alle Bestimmungen des kirchenräthlichen Beschlusses

in das Reskript aufgenommen. Neu war nur das Verbot, daß außer

der Predigt auch keine kirchlichen Verrichtungen, die dem öffentlichen

Kultus angehören, in Privatversammlungen vorgenommen werden dürfen.

Im Kirchenrathe war man mit dieser Wendung der Sache ganz zufrieden

und hoffte von dem direkten Einschreiten der Regierung um so bessern

Erfolg. Der Kirchenrath begnügte sich daher nicht, das Reskript der

Regierung den Geistlichen mitzutheilen, sondern ersuchte den Autistes Heß,

der freilich schon längere Zeit den Verhandlungen des Kirchenrathes nicht

mehr hatte beiwohnen können, ein Begleitschreiben dazu abzufassen. Heß

that es in der ihm eigenen väterlichen, milden Weise. Er hob den

Unterschied zwischen Anerkennung und Duldung jener Privatversammlungen

hervor, der den Beschlüssen der Regierung zu Grunde liege und dessen

Geltendmachung mit der von der letztern neuerdings proklamirten

Gewissensfreiheit keineswegs im Widerspruch stehe; er rechtfertigte von hier

aus — ohne alles einzelne zu berühren — die Verordnung und schloß,

der Worte der Prädikantenordnung sich bedienend, mit einer feinen

Hinweisung darauf, daß die Geistlichen nicht selbst eine Denkart verrathen

mögen, welche das Wesentliche des Christenthums in Schatten stelle,

bezweifle und herabwürdige; sonst könnten sie nicht nur alles Zutrauens

der christlich Denkenden sich berauben, sondern dazu beitragen, daß die

Partei der Irrenden desto mehr Eingang fände. „Intoleranz auf der

einen, Selbstabweichung von ächter biblischer Glaubenslehre auf der

andern Seite hat zu allen Zeiten dem Sektengeiste eher Nahrung gegeben

als Einhalt gethan".

In der Synode bezeichnete der Bürgermeister von Wyß das Dekret

der Regierung als den besten Beweis dafür, daß Gewissensfreiheit und

wahre Toleranz, zugleich aber auch pflichtmäßige Sorge für die

Aufrechterhaltung des Protestantismus und unserer kirchlichen Einrichtungen der

Regierung vorzüglich angelegen seien.



— 113 —

Dem „Sekten- und Konventikelwesen" war mit dieser Verordnung

glücklich die Spitze gebrochen — um so mehr, da dasselbe sonst schon

einen gewissen Höhepunkt erreicht zu haben scheint. Das Verbot der

Theilnahme für die Pfarrer, die strenge Beaufsichtigung der fremden

Prediger, das Verbot die Bibel auszulegen und die Eingrenzung der

Privatvcrsammlungen in die einzelnen Gemeinden — das alles wirkte

zusammen, um jegliches Aufsehen zu beseitigen und die Versammlungen

in die Stille zurückzudrängen. Nur hie und da einmal mußte die Polizei

noch einschreiten.

Mit jener oben angeführten Bestimmung, nach welcher für die Privat-

wersammlungen nicht nur die Predigt, sondern auch alle andern kirchlichen

Verrichtungen, die dem öffentlichen Kultus angehören, verboten sein sollten,

waren faktisch die Privatversammlungen gemeint und getroffen, welche

Geßner als ein von seinem Schwiegervater Lavatcr übernommenes Erbe

im Pfarrhaus zum Fraumünster wöchentlich hielt und in denen von

Zeit zu Zeit das Abendmahl gefeiert wurde. Geßner hatte sich zu der

Erweckung ablehnend verhalten, namentlich hatte er die „überquietistische

Lehre" des Vikar Ganz scharf getadelt und insbesondere darüber geklagt,

daß in der Schrift desselben: das „Geheimniß der Gottseligkeit" (siehe

unten) Wahrheit und Irrthum so gefährlich und verführerisch durch

einander gemengt sei. Wie wir gesehen haben, lag es ihm besonders

daran, die Sache der Brüdergemeinde von derjenigen der Erweckung zu

trennen. Die gegen die letztere getroffenen Maßnahmen billigte er durchaus;

wahrscheinlich sah er ein. daß Privatansichten jetzt der kirchlichen

Ordnung zum Opfer gebracht werden müssen, wenn nur nicht alle außer-

kirchlichcn Versammlungen verboten werden, was ja nicht der Fall war.

Aber mit der Zustimmung zu jenen Beschlüssen hatte er seine

Privatversammlungen prinzipiell aufgegeben, und gab sie nach jenem Erlaß

der Regierung nunmehr faktisch auf.

Zürcher Taschenbuch 1890 8



— 114 —

II.
Die Erweckimg schien ihr Ende erreicht zu haben und hatte es

auch. Da — es war ein Jahr nach jencin Regiernngsbeschlusse —
loderte plötzlich an einem bisher unbeachtet gebliebenen Punkte das Feuer

schwärmerischer Sektirerei grausig empor, in der Wildensbuchcr Kreuzigung.

In diese Geschichte spielt, wenn nicht unmittelbar mit Beziehung auf

den letzten schauerlichen Alt, so doch mit wesentlichem Einfluß auf die

Gestaltung der Gesinnungen und Anschauungen, aus denen schließlich

jene That hervorging, die Person des Vikar Ganz hinein').

Wir theilen daher Einiges über den Lebenslauf dieses Mannes mit.

Es ist schon von Interesse, zu sehen, wie sich die Erweckung in einer

bestimmten Persönlichkeit abspiegelt. Weiter erfahren wir, wie die

Erweckung über sich selbst hinausgeht und in Anschauungen einmündet, die

allem Thun abgeneigt sind, die aber da, wo sie sich doch in That

umsetzen wollen, Scheußliches gebären.

Der Vikar Ganz hat sein Leben selbst beschrieben, wenigstens bis

zu einem gewissen Punkte. Daß er dabei seine Beziehungen zu den

Leuten in Wildensbuch nicht erwähnt, ist begreiflich; seine Anschauungen

sind aber durch jene Ereignisse nicht geändert worden.

Aus dieser Selbstbiographie geht vor allem hervor, daß schon lange

vor der Erweckung in einzelnen Gemüthern ähnliche Stimmungen und

Bedürfnisse sich kundgaben, bisweilen sogar mit nicht geringer Exaltation.

Jakob Ganz war am 6. März 1791 geboren als der Sohn eines

armen Maurers in Embrach. Wegen langdauerndcr Krankheit des Vaters

nahm ein Vetter den Knaben zu sich und erzog ihn wie sein eigenes

Kind. Damals schon beschäftigte sich Ganz mit der Frage nach seiner

Seligkeit. Durch ein Büchlein, das von der Ewigkeit der Seligen und

der Ewigkeit der Unseligen handelte, wurde er in die größte Unruhe ver¬

's Vgl. die Jugendjahre des Jakob Ganz und seine übrigen Schriften.



— 115 —

setzt. Der Gedanke an die ewige Qual der Unseligen machte ihn am

ganzen Leibe zittern, er fürchtete bei jeder Sünde verloren zu gehen —
und damals hatte er kaum das fünfte Jahr zurückgelegt.

Der Pflegevater, der ein Zimmermann war, wollte ihn zu diesem

Berufe erziehen, allein die schwere und gefährliche Profession sagte dem

schwächlichen Knaben nicht zu. Oft wider Willen hineingezogen in die

wilden Spiele der Altersgenossen, kehrte er immer wieder zum Neuen

Testamente und den Psalmen zurück und büßte seine Sünden in heißen

Reuethränen ab. Durfte er manchmal selige Stunden erleben, so spürte

er schon vom achten Jahre an auch starke Versuchungen und Seelenleiden.

Bald schreckte ihn ein furchtbarer Traum, in dem ihm alle

möglichen Todesarten drohten, bald befürchtete er den Einbruch des jüngsten

Gerichtes wegen seiner Sünden. Da sagte ihm einst seine Großmutter,

als er über eine Stunde eine Menge von Gebeten, Bibelsprüchen und

Liedern hergesagt: „Gott bereitet dich ohne Zweifel zu etwas vor für
die Zukunft".

In seinem elften Jahre wurde Ganz zum Schneider bestimmt. Zuerst

kam er zu einem Meister nach Seebach, und als dieser nach einiger

Zeit starb, zu einem solchen in Gachnang, Kt. Thurgau. Unter der

strengen Zucht des letztern ward er zuletzt „wie ein furchtsames Wild,
das sich höchst selten aus seiner sichern Höhle in den weiten unstchern

Wald hinaus wagt". Des Pfarrers ernste Predigten rührten ihn; er

erhielt bei demselben auch mit andern Knaben grammatischen Unterricht.

In der harten Schule war der Knabe mild und gefügig geworden,

so daß er nach Embrach zurückgekehrt, sich bei einein neuen Meister

wohler fühlte. Der Pfarrer in Embrach, „dessen Predigten noch so

recht den alten evangelischen Stil und den Stempel göttlicher Wahrheit

trugen", befriedigte ihn und machte ihm den Konsirmationsnnterricht

lieb. Daneben las er Predigten und erquickte sich an einem Buche über

die Offenbarung Johannis, das er in Gachnang entdeckt hatte und in

wenigen Tagen ganz abschrieb.



— 116 —

Nun aber regte sich in Ganz immer mächtiger der Trieb, selbst

Prediger zu werden, und eines Tages theilte er sein Vorhaben dem

Antistes Heß in Zürich mit, der ihn zwar freundlich empfing, aber dem

schon siebzehnjährigen Jüngling geringe Aussicht auf Verwirklichung

seiner Hoffnungen machte. Später wurde Ganz auf den neuen Pfarrer

von Embrach vertröstet, der sich seiner annnehmen werde, und schließlich

übernahm er eine Lehrstelle in einer Nebengemcinde von Bülach; aber

nach kurzer Zeit gab er die Stelle wieder auf und besuchte den Pfarrer

Schweizer in Nidau, der früher Pfarrer in Embrach gewesen war. Der

behielt ihn eine Zeit lang bei sich und setzte den Unterricht im Lateinischen,

den Ganz schon bei dem Helfer in Bülach begonnen, fort. Da aber

alle Bitten um Unterstützung aus der Heimat fruchtlos blieben, mußte

Ganz wieder dahin zurückkehren. Mit Spott empfangen und fortwährend

gequält, auch von jungen Geistlichen dringend abgemahnt, setzte er seine

Privatstudien im Lateinischen dennoch fort und verfertigte vorläufig auch

Predigten und Kinderlehren.

Endlich, nachdem noch mancher Versuch zum Ziele zu kommen

fehlgeschlagen, rieth ihm der Antistes Heß, Gaben zu sammeln und

setzte selbst seinen Namen an die Spitze der Sammlung, die dem

Ueberglücklichen gegen hundert Gulden eintrug.

Seine Gönner brachten ihn sodann bei dem Pfarrer in Rued, Kt.

Aargau unter. Dieser unterrichtete den gelehrigen Schüler in den alten

Sprachen und brachte ihm binnen kurzem auch das Hebräische bei. Die

Wohlthäter sorgten für Kleider, Bücher und Kostgeld, und nach dritthalb

Jahren konnte Ganz die Universität Basel besuchen. Während seines

Aufenthaltes daselbst predigte er öfter in der Umgebung, einmal auch in

Embrach, wo die früheren Gegner und Beleidiger ihn jetzt beglückwünschten.

Nach anderthalbjährigem Aufenthalt in Basel bestand er glücklich die Prüfung
und hielt seine Probepredigt.

Hierauf bekleidete er ein halbes Jahr lang ein Vikariat in Seengen

Kt. Aargau, und wurde dann veranlaßt, die Vikariatsstelle in Staufberg



— 117 —

anzunehmen. Hier nun (Ostern 1816 bis Anfangs Februar 1817) trat

er als scharfer Bußprediger und Verkündiger der göttlichen Gnade auf;
von allen Seiten, aus mehr als 8t) Gemeinden strömten ihm Schaaren

vou Zuhörern zu. Er selbst schildert eingehend die guten Wirkungen,
die seine Predigt auf die religiöse und sittliche Häng der Gemeinde

gehabt habe, in fast glühenden Farben. So groß war der Zulauf, daß

man Landjäger vor die Kirchthürcn stellen mußte, um die Ordnung

aufrecht zu halten; denn die Zumuthung, daß er die Leute aus andern

Gemeinden wegweisen solle, lehnte er entschieden ab, und stets war auch

am Sonntag Abend sein Studierzimmer voll Leute, die ihm ihre Scelen-

angclegenheiten vortragen wollten.

Konvulsionen, Krämpfe und dergleichen fanden bei dieser Erweckung

nicht statt, und dem Vorwurf, daß ein Mann von Küttigen sich darum

um's Leben gebracht habe, weil Ganz ihm sein Sündenelend vorgehalten,

hielt dieser entgegen, daß jener Mann gar nie bei ihm gewesen sei und

keine seiner Predigten gehört habe, wofür ihm auch der Gemeinderath

von Küttigen ein Zeugniß ausstellte. Dagegen soll er selbst während

oder am Schlüsse seiner Vorträge in heftige Erregungen gerathen sein,

was ihm von seinen Gegnern als Verstellung gedeutet wurde.

Gegen Ende des Januars 1817 war der Zudrang auf's höchste

gestiegen, so daß man auch vor das Pfarrhaus eine Wache stellte. Da
wurde Ganz am 4. Februar von dem Dekan Hünerwadel in Lcnzburg

zum Frühstück eingeladen. Als er der Einladung arglos folgte, führte

ihn der Dekan zum Oberamtmann und dieser eröffnete dem Verblüfften

einen Befehl der Obrigkeit, daß ihm die Funktionen auf Staufberg und

im ganzen Kanton verboten seien und daß man ihn sofort in einer Kutsche

nach Zürich führen werde, wo ihm acht Louisd'or sollen ausbezahlt

werden.') Die Bitte um Gestattung einer Abschiedspredigt wurde ab-

') Den letzten Anstoß zu seiner Entfernung soll ein Besuch gegeben

haben, den Ganz mit einer Anzahl weiblicher Personen bei der Frau von
Krüdener machte.



— 118 —

geschlagen, und der Transport nach Zürich erfolgte ohne weiteres. Man
kann sich die Bestürzung der Freunde denken; die Schüler legten Trauerkleider

an, und ganze Haufen von Abschiedsbriefen bezeugten dem

Vertriebenen den Schmerz über seine Verbannung.

Vier Wochen verweilte Ganz bei seinen Eltern in Einbrach, um

sich zu erholen; denn die Geistesanstrengungen und die Verfolgungen

auf Staufbcrg hatten ihn, wie er selbst sagt, beinahe unkennbar gemacht

und ihn dem Tode nahe gebracht. Dann sorgten, da er auf jede öffentliche

Vertheidigung verzichtete, gute Freunde dafür, daß er den Pfarrer

Oberlin im Steinthal besuchen konnte, der ihn sehr freundlich aufnahm

und bei dem er, wie er behauptete, in drei Wochen so viel französisch

lernte, daß er eine französische Predigt halten konnte. Da er hier nicht

bleiben konnte, so wurde ihm von Freunden eine Vikariatsstelle im

Badischen angeboten. Er gieng zwar an den betreffenden Ort, lehnte

dann aber die Stelle ab. Dagegen trat er in den Dienst der Frau von

Krüdener und begleitete sie auf einer Missionsreise im Badischen (siehe

oben), bis in Freiburg im Breisgau die ganze Gesellschaft polizeilich

aufgelöst und jeder in seine Heimat zurückgewiesen wnrde.

Das war mit Ausnahme einiger weniger Predigten (siehe unten)

das letzte öffentliche Auftreten des Vikar Ganz, wie er seit seiner

Wirksamkeit in Staufberg nun immer genannt wurde. Es kann auffallen,

daß er jenes Vikariat im Badischen ausschlug; allein es war eine

Veränderung mit ihm vorgegangen; jetzt erst hatte er, wie er sagt, Gott

gesunden, d. h. er war in einen völligen Quietismus hineingerathen.

Es liegen einige Predigten, die Ganz in Staufberg gehalten hatte,

gedruckt vor. Es sind schlichte, etwas breit angelegte, populäre Predigten,

im Sinne der Erweckung, ganz geeignet, wenn die ganze Persönlichkeit

dem Worte Gewicht gab, den beabsichtigten Eindruck zu machen.

Seit aber in Ganz jene innere Veränderung vorgegangen, wird seine

Sprache eine andere. Jetzt ist eS die thatenlose Versenkung in Gott,



— 119 —

oder auch in das Nichts, was ihm, von Pantheismus kaum zu

unterscheiden, als das Höchste erscheint. In der Einleitung zum zweiten

Theile seiner Selbstbiographie kommen die Verse vor:

In seinem Schriftchen: Aufschlüsse über die Bestimmung und

Geschichte des Menschen (1826) äußert er sich darüber folgendermaßen:

„Das sogenannte Nichts kommt bloß in mystischer Sprache vor

und ist gar nicht, wie man sich gewöhnlich vorstellt, ein Unding, vielmehr

wollen jene frommen, mystischen Autoren unter dem Nichts dasjenige

Wesen verstehen, das an Größe und Heiligkeit allen menschlichen

Verstand, alle Begriffe und Ausdrücke unendlich weit übertrifft und also mit

gar nichts Erschaffenem verglichen werden kann. Es ist die höchste

Realität!"

Freilich fügt er bei: „Man thut aber besser, besonders in den

jetzigen Zeiten, so wenig als möglich sich jener mystischen, dunkeln

Sprache zu bedienen, sondern vielmehr in biblisch-einfacher und der

Fassungskraft der Menschen angemessener Sprache sich auszudrücken".

Dessenungeachtet trägt die genannte Schrift, sowie die schon 1826

erschienene kleine Broschüre „Das Geheimniß der Gottseligkeit" durchaus

diesen mystisch-quietistischen Stempel. Man vergleiche den Ausspruch:

„Lasset euch in gänzlichem Vertrauen dem unsichtbaren und reinen Gut,

welches Gott ist, und wollet nichts mehr als was er will, — da werdet

ihr seine alles durchdringende Kraft empfinden, und er wird Wunder der

Ewigkeit in euerer Seele wirken. Er selbst wird dann erst recht euer

Gebet sein und er erhöret sich selbst immer."

In ganz ähnlicher Weise faßte Ganz das Verhältniß zu Christus

auf. „Christus in uns ist das große Geheimniß der Gottseligkeit, das

In Gott bin ich sogar

Selbst eine Ewigkeit,

Darum verlier' ich mich

In dieses Meer noch heut'.

Wohl mir im Land des Nichts,

Im tiefen stillen Grund,

Da wird mir Gottes All'
In allen Dingen kund.



— 120 —

Reich Goites in uns. Von dem äußern Christus muß man einmal zu

dem innern schreiten. Dieser himmlische Christus kann uns vollkommen

erlösen, wenn wir uns ihm zuin Opfer hingeben und seiner Stimme in

uns folgen; denn der göttliche Same zu einem neuen Menschen liegt in

jedem. Lasse den geistigen Christus, den zweiten Adam, auch in dich

kommen, wie er in dem Menschen Jesus war, so wirst auch du ein Sohn
Gottes und wirst nicht mehr sündigen, nicht mehr streiten und kämpfen

müssen mit der Sünde. Einen solchen starken, allmächtigen und

vollkommenen Heiland haben wir an dem innern Christus im Geist. Wenn

der wahre Christus in uns erscheint, lebendig und offenbar wird, so

verrichtet er noch das gleiche Geschäft, wie vor 1800 Jahren in der

Person Jesu."

So vollzieht sich die Erlösung als einfaches Herauswachsen aus

jenem geistlichen Samen durch allerlei Anfechtungen und Widerwärtigkeiten

hindurch in der steten Hoffnung auf die Erreichung des Zieles;
es ist wohl von einem Leiden und Sterben mit Christus die Rede, aber

jetzt im Sinne der Fortentwicklung, nicht mehr im Sinne der Erwcckung.

„Gerichte schrecken, die Güte aber zieht an und rührt, sie demüthigt und

bessert." Der neue Mensch wird so kräftig wachsen, dqß er den alten

besiegen wird.

Wie für Ganz selbst die Erweckung ein überwundener Standpunkt

ist, so drückt er sich überhaupt mit einer gewissen Geringschätzung über

dieselbe aus. „Die Büß- und Wcckstimmcn, Gewissensrührungen, kurz

alle Gnadcnmittel und Beispiele, was sind sie anders, als eine Art
Lebensessenz, womit man dich anstreicht, geistige Tropfen, die man dir

eingibt, damit du von dem Fall und deiner Ohnmacht wieder zurück

und zu dir selbst kommest, mithin wieder hergestellt werden möchtest."

Und noch deutlicher: „Was ist besser, wirken mit Reden, Ringen unö

Kämpfen, um den Tag des Herrn in mir zu beschleunigen, oder aber

in gelassener Stille denselben erwarten?"



— 121 —

Der Uebergang zu diesen Anschauungen war offenbar der Grund,

warum Ganz keine Stelle mehr annehmen wollte und von aller öffentlichen

Wirksamkeit zurücktrat. Nur einmal noch machte er den Versuch,

öffentlich aufzutreten. Ein Freund hatte ihn in's Waadtland

mitgenommen, damit er noch besser französisch lerne. Hier predigte er noch

mehrmals, theils in Lausanne, theils in Vevey; aber während er am

erstem Orte Eingang fand, mangelte ihm solcher am letztem; das Volk

wich zurück im Hunger und Durst nach dem Ewigen. „Von der Zeit

an ungefähr hat mich der Herr," so erzählt er, „der äußern Thätigkeit

entrissen und mich ganz ins Innere hineingezogen. Ich wurde in einen

neuen Stand eingeführt, nämlich in den Stand der brennendsten Sehnsucht

nach der göttlichen Liebe". Er hatte um diese Zeit auch die quie-

tistischen Schriften der Frau von Guyon kennen gelernt.

Wenn er selbst auf öffentliche Wirksamkeit verzichtete, so wollte er

doch denen, die in einer solchen standen, ins Gewissen reden. Er
empfand, wie er sagt, den unaussprechlichsten Schmerz über den Verfall
des Priesterstandes und schrieb daher „Ein Wort der Liebe und des

Ernstes über den hohen Beruf des Lehrers auf der Kanzel an junge

Theologen". Mit begeisterten Worten schildert er diesen Beruf: aber

nur der kann ihn recht üben, der selber die Kraft des Blutes Jesu an

sich erfahren hat. Nicht nur den Hochstudierten ist dieser Beruf anvertraut,

sondern den Jüngern, d. h. denen, die Christo in Armuth, Leiden,

Verschmähung von der Welt und Selbstverläugnung nachfolgen. Aber

nun trauert er über den Verfall dieses Standes und über den Mechanismus

aller gottesdienstlichcn Handlungen. Es gibt freilich einzelne

vortreffliche Lehrer, aber im ganzen hat der Stand seine Würde verloren.

Selten wird Christus der Gekreuzigte mehr zum Fundament und

Eckstein gelegt; den jungen Herzen wird ein bloß todter metaphysischer

Gott vorgestellt, und doch ist nur da Heil, wo Christus als der Gott
der verlorenen Sünder verkündigt wird, und wie empfänglich sind die

Herzen für die Gnade.



— 122 —

Viel schärfer noch drückt sich Ganz in dem „Geheimniß der

Gottseligkeit" aus. „Tausende werfen sich zu Lehrern auf und lehren, ehe

Christus zu ihnen gekommen und zum Leben auferstanden ist. Er nennt

sie Diebe, indem sie nur von sich selbst kommen, aus ihrer eigenen

Vernunft lehren, statt in Christi Geist. Mörder nennt er sie, weil sie

Christum im Geist tödten, in ihnen selbst und in andern, und sind

also auch Seelenmörder! In allen Kirchen und Versammlungen, wo

Christus in uns nicht gelehrt wird, da ist nur eitler Gottesdienst

und Widerchristenthum, wie jedermann es begreift, der das wahre Licht

hat und wie unser Herr und seine Apostel es charakterisieren". „O Kirche,

o Christenheit!" fährt er fort, „dein Schade ist verzweifelt böse, er ist so

groß wie ein Nicer, was kann ihn heilen? O wenn man mich einmal

die Wahrheit frei, öffentlich und sonnenklar aussprechen läßt! Gott wird

mich stärken und mir Freiheit verschaffen, die Satanstiefen und den

Widerchrist zu entlarven, worin so viel tausend Seelen gefangen liegen

und nach Erlösung schmachten!"

„Nun habe ich mich," fügt er bei, „meiner Pflicht entledigt. Der

einst in Unwissenheit begangene Fehler wegen der ungebührlichen

Lobpreisungen einiger Herren Geistlichen ist nun auch öffentlich wieder gut

gemacht. Mein Gewissen ist befriedigt und gestillt und der Herr ist zufrieden."

Da Ganz mit Erwcckungen sich nicht mehr abgeben wollte, so

betrachtete er es jetzt als seine Aufgabe, die schon Erweckten zu besuchen

und sie im Glauben und in der seligen Gottesgemeinschaft zu stärken.

Solche Leute gab es fast überall, wo die Erweckung stattgefunden hatte.

Doch blieb ihm der Schmerz nicht erspart, bei einem Besuche iin Aargau

von seiner früheren Wirksamkeit keine Spur mehr vorzufinden.

Während der Jahre 1819 bis 1821 hielt sich Ganz meist in Basel

auf und unterhielt von da aus durch häufige Besuche, die, um den

Nachstellungen der Polizei zu entgehen, meist insgeheim stattfanden, sowie

durch vielfachen Briefwechsel steten Verkehr mit Gleichgesinnten in der

östlichen Schweiz; doch besuchte er auch Bern, Lausanne und Straßburg.



— 123 —

Später nahm er seinen Wohnsitz in Buch (Kt. Zürich). Hier blieb er

einen Theil des Jahres, sich vornehmlich mit seiner Korrespondenz

beschäftigend; im andern Theil besuchte er seine Freunde, die ihm durch

ihre Gaben ein sorgenfreies Leben ermöglichten. Gegen Ende seines

Lebens in den sechziger Jahren, siedelte er nach Winterthur über, wo

er in hohem Alter starb.

Niemand war begeisterter für Ganz, niemand kam seinen Lehren

mit größerem Verständniß entgegen, als Margaretha Peter, die

jüngste 1794 geborene Tochter des wohlhabenden, damals schon betagten

Landwirthes Peter in dem kleinen zu Trüllikon gehörenden, eine Stunde

von Schasfhausen entfernten Weiler Wildcnsbuch.') Sie hatte in ihrer

Jugend eine ähnliche Entwicklung wie Ganz durchgemacht. Schon in

ihrem sechsten Jahre las sie den Leuten, die ihren Vater besuchten, aus

dem Neuen Testamente vor und weinte dabei, wenn sie auf die Leiden

Christi kam. Mit feuriger Inbrunst feierte sie im Jahre 1811 ihre

Konfirmation und zeichnete sich im übrigen durch Geschicklichkeit und

Fleiß, wie durch freundliches, einnehmendes Wesen gegen jedermann aus,

so daß der Vater die Ueberzeugung gewann, Gott habe seine Tochter zu

etwas Außerordentlichem bestimmt. Eine mehrjährige Kränklichkeit ließ

ihren frühzeitigen Tod befürchten. Da hatte sie einst, als sie in den

Weingärten ihres Vaters an der Sonne sich wärmte, die Erscheinung eines

Engels, der wies sie an, in einer etwa eine Stunde entfernten Gegend

ein Kraut zu suchen, das sie als Thee genießen sollte. Sie fand das

Kraut und genas durch den Genuß desselben völlig. Noch zweimal

hatte sie ähnliche Visionen, indem ihr derselbe Engel in ihrer Wohnstube

erschien; hier trug er ein Schwert und zeigte ihr schauerliche

Gesichte der Zukunft. Von da an wollte sie sich aus Dankbarkeit

für die empfangene Heilung ausschließlich dem Herrn und seinem

Reiche widmen und ermähnte alle, mit denen sie in Berührung kam,

9 Vgl. den Artikel in Herzogs Realencyklopädie, l. Aufl., Bd. 2l
S. 507 ff. Wildensbucher Kreuzigung von C. Pestalozzi.



— 124 —

mit hinreißender Gewalt, sich mit Gott versöhnen zu lassen, durch

Buße und Glauben, so daß auch die Ihrigen ergriffen wurden und

ihr willig eine Herrschaft über sich einräumten. Durch ihren

Schwager Moser, der seine Erweckung schon vom Jahre 1815

datierte, wurden sie und die Ihrigen veranlaßt, die hcrrnhutische

Versammlung in dem benachbarten Oerlingen zu besuchen. Daneben las

sie allerlei mystische Schriften. Das alles in Verbindung mit dem Elend

der damaligen Theurung veranlaßte sie, das nahe Weltende zu

verkündigen und nachdrücklich zur Vorbereitung auf dasselbe zu mahnen.

Ihre natürliche Wohlredenheit entzückte die Hörer. Sie selbst hatte häufig

Erscheinungen und Kämpfe mit dem Teufel und den höllischen Geistern.

Als Frau von Krüdener in Lotstetten Weilte, ging auch Margaretha

Peter mit ihrem Schwager und zwei Schwestern dorthin. Ihr natürlicher

Anstand befähigte sie, auch mit Gebildeten zu verkehren, und so

wurde sie von der vielbewunderten Dame durch eine dreistündige Privataudienz

ausgezeichnet. Der Eindruck, den Margaretha bei dieser Audienz

empfieng, war der, daß Frau von Krüdener die gleiche Lehre verkündige

wie sie. Sie schlug es indessen aus, dieselbe auf ihren Zügen zu

begleiten, obgleich die Bedingungen sehr günstig waren. Dagegen lernte

sie bei dieser Gelegenheit den Vikar Ganz kennen, der sich der Frau von

Krüdener angeschlossen hatte, eine Bekanntschaft, die für sie verhängniß-

voll werden sollte.

Von dieser Zeit an fühlte sich Margaretha zu höheren Dingen

berufen. Sie verließ die Herrnhuter-Versammlungen in Oerlingen, angeblich

wegen Scheinfrömmigkeit und Herrschsucht einzelner Mitglieder, in Wahrheit

eher, weil sie durch Visionen bestärkt zu der Ueberzeugung gelangt

war, andern Besseres und Höheres bieten zu können. In der That wußte

sie nun selbst einen Kreis von Frommen um sich zu sammeln, dessen

Herrin und Seelsorgerin sie wurde. Aus weitem Umkreis, auch aus

dem Kanton Schaffhausen strömten die Leute zu den Predigten und

Bibelerklärungen der „heiligen Gret", wie sie vielfach von ihren

Bewunderern genannt wurde.



— 125

Jetzt betrachtete sie es als ihre Aufgabe, für andere einzustehen und

sie nicht sowohl durch Ermahnung zur Buße und Glauben, als vielmehr

durch ihre Fürbitte und durch den Kampf, den sie für dieselben mit dem

Teufel aufnahm, zu retten. Mit leiblichen Heilungen befaßte sie sich

gewöhnlich nicht, dagegen verschaffte sie einmal einer epileptischen Person

Margaretha Jäggli, deren Leiden sie der Einwirkung des Teufels

zuschrieb, durch ihr Gebet Heilung oder doch Linderung, und die spätere

Wiederkehr der Anfälle veranlaßte sie zu heftigen Kämpfen mit dem

Teufel und seinen Legionen, wobei sie wie rasend auf sich und um sich

schlug, um dieses Schäflein dem Seelenmörder zu entreißen.

Durch mancherlei Visionen wurde sie in dem Wahne bestärkt, daß

Christus in ihr sei, um mit ihr zu leben, zu leiden und zu sterben, bis

sie selbst in den Himmel werde aufgenommmen werden, womit sie offenbar

noch über Ganz hinausging. Von ihrem Eifer getrieben, arme

Seelen zu retten, machte sie häufige Missionsreisen (der Ausdruck kommt

auch bei Ganz vor), ebenso längere und kürzere Besuche bei Freunden

in Zürich, am Züricher See u. s. w. Von Baden aus besuchte sie

einmal mit einer Freundin, trotz anfänglichen Widerspruchs derselben, den

Vikar in Basel, dieser fand sich im Winter öfters in Wildensbuch ein

Durch Ganz wurde der Margaretha Peter der schwermüthige Schustei

Mors von Jllnau zugewiesen, der bisher in der Herrnhuterversammlung

einen gewissen Trost gefunden. Ganz selbst hatte sich bereits bemüht,

den Mann zur Erkenntniß zu bringen, daß es nichts nütze, sich Christum

am Kreuze zum Trost vorzustellen, da man ihn vielmehr ohne Bild in

sich tragen müsse, so daß Mors für lange Zeit die Ruhe völlig verlor.

Margaretha Peter dagegen wußte durch die Erzählung von ihren Kämpfen

sein Herz zu gewinnen (im November 1819). Als Mors sie später bei

ihrem Aufenthalt in der Nähe von Zürich besuchte, behielt sie ihn bei sich,

denn Christus werde ihn durch sie erlösen, indem sie in sich selbst einen

geistigen Zug nach seiner Seele wahrnahm. Nach fünf Tagen, während

welcher er völlig unthätig bleiben mußte, erklärte sie ihm, sein Geist sei



— 126 —

nun durch ihr Kämpfen erlöst. Von da an bildete sich ein gegenseitiges

geistiges Liebesverhältniß aus; zahlreiche Briefe gingen hin und her,

welche die Frau des Mors mit Recht einfach als Liebesbriefe bezeichnete.

Von ihrer Liebe gezogen besuchte Margaretha mit ihrer Schwester

den Morf in Jllnau und blieb statt der beabsichtigten zwei Wochen

anderthalb Jahre (Juli 1821 bis Januar 1826) daselbst, nach Ganz'

Lehre in völliger Unthätigkeit, aller Welt verborgen. Trotzdem ihre

Verheißung, Gott werde sie und den Morf bei lebendigem Leibe an einem

bestimmten Tag in den Himmel nehmen, nicht in Erfüllung ging, blieb

sie doch in ihrer Erwartung, Christus in ihr kämpfe unaufhörlich mit
dem Satan, bald würden große Dinge geschehen. Wenn die in ihren

Rechten verkürzte Hausfrau, die gern beim alten evangelischen Glauben

bleiben wollte und der Müßiggängerei wie des mystischen, ihr unverständlichen

Geredes überdrüssig ward, sich beklagte, wurde sie als eine gottlos

Verstockte von Margaretha heftig zurechtgewiesen.

Da gebar, allen unerwartet, Margaretha am 16. Januar ein

Mädchen, die Frucht einer schwachen Stunde in dem vermeintlich geistigen

Liebesvcrhältniß mit Morf. Die Frau desselben war gutmüthig genug,

die Sache vertuschen zu helfen, indem sie sich selbst als Wöchnerin stellte.

Margaretha aber kehrte nun schnell mit ihrer Schwester nach Wildens-

buch zurück, mit Gott hadernd, daß er ihr, seinem Kinde, solches habe

geschehen lassen. Später kämpfte sie das Schuldgefühl nieder mit dem

Gedanken, der Teufel wolle sie ängstigen, und beruhigte sich dabei, Gott

habe es gethan.

Auch in Wildensbuch lebte Margaretha still in ihrem Müßiggang

und nahm keinerlei Besuche an. Dagegen beschäftigte sie sich eifrig mit

der Erwartung des großen Ereignisses, d. h. ihrer wunderbaren

Entrückung von der Erde. Die Wiederkehr der epileptischen Zufälle bei der

Jäggli regten sie auf's äußerste auf und weckten in ihr den Gedanken

an einen letzten Kampf mit dem Satan. Um diesen auszuführen und

sich in demselben unterstützen zu lassen, versammelte sie die Ihrigen.



— 127 —

Zwei Tage nach einander schlugen alle wie Rasende mit Fäusten, Hämmern

und Aexten an die Wand, auf den Tisch und den Fußboden, bis

der letztere zertrümmert war und ein Theil des Fachwerkes einfiel;

ja Margaretha schlug die Schwester und den Vater in's Gesicht und

befahl den andern, sich selbst zu schlagen, alles um die eigenen und die

Seelen so vieler Verdammter aus der Gewalt des SatanS zu erretten.

Endlich ließ die Polizei die Hausthür aufsprengen und die Rasenden,

die sich fest umschlungen hielten, auseinander reißen. Nach einein

vorläufigen Verhör wurden alle wieder entlassen; aber ehe von Zürich der

erwartete Befehl, die Schwestern in's Irrenhaus zu bringen, anlangte,

ereignete sich das Entsetzlichste, Margaretha erklärte: damit Christus

siege und der Satan überwunden werde, müsse Blut fließen. Zuerst

schlug sie ihren Bruder Kaspar mit einem eisernen Keil in Ohnmacht,

dann schlug sie ihre Schwester Elisabeth, die sich zu diesem Opfer bereit

erklärte, mit Hülfe der Ursula Kündig, die seit 1817 als Gehülfin im

Hause lebte, todt und erklärte schließlich, nun müsse auch sie selbst sterben.

Sofort brachte sie sich Schnittwunden an der Stirne und rings um den

Hals bei und rief: dieses Blut wird zur Rettung vieler Seelen vergossen.

Schließlich verlangte sie, gekreuzigt zu werden; die Kündig sollte diesen

Befehl vollziehen. Trotz ihrer Verzweiflung und ihrer Thränen wurde

sie dazu gezwungen. Margaretha legte sich in's Bett und ließ sich durch

Hände, Ellbogen und Füße auf untergelegte Holzblöcke Nägel schlagen,

stets versichernd, sie spüre keinen Schmerz und verheißend, sie werde mit

der Schwester am dritten Tage wieder auferstehen. Ein Messer auf

ihren Befehl ihr in den Kopf geschlagen, machte zuletzt ihrem Leben ein

Ende. Die Polizei wurde durch den Vater Peter getäuscht. Erst nach

einigen Tagen, da die Auferstehung nicht erfolgte, obgleich, um dieselbe

zu erleichtern, der Todten die Nägel ausgezogen worden waren, machte

der Vater dem Pfarrer die Todesanzeige.

Jetzt kam die Sache an den Tag, die Theilnehmer wurden

verhaftet und nach Zürich geführt. Das Malefizgericht verurtheilte nach



— 128 —

langer Untersuchung alle Betheiligten zu Zuchthausstrafen von 6 Monaten

bis zu 16 Jahren. Die letztere Strafe traf die Kündig mit Vorbehalt

späterer Begnadigung. Das Haus wurde niedergerissen, und es wurde

verordnet, der Platz solle unbewohnt bleiben.

Die Versuche, welche die rationalistisch gesinnten Geistlichen machten,

um die Gefangenen zur Einsicht ihrer Irrthümer zu bringen, scheinen

ziemlich fruchtlos gewesen zu sein; es bleibt aber fraglich, ob es gelungen

wäre, den Verirrten vom biblischen Standpunkte aus die gänzliche Ver-

kennung und Verunstaltung des gesunden Glaubens an den Versöhnungstod

Christi, deren sie sich schuldig gemacht, zum Bewußtsein zu bringen.

Es lag der ganzen Verirrung eine so überaus große geistliche

Selbstüberhebung zu Grunde, die sich allerdings anfangs trefflich in den Mantel

der Mystik und einer innern Gemeinschaft mit Christus zu hüllen wußte,

daß es schwer wird, aus dem bedenklichen Fortgang und dem entsetzlichen

Ausgang einen guten Kern herauszufinden.

Am 12. Januar i824 erließ der Kirchenrath, theils durch seine

amtliche Stellung, theils durch eine Weisung des Malefizgerichtes bestimmt

ein Reskript an die Geistlichen mit Beziehung auf „den beispiellosen Mordvorfall

in Wildensbuch". In dem Reskripte werden „Sektengeist, Schwärmerei

und Fanatismus einzig und allein als die Quellen der schrecklichen

That" genannt. Dieselbe habe zwar auf manche unter den Erweckten

einen wohlthätig erschütternden Eindruck gemacht, aber dennoch sei ein

baldiges Abnehmen ihres Treibens nicht zu erhoffen. Allein es werde

den vereinten Bemühungen des weltlichen und geistlichen Armes doch

gelingen, in Verbindung mit dem theilweisen Eindruck jener Begebenheit,

dem vielgestalteten Sektenwesen seine offenbare Schädlichkeit für Staat

und Kirche immer mehr zu benehmen.

Demgemäß werden die Geistlichen dringend aufgefordert, die

obrigkeitliche Verordnung vom 13. Juni 1823 nachdrücklich zu handhaben.

Sie werden daran erinnert, daß Nebenversammlungen, welche sich kirchliche

Verrichtungen anmaßen wollen, die gottesdienstlichen oder Unterrichts-



— 129 —

stunden stören oder nächtlicher Weile statthaben, verboten seien. Minderjährige

sollen von solchen Versammlungen abgehalten, unbefugte Redner,

die sich aus der Nähe oder Ferne einfinden würden, weggewiesen nnd

der verbotenen Verbreitung schädlicher Schriften über religiöse Gegenstände

Einhalt gethan werden. Wo solches vorkomme, da sollen die

Pfarrer den weltlichen und geistlichen Oberbehörden Anzeige machen und

sich von der Erfüllung ihrer Obliegenheiten durch die Besorgniß, hie

und da Mißfallen zu erregen, nicht abschrecken lassen.

Von den Versammlungen der Erweckten löste sich allmälig die

Spreu ab und es blieb ein Kern zurück, der da und dort als ein gutes

Salz wirkte und von dem sich Ueberreste bis auf unsere Tage erhalten

haben.

Zürcher Taschenbuch 1890. S


	Die religiöse Erweckung der zehner und zwanziger Jahre unseres Jahrhunderts in der deutschen Schweiz

