
Zeitschrift: Zürcher Taschenbuch

Herausgeber: Gesellschaft zürcherischer Geschichtsfreunde

Band: 2 (1859)

Artikel: Die Zürcherische Kirche zur Zeit der helvetischen Republik

Autor: Finsler, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zur Zeit

der Helvetischen NeinMK.

Von

G. Finsler.





An der Spitze der Zürcherischen Kirche stand gegen Ende

des vorigen Jahrhunderts der — oder wie man gewöhnlich

zu sagen pflegte das — Eraminatorkonvent, die Herren
Examinatoren beider Stände. Zur Zeit der Reformation
war ein kleiner Eraminatorkonvent, bestehend aus zwei

Rathsherren, zwei Pfarrern und zwei Professoren zur Prüfung

der für eine vakante Pfründe sich anmeldenden
Kandidaten und zur Bildung eines Wahlvorschlages zu Handen
der Regierung aufgestellt worden. Neben diesem Konvente,
in welchem der oberste Pfarrer (Antistes) den Vorsitz führte,
bildete die Stadtgeistlichkeit, etwa auch mit Zuzug anderer

Pfarrer, eine Art Kirchenrath, indem sie bald als Organ
der Synode dem Rathe die Begehren und Beschwerden der

letzteren vortrug, bald auf Begehren des Rathes selbst

demselben ihr Gutachten einreichte. Bisweilen war es auch

der Antistes allein, welcher in dergleichen Angelegenheiten
im Namen der Geistlichkeit handelte. Nach und nach

entwickelte sich aus diesen verschiedenen Elementen eine

ständige Behörde unter dem Namen Eraminatorkonvent.

Dieser Konvent nahm (seit 1628) ganz die Stellung eines

Kirchenrathes ein. Er prüfte und ordinierte die Kandidaten

und machte für vakante Psarrpfründen dem Kleinen



— 134 —

Käthe Vorschläge. Er war überhaupt die vorberathende

Behörde des Rathes in allen kirchlichen Angelegenheiten,
ind beaufsichtigte die Pfarrer und Kandidaten in ihren
Funktionen und ihrem Wandel. Außerdem stand ihm
»ie Oberaussicht über die Landschulen und die Wahl der

iandschullehrer zu. Die Komposition des Eraminator-
vnvemes entsprach ganz dem städtisch-aristokratischen Cha-
akter des politischen Regimentes. Unter dem Präsidium
»es Antistes bestand er aus je zwei Mitgliedern des Kleinen
ind des Großen Rathes und aus den Mitgliedern des

Ztifts zum Großen Münster, d. h. dem Verwalter des

stifts, den beiden Archidiakonen, den beiden Professoren

»er Theologie, den Professoren der Philosophie, der griechi-

chen Sprache und der Physik, serner dem Ludimoderator

Rektor) des Karolinums und dem Pfarrer an der Pre-
»igerkirche. Außer diesen waren noch die Pfarrer bet

st. Peter und am Fraumünster und der Inspektor des

Kollegiums der Alumnen Beisitzer.
Neben dem Examinatorkonvent stand die Synode, deren

Bedeutung aber eine sehr geringe war. Seitdem die gegen-

eitige Censur zu einer bloßen Form geworden war,
beschränkte sich ihre Thätigkeit fast ausschließlich darauf,
>aß sie die in der Synodalproposition zur Sprache
gebrachten Wünsche und Beschwerden behandelte und sie

?er Regierung „zu näherer Erdaurung und Remedur"
überwies.

Wenige Jahre vor dem Ausbruch der Revolution war
»er damalige Diakon H eß zum Antistes gewählt worden,



— 135 —

à Mann, der wie Keiner sonst geeignet war, in den

stürmischen Zeiten, die jetzt hereinbrachen, das Steuer der

kirchlichen Angelegenheiten zu führen. Mit einer seltenen

Ruhe verband er eine Festigkeit, die sich durch nichts
einschüchtern ließ. Nie gab er sich eine Blöße, indem er sich

zu falschem Eifer hätte hinreißen lassen f das Maßvolle
seines ganzen Wirkens sicherte ihm auch die Achtung der

Gegner. Wie er während des Bombardements von Zürich
ruhig an einer wissenschaftlichen Arbeit sortschrieb, so gieng

er durch die ganze Revolution hindurch seinen ruhigen,
gemessenen Gang; und wie jene Eigenschaften ihn selbst

Vor persönlicher Anfeindung fast gänzlich bewahrten, so

setzten sie ihn auch in den Stand, der Kirche alle
diejenigen Dienste zu leisten, deren sie in einer solchen Zeit
bedürfte. Unter seiner Leitung nahm denn auch der

Eraminatorkonvent in dieser Zeit eine Stellung ein, der

Niemand seine Anerkennung wird versagen können.

Gleich beim Beginn der Revolution erhob sich in
manchen Gemeinden ein Sturm gegen die Geistlichen.
Der großen Mehrzahl nach Stadtbürger, durch Gesinnung

nicht nur, sondern auch durch die ganze bisherige Stellung
des geistlichen Amtes zu dem politischen Rcgimente mit
der alten Ordnung der Dinge eng verbunden, waren sie

begreiflicher Weise in einer sehr schwierigen Lage. Die
Leiter der Revolution in den Kantonen wie in den

Gemeinden betrachteten jetzt vielfach die religiösen und
kirchlichen Ordnungen als etwas, das mit der bisherigen politischen

Ordnung gefallen sei, und hielten sich für vollkommen



- 136 -
berechtigt, die Geistlichen, soweit sie sich nicht unbedingt

zu Lobrednern des Neuen hergaben, zu verfolgen. Herrschte

früher in kirchlichen Dingen vielfach ein gesetzliches, äußeres

Wesen vor, so hatte jetzt an manchen Orten die reine

Willkür die Oberhand: die äußere Gesetzlichkeit hatte in
Zügellosigkeit umgeschlagen. Nichr wenig trug dazu auch

die Art bei, wie sich die Verfassung der helvetischen Republik

über die religiösen und kirchlichen Angelegenheiten

aussprach. Die Gewissensfreiheit war in derselben für
uneingeschränkt erklärt, „jedoch muß die öffentliche Aeußerung

von Religionsmeinungen die Eintracht und Ruhe

nicht stören. Jede Art von Gottesdienst ist erlaubt, wenn

er die öffentliche Ordnung nicht stört und nicht Herrschast

oder Vorzug verlangt. Jeder Gottesdienst steht unter der

Aufsicht der Polizei, welche das Recht hat, sich die Lehren

und Pflichten, welche gepredigt werden, vorlegen zu lassen."

Wie unendlich leicht konnte da jeder Dorfagent, jede

Municipalität als Repräsentant der „Polizei" irgend eine

mißbeliebige Aeußerung eines Pfarrers als Störung der

öffentlichen Ordnung erklären und den Pfarrer zur
Verantwortung ziehen; wie leicht ließ sich aus diesen

Bestimmungen die gänzliche Unterordnung des geistlichen Amtes

unter die Polizei oder doch unter die politische Gewalt
ableiten, um so mehr, als die Geistlichen durch die

Verfassung aller bürgerlichen Rechte beraubt waren. Dazu
kam, daß die höchsten helvetischen Behörden in den

kirchlichen Dingen mehr nach der Eingebung des Augenblicks
als nach bestimmten Principien handelten, im Ganzen



— 137 -
aber der Kirche und ihren Dienern sich höchst ungünstig
zeigten und die letztern durch die einfache Aufhebung der

Zehnten auch ökonomisch in eine wahrhaft verzweifelte

Lage versetzten. Allerdings fehlte es auch manchen Geistlichen

an Takt und Klugheit; aber ist es sich zu verwundern,

daß in einer solchen Zeit nicht jeder seiner Aufgabe
gewachsen war? Es handelte sich ja im Grunde für sie

nicht darum, sich in eine neue Stellung zu finden, sondern

sich erst wieder eine Stellung zu machen. Ein ähnliches

Loos wie die Geistlichen hatten an vielen Orten auch die

Lehrer. Wo irgend eine alte oder neue Klage war, da

sollten Geistliche und Lehrer sofort das Feld räumen; die

Gemeinden wollten die Souveränität nicht bloß theoretisch

Verstanden wissen.

Jetzt schon zeigte der Eraminatorkonvent weise Mäßigung.

Zwar wünschte er, daß die Dekane im Thurgau,
welche wegen der Schwierigkeit der Situation die Visitationen

einstellen wollten, dieselben in den minder schwierigen

Gemeinden abhalten, damit die Episkopalrechte Zürichs
im Thurgau gewahrt bleiben; aber schon im März des

Jahres 1798, als von einem Zürcherischen Dekane ein

gleiches Begehren an den Konvent gelangte, wurden die

Visitationen überhaupt eingestellt. Indessen ließ man es

bei dem Aufgeben bisheriger Ordnungen nicht bewenden;

man suchte im Gegentheil die Volkssouveränität in
kirchlichen Dingen in ein geordnetes Geleise zu leiten.

Anfangs April schlug der Konvent der Kantonsversammlung,
welche ihm zur Berathung des fraglichen Gegenstandes



— 138 —

zwei ihrer Mitglieder beigegeben hatte, Vor: es solle den

Gemeinden das Recht, ihre Geistlichen aus Stadt- und

Landbürgern zu wählen, eingeräumt werden, so zwar, daß

der Konvent denselben einen sechs- bis achtfachen Wahl-
Vorschlag mache, oder die auf die Stelle sich Anmeldenden

wenigstens ein Zeugniß des Konventes vorweisen sollen.

Klagen gegen fehlbare Geistliche sollen bei dem Konvente

angebracht werden, damit die Gemeinden in Zukunft ihre

Geistlichen nicht mehr ohne Weiteres entlassen.

Inzwischen trat die neue Verfassung der Helvetischen

Republik (vom 1Z. April 1798) in Kraft, und in Folge
derselben übernahm die Verwaltungskammer die Regierung
des Kantons. Von Prüfung und Einführung jener so

überaus zweckmäßigen Vorschläge war jetzt keine Rede

mehr. Die Unordnungen in den Gemeinden wurden immer

ärger. Mehrere Geistliche wurden genöthigt, ihre
Entlassung zu nehmen. Thaten sie es nicht sofort, so sahen

sie sich in endlose Streitigkeiten mit ihren Gemeinden

Verwickelt. So gieng es dem Pfarrer von Thalweil, dem

man unter Anderm den Vorwurf Machte, er habe neun

Sonntage nach einander in der Kinderlehre die Kinder
des ins Zuchthaus gesetzten Distriktsstatthalters gefragt:
Was hat denn der Mensch seiner Sünden halber zu erwarten?

— was doch in dieser Weise kaum glaublich ist. Trotz

aller Ausgleichungsversuche des Eraminatorkonventes mußte
der Pfarrer zuletzt seine Resignation erklären. Nur selten

gelang es einem Geistlichen, sich gegen die wider ihn
erhobenen Anklagen so zu rechtfertigen, daß man ihn nachher



— 139 —

wieder in Ruhe ließ. Auf dem Gebiete der Schule gieng es

fast noch schlimmer zu. Willkürlich wurden Lehrer abgesetzt

und andere an ihre Stelle gewählt, sei es, daß die

Gewählten gar keine Prüfung bestanden oder daß die

Gemeinden selbst eine solche mit ihnen vorgenommen hatten.

Auch einige Pfarrwahlen wurden ohne alle Formalität
durch Akklamation vorgenommen und von der

Verwaltungskammer genehmigt.
Ueber alle diese Vorfälle beklagte sich der Eraminator-

konvent bei der Verwaltungskammer und begehrte Abhülfe.
Die Kammer erwiederte: sie mißbillige die Irregularitäten,
allein im gegenwärtigen Augenblicke habe sie nicht energisch

einschreiten können r Gährung und Spannung würden

durch solches Einschreiten nur vermehrt werden und

man müsse Alles thun, um sie zu verhüten.

Eine förmliche Anarchie in Sachen der Kirche und

Schule wollte übrigens auch die Verwaltungskammer
nicht. Sie bestätigte vielmehr den Examinatorkonvent in
allen seinen Funktionen, bis der Gesetzgeber eine neue

Einrichtung getroffen habe — unter Belobung der Treue,

Erfahrung und Sachkenntniß, die der Konvent an den

Tag gelegt habe. Dem Konvente sollten zwei Mitglieder
der Verwaltungskammer beigeordnet werden, um seinen

Beschlüssen den gebührenden Nachdruck zu sichern.

Betreffend die Pfarrwahlen wurde folgender Modus ausgestellt:

Der Eraminatorkonvent macht einen sechsfachen

Vorschlag mit Berücksichtigung der Wünsche der Gemeinden,

aber ohne Rücksicht daraus, ob die sich Meldenden



- 140 —

Kantonsbürger seien oder nicht; die Verwaltungskammer
Verfügt sodann, wann die Probepredigten gehalten werden

und die Wahl durch die Gemeinde stattfinden soll.

Schulmeisterwahlen sollen ohne Vorschlag stattfinden, aber nur
solche Aspiranten wahlfähig sein, die der Konvent zuvor
geprüft habe. Der Zustizminister der helvetischen Regierung

in Aarau, dem die Verwaltungskammer diese

Verfügungen zur Genehmigung vorlegte, ertheilte diese

Genehmigung im Allgemeinen, gab jedoch auf die Frage
betreffend Anordnung der Pfarrer- und Lehrerwahlen keine

Antwort; dagegen wurde manchen einzelnen Gemeinden,
die sich an die Regierung in Aarau wandten, von
derselben ganz freie Wahl gestattet.

Der Eraminatorkonvent seinerseits wurde nicht müde,

gegen die immer neuen Willkürlichkeiten, welche sich die

Gemeinden herausnahmen, den Schutz der Verwaltungskammer

anzurufen; aber unerwartet schien seine eigene

Stunde geschlagen zu haben. Am 28. Juni 1798 verfügte
das Vollziehungsdirektorium, daß die kantonalen Admini-
strationskammcrn vorläufig an die Stelle derjenigen
Gewalten treten sollten, welche bei der alten Ordnung der

Dinge der Kirchenpolizei vorgesetzt waren, und daß ihnen
demgemäß auch die Aufsicht über die Geistlichen und ihre

Verrichtungen übertragen sei. Die Wiederbesetzung von

Pfründen soll nach Form der in jedem Kanton bestehenden

Gesetze oder alten Gebräuche statthaben, und die

Verwaltungskammern sollen auch in diesem Betracht an die Stelle
der vormaligen Gewalten treten. Es war in der That zu



- 141

begreifen, daß die Verwaltungskammer in Zürich im Hinblick

auf den oben angeführten Verfassungsartikel und bei

ihrer immer mehr zu Tage tretenden Neigung, auch die

kirchliche Gewalt zu üben, glaubte, durch diese Verordnung

sei der Eraminatorkonvent als kirchliche Oberbehörde

aufgehoben und es bleibe ihm nur noch die Prüfung der

Schulmeister. Sie fragte daher sofort in Aarau an, ob

diese Auslegung die richtige sei/ und wer in diesem Falle
die Vorschläge bei Pfarrwahlen zu machen habe. Gleichzeitig

und ohne die Antwort abzuwarten forderte sie mit
Hinweisung aus das Dekret den Eraminatorkonvent auf,
die Weisungen und Gutachten, die er gegen die

eingerissenen Mißbräuche in Bereitschaft habe, ihr zu
übersenden, da sie jetzt an seine Stelle getreten sei. Aber der

Eraminatorkonvent ließ sich nicht einschüchtern. Er
reklamierte bei der Verwaltungskammer, welche etwas gereizt

erwiederte, sie habe ja beim Minister bloß angefragt, wie

das Dekret zu verstehen sei — und wendete sich zugleich

mit einer Beschwerde nach Aarau.

Offenbar geschah es durch Stapfer's, des Ministers
der Künste und Wissenschaften, Einfluß, daß das

Direktorium unterm 26. Juli eine Auslegung des Dekretes gab,

welche einer Zurücknahme desselben ziemlich gleich kam.

Den Verwaltungskammern wurde aufgetragen, daß sie die

akademischen und Kirchenräthe einladen sollten, ihre
Funktionen unter der Oberaufsicht der Verwaltungskammern
Vorläufig fortzusetzen. Die letzteren sollten einen Kommissär
aus ihrer Mitte ernennen, welcher den Verhandlungen jener



- 142 —

Behörden beiwohne, damit dieselben die Grenzen ihrer
Ausgabe nicht überschreiten, ihre Pflichten im Geiste der

Konstitution beobachten, und über ihre Untergebenen keinen

mit den Rechten der Bürger unverträglichen scholastischen

oder kirchlichen Despotismus ausüben. Dieser Kommissär
— hieß es weiter — wird das Stimmrecht haben und kann

alle Schlußnahmen, die ihm den republikanischen Grundsätzen

und dem allgemeinen Nutzen zuwider zu sein scheinen

möchten, vor die Verwaltungskammer ziehen.

Privatim schrieb Stapfer an den Antistes Heß: „Der
Wunsch, diese Räthe einstweilen beizubehalten und in ihrer
Thätigkeit zu schützen, ist ebenso lebhaft und die Furcht
vor den Folgen ihrer Abschaffung ebenso groß als meine

Hochachtung gegen die Männer, die in Ihrem Konsistorio
sitzen. Sich und den Staat des Einflusses und der

Mitwirkung von Gelehrten und Religionslehrern berauben,

welche die Zierde unserer Nation und Lehrer nicht nur
einer Kirchgemeinde, sonderndes ausgeklärten Publikums
sind, das wäre ein Verbrechen der beleidigten Aufklärung
und ein Vandalismus, dessen sich gewiß die helvetische

Regierung nie schuldig machen wird."
So war nun der Eraminatorkonvent neuerdings in

seine Rechte eingesetzt. Worin aber diese Rechte bestehen,

darüber konnten sich die Verwaltungskammer und der

Konvent nicht einigen. Die Tendenz der Kammer gieng

dahin, die Kompetenz des Konventes im Wesentlichen aus

die Vorschläge bei Pfarrwahlen zu beschränken. Wirklich
wurden nun diese Wahlen wieder nach dem althergebrachten



— 143 —

Modus vorgenommen. Der Eraminatorkonvent machte

der Verwaltungskammer einen Vorschlag, und diese wählte
einen der Vorgeschlagenen. Als zu Anfang 1799 alle
Patronatsrechte aufgehoben wurden, fielen den Verwaltungskammern

auch die Wahlen für diese Stellen zu. Eine

Aenderung des früheren Modus trat zunächst nur dadurch

ein, daß durch ein Dekret des Direktoriums vom 13. August

1798 alle reformierten Geistlichen Helvetiens auf alle

reformierten Pfarrstellen wählbar erklärt wurden, was die

Kammer schon vorher von sich aus hatte einführen wollen.
Demgemäß wurden nun auch die erledigten Zürcherischen

Psarrstellen in den Blättern aller Kantone ausgeschrieben.

Was hingegen die kirchliche Verwaltung im
Allgemeinen und die Aufsicht über die Geistlichen im Besonderen,

namentlich auch die Behandlung und Erledigung
Von Streitigkeiten zwischen Pfarrern und Gemeinden

betraf, so suchte die Verwaltungskammer das alles in ihren
Bereich zu ziehen, und machte dem Konvente, der auch in
dieser Hinsicht seine althergebrachten Rechte mit aller Energie

wahrte, dieselben beständig streitig. Auch manche Gemeinden

wollten den Konvent nicht als konstituierte Behörde
anerkennen. Zur Besorgung der Schulsachen wurde auf
den dringenden Wunsch des Konventes selbst bald nachher

ein besonderer Erziehungsrath aufgestellt.

Ganz die gleiche Stellung, wie sie die Verwaltungskammer

in kirchlichen Dingen einzunehmen suchte, nahmen
die Municipalitäten in den Gemeinden ein und diese noch

mit besserem Erfolg. Die Stillstände (Kirchenvorsteher-



— 144 —

schaften) waren zwar nicht förmlich aufgehoben, aber als
mit der alten Ordnung der Dinge zusammenhangend (wie
in der ganzen Schweiz) fast überall beseitigt worden. Nur
in Zürich und Winterthur bestanden sie, Von den

Municipalitäten anerkannt und unterstützt, fort. In den meisten

Landgemeinden waren die Municipalitäten an ihre Stelle

getreten, verfügten über Kirchen- und Armengüter,
gerieten sich auch in dem oben angedeuteten Sinne als eine

Art Kirchengerichte, forderten dem Pfarrer Predigten ab,

citierten denselben vor ihr Forum und leiteten eine allsällige
Absetzung desselben ein. An einzelnen Orten wurden zwar
die Pfarrer zu den Berathungen der Municipalitäten über

Armensachen zugezogen, in einer großen Zahl von
Gemeinden aber geschah dieß nicht. „Alldieweil Sie, schrieb

ein Agent seinem Ortspfarrer, von allen vorhandenen

Verrichtungen (der Municipalität) keine Verantwortung von

der Gemeind zu gewärtigen haben, so findet man, daß Ihre
Person sich davon auch ausschließlich machen sollte. Im
Fall es nöthig wäre, daß Sie beiwohnen sollten, so thäte

man Sie hierüber avisieren." Der Eraminatorkonvent

suchte auch in diesem Punkte die Interessen der Kirche zu

wahren; denn eS handelte sich dabei nicht etwa um eine

Ehrensache, sondern an den meisten Orten um die stiftungsgemäße

Verwendung der Kirchen- und Armengüter, mit
denen die Municipalitäten mitunter übel wirthschafteten.
Der Regierungsstatrhalter, an den sich der Konvent zuerst

wendete, erklärte sich bereit, der Regierung in Aarau die

Klage mitzutheilen, da er selbst nichts hinsichtlich derselben



- 145 —

Verfügen könne; für einmal— riech er — sollen sich die

Pfarrer mit schriftlichen Gutachten begnügen. Bald nachher

Verfügte der Minister des Innern, die Pfarrer sollen für
einmal von den Municipalitäten, sofern dieselben Kirchen-
und Armensachen behandeln, nicht ausgeschlossen sein, bis
das Gesetz entschieden haben werde. Der Examinatorkonvent

bat den Regierungsstatthalter, das Dekret durch die

Unterstatthalter in den Gemeinden bekannt zu machen: es

scheint aber nicht geschehen zu sein; denn als im Jahr 1801

zum ersten Mal seit der Revolution wieder eine Synode
abgehalten wurde, klagten mehrere Geistliche, daß jenes
Dekret in ihren Gemeinden nicht bekannt geworden sei.

Der Sieg der Oesterreicher unter Erzherzog Karl über

die Französischen Truppen bei Zürich am 6. Juni 1799

hatte die Errichtung einer Interimsregierung zur Folge,
und auch die kirchlichen Angelegenheiten traten jetzt in ein

Interim ein. Die Interimsregierung bestellte zu Besorgung

des Kirchen-, Schul- und Armenwesens ein besonderes

Departement und ordnete ein Mitglied desselben als
Beisitzer des Eraminatorkonventes ab. Sie setzte die Stillstände

aus der Landschaft wieder ein und übertrug ihnen
dieselben Kompetenzen, die sie früher besessen hatten,
namentlich auch in Ehesachen, die seit dem Beginn der

Revolution so ausschließlich den Gerichten zugewiesen worden

waren, daß die Ehen von diesen ohne irgend welche Da-
zwischenkunft kirchlicher Behörden geschieden wurden und
sehr häufig die Pfarrer von den Ehescheidungsurtheilen

gar keine Kenntniß erhielten. Diese Wiederherstellung der

10



— 146 —

Stillstände gieng aber nicht so leicht von Statten; an

mehreren Orten wollte sich Niemand wählen lassen. Die

Regierung verfügte daher, daß in allen Gemeinden die

Amtskommissarien, Richter und Waibel Mitglieder des

Stillstands sein sollen. Wo noch Stillstände bestehen,

sollen ihre Mitglieder ebenfalls zu der neuen Behörde

zugezogen werden; wo dieß nicht der Fall sei, können die

Pfarrer in Verbindung mit den genannten officielle»
Mitgliedern noch andere beiziehen — Alles bis zum Erlaß
einer bestimmten Verordnung. Die Vorschläge für Pfarrstellen

wurden wieder auf die Zürcherischen Geistlichen
beschränkt. und zwar, was die Kandidaten betraf, nach alter

Uebung aus die zwanzig ältesten unter ihnen, sofern seit

ihrer Ordination drei Jahre verflossen seien. Der
Erziehungsrath wurde aufgehoben und seine Funktionen dem

Eraminatorkonvente neuerdings übertragen.
Aber der gewaltige Strom der Ereignisse riß das ganze

Interim schnell wieder mit sich fort. Schon wenige Monate

später, am 26. September 1799, nahmen die Fränkischen

Truppen neuerdings Zürich in Besitz; mit ihrem

Einzug war die Rückkehr Zürichs unter die Herrschast der

Helvetischen Regierung entschieden und die alten Zustände

traten jetzt wieder ein.

War schon früher das Verhältniß zwischen der

Verwaltungskammer und dem Eraminatorkonvente kein

besonders herzliches gewesen, so gab es jetzt vollends allerlei

Reibungen. Ein interessantes Belege hiefür bildet die

Geschichte der Pfarrwahl von Wädensweil. Die Verwal-



— 147 -
tungskammer hatte die erledigte Pfarrstelle in Wädens-
weil in den Blättern aller Kantone zur Wiederbesetzung

ausgeschrieben, und der Präsident derselben, der Bürger
Egg, stellte die eingegangenen Anmeldungen — wie

gewöhnlich — dem Antistes zur Berücksichtigung beim

Vorschlage zu. Unter den sich Meldenden befanden sich drei

Helvetische Bürger, welche nicht dem Kanton Zürich
angehörten! Eckenstein von Basel, Peter Lütscher, Pfarrer
der deutsch-reformierten Kirche in Genf, welcher in Luzern
als Helvetischer Bürger angenommen und als Bürger von

Chur durch die Vereinigung Bündens mit Helvetien es

nochmals geworden war, und Paulus, Pfarrer in Gais.
Zwei von diesen wurden in den Vorschlag aufgenommen;
jedoch beschloß der Konvent, der Verwaltungskammer
anzuzeigen, daß, wenn je Fremde auf hiesige Pfründen
sollen konkurrieren können, sie ihre Ordinationsscheine und

Attestate Lorweisen und sich überhaupt den bestehenden

Gesetzen unterziehen müssen. Am Schluß der Sitzung
trat der Bürger Egg ein, der auch zur Sitzung eingeladen

worden, aber nicht erschienen war, und zeigte an, es

habe sich auch noch der Bürger Bruch, bisher Pfarrer zu

Netstal, für die vakante Stelle angemeldet, der, obwohl kein

Helvetischer Bürger, dennoch gute Zeugnisse habe und von
einem namhaften Theil der Gemeinde zum Pfarrer
gewünscht werde; er verlange also, daß dieser Bürger, den

die Verwaltungskammer von sich aus bereits zum Vikar
in Wädensweil ernannt hatte, dem Vorschlag noch möchte

beigefügt werden. Allein der Eraminatorkonvent fand für



— 148 -
gut, theils wegen der unschicklichen Verspätung dieser

Anzeige, theils weil ihm die Attestate des Bürger Bruch auch

jetzt nicht vorgelegt worden, theils besonders weil derselbe

kein Helvetischer Bürger sei, den Bürger Egg mit seinem

Begehren abzuweisen, bei dem Vorschlag, wie er abgefaßt

worden, zu verbleiben, und dem Minister das Vorgefallene
mitzutheilen. In dem diesfälligen Schreiben an Stapfer
hob der Konvent neben dem bereits Angeführten namentlich

noch das hervor, daß nach dem Direktorialbeschlusse

Vom 26. Juli 1738 bei Anfertigung des Vorschlages nichts
anderes als die Verdienste und Fähigkeiten eines Kandidaten

berücksichtigt werden sollen, daher auf die Wünsche

einer Gemeinde nur so weit Rücksicht genommen werden

könne als jene Requisite vorhanden seien. Der von der

Verwaltungskammer vorgeschobene Grund, daß Bruch als

Fränkischer Bürger (Elsasser) für eine Stelle, »welche nicht
das Aktivbürgerrecht, sondern nur wissenschaftliche Kenntnisse

erfordere, wahlfähig erklärt werden könne, sei ganz

unstichhaltig. Endlich sei es höchst unschicklich, daß die

Verwaltungskammer ohne alle Zuratheziehung des

Konventes, ohne rechte Kenntniß des Mannes und ohne

Berücksichtigung der Gesetze, Bruch zum Vikar in Wädens-

weil ernannt habe.

Auch die Verwaltungskammer wollte höhere Weisungen
einholen und fand mit ihrer Ansicht Eingang. Das
Direktorium erklärte Bruch für wahlfähig, da er wegen seiner

Dienste in Netstal und wegen der Leistung des Eides als

Helvetischer Bürger angesehen werden könne. Stapfer



— 149 -
war auf der Seite des Konventes; er äußerte sich in einem

Privatbriefe, daß es hart sei, bei so sehr verminderten

Hülfsquellen der Helvetischen Geistlichkeit nun noch Fremden

den Zugang zu den Pfarreien zu gestatten; er fand
es unpolitisch und für die Volksbildung nachtheilig, daß

Fremde, denen die Landesmundart, Sitten, Charakter,

Lokalbedürfnisse fremd seien, als Seelsorger angestellt werden,

und erklärte ziemlich unverholen, daß die vollziehende
Gewalt ihre Kompetenz überschritten, indem sie das

Stillschweigen der Konstitution über diesen Punkt gegen die

noch in Kraft bestehenden Verordnungen zu Gunsten der

Fremden ausdeute.

Ohne dem Craminatorkonvente von dem Beschlusse des

Direktoriums Kenntniß zu geben, und ohne denselben aus

Grundlage dieses Beschlusses zu einem andern Vorschlage

zu veranlassen, wählte die Verwaltungskammer Bruch

zum Pfarrer von Wädensweil. —
Wie schon früher, so kam es auch jetzt wieder an manchen

Orten zu argen Austritten; offenbar hatte die Zeit,
während welcher die Oesterreicher und Russen den Kanton
besetzt hielten, den Zündstoff wieder gehäuft. Da und

dort mochten die Pfarrer ihre Freude über diesen Gang
der Dinge nur schlecht oder gar nicht verhehlt haben, oder

sie waren doch wenigstens dem Verdachte ausgesetzt, die

Oesterreicher als Befreier betrachtet zu haben. Der Pfarrer

in Wald, der sich — wahrscheinlich noch vor Annahme
der Helvetischen Konstitution — zum Präsidenten der

Municipalität hatte wählen lassen, wurde (Oktober 1799) an-



- 150 —

geklagt, daß er an der Entwaffnung der Gemeinde durch

die kaiserlichen Truppen und an der Arrestation von acht

Bürgern Schuld sei — und in einer Gemeindsversamm-

lung, vor die er citiert worden, aufs schrecklichste bedroht.

Er wandte sich durch einen benachbarten Pfarrer an den

Craminatorkonvcnt; dieser mußte sich aber, da die Sache

bereits beim Regierungsstatthalter anhängig gemacht war,
darauf beschränken, ihm einen Vikar zu schicken. Der
Zustand wurde immer ärger. Der Pfarrer durfte das Haus
nicht verlassen; ein Vikar, welcher der Gemeinde nicht

genehm gewesen war, hatte sich wieder entfernen müssen,

und als nun eine Dysenterie in der Gemeinde ausbrach,

war Niemand da, der die Kranken besuchte, weil blos am

Sonntag ein Vikar von Zürich kam. Die pfarramtlichen

Bücher und Register wurden bald dahin, bald dorthin
geholt; bald dieser, bald jener schrieb in dieselben, bis

endlich in Folge der daraus entstandenen Unordnung der

Regierungsstatthalter befahl, daß die Bücher nicht aus

dem Pfarrhaus weggeholt werden dürfen. Nach anderthalb

Jahren nahm der Pfarrer seine Entlassung.

Mehrfach spielten bei diesen Zwistigkeiten auch die

ökonomischen Fragen mit. Die gesetzgebenden Behörden hatten

zwar eine Entschädigungspflicht für die aufgehobenen

Zehnten, namentlich auch den Geistlichen gegenüber,

anerkannt; aber von dieser Anerkennung konnten die Geistlichen

nicht leben, und gerade in der Zeit, in der sie aller

Hülfsmittel beraubt waren, lag auch noch die

Einquartierungslast schwer aus ihnen. An einigen Orten scheinen



- 15 i -
die Gemeinden etwas für ihre Geistlichen gethan zu haben.

So wurden dem Pfarrer in Niederweningen, welcher neben

den bei ihm einquartierten Ossicieren auch noch andere

freiwillig beherbergt hatte, 18 Mütt Kernen als Entschädigung

angeboten; er lehnte aber das Anerbieten ab, weil
er keine Liebessteuer wollte, und verlangte einen Vorschuß

von 50 Mütt, welchen nach seiner Ansicht der Staat später

der Gemeinde wieder vergüten werde. Darüber entstanden

MißHelligkeiten; die Gegner des Pfarrers behaupteten, er

habe mit Erekutionstruppen gedroht, falls man seinem

Verlangen nicht entspreche, und es kamen auch noch einige

andere Mißverständnisse hinzu. Ein großer Theil der

Gemeinde wehrte sich zwar für den Pfarrer, und der Französische

Eskadronschef Guilton stellte ihm das Zeugniß eines

braven Mannes und guten Republikaners aus. Der

Regierungsstatthalter aber suspendierte den Pfarrer in Folge
der eingegangenen Klagen, und der Eraminatorkonvent

sandte auf erhaltene Anzeige einen Vikar in die Gemeinde,

durch welchen der Pfarrer erst die Nachricht von seiner

Suspension erhielt. In Verbindung mit einem

Abgeordneten der Verwaltungskammer veranstaltete hieraus der

Regierungsstatthalter eine Besprechung zwischen den Klägern

und dein Beklagten, und da der Handel sich nicht

gleich beilegen ließ, so forderte er den Pfarrer zur
Resignation auf und bezeichnete denselben gleich nachher in
einem an ihn gerichteten Schreiben kurzweg als „alt Pfarrer"

von Niederweningen.

Auch gegen den Pfarrer Von Weißlingen wurden Klagen



— 152 —

erhoben, ohne daß es auch hier Jemandem in den Sinn
kam, sie bei der kirchlichen Oberbehörde anhängig zu

machen. Die von der Municipalität erhobenen Klagen
lauteten ungefähr so: „Der Pfarrer scheint anfänglich ein

guter Bürger gewesen zu sein; er nahm Alles, was neu

war, willig an, erklärte wöchentlich das Volksblatt, kurz

es gefiel ihm Alles. Weil er so zu Werke gegangen,

hat man ihn willig leiden mögen; aber beim Einmarsch

der Oesterreichischen war er ganz umgekehrt, lästerte und

schmälte wieder ganz erbärmlich, und lehrte: wer an der

Revolution oder an der neuen Ordnung der Dinge Theil
genommen, wisse nicht, welches Todes er sterben werde oder

zu sterben verdient habe. Allen guten Bürgern wurde er

feind und richtete Predigten und Psalmen wieder trotzig ein.

Aber nicht nur im Predigtamt ist er sehr schlecht, sondern

auch in der Kinderlehre ist es erbärmlich, ein Zuhörer zu

sein. Auch in der Schul ist er kein Nutzen; er ist dem

Schulmeister zur Last und den Kindern zum Spott, weil

er kein gutes Gesicht hat und wenig oder nichts stehet."

Diese Klagepunkte wurden der Verwaltungskammer
eingereicht. Der Distriktsstatthalter citierte den Pfarrer und

die Municipalität ins Schulhaus und man suchte den

erstern zur Resignation zu nöthigen. Dieser aber behauptete,

man habe der Gemeinde nicht die gleichen Klagepunkte

vorgelesen, welche man der Verwaltungskammer
eingereicht, und vertheidigte sich im Uebrigen nicht ohne

Bitterkeit. Es zeigte sich, daß auch hier der Zehnten eine

Rolle spielte. Die Interimsregierung hatte den Geistlichen



— 153 —

den Zehnten wieder angewiesen, und der Pfarrer in W.
wollte denselben der Gemeinde gegen billige Entschädigung

überlassen; diese weigerte sich aber, etwas zu bezahlen, so

daß der Pfarrer sich mehrmals an die Regierung wenden

mußte. Außerdem gab man ihm Schuld, daß er der

Regierung verschiedene Personen denunciert habe, welche

gefangen gesetzt worden wären, wenn nicht die Oesterreicher

wieder hätten abziehen müssen. Der Pfarrer wandte sich

in seiner Noth an den Eraminatorkonventt daß er aber

nicht immer mit dem nöthigen Takt Verfahren, ergibt sich

aus folgender Stelle seines Schreibens: „Ich soll einmal,
da die Frage (im Katechismus) zu erklären war: Warum
setzt er dazu (zu dem Wort: Vater, im Unser Vater) Unser?

und die Antwort lautete: Darum, daß er mich mahnete

an die Liebe und Brüderschaft gegen meinen Nächsten, für
den ich ebensowohl als für mich selbst bitten soll — ein

Kind gefragt haben: Wer sind deine Brüder? Sind es

nur die, welche bei dir am gleichen Orte wohnen und die

gleiche Religion haben? Sind andere Völker oder Menschen

von anderer Religion nicht auch deine Brüder? Was
hat es jetzt für Völker im Land? (es waren damals just
Oesterreicher und Russen im Land.) ES nannte dieselben.

Sind sie auch deine Brüder? Es sagte: Ja. Darüber
wurde von meinen Gegnern die weise Bemerkung gemacht:

Ich habe die Franken vergessen, darum sei ich ein Feind

der Franken." Der Streit wurde hier vorläufig von dem

Gerichte entschieden (December 1799), und zwar dahin:
„Es solle der Bürger Pfarrer N. in seiner Amtswürde



- 154 -
als Pfarrer unv Seelsorger wie vor diesem anerkennt, in
allen seinen Ehren geschlitzt und geschirmt und alle gegen

ihn vermeintlichen und wörtlichen geflossenen unguten Reden

Von Oberkeits wegen aufgehedt sein. Damit aber der

große Zweck der Wiedervereinigung besser erreicht werde,

sollen beide Parteien die Proceßkosten gemeinschaftlich

tragen, also Bürger Psarrer N. die Hälfte als 12 Frkn. und

dem Gerichtsabwart 1 Frkn." Erledigt war aber damit
die Sache noch lange nicht.

Der Eraminatorkonvent konnte der Willkür, mit der

diese Streitigkeiten behandelt wurden, nicht gleichgültig
zusehen. Er erließ daher zu Ende des Jahres 1799 eine

von dem Antistes Heß verfaßre, ebenso würdige als

entschiedene Adresse an die Verwaltungskammer, um sich über

die regellose und willkürliche Art, wie die kirchlichen oder

ins Pastorale einschlagenden Angelegenheiten seit einiger

Zeit behandelt werden, namentlich über die Vermischung
des Civilen und Pastoralen, deren Grenze längst
auseinandergesetzt und leicht zu finden sei, zu beschweren. Das
Pastorale gehöre wenigstens in erster Znstanz vor
Pastoralbehörden. „Unser Staat kann und darf die Kirche aus

ihren Rechten und Verhältnissen, die in ihrer Natur
gegründet und durch uralte, noch nie aufgehobene Konventionen

sanktioniert sind, nicht herausheben noch verdrängen."

Im Besondern verlangte der Konvent Aufhebung der

Suspension des Pfarrers Von Niederweningen, Ausscheidung
der civilen und kirchlichen Klagen gegen den Pfarrer von

Weißlingen und Einschreiten gegen Excesse, wie sie in Wald



- 15ö —

vorgekommen seien, und drohte für den Fall, daß den

Begehren nicht entsprochen würde, mit Berufung an die

höchste Behörde.

Inzwischen wurde (im Januar 1890) das Helvetische

Direktorium gestürzt; an seine Stelle trat provisorisch
bis zur Einführung einer neuen Versassung ein

Vollziehungsausschuß. Manche Hoffnungen auf bessere Gestaltung

der kirchlichen Angelegenheiten knüpften sich an diesen

Regierungswechsel, die begreiflicher Weise nicht mit einem
Male in Erfüllung gehen konnten; doch trat im Ganzen

allerdings eine etwelche Aenderung der Dinge ein. Der
Eraminatorkonvent, der ungefähr um diese Zeit den

Namen Kirchenrath annahm, benutzte sofort den geeigneten

Zeitpunkt, um sich (am 20. Januar) bei dem Minister
Stapfer darüber zu beschweren, daß seit einiger Zeit die

Verwaltungskammer, nachdem sie schon seit 1798 sich als

unmittelbar kirchliche Oberbehörde betrachtet und nur mühsam

von ihrer Ansicht habe zurückgebracht werden können,

Alles, was wenigstens in erster Instanz vor die Dekane

und sodann vor den Kirchenrath gehöre, an sich ziehe und

entweder durch hiezu ganz untüchtige Municipalitäten oder

durch Kommissionen aus ihrer eignen Mitte besorgen lasse.

Dadurch werden die Irregularitäten in den Gemeinden eher

begünstigt als beigelegt, und die Verwaltungskammer selbst

könne die Streitigkeiten bei dem Gewirr der ihr
vorliegenden Geschäfte nur regellos und verkehrt behandeln.

Ferner beklagte sich der Kirchenrath über die Willkür der

Kammer bei den Pfarrwahlen; indem sie nicht nur Vor-



— 1S6 -
schlage zurückgewiesen, in welche nicht alle bei ihr Angemeldeten

aufgenommen waren, sondern auch den Bürger Bruch
auf so unregelmäßige Weise zum Pfarrer gewählt habe.

Umgehend (Z3. Januar) antwortete Stapfer, diesen

gerechten Klagen werde schleunigst abgeholfen werden. „Ich
habe jetzt, schrieb er, in der Regierung Männer vor mir,
die mich verstehen, die meine Grundsätze billigen, die mich

nicht einen Fanatiker schelten und mir in die Haare zu

fahren drohen oder mich bespötteln und mit Sarkasmen

abspeisen, wenn ich die Kirche Jesu Christi vertheidige.

Meine grenzenlose Muthlosigkeit verschwindet und ich bringe
nach und nach alle meine dem Vollziehungsdirektorium
vorgelegten Arbeiten über Sittengerichte, Besoldung der

Geistlichen, Kirchenzucht, Psarrwahlen zum Vorschein und finde

Gehör. Nur ein wenig Geduld; Sie werden nächstens

einen Beschluß über die Pfarrbesetzungen erhalten, der

Ihren Kirchenrath in sein altes Ansehen und Recht wieder

einsetzen wird."
Wirklich hatte der Minister schon einige Tage vorher

(18. Januar) aus die Klagen des Pfarrers von Weißlingen

der Verwaltungskammer geschrieben, daß ihr ganzes

Verfahren gegen denselben aufgehoben und sie angewiesen

sei, das Gutachten des Kirchenrathes einzuholen. Zugleich
wurde der Kammer bemerkt, die vielen Klagen, welche

seit Kurzem eingegangen seien, daß einige Municipalitäten

zum Theil nicht ohne Beistimmung der Verwaltungskammer
sich herausnahmen, ihre Pfarrer vorzurufen, zu verhören
und auf gewisse Zeit zu suspendieren, können von der Re-



— 157 —

gierung nicht mit Gleichgültigkeit angesehen werden. Bald
nachher (5. Februar) erschien ein Beschluß des Vollziehungsausschusses,

durch welchen derselbe gänzlich die Vorbeigehung

der kirchlichen Behörden und die übereilten

Maßregeln von Suspension, Pfarrvikariatsbestellungen und

Zumuthungen von Resignation in der Streitigkeitssache
der Gemeinden Niederweningen und Weißlingen gegen ihre

Pfarrer mißbilligte, und die Verwaltungskammer anwies,
in Zukunft den den alten Uebungen angemessenen Weg
in Pfarrstreitigkeiten zu befolgen. „Diese Mißfallensbezeugung,

bemerkte Stapser in einem Briefe an Heß, ist kein

kleiner Verweis, besonders von einer Regierung, die sich

jetzt so mesuriert ausdrückt."

Stapfer's Vorhersagung erfüllte sich auch noch in
anderer Hinsicht. Der Vollziehungsausschuß erließ nämlich

unterm 22. Januar einen Beschluß, durch welchen die alte

Kirchenzucht, ihre Polizei und ihre Gebräuche, sowohl
diejenigen, welche aus die Wiederbesetzung der Pfarreien und

Bénéficié» Bezug haben, als auch andere, soweit sie nicht

durch ausdrückliche Gesetze abgeschafft seien oder den Grundsätzen

der Konstitution widersprechen, als in Kraft bestehend

erklärt wurden. Die Verwaltungskammern, welchen

die Rechte der früheren Regierungen übertragen bleiben,

an deren Stelle sie getreten sind, haben in wichtigeren

Fällen das Gutachten der Klassen, Synoden, Kollegien
und Kirchenräthe einzuholen. Als das Dekret in Zürich
anlangte, fragte die Verwaltungskammer beim Kirchenrathe

an, worin die Rechte der Behörden der alten Ord-



- 158 —

nung bestanden haben. Im Kirchenrath fand man die

Anfrage sonderbar, und meinte, die Verwaltungskammer
sollte nicht nur ihren Rechten, sondern auch ihren Pflichten
nachfragen; auch stehe sie wegen ihrer Abhängigkeit vom

Vollztehungsausschusse nicht in der gleichen Stellung wie
die frühere Regierung. Indessen wurde der Entwurf einer

Antwort zwar vorgelegt, aber nicht abgegeben: war ja
doch auch die Anfrage im Grunde nur eine kleine Malice
gewesen.

Die günstiger gewordenen Konstellationen veranlaßten
den Kirchenrath, beim Vollziehungsausschuß nun auch

gegen die Pfarrwahl in Wädensweil zu reklamieren. Bruch
war zwar bereits installiert, jedoch bloß durch einen

Repräsentanten der Regierung, weil der Kirchenrath dem

Dekan die Theilnahme an dem Akte untersagt hatte;
nichts desto weniger kassierte der Vollziehungsausschuß die

Wahl und ordnete eine neue Wahl und Installation an.

Natürlich konnte die Kammer einen solchen Beschluß, „unter
welchem ihr Ansehen allzu sebr litte und der auch in der

Gemeinde große Mißstimmung hervorbrächte", nicht
hinnehmen, ohne für Aufhebung desselben Alles zu thun.
Gegen eine nachträgliche Präsentation durch den Dekan

hatte sie zwar nichts einzuwenden, beauftragte vielmehr
denselben, eine solche nach der ihm vom Kirchenrathe

mitzutheilenden gesetzlichen Form vorzunehmen. Dagegen
wendete fie sich mit einem dringenden Gesuche um Zurücknahme

des Beschlusses betreffend eine neue Wahl an den

Vollziehungsausschuß, stellte den Verlauf der Angelegen-



- 159 -
heit in dem für sie günstigsten Lichte dar, und bemerkte in
ihrer Zuschrift im Weitern: „Die Verwaltungskammer
wird es sich übrigens jeder Zeit zur ernsten Pflicht machen,

jedes ihr bekannt werdende Gesetz in Bezug auf kirchliche

Angelegenheiten pünktlich zu befolgen. Aber bisher hat
sie dem IZsprit 6s Lorps des hiesigen Eraminatorkon-
Ventes, welcher seine Rechte immer wie unter der alten

Zürcherischen Regierung zu behaupten sucht, sich nur
leidend zu unterziehen weder in ihrer Stellung, noch den

ersten Grundsätzen der jetzt noch nicht abgeänderten

Konstitution angemessen befunden." Der Vollziehungsausschuß

fand nun selbst wieder, er sei etwas zu weit gegangen und
könne die Verwaltungskammer nicht allzu sehr bloß stellen.

Stapser schrieb an die Kammer: „Der Vollziehungsausschuß

hat mit mir gefunden, daß Ihnen als
unverdrossenen und angesehenen Bürgern eine neue Wahl nicht

zugemuthet werden könne." Dagegen empfahl er der Kammer

Schonung und Achtung der durch den bisherigen Gang
der Revolution gekränkten und zurückgesetzten Geistlichkeit,
da den gerechten Entschädigungsforderungen derselben noch

nicht entsprochen werden könne und diese unentbehrlichen

Werkzeuge der Volksversittlichung von allen Arten von
Hindernissen umringt seien — und verlangte genaue
Beobachtung des Beschlusses Vom ZZ. Januar. Den Kirchenrath

begütigte Stapfer mit der Bemerkung : „Dieses sollte

einigermaßen eine Vergoldung der bitteren Pille sein,

welche der Beschluß wegen Niederweningen und Weißlingen

für die Verwaltungskammer enthielt." Billiger



— 160 —

Weise wurde nun auch dem Begehren des Kirchenrathes
entsprochen, daß die Sache ganz in statu czuo belassen

werde, indem er sich nicht entschließen könne, eine Wahl,
die von Anfang bis zu Ende ein Gemisch von lauter
Irregularitäten gewesen, auch noch kirchlich bestätigen zu lassen.

Auch sonst sand ein freundschaftlicher Verkehr zwischen

dem Kirchenrath und dem Vollziehungsausschusse statt.
Am 1. März richtete jener an diesen eine warme
Tankadresse. Wenn unter den Helvetischen Kirchenräthen, welche

gleich nach dem Regierungsantritte des Ausschusses

demselben ihre frohen Erwartungen aussprachen, der Kirchenrath

von Zürich einer der letzten sei, so rühre dieß einzig

daher, daß er so viel als vernichtet war und, für jede

wichtigere Einwirkung gelähmt, nur willkürliche Zumuthungen
abweisen mußte. „Nun aber wird weder unsere noch irgend
eine Helvetische Kirche mehr zu fürchten haben, aus einer

freien Trägerin zur Sklavin entwürdigt zu werden —
gerade zu der Zeit, wo von nichts als Freiheit und

Volksveredlung die Rede war." Der Ausschuß verdankte diese

Zuschrift und versicherte in lebhasten Ausdrücken sein

Wohlwollen für die Kirche.

Allmälig kamen auch wirklich die kirchlichen

Angelegenheiten in ein ruhigeres Geleise. Der Eifer in den

Gemeinden Weißlingen und Niederweningen legte sich

nach und nach. Zwar hatte sich die Municipalität von

W. bei der Verwaltungskammer über den Beschluß des

Vollziehungsausschusses, der ohne vorheriges Verhör
ergangen sei, beschwert: „Wir lassen uns gewiß nicht so



— 161 —

kurz abspeisen^ wir glauben Gründe genug zu haben,

wenn wir nur um Religionsverbesserung und um das

Glück der ganzen Gemeinde sorgen wollen." Sie hatte

sogar mit „schlechten Austritten" gedroht, wenn man der

Gemeinde nicht über Ostern einen andern Pfarrer gebe.

Dennoch beruhigte sich die Gemeinde, da der Pfarrer aus
den Rath des Antistes und des Regierungsstatthalters

freiwillig einen der Gemeinde genehmen Vikar anstellte.

So wohlwollend aber jetzt im Allgemeinen die

verschiedenen, rasch auf einander folgenden Helvetischen

Behörden gegen die Kirche gesinnt waren, so gab es doch

noch mancherlei Zuckungen und Schwankungen. Als die

Gemeinde Langnau im Jahr 1800 einen Studenten, der

noch anderthalb Jahre Vom Examen entfernt war, zum
Pfarrer begehrte, bewilligte der Vollziehungsausschuß den

Abgeordneten der Gemeinde leichthin einen Wahlaufschub,
und es bedürfte Vielen Hin- und Herschreibens, bis endlich
das Gesuch entschieden abgewiesen wurde. Im Oktober 1801

sollte der Vorschlag auf die erledigte Pfarrstelle Hittnau
gemacht werden. Da erschien von Bern die Anzeige, daß
der Vollziehungsrath, wie er damals hieß, beschlossen habe,
dem Pfarrer Müller von Amrisweil, welcher von der Thur-
gauischen Verwaltungskammer der öffentlichen Ruhestörung

zu Weinfelden angeklagt und dessen Versetzung an eine

andere Stelle verlangt worden war, eine andere Pfarrstelle

zu übergeben, und daß der Minister beauftragt sei,

diesen Beschluß zu vollziehen. Da nun der Minister —
jetzt der Bürger Mohr — vernommen, daß die Pfarrstelle

11



— 162 -
Hittnau erledigt sei, so befehle er der Verwaltungskammer,
den Pfarrer Müller dahin zu ernennen. Die Kammer
reklamierte gegen diesen Eingriff in ihre Kompetenz, und

bemerkte, wie unschicklich es sei, einen als Ruhestörer

qualificierten Mann in den Kanton Zürich zu Versetzen,

wo man dessen eben nicht bedürfe; ohnedieß wünsche die

Gemeinde Hittnau einen andern Geistlichen zu erhalten. Die
Antwort war, daß der Vollziehungsrath selbst Müller
zum Pfarrer nach Hittnau wählte, in Erwägung, daß die

Uebertragung eines Vom Staate auszuübenden Rechtes an
die Verwaltungsbehörden für die gewöhnlichen Fälle keine

Verzichtleistung der Regierung auf die Ausübung
desselben Rechtes bei besonderen „Polizeiveranlassungen" sei.

„Schwerlich, meinte Heß, hätte man sich gegen die katholische

Kirche so etwas erlaubt." Die Verwaltungskammer
mußte den Distriktsstatthalter zur Installation auffordern;
der Kirchenrath aber machte Miene, den Dekan an dem

Akte nicht Theil nehmen zu lassen. Der Gemeinde Hittnau
selbst gelang es, durch eine Abordnung nach Bern zu
bewirken, daß die Vollstreckung des Beschlusses einstweilen

aufgeschoben wurde. Einige Wochen spater zeigte der

Minister der Verwaltungskammer an, daß Müller in seiner

Pfründe bestätigt worden sei und daß daher die Kammer
die Pfarrstelle in gewohnter Weise besetzen könne.

Hie und da gab sich auch noch ein gewisses Mißtrauen
kund. Eine Versammlung der ascetischen Gesellschaft im
September 1866 veranlaßte — wie es scheint — den

Minister, das Verlangen zu stellen, daß den weltlichen Ober-



— 163 —

behördm von den gehaltenen oder zu haltenden Synoden
Kenntniß gegeben werde. Der Kirchenrath antwortete,
daß leider seit der Revolution keine Synode habe

stattfinden können. Sollte wieder einmal eine solche gehalten
werden können, so würde der Kirchenrath zum Voraus
pflichtgemäße Anzeige davon machen ^ die ascetische

Gesellschaft aber, wenn diese gemeint sein sollte, gehöre

ebenso wenig in die Kategorie der Synoden, als die

Versammlungen anderer literarischer, physikalischer oder sonst

gemeinnütziger Gesellschaften. Als dann im Mai 1801

wieder eine Synode gehalten werden konnte, sprach der

Kirchenrath wirklich den Wunsch aus, daß nach bisheriger
Uebung ein Repräsentant der Regierung als Beisitzer möchte

bezeichnet werden. Seinerseits antwortete der Regierungsstatthalter

aus die Mittheilung der Beschwerden und Wünsche
der Synode betreffend den Ausschluß der Pfarrer von der

Besorgung des Armenwesens, betreffend die willkürliche,

ganz außerkirchliche Behandlung der Ehesachen und die

Nichtbeachtung noch bestehender Satzungen, wie denn z. B.
die Ehen sogleich einen oder zwei Tage nach der Promulgation

eingesegnet werden: er habe die Beschwerden dem

Minister mitgetheilt und werde in einem ernsten Schreiben
den Unterstatthaltern zu Handen der Agenten und
Municipalitäten die nöthigen Weisungen zukommen lassen. Der
Erfolg war indessen ein „sehr partieller", und der Kirchenrath

erneuerte daher seine Begehren, so oft sich dazu

Veranlassung bot, bei der Verwaltungskammer. Es war sich

übrigens nicht zu verwundern, daß der Strom, der alle



— 164 —

Ufer bisheriger Ordnung so sehr überfluthet hatte, sich

nicht so leichthin wieder wollte eindämmen lassen. Die „alte
Kirchenzucht" war zwar durch das Dekret vom 22. Januar
1800 wieder hergestellt worden; aber zur Ausführung
desselben bedürfte es noch besonderer Verfügungen, und zu

diesen hatten die Helvetischen Vollziehungsbehörden bei den

unaufhörlichen politischen Veränderungen, welche alle
geordnete Thätigkeit unmöglich machten, keine Zeit. So
blieb auch das dringende und vortrefflich motivierte Gesuch,

das der Kirchenrath im Oktober 1800 aus Veranlagung
des Stillstandes Winterthur für Wiederherstellung der

Sittengerichte oder Stillstände an den Vollziehungsausschuß
richtete, unbeachtet, und der Kirchenrath mußte sich, wie

wir gesehen haben, daraus beschränken, der gänzlichen

Ausschließung der Geistlichen von allen kirchlichen Ge-

meindeangelegenhetten zu wehren, ohne daß auch dieses

Bestreben einen durchgreifenden Erfolg gehabt hätte. Wie
sich übrigens jede Gemeinde diese Sachen zurechtlegte und

wie bei gutem Willen immer noch ganz ordentliche

Verhältnisse möglich waren, das zeigt uns folgendes Beispiel.

Im März 1800 fragte der Pfarrer von Dietlikon „im
Namen des Stillstandes" beim Kirchenrathe an, ob er die

Gemeinde auffordern dürfe, einen (besonderen) Stillstand
zu wählen. „Schon seit Anfang der Revolution veränderte

sich unser Stillstand bald jeden zweiten Monat, indem

angenommen wurde, daß die Gemeindsverwalter und

Municipalbeamten den Stillstand bilden sollten, welcher

dermalen außer dem Pfarrer aus zehn Mitgliedern besteht.



— 165 -
Da nun diese häufig wechseln, so bekommt also jener allzu
oft eine andere Gestalt. Nun finden unsere Stillständer,
es sei am zweckmäßigsten, wenn wir einen Stillstand haben,

dessen Glieder wenigstens einige Jahre an ihren Stellen
bleiben, und nicht, wie es seit einiger Zeit wirklich geschah,

so oft eine Veränderung bei der Municipalität oder

Gemeindsverwaltung erfolgte, auch unser Stillstand wieder

Verändert würde." Auf dieses treuherzige Schreiben erwiederte

der Kirchenrath, daß, da kein bestehendes Gesetz dieses

hindere, die Gemeinde wohl, mit Vorbehalt dessen, was

allenfalls im Allgemeinen hierüber Verfügt werden möchte,

auf die vorgeschlagene Art einen Stillstand wählen möge.

In Winterthur nahm sich auch die Municipalität der

kirchlichen Angelegenheiten an. Im Jahr 1798 war daselbst

beim Absterben des zweiten Diakons die Stelle desselben

und die mit der Stelle verbundene Kinderlehre durch

Beschluß des Vollziehungsdirektoriums ausgehoben worden.

Im Oktober 1809 aber wandte sich die Municipalität an
den Kirchenrath mit der Bitte um Wiederherstellung einer

Katechisation, jedoch nur für die älteren Schüler und mit
Weglassung der Gedächtnißaufgaben, für welche in den

Schulen schon gesorgt sei. „Ferner wünschen wir, heißt
es in dem Schreiben, aus Gründen, die wir Ihnen wohl
nicht erst nennen dürfen, anstatt des Zürcherischen Katechismus,

der übrigens in unseren Schulen immer noch

behandelt wird, das liebe Neue Testament selbst zum Grunde

zu legen, dessen Evangelien die ganze christliche Glaubens-



— 16k —

und Sittenlehre so vollständig enthalten, daß es wohl
nicht schwer sein kann, sich aus demselben einen Plan zu

entwerfen, nach welchem binnen einer gewissen Zeit, wenn
wir uns so ausdrücken dürfen, ein ganzer Kurs in der

christlichen Religion gemacht werden könnte." An den

Festtagen würde wie früher wieder eine dritte Predigt
gehalten werden. Der Kirchenrath genehmigte den

„vortrefflichen Plan" und sprach die Hoffnung aus, diese

Reformvorschläge möchten Anlaß geben, daß auch an
andern Orten diese Uebungen auf ähnliche Art neu belebt

und den Zeitumständen gemäß eingerichtet werden.

Auch in Knonau beschäftigte sich die Municipalität mit
der Kinderlehre, hier durch den Beschluß, daß die

Konfirmierten nicht mehr wie bisher drei Jahre, sondern nur noch

ein Jahr lang in der Kinderlehre antworten sollten. Der

Pfarrer widersetzte sich diesem Beschlusse und sprach die

Hülfe des Kirchenrathes zur Aufrechthaltung der alten

Uebung an. Mit unendlicher Mühe brachte es dieser

dahin, daß die widerspänsttgen Bursche, welche beim Aufruf
sitzen geblieben oder gar nicht in der Kirche erschienen

waren, Abbitte leisteten, rieth jedoch dem Pfarrer, die

Verpflichtung zum Antworten aus etwa anderthalb Jahre

zu beschränken. Allein die Jugend in Knonau fand den

Beschluß der Municipalität noch angemessener als diesen

Mittelweg, und so mußte sich der Kirchenrath am Ende

herbeilassen, den Pfarrer anzuweisen, daß er den ihm
mitgetheilten Beschluß nach Umständen und nach den Fähig-



- 167 —

leiten der jungen Leute modificiere — wie denn das

überhaupt einer der Fälle war, in denen die Klugheit zum
Nachgeben gleich von Anfang an rathen mußte.

Seit die kirchlichen Behörden bei der obersten

Vollziehungsbehörde wieder besser angesehen warm, wurden
die kirchlichen Ordnungen im Allgemeinen wieder etwas

mehr beachtet. Es kam jetzt nicht mehr vor, daß die

Verwaltungskammer — was sie früher mehrmals gethan

hatte — von sich aus einen Geistlichen bezeichnete, welcher

in Verbindung mit dem Distriktsstatthalter einen andern

Geistlichen installieren sollte; dagegen widersetzte sich bei

der Einsetzung des Pfarrers von Langnau der Statthalter
der Handauslegung, wenn der installierende Geistliche keinen

besondern Befehl dafür vorweisen könne, worauf sie dann

auch unterblieb. Umgekehrt verlangte in Seen die

Gemeinde ausdrücklich den alten Ritus.
Es lag übrigens in der Natur der Sache und in den

bisherigen Erfahrungen, daß die Geistlichkeit von dem

föderalistischen Principe mehr Heil erwartete als von der

Centralität. AIs daher im Oktober 1861 die allgemeine

Helvetische Tagsatzung von dem gesetzgebenden Rathe
aufgelöst wurde, begrüßte auch der Kirchenrath von Zürich
den neugewählten Senat, in welchem die Föderalisten die

Oberhand hatten, in einer Adresse. Hatte doch der Senat
in der Proklamation, in der er dem Volke seine Konstituierung

anzeigte, erklärt, daß er besonders die Religion der

Väter, Tugend und Rechtschaffenheit, diese Grundpfeiler
unsers vormaligen Nationalglückes, ehren, Kirchen- und



— 168 —

Schullehrer beschützen und die Rückkehr der gesunkenen

Sittlichkeit auf jede Weise befördern werde. „Von einem

Senate, schrieb der Kirchenrath, der gleich in seiner ersten

Proklamation seine Ächtung für die Religion unserer Väter
so unzweideutig zu Tage legt, dürfen wir uns geneigte

Aufnahme einer Zuschrift versprechen, welche nichts
Anderes zur Absicht hat, als Miteinstimmung in den Dank
und in die frohen Erwartungen, womit der Kern des

Schweizervolkes Euch als Väter des Vaterlandes bewill-
kommt und segnet " Der Kleine Rath (die Helvetische

Regierung) rescribierte dem Regierungsstatthalter Reinhard

zu Handen des Kirchenrathes, daß der Senat die Zuschrift
desselben mit ausgezeichnetem Wohlgefallen aufgenommen,
und gerührt Von dieser ächt vaterländischen Gesinnung
ehrenvolle Meldung darüber in seinem Protokoll beschlossen

habe. Das Volk war in diesem Zeitpunkte noch vielfach
dem Einheitssystem zugethan; dennoch kam es jetzt zu
keinen MißHelligkeiten zwischen den Pfarrern und den

Gemeinden. Nur der Pfarrer in Benken bekam bei dieser

Gelegenheit Streit mit dem Schulmeister. Er hatte in der

Freude über den neuen Regierungsstatthalter die Proklamation

desselben an das Zürcherische Volk selbst vorgelesen,

während dieß sonst Sache des Schulmeisters war. Ueber

diesen Eingriff in seine Rechte war der Schulmeister so

erzürnt, daß er nun auch die Proklamation des Senates

nicht vorlas, zugleich mit aus dem Grunde, weil der Pfarrer
die neue Regierung himmelhoch erhoben habe, wie wenn

noch nie eine solche existiert hätte. Der Schulmeister schickte



- 169 —

daher die Regierungsproklamation dem Pfarrer durch seinen

Jungen zu mit dem Bedeuten, er möge nun auch diese

vorlesen. So geringfügig die Sache war, so hatten doch Kirchenrath

und Dekan große Mühe, sie wieder auszugleichen.

Dagegen brach noch einmal im Herbste des Jahres 1862

in einer Reihe von Gemeinden ein Sturm gegen die Geistlichen

los. Nachdem nämlich im April die Einheitsfreunde
in der Helvetischen Regierung wieder die Oberhand gewonnen
hatten, waren in Folge dessen eine Reihe von Kantonen
Von der Einheitsregierung abgefallent Zürich hatte sich

der Ausnahme der Helvetischen Truppen, die es besetzen

wollten, um einen Halt gegen die inneren Kantone zu

haben, mit Erfolg widersetzt (Zürcher Taschenbuch 1858.

S. 63 ff.), und der Abzug dieser Truppen hatte die Errichtung

einer provisorischen Regierung und die Beschickung

der antihelvetischen Tagsatzung in Schwyz zur Folge. Die
Helvetische Regierung mußte sich flüchten und es kam zum
Bürgerkrieg, dem der erste Konsul schnell ein Ende machte,

indem er durch seine Truppen die Helvetische Regierung
nach Bern zurückführte und vorläufig wieder in ihre Rechte

einsetzte.

Schon zu Anfang des Jahres findet sich in den Akten
der Visitation, die zwar nur durch schriftliche Beantwortung

vorgelegter Fragen von Seite der Geistlichen stattfand,
die Bemerkung zweier Dekane, daß „den eint und
anderen" Kapitularen etwas mehr Vorsicht im Reden zu

empfehlen sein möchte. Dieser Mangel an pastoraler Klugheit

mochte gerade jetzt bei der Wendung der Dinge zu einer



— 170

nicbr aristokratischen Gestaltung bei manchen Geistlichen zu

Tage treten; aber auch die Wogen des politischen Kampfes
giengen wieder höher als seit einiger Zeit, und die

Leidenschaften waren wieder gewaltig erregt.
Der Pfarrer in Wiesendangen wurde angeklagt, daß

er an den Excessen Fränkischer und Helvetischer Dragoner
in seiner Gemeinde Schuld sei, konnte aber seine Unschuld

beweisen. Der Pfarrer in Diirnten sollte die Einquartierung

einiger Truppen veranlaßt haben, und resignierte, um
einem weitläufigen Processe zu entgehen. Während der

Pfarrer in Stäfa sich immer mit musterhafter Klugheit
benommen hatte, sah er sich jetzt allerlei Insulten ausgesetzt

und es wurden Unterschriften sûr seine Wegmehrung

gesammelt. In einer andern Gemeinde am See rief bei

einer Gemeindsversammlung, welche über Beibehaltung
oder Absetzung des Dorswächters verhandelte, ein Bürger,
man solle auch noch gleich über Beibehaltung oder

Absetzung des geistlichen Wächters debattieren, ohne daß es

jedoch hier zu etwas Weiterem kam. Auch in Weißlingen
fieng der alte Streit von Neuem an. Das Wichtigste

fiel aber in Hirzel Vor. Der Pfarrer wurde beschuldigt,

er habe in einer Predigt an dem Sonntage, an welchem

die Proklamation der provisorischen Regierung zu verlesen

war, die Handlungsweise der Helvetischen Regierung gegen

Zürich eine tyrannische genannt und sich heftig gegen diejenigen

ausgesprochen, welche mit den Helvetischen Truppen
gegen Zürich gezogen seien. Das letztere stellte er in Abrede;
das erstere gab er insoweit zu, als er die in der Proklamation



— 171 —

selbst gebrauchten Ausdrucke auch in der Predigt
angewendet habe. Ein großer Theil der Gemeinde begehrte,

daß ihm das Predigen untersagt werde, und hinderte ihn
inzwischen selbst mehrmal gewaltsam und unter Androhung
des Todes am Predigen. Eine Klageschrist wurde an die

Regierung nach Bern abgeschickt, welche unter auderm

folgenden Passus enthielt: „Wenn je eine Bürgerklasse
der nicht geringen unaufgeklärten menschlichen Gesellschaft

in Helvetien gefährlich ist und sie zu feindseligen

Gesinnungen und thätiger Beihülfe die Republik und die gute
Sache zu zerstören antreibt, von welcher sich die ehemaligen

Regierungen (jetzt meistens Feinde der bestehenden

Ordnung) immer und jetzt noch zu diesem Zwecke bedienen,

so muß es gewiß meistens die so sich nennende Religions-
lehrer-KIafse oder müssen es die öffentlichen Kanzelbestetger

sein." Die Klage blieb zwar ohne Erfolg, weil über alle

Ereignisse des September und Oktober Amnestie
ausgesprochen worden war; doch wurde der Pfarrer mit Ernst

zu einem ruhigeren und seiner Stellung als Neligions-
lehrer angemessenen Betragen ermahnt. Die Feinde des

Pfarrers gaben sich aber damit nicht zufrieden. Bald
wurde das Pfarrhaus von Nachtbuben umschwärmt und
dem Pfarrer alle Schmähworte zugerufen; bald wurden

ihm die Fenster eingeworfen; dann wieder wurde ein Versuch

gemacht, ihm die Scheune anzuzünden; seine Hühner
wurden vergiftet, und er erhielt Briefe, in denen ihm mit
Mord gedroht wurde, wenn er nicht resigniere. Endlich
organisierte die Gemeinde eine Tag- und Nachtwache; da



— 172 —

aber auch diese nicht allen Unfug zu verhüten vermochte,

so schickte der Französische General Barbou von Zürich aus

Erekutionstruppen, welche die Gemeinde längere Zeit
besetzt hielten. Inzwischen hatten die Gegner des Pfarrers
die Sache vor Gericht gezogen; aber das Urtheil des

Gerichtes in Horgen, durch welches der Haupträdelssührer
ernstlich gestraft wurde, erbitterte diese Leute noch mehr.

Erst als das Obergericht das Urtheil bestätigte, den Kläger
gefangen setzte, ihm bis aus besseres Verhalten das

Aktivbürgerrecht entzog und ihm nach seiner Entlassung aus

dem Gefängnisse eine Kaution von 8<Z0 Frkn. auflegte,

nahm der Streit ein Ende.

Der Kirchenrath hatte nicht ermangelt, sich in Bern

für den schwer verfolgten Geistlichen zu verwenden und

wirklich waren die weltlichen Behörden willfährig,
denselben zu schützen; indessen wurde Von Bern aus auch

gegen den Kirchenrath die Erwartung ausgesprochen, daß

er seinen Einfluß bei der ihm untergeordneten Geistlichkeit

dahin verwenden werde, dieselbe zu einem ruhigen und

ihrem Charakter angemessenen Verhalten zu ermähnen.

Der damalige Regierungsstatthalter Koller führte dieß in
einem Schreiben an den Kirchenrath noch weiter aus, da

es ihm bekannt sei, daß in mehreren Gemeinden die Pfarrer
durch ihre öffentlichen Aeußerungen über die politischen

Ereignisse im September und Oktober die Zuneigung und

Liebe ihrer Kirchangehörigen verscherzt haben. „Wo bleibt

nun der edle Zweck ihres Amtes, wenn bei Ungleichheit
politischer Meinungen in ihren Gemeinden sie Partei ergreifen,



— 173

i» ihren Kanzelreden Anspielungen auf Regenten und

Regierungssachen beimischen und dadurch einen Theil ihrer
Zuhörer für Religions- und Tugendlehren unempfänglich

machen? Beinahe keine Gemeinde ist, in welcher der

Pfarrer durch öffentliche Unterstützung der einen Meinung
sich nicht gegen die andere Meinung und ihre Anhänger
Verstößt und letztere zu Unwillen und Mißvergnügen reizt.
Ein günstiger Erfolg bei den einen ist also ungewiß, der

ungünstige aber bei den andern ist fast unausbleiblich.

Ich glaube daher keinen gewagten Satz zu äußern, wenn

ich behaupte, daß der Geistliche aus der Kanzel gar keine

politische Meinung haben, im gesellschaftlichen Cirkel aber

die seinige nur mit Mäßigung und Anstand eröffnen sollte.

— Wenn es auch bei ruhigen Zeiten keine edlere und

erhabnere Bestimmung giebt als die eines Geistlichen, der

sein Leben dazu verwendet, um Liebe, Eintracht und Wohlwollen

um sich herum zu verbreiten, in welch glänzenderem

Lichte muß sie nicht in einer revolutionären Epoche erscheinen,

wo dieser Stand durch ausschließliche Leidenschaftslosigkeit

die Macht in den Händen hätte, auf Alle zu wirken und

der einzige Vereinigungspunkt aller Parteien zu werden!"

Gewiß liegt viel Wahres in diesen Worten. Es gab

auch Geistliche, die sich auf diesen Standpunkt stellten.

Aber wie schwer war es, denselben festzuhalten in einer

Zeit, in welcher — wie Heß sagt — „immer mehrere,

auch vorsichtig-freimüthige Prediger sich nicht etwa nur
durch höhere Regierungsglieder, sondern auch selbst durch

Unterbeamte, die nun mit einem Male ein mehr als bischöf-



— 174 —

liches Ansehen über kirchliche Sachen und Personen sich

anmaßten, gehemmt, gedrückt und zur Verantwortung
gezogen sahen", in einer Zeit, in der sich so viele

Anmaßungen erhoben, „die nicht etwa nur auf Einschränkung

des Rechtes der Freimüthigkeit der Religionslehrer,
sondern auf Herabwürdigung religiöser Lehr- und Uebungsanstalten

selbst abzielten, welche von den neuen

Staatsgewalten das eine Mal mit Verachtsamem Seitenblicke

angeschielt, das andere Mal als gänzlich Von ihrer Willkür
abhangend behandelt oder zu gewissen Versuchen, mittelst
der Prediger auch politisch tiefer aus das Volk einzuwirken,

gebraucht wurden." Vergessen wir auch nicht, daß weder

der feurige Lavater, noch der weise, gemäßigte Heß jenen

Standpunkt absoluter Neutralität in ihren Predigten inne

hielten, sondern jeder in seiner Weise eine sehr entschiedene

Kritik der politischen Ereignisse übten. Darum entgieng

auch Heß dem Vorwurf nicht, „es sei doch auch bald keine

Predigt, worin nicht auf etwas die Revolution und ihre

Folgen Berührendes ein Aussall gethan werde," und ebenfalls

er bezeugt es, daß damals eine einfache, aber ernste

Bußpredigt leicht als Anreizung zum Ausruhr tariert werden

konnte. Und so sehr es manchen Geistlichen an der

rechten Weisheit und Mäßigung mangelte, so sehr Viele

eine bestimmte politische Richtung als die mit dem Christenthum

allein vereinbare faßten, so war es doch auch keineswegs

eine Stellung über den Parteien, was die Führer
der Revolution von den Geistlichen verlangten, sondern

Vielmehr ein positives Wirken für dieselbe.



— 175 —

Zu einer erschöpfenden Ausführung unsers Gegenstandes

würde nun freilich eine eingehendere Darlegung der Predigtweise

der bedeutenderen Zürcherischen Geistlichen, namentlich
eines Heß, Lavater, Geßner u. A. gehören) es müßte die

bedeutende Wirksamkeit, welche Lavater auch neben der

Kanzel von kirchlich-patriotischem Standpunkte aus

entfaltete, wenigstens in ihren Grundzügen entwickelt werden)
es müßte endlich auch der unermüdlichen Uebung christlicher

Liebesthätigkeit, wie sie in Zürich in diesen bewegten

Zeiten sich kund gab, gedacht werden) denn mit Recht

sagt Heß im Hinblick aus die reichen für Unterwaiden

geflossenen Steuern: „Billig zählen wir es mit zu dem

Segen, den die Prüfungen dieser jetzigen Tage mit sich

führen, daß, anstatt den Sinn der christlichen Gutthätigkeit

zu schwächen oder zu ermüden, sie denselben vielmehr

aufregen und in Thätigkeit erhalten." Allein das würde

uns über den dieser Skizze zugewiesenen Raum weit
hinausführen.

Die Mediationsverfassung brachte auch der Kirche die

erwünschte Ruhe wieder. In ihrer äußeren Gestaltung
blieb sie sich ungefähr gleich doch wurde jetzt der

Kirchenrath in einen größeren und einen kleineren Konvent

getheilt. Aus dem letzteren sielen der zweite Archidiakon,
der Ludimoderator und der Inspektor der Alumnen weg

statt ihrer traten drei von der Synode frei gewählte Geistliche

ein. Der größere Konvent bestand aus allen
Mitgliedern des kleinen, aus den sämmtlichen Dekanen und

Vier Von der Synode frei gewählten Pfarrern vom Lande.



— 176 —

Dem Gegensatz von Stadt und Land, der sich hie und da

während der Revolutionszeit in einem gewissen Mißtrauen
gegen den im Namen Aller handelnden Kirchenrath von
Seite einer Anzahl Landgeistlicher geäußert hatte, sollte
damit einige Rechnung getragen werden. Die Grundform
der Kirchenverfassung blieb indessen die aristokratische, und

aus diesem Grunde wurden auch die höchst beschränkten

Kompetenzen der Synode in der neuen <synodalordnung

nicht erweitert. Die Kirchenvorsteherschasten wurden setzt

wieder hergestellt.

Auch in anderer Beziehung, in Absicht auf
Pfarrwahlen u. dergl. blieb es beim Alten. Es lag dieß im

natürlichen Gange der Dinge, wenngleich der Kirchenrath
sich bei den Gutachten, die er namentlich im Jahr 1801

zuerst der Kantonaltagsatzung und dann der allgemeinen

Helvetischen Tagsatzung eingereicht, sich „unter vernünftigen

Einschränkungen" für eine Mitbetheiligung der

Gemeinden bei der Wahl der Geistlichen und Lehrer oder

auch für Ueberlassung der Wahl selbst aus einem

Vorschlage ausgesprochen hatte.
Der Grundgedanke der Helvetischen Republik, die

Schweiz unter einer einheitlichen Verfassung zu Vereinigen,

war — wie wir gesehen haben — auf dem kirchlichen
Gebiete nur in höchst unvollkommener Weise zur
Darstellung gekommen, nur so, daß die politische Central-

gewalt sich auch als oberste kirchliche Autorität gerierte

mit einstweiliger Beibehaltung der bisherigen kirchlichen

Kantonalbehörden, die indessen hinsichtlich ihrer Kompe--



— 177 —

tenzen mit den kantonalen Verwaltungsbehörden in
beständigem Kampfe standen. Der Gedanke einer dem Staate
gegenüber irgend welche Selbständigkeit beanspruchenden

kirchlichen Organisation lag auch den damaligen Machthabern

durchaus fern. „Ich habe Gelegenheit gehabt,

schrieb der freisinnige Dekan Jth von Bern an Heß, mich

mit den aufgeklärtesten und bestgesinnten Deputierten zu

unterhalten; aber nirgends habe ich auch nur die schwächste

Ahnung bemerkt, daß es ein protestantisches Kirchenrecht

geben könne, daß der Staat nicht unumschränkte

Vollmacht haben sollte, in Kirchensachen zu Verfügen."
Aber gerade die ersten Vorsteher der Kirche ließen sich

durch den schlimmen Gang, den das politische Einheitssystem

nahm, nicht abhalten, den Gedanken einer

kirchlichen Vereinigung zu Pflegen. Der treffliche Heß stand

auch hier in der ersten Reihe. Als es sich nach dem Sturz
des Direktoriums im Januar 1MV um eine neue

Verfassung handelte, arbeitete er ein Memorial aus „über die

Rechte der Kirche und derselben freie Ausübung in unserm

Staate", das von den ersten Kirchenvorstehern in Basel,

Bern, St. Gallen, Schaffhausen und der Waadt mit
unterzeichnet wurde. Der Hauptzweck der Arbeit ist die

Wahrung der Rechte der Kirche und der Geistlichkeit.
Ueber die Administration der Kirche aber bemerkte das

Memorial, die Einführung einer Nationalsynode für die

ganze reformierte Schweiz möchte für einmal wenigstens
noch zu viele Schwierigkeiten darbieten; jedenfalls müßte

ein solches Band nicht stringent sein; es möchte leicht eine

12



— 178 —

der'Freiheit selbst zu nahe tretende hierarchische Generaldirektion

aufkommen und alles Charakteristische oder

Eigenthümliche der einen oder andern Einzelkirche wegfallen.
Aber eine nähere Verbindung zwischen den Kantonalkirchen
durch Korrespondenzen, Konsultationen, Zusammentritt von
Abgeordneten der Kirchenräthe wäre höchst wünschbar, und
das brüderliche Band zwischen den helvetisch-protestantischen

Kirchen, das schon zur Zeit der Reformation geknüpft

ward, hätte längst wieder einer festeren Zusammenziehung

bedurft.
Nach langen und schweren Kämpfen hat die neue

Bundesverfassung das Samenkorn zur Reife gebracht, das als

ein gutes in der Schale der „Helverik" verborgen lag.
Während die Helvetische Republik alle geschichtlich gegebenen

Verhältnisse abschnitt und eine abstrakte, in der Luft
schwebende Einheit erkünstelte, bildet die neue

Bundesverfassung einen organischen Fortschritt auf dem Boden

unserer geschichtlichen Entwicklung. Auch der Gedanke einer

engeren Verbindung der Schweizerischen Kirchen, der in
Heß' Denkschrift ausgesprochen war, hat sich als ein

Samenkorn erwiesen, das jetzt aufgehen will. Die evangelische

Konferenz, welche im April 1858 in Zürich zum
ersten Mal zusammentrat, von allen evangelischen und

paritätischen Kantonen beschickt, will jenen Gedanken, der

damals noch keinen günstigen Boden fand, verwirklichen:
freie Einigung auf dem Grunde voller Anerkennung des

individuell kirchlichen Lebens in den einzelnen Kantonalkirchen


	Die Zürcherische Kirche zur Zeit der helvetischen Republik

