
Zeitschrift: Zürcher Illustrierte

Band: 13 (1937)

Heft: 52

Artikel: Die Pflanze als heiliges Wesen

Autor: Baumann, Hans H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-752102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-752102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1666 ZÜRCHER ILLUSTRIERTE Nr. 52

je llflmra als heiliges ^üefen

Von Hans H. Baumann

An jeder Weihnacht strahlen auf der ganzen Welt Mil-
lionen von Christbäumen im Lichterglanz. Die Kerzen
können wir deuten als das neue Licht, das mit der Ge-
burt Christi in die Welt kam. Was bedeutet aber "cTie

grüne Tanne unter diesen Lichtern? Was hat der Baum
zu bedeuten?

Schon aus den ältesten Mythen, die uns überliefert
worden sind und die Jahrtausende älter sind als das

Christentum, spricht der symbolische Sinn des Baumes.
Eine sumerische Sage erzählt, daß zwischen Adler und
Schlange ein Kampf entstand, der alles Leben zu ver-
nichten drohte; aber ein Zweig vom Baume des Lebens,
der im dritten Himmel wächst, konnte die Wunden
heilen und dem Kampf ein Ende setzen. So ritt denn
der Heldenkönig Etnu auf dem Rücken des Adlers hin-
auf, ohne jedoch des dritten Himmels Höhe ereichen zu
können Hier bricht die Keilschrift-Tafel ab, auf wel-
eher jene Sage aufgezeichnet ist. Sie stammt aus einer
Epoche, in der es noch wenig Ackerbau gab und die
nomadisierenden Menschen von der Jagd oder von ihren
Rindern lebten. Alles Sinnen und Trachtep war auf das

Tier gerichtet. Der Mensch wählt als Sinnbilder und
Symbole immer die eindrucksvollsten Vorstellungen sei-

ner Umwelt. Deshalb erschienen ihm auf jener Stufe
alle Kräfte der Natur wie auch das beginnende Geistige
als Tier oder in tierischer Gestalt. Im sumerischen

Mythos verhörpern Adler und Schlange zwei verschie-
dene Prinzipien: der Adler das Geistige, das Denken,
die Geradlinigkeit, die Schlange das Erdhafte, Niedrige,
Krummlinige.

Auf der sumerischen Kultur baute sich die babylonische
auf, aus welcher der hier abgebildete «Siegelzylinder»

Der babylonische Gott Marduck
im Kampf mit einem Greifen.

stammt. (Siegelzylinder trugen Reliefs und wurden auf
feuchte und weiche Tonplatten abgerollt, wodurch sich
ihre Bilder umgekehrt auf die Platten übertrugen, die dann
gebrannt oder getrocknet wurden.) Das Bild zeigt den
Gott Marduck im Kampf mit einem Greifen, dem Tier,
das viele Tiergattungen in sich vereinigt. Dieser will den
Lebensbaum zerstören, der auf seinen Zweigen flammen-
gleiche Knospen trägt, ein Bild, das dem Weihnachtsbaum
gar nicht ferne steht. Marduck war aus einem Vegeta-
tionsgott hervorgegangen, war Gott des Lichtes, der
Reinheit und der Reinigung der alten Weisheit, weil er
der Urschlange im Weltmeer die «Tafeln der Geschichte»
entriß. Die ganze Symbolik ist durchsichtig: die Weis-
heit geht vom Urtierhaften aüf einen Gott in Menschen-
gestalt über, der es verhindert, daß dieses Licht, die Er-
leuchtung, wieder vom Baume entwendet werde. Zahl-
reiche babylonische und assyrische Reliefs zeigen Götter
oder amtierende Priester, welche dem Lebensbaum
opfern, ihn begießen und waschen.

Schon aus diesen wenigen Beispielen läßt sich der ur-
sprüngliche symbolische Sinn der Pflanze für den Men-
sehen erkennen: als Verkörperung eines höheren Prin-
zipes, das ordnend in den Kampf zwischen animalischen
Trieben eingreift; Pflanzengötter stellen sich den Tier-
dämonen entgegen, um das Licht, das eine höhere Be-
wußtheit darstellt, zu schützen.

Wir können diese Bedeutung der Pfanzensymbolik
daraus erklären, daß der Uebergang .vom reinen Jagd-
und Nomadenleben zur Ackerbauzivilisation wohl in
jeder Kultur von größter Wichtigkeit war. Und da die
vitale und geistige Energie, die vorher ausschließlich auf
das Tier gerichtet war, sich jetzt, auch der Pflanze zu-
wandte, so wird sie im Vorstellungsleben zum Symbol
der Höherentwicklung des Geistigen. Zugleich wird sie

in der religiösen Phantasie und Mystik zum Bild für
tiefere seelische Wandlungen.

Besonders deutlich wird dies in den altägyptischen
Mysterien des Osiris. Der Sage nach lehrte er die Men-
sehen neben anderen Fertigkeiten vor allem den Acker-
bau. Dafür wird er von seinem Bruder Seth, dem wilden
Jäger, getötet. Auch hier will also der wilde Nomade
den Ackerbau in seiner Entwicklung aufhalten. Aber
der tote Osiris wird durch seine Gattin Isis und den

Weisheitsgott Thot von neuem zum Leben erweckt, aber
nicht mehr im Diesseits, sondern zur Auferstehung im
Jenseits, als Gott des Nils, der das ganze Land befruchtet,
und als Herrscher des Totenreiches, das als fruchtbare
Insel gedacht wurde. So trägt Osiris alle Züge des

Pflanzengottes, der eine höhere Kultur bringt. Das wurde
nun in eigenartiger Weise dargestellt in den großen Pas-

sionsspielen der Leiden und Auferstehung des Osiris.
Einige Tage vorher wurde im Tempel sein Leib aus Erde
geformt und mit Weizenkörnern besät; am Tage der
Mysterien erschien er dann den Mitspielern und Zu-
schauern als Körper aus sprossendem Weizen.

Eine ähnliche Symbolik findet man etwas später in
dem weitverbreiteten Kult des Mithras. Dieser ursprüng-
lieh aus Persien stammende Held und Sonnengott über-
windet dem Mythos nach den wilden Stier und damit
das ungezügelte Triebleben. Im Museum von Wiesbaden
befindet sich ein doppelseitiges Mithras-Relief, das um
eine vertikale Achse gedreht werden kann, so daß in den
Kulten zuerst die eine Seite mit Mithras im Kampfe mit
dem Stier, dann die andere Seite gezeigt werden konnte,
welche den bezwungenen Stier am Boden liegend zeigt;
aus seinen Hörnern sprießen Früchte, aus den Nasen-
löchern Lauch und aus dem Schwänze Aehren. Mochte
auch der römische Legionär in Mithras eher den Helden
und Stierbezwinger verehrt haben, so hat er den tieferen
Sinn, wenn auch nicht verstanden, doch naiv mit-
erlebt. Auch der Dionysuskult hatte sich gewandelt:
Böcklein und Rehe werden nicht mehr lebendig zer-
rissen und verschlungen, sondern in der Milch geopfert;
dabei wurde der Weinstock als Pflanze und nicht der
Wein als berauschendes, den Menschen rasend machendes
Getränk verehrt.

Aus allen Kulturkreisen kann man zahlreiche Bei-
spiele dafür sammeln, daß der Baum das höhere geistige
Prinzip bedeutet. In der Genesis ist es der Baum der Er-
kenntnis, in der jüdischen Kabbala der Sefirotbaum;
aus dem brennenden Busch spricht Gott selbst. Der Baum

gilt als Ursprung des Lebens; im Norden wie in Per-
sien und Indien sind es Esche und Erle.

In den höchstentwickelten Heilslehren im Osten wird
der Lothos, im Abendlande die Rose zum umfassenden

Symbol religiöser Mystik.

So kommt es wohl auch bei unserer heutigen Einstel-
lung zum Weihnachtsbaum mehr auf den innerlichen
Sinn an. Auch wenn wir keine Probleme der Ackerbau-
kultur mehr haben und uns die mystischen Empfindun-
gen der Antike und des Mittelalters fremd geworden
sind, so bleiben wir doch im Gefühlsmäßigen mit Tier
und Pflanze verbunden. Das Tier ist uns ja noch heute

ein Bild für das Animalische in uns, für das ungezügelte
Triebleben und die Bestie im Menschen. Wenn uns vor
Wut über einen Menschen alle Worte ausbleiben, so
kommen uns wenigstens noch einige Tiernamen in den

Sinn, die wir ihm ins Gesicht schleudern. Die Pflanze
aber lebt nach einem anderen biologischen Prinzip, das

dem Menschen nur verstandesmäßig oder aber poetisch
und ästhetisch faßbar und miterlebbar ist. Der regel-
mäßige, sichtbare Rhythmus ihres Blühens und Welkens,
die geometrische Vollkommenheit jeder Blume, die
Würde großer Bäume, das alles zeigt Gesetze, die dem
Menschen sonst nur in den ewigen Gestirnen so sichtbar

entgegentraten. Darum wird ihm die Pflanze zum Bild
einer höheren Ordnung gegenüber dem Animalisch-
Instinkthaften beim Tiere.

Die Pflanze ist ganz wehrlos, sie hat keine Waffen,
kann nicht angreifen oder fliehen, denn sie ist an einem
Standort verwurzelt. Sie versinnbildlicht so das Ein-
und Unterstellen unter eine höhere Ordnung. In Odin,
der geopfert am Baume hängt, in Osiris als Weizen-
leib, im indischen Jochbaum, vor allem in Christus am
hölzernen Kreuz schimmert diese Vorstellung hindurch.
In einem mittelalterlichen Buch ist der Prozeß der
menschlichen Läuterung eigenartig illustriert: Unten

werden dem Löwen, dem Tier der wilden Begierde, das

kein anderes Wesen über sich anerkennt, von einem
Mönche die vier Füsse abgehauen. Darüber erscheint
dafür ein blühender Baum mit den Tauben zur Versinn-
bildlichung des Geistes.

Die Pflanze lebt nicht von anderen Lebewesen, wie
das Tier und der Mensch, sondern bildet sich in ihrer
Selbstgenügsamkeit aus den Urelementen Erde, Wasser,
Luft und der Wärme der Sonne und bietet dadurch das

Bild göttlicher Schöpferkraft. Als brennendes Holz steigt
sie aus dem Feuer als Rauch in die Höhe, während der
verwesende Tierleib in die Erde zurücksinkt. Darum hat
es zu jeder Zeit in vielen Religionen den Menschen dazu
getrieben, die leiblichen Reste seiner Toten der reinigen-
den und emporreißenden Kraft der Flamme zu über-
geben.

So drängt sich dem erlebenden Menschen die Pflanze
als Symbol des Geistigen in überwältigender Fülle auf,
und auch in unserem Christbaum ist sie wohl zu ver-
stehen.


	Die Pflanze als heiliges Wesen

