Zeitschrift: Zurcher lllustrierte

Band: 13 (1937)

Heft: 52

Artikel: Die Pflanze als heiliges Wesen
Autor: Baumann, Hans H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-752102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-752102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1666

ZURCHER I ELUS T RIERTE

Nr. 52

-~ Qie Pflanze als heiliges Wefen

An jeder Weihnacht strahlen auf der ganzen Welt Mil-
lionen von Christbiumen im Lichterglanz. Die Kerzen
konnen wir deuten als das neue Licht, das mit der Ge-
burt Christi in die Welt kam. Was bedeutet aber die
griine Tanne unter diesen Lichtern? Was hat der Baum
zu bedeuten?

Schon aus den iltesten Mythen, die uns iiberliefert
worden sind und die Jahrtausende ilter sind als das
Christentum, spricht der symbolische Sinn des Baumes.
Eine sumerische Sage erzihlt, dafl zwischen Adler und
Schlange ein Kampf entstand, der alles Leben zu ver-
nichten drohte; aber ein Zweig vom Baume des Lebens,
der im dritten Himmel wichst, konnte die Wunden
heilen und dem Kampf ein Ende setzen. So ritt denn
der Heldenkénig Etnu auf dém Riicken des Adlers hin-
auf, ohne jedoch des dritten Himmels Hohe ereichen zu
kénnen . . . Hier bricht die Keilschrift-Tafel ab, auf wel-
cher jene Sage aufgezeichnet ist. Sie stammt aus einer
Epoche, in der es noch wenig Ackerbau gab und die
nomadisierenden Menschen von der Jagd oder von ihren
Rindern lebten. Alles Sinnen und Trachten war auf das
Tier gerichtet. Der Mensch wihlt als Sinnbilder und
Symbole immer die eindrucksvollsten Vorstellungen sei-
ner Umwelt. Deshalb erschienen ihm auf jener Stufe
alle Krifte der Natur wie auch das beginnende Geistige
als Tier oder in tierischer Gestalt. Im sumerischen
Mythos verhdrpern Adler und Schlange zwei verschie-
dene Prinzipien: der Adler das Geistige, das Denken,
die Geradlinigkeit, die Schlange das Erdhafte, Niedrige,
Krummlinige.

Auf der sumerischen Kultur baute sich die babylonische
auf, aus welcher der hier abgebildete «Siegelzylinder»

Der babylonische Gott Marduck
im Kampf mit einem Greifen.

stammt. (Siegelzylinder trugen Reliefs und wurden auf
feuchte und weiche Tonplatten abgerollt, wodurch sich
ihre Bilder umgekehrt auf die Platten iibertrugen, die dann
gebrannt oder getrocknet wurden.) Das Bild zeigt den
Gott Marduck im Kampf mit einem Greifen, dem Tier,
das viele Tiergattungen in sich vereinigt. Dieser will den
Lebensbaum zerstoren, der auf seinen Zweigen flammen-
gleiche Knospen trigt, ein Bild, das dem Weihnachtsbaum
gar nicht ferne steht. Marduck war aus einem Vegeta-
tionsgott hervorgegangen, war Gott des Lichtes, der
Reinheit und der Reinigung der alten Weisheit, weil er
der Urschlange im Weltmeer die «Tafeln der Geschichte»
entrifl. Die ganze Symbolik ist durchsichtig: die Weis-
heit geht vom Urtierhaften auf einen Gott in Menschen-
gestalt iiber, der es verhindert, dafl dieses Licht, die Er-
leuchtung, wieder vom Baume entwendet werde. Zahl-
reiche babylonische und assyrische Reliefs zeigen Gotter
oder amtierende Priester, welche dem Lebensbaum
opfern, ihn begieflen und waschen.

Von Hans H. Baumann

Schon aus diesen wenigen Beispielen lific sich der ur-
spriingliche symbolische Sinn der Pflanze fiir den Men-
schen erkennen: als Verkdrperung eines hoheren Prin-
zipes, das ordnend in den Kampf zwischen animalischen
Trieben eingreift; Pflanzengdtter stellen sich den Tier-
dimonen entgegen, um das Licht, das eine hohere Be-
wufltheit darstellt, zu schiitzen.

Wir konnen diese Bedeutung der Pfanzensymbolik
daraus erkliren, dafl der Uebergang .vom reinen Jagd-
und Nomadenleben zur Ackerbauzivilisation wohl in
jeder Kultur von grofiter Wichtigkeit war. Und da die
vitale und geistige Energie, die vorher ausschliefflich auf
das Tier gerichtet war, sich jetzt auch der Pflanze zu-
wandte, so wird sie im Vorstellungsleben zum Symbol
der Hoherentwicklung des Geistigen. Zugleich wird sie
in der religiosen Phantasie und Mystik zum Bild fiir
tiefere seelische Wandlungen.

Besonders deutlich wird dies in den altigyptischen
Mysterien des Osiris. Der Sage nach lehrte er die Men-
schen neben anderen Fertigkeiten vor allem den Acker-
bau. Dafiir wird er von seinem Bruder Seth, dem wilden
Jager, getdtet. Auch hier will also der wilde Nomade
den Ackerbau in seiner Entwicklung aufhalten. Aber
der tote Osiris wird durch seine Gattin Isis und den
Weisheitsgott Thot von neuem zum Leben erweckt, aber

_nicht mehr im Diesseits, sondern zur Auferstechung im

Jenseits, als Gott des Nils, der das ganze Land befruchtet,
und als Herrscher des Totenreiches, das als fruchtbare
Insel gedacht wurde. So trigt Osiris alle Ziige des
Pflanzengottes, der eine hdhere Kultur bringt. Das wurde
nun in eigenartiger Weise dargestellt in den grofien Pas-
sionsspielen der Leiden und Auferstehung des Osiris.
Einige Tage vorher wurde im Tempel sein Leib aus Erde
geformt und mit WeizenkSrnern besit; am Tage der
Mysterien erschien er dann den Mitspielern und Zu-
schauern als Kérper aus sprossendem Weizen.

Eine ihnliche Symbolik findet man etwas spiter in
dem weitverbreiteten Kult des Mithras. Dieser urspriing-
lich aus Persien stammende Held und Sonnengott iiber-
windet dem Mythos nach den wilden Stier und damit
das ungeziigelte Triebleben. Im Museum von Wiesbaden
befindet sich ein doppelseitiges Mithras-Relief, das um
eine vertikale Achse gedreht werden kann, so daf} in den
Kulten zuerst die eine Seite mit Mithras im Kampfe mit
dem Stier, dann die andere Seite gezeigt werden konnte,
welche den bezwungenen Stier am Boden liegend zeigt;
aus seinen Hornern spriefen Friichte, aus den Nasen-
16chern Lauch und aus dem Schwanze Aehren. Mochte
auch der romische Legionir in Mithras eher den Helden
und Stierbezwinger verehrt haben, so hat er den tieferen
Sinn, wenn auch nicht verstanden, doch naiv mit-
erlebt. Auch der Dionysuskult hatte sich gewandelt:
Bocklein und Rehe werden nicht mehr lebendig zer-
rissen und verschlungen, sondern in der Milch geopfert;
dabei wurde der Weinstock als Pflanze und nicht der
Wein als berauschendes, den Menschen rasend machendes
Getrink verehrt.

Aus allen Kulturkreisen kann man zahlreiche Bei-
spiele dafiir sammeln, dafl der Baum das héohere geistige
Prinzip bedeutet. In der Genesis ist es der Baum der Er-
kenntnis, in der jidischen Kabbala der Sefirotbaum;
aus dem brennenden Busch spricht Gortt selbst. Der Baum
gilt als Ursprung des Lebens; im Norden wie in Per-
sien und Indien sind es Esche und Erle.

In den héchstentwickelten Heilslehren im Osten wird
der Lothos, im Abendlande die Rose zum umfassenden
Symbol religiéser Mystik.

So kommt es wohl auch bei unserer heutigen Einstel-
lung zum Weihnachtsbaum mehr auf den innerlichen
Sinn an. Auch wenn wir keine Probleme der Adkerbau-
kultur mehr haben und uns die mystischen Empfindun-
gen der Antike und des Mittelalters fremd geworden
sind, so bleiben wir doch im Gefiihlsméfigen mit Tier
und Pflanze verbunden. Das Tier ist uns ja noch heute

ein Bild fiir das Animalische in uns, fiir das ungeziigelte
Triebleben und die Bestie im Menschen. Wenn uns vor
Wut iiber einen Menschen alle Worte ausbleiben, so
kommen uns wenigstens noch einige Tiernamen in den
Sinn, die wir ihm ins Gesicht schleudern. Die Pflanze
aber lebt nach einem anderen biologischen Prinzip, das
dem Menschen nur verstandesmifig oder aber poetisch
und isthetisch fafbar und miterlebbar ist. Der regel-
mifige, sichtbare Rhythmus ihres Bliihens und Welkens,
die geometrische Vollkommenheit jeder Blume, die
Wiirde grofler Biume, das alles zeigt Gesetze, die dem
Menschen sonst nur in den ewigen Gestirnen so sichtbar
entgegentraten. Darum wird ihm die Pflanze zum Bild
einer hoheren Ordnung -gegeniiber dem Animalisch-
Instinkthaften beim Tiere.

Die Pflanze ist ganz wehrlos, sie hat keine Waffen,
kann nicht angreifen oder flichen, denn sie ist an einem
Standort verwurzelt. Sie versinnbildlicht so das Ein-
und Unterstellen unter eine hthere Ordnung. In Odin,
der geopfert am Baume hingt, in Osiris als Weizen-
leib, im indischen Jochbaum, vor allem in Christus am
holzernen Kreuz schimmert diese Vorstellung hindurch.
In einem mittelalterlichen Buch ist der Prozef der
menschlichen Liuterung eigenartig illustriert: Unten

werden dem Lowen, dem Tier der wilden Begierde, das
kein anderes Wesen iiber sich anerkennt, von einem
Mbonche die vier Fiisse abgehauen. Dariiber erscheint
dafiir ein blihender Baum mit den Tauben zur Versinn-
bildlichung des Geistes.

Die Pflanze lebt nicht von anderen Lebewesen, wie
das Tier und der Mensch, sondern bildet sich in ihrer
Selbstgeniigsamkeit aus den Urelementen Erde, Wasser,
Luft und der Wirme der Sonne und bietet dadurch das
Bild gottlicher Schopferkraft. Als brennendes Holz steigt
sie aus dem Feuer als Rauch in die Hohe, wihrend der
verwesende Tierleib in die Erde zuriicksinkt. Darum hat
es zu jeder Zeit in vielen Religionen den Menschen dazu
getrieben, die leiblichen Reste seiner Toten der reinigen-
den und emporreiflenden Kraft der Flamme zu iiber-
geben.

So dringt sich dem erlebenden Menschen die Pflanze
als Symbol des Geistigen in iiberwiltigender Fiille auf,
und auch in unserem Christbaum ist sie wohl zu ver-
stehen.




	Die Pflanze als heiliges Wesen

