
Zeitschrift: Zürcher Illustrierte

Band: 12 (1936)

Heft: 46

Artikel: Aberglauben

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-757207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-757207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1426 ZÜRCHER ILLUSTRIERTE Nr. 46

Aberglauben

Nichts ist vielleicht erstaunlicher, als daß man heute
in einer Zeitung neben der Reklame für ein modernes
Automodell die Annonce eines Fakirs finden kann, der
dem Publikum eine Wundernelke anbietet, deren magi-
sehe Kräfte imstande sein sollen, Erfolg im Leben zu
verschaffen, die Chancen beim Ziehen des großen Loses

zu erhöhen, Krankheiten fernzuhalten und überhaupt
alles nur erdenkliche Glück in das Dasein der ohne die
Wundernelke hoffnungslos verlorenen Erdenkinder zu
bringen. Noch erstaunlicher aber ist, daß die Wunder-
nelke gekauft wird. Nicht von hunderten, sondern tau-
senden abergläubischen Menschen, die natürlich alle herz-
lieh lachen, wenn sie in der illustrierten Witzecke ihrer
Wochenzeitung die lustige Darstellung einer orientalisch
vermummten Kartenschlägerin finden, die auf die Pro-
phezeiung, ihr Klient werde in der Lotterie 1 Million
gewinnen, die konsternierende Antwort erhält: Ich ver-
kaufe Ihnen mein Los für die Hälfte. Doch, was ge-
schieht dann? Dann entschließen sich dieselben Menschen,
die eben noch lachten, zum Kauf der Wundernelke.
Sollte nicht doch etwas Wahres daran sein, fragen sie sich

Wahr daran ist aber lediglich, daß es Wundernelken
nur in der Phantasie des Kindes gibt, das sich eine Welt
schafft, in der Blumen nicht nur Blumen, sondern zau-
berhafte Wesen in einem verwunschenen Garten sind,
wo seine Freunde und Feinde leben. Seine Freunde sind
die Sonne, die Wiese und das Wasser im Springbrunnen,
seine Feinde Donner und Blitz, vor denen es sich fürch-
tet, weil es sie für böse Geister hält. Mit einem Wort,
das Kind lebt in einer Märchenwelt, einer Welt der Ma-
gie oder, wie man auch sagen könnte, einer Welt des

Aberglaubens, in der der Mensch jahrtausendelang be-
fangen war. Bruchstücke von ihr haben sich in den Ge-
fühlen und Vorstellungen vieler Menschen trotz moder-
ner Technik, Chemie, Physik, Astronomie und Medizin
bis heute erhalten, so daß es neben Blitzzügen, Tele-
graph, Telephon und Flugzeugen noch immer — Wun-
dernelken gibt.

Die Welt des Aberglaubens: sie war der Garten Eden,
in dem die ersten Menschenkinder Adam und Eva leb-
ten. Sah er so aus, wie ihn die Bibel beschreibt? Mo-
derne Soziologen und Forscher, die primitive Völker-
Stämme Asiens und Afrikas studierten, entwerfen ein
ganz anderes Bild von ihm und seinen Bewohnern. Nach
ihren Schilderungen lebt der primitive Mensch in dauern-
der Angst vor bösen Dämonen und Geistern, deren Zorn
er im Wüten der Elemente, in Sturm und Flut, Gewit-
ter und Finsternissen zu erkennen glaubt. Für ihn ist
das gesamte Universum gewaltigen, dem Menschen
schädlichen Kräften unterworfen, durch die er sich ohne
Gefahr nur hindurchbewegen kann, wenn er unablässig
eine Reihe mehr oder minder komplizierter Riten beob-
achtet. Der gewöhnliche Mann des Stammes ist in all
diese Mysterien und Zeremonien der Magie aber nicht
eingeweiht. Das sind nur die Zauberpriester, wie sie sich
bei allen primitiven Völkerstämmen finden: bei den
sibirischen Völkern die Schamanen, bei den Grönländern
die Angekokken, bei den Indianern die Medizinmänner,
bei den Zulus die Isi Nyanga, bei den Mois in Indo-
china die Feuer- und Wassersadeten, der pato pui (König
des Feuers) und pato ya (König des Wassers), die als
mächtige, den Elementen befehlende Zauberer gelten.
Beide besitzen Talismane von größtem Ansehen. Der
Feuersadet, das heilige Schwert, das ihm einst vom Geist
Yapom gegeben wurde: nähme der Zauberer das Schwert
aus dem Ofen, so bliebe die Sonne stehen und ewige
Finsternis bräche über die Welt herein. Der König des
Wassers besitzt als Talisman die Frucht einer Schling-
pflanze aus der Zeit der Sintflut und ein uraltes Schilf-
rohr. Wenn die Zauberer es wollten, könnten sie mit
Hilfe dieser Talismane die ganze Welt von Wasserkata-
rakten verschlingen lassen. Das Ansehen, das sie ge-
nießen, ist deshalb ungeheuer, wissen sie doch, in stän-
digem unmittelbarem Verkehr mit den Geistern, die Zu-
kunft vorauszusagen, Krankheiten vorzubeugen, Glück
oder Unglück auf der Jagd und im Kampf vorauszu-
bestimmen, günstiges Wetter zu beschwören und unfehl-
bar Diebe und Mörder zu ermitteln. Bei anhaltender
Dürre sind sie es, die Regen herabzaubern, indem sie mit
Haken versehenen Pfeilen in den Himmel schießen, um
die Wolken zu verwunden und deren Blut zum Fließen
zu bringen, ein Mittel, das nur symbolisch den Wunsch
des Menschen nach Regen ausdrückt, ganz ähnlich wie
die Sitte der Mois, die Skelette der pato yas als Verwal-

Nebeltag

ter des Regens mit Wasser zu begießen. Den gleichen
abergläubisch-magischen Charakter haben aber alle,
gleichviel zu welchem Zweck unternommene Handlun-
gen der Zauberpriester. Europäische Forscher beobach-
teten bei einem Negerstamm Zentralafrikas einmal eine
höchst seltsame Zeremonie: eine Reihe Schwarzer hatten
an einer Kokospalme einen lebendigen Ziegenbock auf-
gehängt, der vom Zauberpriester des Stammes mit einem
Stock geschlagen und gleichzeitig für die Mißhandlung
um Verzeihung angefleht wurde. Der Sinn des Marty-
riums war der, mit Hilfe des kläglich schreienden Tieres
den Dieb eines Büffels zu ermitteln. Zu diesem Zweck
hatte der Zauberpriester auf ein Stückchen Stoff, das er
das Tier zu verschlingen zwang, die Bitte geschrieben,
bei den Phis (Geistern) Anklage wegen des Diebstahls
zu erheben und ihm durch sein Gemecker zu verraten,
wer der Schuldige sei. Die Stockschläge töteten den

armen «Sündenbock», aber ehe der Magier Auskunft
von den Geistern erhalten hatte, die die Bitte offenbar
nicht hatten erhören wollen, weil sie erzürnt waren.
Und wehe dem Unvorsichtigen, der sich vor ihrer Rache
und Bosheit nicht zu schützen weiß! Denn überall ver-
stecken sie sich, im See, im Stein, im Ast eines Baumes,
in der Hütte des Menschen. Wirksamen Schutz gegen sie

gewähren nur Talismane und Amulette: Tigerkrallen,
Elephantenhaare, Schlangenzähne, die mit andächtigem
Schauder auf der Brust getragen werden.

Unumgänglich nötig ist es dabei, stets den Magier um
Rat zu fragen, da nur er geschehendes Uebel aufzuhal-
ten und kommendem vorzubeugen versteht, sei es direkt
durch Verwünschung
oder indirekt durch
Vernichtung des Abbil-
des der feindlichen Sa-
che oder Person. Er al-
lein kann die Sprache
der Geister deuten, de-
ren furchtbares Geheim-
nis die von Angst ge-
narrte Phantasie des
Menschen Jahrtausende-
lang in seltsam-grotes-
ken Götzenbildern an-
schaulich zu machen
suchte: in Bären mit
Hyänenköpfen und Lö-
wentatzen, schauerlich
grinsenden, zungenflet-
sehenden Koboldfratzen
und zahllosen anderen
phantastischen Misch-
formen, die Krankhei-
ten abwehren, vor dem
bösen Blick bewahren
und überhaupt die Gei-
ster davon abhalten
sollten, sich dem Men-
sehen zu nähern.

So sah der Garten
Eden aus, das «Para-
dies», die Prähistorie.
Erst als der Mensch vom
Baum der Erkenntnis
gegessen hatte, d. h. als

er anfing, genaue Beob-
achtungen zu machen,
sich auf seine Erfahrun-
gen zu verlassen und
seinen Verstand zu entwickeln, wurde es in der Welt
des Aberglaubens lichter. Den zerstörenden Dämonen
traten ordnende Götter zur Seite.

Freilich stiegen die Anschauungen heidnischer Magie
von Zeit zu Zeit immer wieder an die Oberfläche. Die
helle mythologische Welt, die sich die Phantasie der
Griechen geschaffen hatte, ging unter in dem düsteren

Dämonenglauben nachchristlicher Religionsströmungen,
der seinen Höhepunkt vor der Reformation erreichte,
als sich Millionen verängstigter Menschen einem aben-
teuerlichen Teufelswahn in die Arme warfen. Ueberall,
so glaubte man, trieben allerlei phantastische Mittel-
formen zwischen Gott und Mensch ihr Wesen und die

Höllengeister erweckten mehr Angst und Ehrfurcht als
die Heiligen. Die ganze Luft* wurde von klugen und
törichten, gutmütigen und überaus bösartigen Teufeln

erfüllt gedacht: «Sie sind so zahlreich wie die Stäubchen
im Sonnenstrahl.» Am Eßtisch ließen sie sich nieder, auf
dem Bett, in der Werkstatt, auf Ziegenböcken rasten sie
durch die Luft, sie erschienen in Gestalt von Kröten,
Ratten und Raben. Daneben gewann ein seltsamer, oft
zur Hysterie gesteigerter Zauberglaube immer mehr an
Ausdehnung. Auslegung der Träume und des Vogelflugs,
Besprechen und Wahrsagen, Befragung der Stunden und
der Planeten gehörten zur Oekonomie des täglichen
Lebens. Ganz Europa ließ sich das ganze späte Mittel-
alter hindurch von Toledo und Paris aus durch astro-
logische Weissagungen von Krieg und Pest, Erdbeben
und Ueberschwemmungen ängstigen. In allen angesehe-
nen Familien wurde den Kindern von irgend einem
obskuren Sterngucker das Horoskop gestellt und her-
nach zitterte man sein Leben lang unter der "törichten
Prophezeiung von schrecklichen Ereignissen, die nie ein-
trafen. Entschlüsse im Krieg, Abreisen fürstlicher Per-
sönlichkeiten, Empfang ausländischer Gesandter, Grund-
steinlegungen großer Gebäude wurden von der Kon-
stellation der Gestirne oder gar nur von dem Appetit
der Hühner abhängig gemacht: pickten diese die ihnen

gestreuten Kätner gierig auf, so bedeutete es Glück, der
gegenteilige Fall galt als schlimmes Vorzeichen und legte
sogleich alle Energie lahm. Und so laut bisweilen auch
der Protest der Nichtbetörten und Denkenden gegen all
diese Wahngespinste ertönte, fuhr man doch fort, in
dem Kniefall vor dem längst in den Sternen verzeich-
neten Schicksal die letzte Weisheit des Menschenlebens
zu erblicken.

Viel harmloser erscheint neben diesem oft frevelhaf-
ten Aberglauben der Glaube an Vorzeichen: im Pferde-
gewieher und Wolfsgeheul, in der Richtung der Winde
und in der Gestalt der Wolken glaubte man bedeu-
tungsvolle Warnungen und Ankündigungen schrecklicher
Geschehnisse zu erkennen. Italienische Chronisten erzäh-
len von der Nervosität hoher Herren, wenn sich ein
Pferd den Fuß verstauchte oder ein Jagdfalke ausblieb.
Das Verhalten der Tiere beschäftigte die Phantasie des

Volkes, wie schon im Altertum, überhaupt sehr stark,
besonders da, wo Adler, Leoparden oder Löwen als

Symbol einer Stadt oder eines Staates gehalten wurden.
Erkrankten oder starben sie, so schwollen die Befürch-
tungen jedesmal ins Unermeßliche.

Im Zusammenhang mit diesem Populäraberglauben
kam das professionelle Zauberwesen zu einer Blüte wie

nie zuvor. Sein Proto-
typ ist Dr. Johann
Faust, der ins 16. Jahr-
hundert gehört. Ihm
wie seinen Kollegen
traute man ohne weite-
res zu, durch Geister-
beschwörungen den Tag
verfinstern zu können,
die Erde sich in enr-
gegengesetzter Richtung
drehen zu lassen, sich
unsichtbar zu machen,
Menschen in Tiere zu
verwandeln und der-
gleichen mehr, in der
Regel vorzügliche Re-
klameschilder, um un-
glückliche Menschen
nach Herzenslust auszu-
beuten. Diesen Zaube-
rern standen, nicht als
Gehilfen, sondern Kon-
kurrenten, die Hexen
zur Seite, die bei ihren
geheimnisvollen Zusam-
menkünften auf dem
Blocksberg schauder-
erregende Gifte aus Kin-
derblut, Mohn, Nacht-
schatten und Schierling
brauten, bis die Phanta-
sie riesiger Bevölke-

rungsschichten den
Punkt der Siedehitze
erreichte und Tausende
von Scheiterhaufen-
flammen zum Himmel

loderten, der die irrende Erdkreatur offenbar völlig
preisgegeben hatte.

Gewiß sind diese Formen des Aberglaubens in zivi-
lisierten Ländern heute unmöglich geworden. Das Be-
dürfnis aber, an die Möglichkeit einer Sache zu glauben,
die bei reiferem Nachdenken unmöglich erscheinen müßte,
hat sich in hohem Maße erhalten.

Sollte nicht doch etwas Wahres daran sein?
Mit dieser Frage, die sich täglich Tausende von Men-

sehen ohne Landes- noch Standesgrenzen stellen, ist da-
für gesorgt, daß eine ganze Armee moderner Zauber-
priester ein recht einkömmliches Leben führen kann —
und ein paar glückliche Gärtner ebenfalls, die Riesen-
bestellungen auf Nelken bekommen, die nur insofern
Wundernelken sind, als ein einziges Exemplar von ihnen
teurer ist als ein ganzer Strauß Rosen im Winter.

Alle Nähe ist anderswo.

All mein Zeitempfinden ist taub;

Reif rieselt in altes Laub,

Und die Stille ist immer so.

Irgendwas ahn ich von früh

Und von verzaubertem Wald,

Und ich fühl: keine Müh

Aendert des Daseins Gestalt.

Wohin ich komm, ist's noch weit —,

Rings summt eines Nebelhorns Tuten;

Ich geh neben vereisten Ruten

In trübe Unendlichkeit —

Gottlieb Baumann


	Aberglauben

