
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 135 (2016)

Artikel: Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung : Dimensionen,
Umfang und Grenzen an den Anfängen menschlichen Lebens

Autor: Büchler, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Dimensionen, Umfang und Grenzen an den Anfängen

menschlichen Lebens

Andrea Büchler*

Universität Zürich
Ich danke meinen Mitarbeitenden Ada Trnovszka und Sandro Clausen für die Unterstützung bei
der Materialsammlung und Sichtung. Für inspirierende Gespräche und wertvolle Hinweise
danke ich Barbara Bleisch, Sandro Clausen, Birgit Christensen, Michelle Cottier, Luca Maranta,

Margot Michel, Srinivas Narayanan, Eva Schlumpf, Christian Schwarzenegger, Ania Sitek und

Sibylle Weidmann. Für die Schlusslektüre gebührt Birgit Christensen grosser Dank.

349





Inhalt
A. Einleitung 352
B. Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung 355

I. Begriffe, Konzepte und Entwicklungen 355
1. Von der Freiheit zum Begehren 355
2. Abgrenzungen und Kontextualisierungen 357

II. Rechtliche Grundlagen 360
1. Reproduktive Selbstbestimmung 360

a. Grundlagen 360
b. Inhärente und externe Grenzen 366

2. Körperliche Integrität 367
3. Das ungeborene Leben 368

a. Der normative Status des Embryos und des Fötus 368
b. Ein pränatales Integritätsrecht? 373

c. Zusammenfassung 374

III. Zusammenfassung und Würdigung 375
C. Reproduktion 378

I. Grundlagen 378
II. Natürliche Reproduktion 379

1. Reproduktive Urteilsfähigkeit 379
2. Empfängnisverhütung 386

III. Medizinisch assistierte Reproduktion 389
1. Entwicklungen 389
2. Zulässige und verbotene Verfahren der Fortpflanzungsmedizin 392

a. Allgemeines 392
b. Eizellen- und Embryonenspende 393

c. Leihmutterschaft 395
3. Voraussetzungen und Beschränkungen des Zugangs zur Fortpflanzungs¬

medizin 397

a. Allgemeines 397
b. Das Kindeswohl? 397

c. Gleichgeschlechtliche und nichtverheiratete Paare 400
4. Nutzung und Auswahl von Keimzellen und Embryonen 401

a. Nutzung und Kommerzialisierung 401

b. Auswahl von Keimzellen und spendenden Personen 403

c. Präimplantationsdiagnostik 405
5. Intervention in und Veränderung von Keimzellen und Embryonen 410
6. Social Egg Freezing 410

IV. Exkurs: Elternschaft und Intention 412
V. Zusammenfassung und Würdigung 414

D. Schwangerschaft 417
I. Allgemeines 417
II. Schwangerschaftsabbruch 420

1. Grundlagen 420
2. Fristenlösung und reproduktive Selbstbestimmung 423
3. Spätabbruch und reproduktive Selbstbestimmung 424
4. Schwangerschaftsabbruch und Urteilsunfähigkeit 428
5. Pränatale genetische Untersuchungen und selektiver Schwangerschafts¬

abbruch 428
6. Pflicht zum Schwangerschaftsabbruch? 432

III. Reproduktive Selbstbestimmung und elterliche Verantwortung während der

Schwangerschaft 433

ZSR 2016 II 351



Andrea Büchler

1. Allgemeines 433
2. Selbstbestimmung, Verantwortung und Interventionen während der

Schwangerschaft 434
a. Verhalten während der Schwangerschaft, pränatale Untersuchungen

und pränatale Therapien 434
b. Pränatale Untersuchungen und Informed consent 435
c. Pränataler Kindesschutz? 436
d. Interventionen zum Schutz der schwangeren Frau 439
e. Würdigung 440

3. Haftung für Schädigungen während der Schwangerschaft mit postnatalen
Folgen 444

4. Das Recht auf Wissen und Auskunft 447
IV. Zusammenfassung und Würdigung 450

E. Geburl 453
I. Allgemeines 453
II. Der Geburtsvorgang 454

1. Urteilsfähigkeit 454
2. Erzwungene Geburtshilfe 455
3. Indizierte und elektive Sectio 459
4. Haftung für Schädigungen während der Geburt mit postnatalen Folgen 460

III. Frühgeburt 460
IV. Zusammenfassung und Würdigung 462

F. Das Recht des Kindes auf Wissen und Nichtwissen 463
G. Schlussbetrachtung und Thesen 465
Literatur 473
Materialien 488

A. Einleitung

Die Anfänge menschlichen Lebens sind heute kein schicksalhaftes und kon-
tingentes Geschehen mehr, sie sind vielmehr beeinflussbar und werden eng
durch die Medizin begleitet. Bereits die Entstehung des Embryos kann auf
einem reproduktionstechnologischen Vorgang beruhen, der ohne eine
sexuelle Interaktion zweier Menschen auskommt. Während der Schwangerschaft

erfolgen in der Regel unzählige Untersuchungen, die sowohl die Frau
als auch den Embryo oder Fötus im Fokus haben. Die Geburt ist zu einem
Geschehen geworden, das lückenlos überwacht wird und vielfältige
Interventionen erfährt. Schliesslich werden Mutter und Kind in einigen Fällen
auch nach der Geburt weiterhin für eine bestimmte Zeit medizinisch intensiv
betreut.

Diese Entwicklungen werden insgesamt als Fortschrittsgeschichte
befind geschrieben: Die medizinisch assistierte Reproduktion ermöglicht vielen
Paaren die Erfüllung ihres Kinderwunsches, die medizinisch begleitete
Schwangerschaft garantiert die Gesundheit von Frau und Embryo
beziehungsweise Fötus, die medizinisch assistierte Geburt reduziert gesundheitsgefährdende

Komplikationen, und die medizinische Betreuung von
Neugeborenen rettet Leben. Mit dem rasch anwachsenden genetischen Wissen

352 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

gehen überdies Möglichkeiten einher, die genetische Ausstattung des
Nachwuchses vorauszusagen oder gar Kontrolle darüber auszuüben. Nicht zuletzt
deshalb ist diese Fortschrittsgeschichte auch mit zahlreichen Problemen,
Spannungsfeldern, Ambivalenzen und Entscheidungsnöten potenzieller,
werdender oder gewordener Eltern verbunden.

An der Entstehung menschlichen Lebens und an dessen Anfang sind
verschiedene Akteure beteiligt: die Frau und das Paar, der Embryo beziehungsweise

Fötus oder das Kind, die medizinische Institution und das medizinische
Personal. Aber auch die Gesellschaft verfolgt jeweils spezifische Anliegen und
Interessen. Diese Vielfalt von Protagonisten sowie das Geflecht von Beziehungen

und Interaktionen sind verantwortlich für viele der Spannungsfelder. Sie

werden in diesem Beitrag zu den Anfängen menschlichen Lebens aus der
Perspektive der Frau oder des Paares diskutiert. Ausgangs- und Referenzpunkt
sind ihre reproduktive Selbstbestimmung, aber auch ihre Position als zukünftige

Inhaber elterlicher Verantwortung, dies im Wissen darum, dass die Position
der Frau beziehungsweise des Paares durch Interessen, Ansprüche und
Interventionen anderer begrenzt, in vielerlei Hinsicht aber auch erst durch diese

begründet und gerechtfertigt wird.
Der Beitrag behandelt die Stadien der Entstehung menschlichen Lebens und

die frühen Anfänge desselben aus rechtlicher Sicht.1 Es wird der Bedeutung
nachgegangen, die der reproduktiven Selbstbestimmung in diesen verschiedenen

Situationen zukommt. Dabei zeigt sich, dass die rechtswissenschaftliche
Diskussion um Inhalt und Umfang der reproduktiven Selbstbestimmung in

Kontinentaleuropa eher jüngeren Datums ist und sich bislang wenig ausdifferenziert

präsentiert. Sie fokussierte lange Zeit auf Fragen nach dem Zugang zu

Verhütungsmitteln und dem Schwangerschaftsabbruch, während medizinisch
assistierte Fortpflanzung oder Fragen rund um die pränatale Diagnostik bis
heute nur vereinzelt unter dem Blickwinkel der reproduktiven Selbstbestimmung

betrachtet werden. Generell enthält die rechtswissenschaftliche Literatur
des deutschsprachigen Raums - im Gegensatz zum philosophischen, ethischen

und anthropologischen Schrifttum2 - nur wenige und kaum explizite Hinweise
zum Recht auf reproduktive Selbstbestimmung.3 Ausserdem werden zahlreiche

Teilaspekte der reproduktiven Selbstbestimmung durch die Bezugnahme auf
andere Rechte behandelt, etwa das Recht auf Sexualität, die persönliche Frei-

1 Bestimmten Abschnitten zugninde liegendes Material wurde bereits an anderen Stellen verwen¬
det und vereinzelte Aussagen oder Textpassagen finden sich in einer ähnlichen oder ausführlicheren

Fassung und mit weiteren Hinweisen in anderen Texten: so zum Kindeswohl und zu
den gleichgeschlechtlichen und nichtehelichen Paaren (C III 3b, c) in Büchler/Clausen, zur
Eizellenspende (C III 2b) und zum Social Egg Freezing (C III 6) in Büchler, Rechtsgutachten,
und zur pränatalen Diagnostik (D II 5 und D III 4) in Büchler, Genetische Untersuchungen.

2 Siehe zum Beispiel Bleisch, Genetische Untersuchungen, 2591'., 267 ff.; für Deutschland
Beier/Wiesemann.

3 Solche finden sich zum Beispiel in Hotz; Bürkli. 70; Coester-Waltjen.

ZSR 2016 II 353



Andrea Büchler

heit und Selbstbestimmung, die körperliche Integrität oder die Verwirklichung
des Kinderwunsches.

Zu fragen ist mit den gegenwärtigen Entwicklungen in der Reproduktionstechnologie

und Humangenetik aber danach, ob und wenn ja welche Kem-
inhalte, Konturen und Schranken der reproduktiven Autonomie und
Selbstbestimmung ausgemacht werden können. Kann zum Beispiel vom Recht auf
reproduktive Selbstbestimmung im Kontext des Schwangerschaftsabbruchs
oder der Sterilisation auf ein solches im Kontext der Präimplantationsdiagnostik

oder der Eizellenspende geschlossen werden? Welche Lesart der reproduktiven

Autonomie offenbaren die verschiedenen Gesetze in der Schweiz, die sich
mit dem Anläng des menschlichen Lebens befassen? Gibt es ein Recht auf kein
Kind? Auf ein Kind? Auf ein gesundes Kind? Auf ein bestimmtes Kind? Diese

Fragen leiten die nachfolgenden Ausführungen. Das Vorgehen ist sowohl
analytisch als auch kritisch. Der Beitrag befasst sich zum einen mit den geltenden
rechtlichen Grundlagen und mit dem, was sie über reproduktive Autonomie
und Selbstbestimmung aussagen, zum andern mit den Möglichkeiten und
Implikationen eines offensiven Verständnisses dieser zentralen Rechtsposition auf
die verschiedenen Fragen im Zusammenhang mit den Anfängen menschlichen
Lebens. Im Vordergrund steht eine privatrechtliche Perspektive, was namentlich
dort von Bedeutung ist, wo es um das Verhältnis zwischen Patientin und Arzt
geht. Schliesslich sei bereits an dieser Stelle festgehalten, dass es ein Recht auf
kein, auf ein oder auf ein bestimmtes Kind im Sinne eines Anspruchs gegenüber

dem Staat, der diesen verpflichten würde, alles Notwendige für seine

Realisierung zu tun, freilich nicht geben kann. Die etwas holzschnittartige Formulierung

soll aber auf eine Position verweisen, die eine Begründungspflicht für
staatliche Interventionen und Verbote in die reproduktive Selbstbestimmung
auslöst.

Als erstes wird auf die zentralen Konzepte und rechtlichen Grundlagen im
Zusammenhang mit reproduktiver Autonomie und Selbstbestimmung
eingegangen. Darauf folgen Ausführungen zu Aspekten der natürlichen und
medizinisch assistierten Reproduktion, der Schwangerschaft und der Geburt.
Anschliessend wird eine kurze Rückschau aus der Perspektive des Kindes im
Sinne des Rechts auf Kenntnis seiner Entstehungsgeschichte diskutiert.
Schliesslich werden die so gewonnenen Erkenntnisse zusammengefasst und
Thesen für die Leseart und Weiterentwicklung des Rechts formuliert.

354 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

B. Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

«I would argue that having one's reproductive choices taken
seriously and treated with respect may be similarly integral to a

satisfying and self-authored life. A commitment to liberty and to moral
pluralism should lead us to restrict an individual's reproductive
autonomy only where the risk ofharm to another person outweighs
her undeniably compelling interest in deciding for herself whether
and how to reproduce.»

Emily Jackson, 323

I. Begriffe, Konzepte und Entwicklungen

7. Von der Freiheit zum Begehren

Reproduktive Autonomie oder Selbstbestimmung wird in einer engen Bedeutung

als Recht jeder Person umschrieben, selbst darüber zu entscheiden, ob.

wann, wie viele und in welchen zeitlichen Kadenzen sie Kinder möchte.4 Die
menschliche Fortpflanzung gehört zu den höchstpersönlichen Aspekten des

Lebens, reproduktive Entscheidungen sind privater, ja intimer Natur. Gleichzeitig
hatten und haben sie zweifelsohne eine gesellschaftliche Dimension; das

Interesse des Staates an den individuellen reproduktiven Aktivitäten hat im Zuge
der Entwicklungen der Fortpflanzungsmedizin und der Humangenetik gar deutlich

zugenommen. Nelson spricht von einem «shift from reproduction as a

matter of chance to an opportunity for deliberate choice» mit weitreichenden

Konsequenzen.5

«The time is long past when reproduction was chiefly a matter of chance - when
heterosexual intercourse was the only mode of conception, and when the outcome of each

pregnancy was a roll of the dice. In the past, reproductive decision making, if it took

place at all, was simply a question of whether or not to engage in sexual intercourse.
The introduction of reproductive technology - including contraception, medical and

surgical abortion, pre-natal and pre-implantation diagnosis, and ART's - has ushered

in a new era in reproductive decision making; an era of complex and complicated
choices. And with these choices has come the reality of State involvement in regulating

reproduction. »(>

Die Involviertheit des Staates in die menschliche Reproduktion kann mit
einer Differenzierung, die Beier und Wiesemann vornehmen, verdeutlicht
werden: Sie unterscheiden zwischen dem Recht, kein Kind zu haben, dem

Recht, ein Kind oder Kinder zu haben, und dem Recht, ein bestimmtes Kind zu
haben.7 Diese Unterscheidung ist nützlich, um die Entwicklungen der ethischen

4 So etwa UN, Programme of Action. Ch. VII, Art. 7.3
5 Nelson, 1.

6 Nelson, 353.
7 Beier/Wiesemann, 207.

ZSR20I6II 355



Andrea Büchler

Debatten, die mit dem sich ständig wandelnden medizinisch-technischen Umfeld

einhergehen, zu beschreiben. Im rechtlichen Diskurs kann ähnlich, wenngleich

nicht deckungsgleich, zwischen der negativen reproduktiven Freiheit
(reproductive freedom oder liberty) und der positiven reproduktiven Autonomie
(reproductive autonomy oder reproductive choice) unterschieden werden.8

Die negative reproduktive Freiheit wird traditionellerweise als Abwehrrecht
gegenüber dem Staat verstanden: Sie soll die einzelne Person vor staatlichen

Eingriffen schlitzen beziehungsweise einen Raum für individuelle Erwägungen
und Entscheidungen schaffen. Jedenfalls soll sich der Staat nicht in den

höchstpersönlichen Bereich der Fortpflanzung einmischen. Dagegen wurde im Verlauf

der Geschichte mehrfach Verstössen, in gravierender Weise im 20. Jahrhundert

durch das NS-Regime und dessen an der Rassenideologie ausgerichteter
Fortpflanzungspolitik.9 Ein weiteres Beispiel für eine krasse Verletzung der
reproduktiven Freiheit stellen die zeitgleich auch in der Schweiz vorgenommenen
Zwangssterilisationen dar.10 Vor allem in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts,
zuweilen aber auch bis in die 1980er-Jahre hinein, wurden Sterilisationen
durchgeführt, in welche betroffene Personen nicht oder nur unter Druck eingewilligt
hatten." Staatliche Interventionen in die Fortpflanzung gehören jedoch nicht
der Vergangenheit an: Scharf kritisiert wird gegenwärtig die weitverbreitete

Rechtspraxis, für den registerrechtlichen Geschlechtswechsel von Personen

mit einer Transgenderidentität zu verlangen, dass sie die Reproduktionsfähig-
keit im ursprünglichen Geschlecht aufgeben.12 Im Übrigen befindet sich die

Reproduktion der Bürgerinnen auch heute noch weit oben auf der (bevölke-
rungs-)politischen Agenda vieler Staaten. Zum Beispiel findet die anti-natalisti-
sche Politik Indiens Ausdruck in verschiedenen staatlichen Programmen zur
Geburtenkontrolle der ärmeren Bevölkerung, diejenige Chinas in der offiziellen

- inzwischen aufgegebenen - Ein-Kind-Politik, und die pro-natalistische
Politik Israels in einer ausserordentlich hohen Zahl von Fertilitätskliniken im
Verhältnis zur Bevölkerung. Schliesslich verfolgen die Zugangsbeschränkungen

zu Techniken der Fortpflanzungsmedizin für gewisse Gruppen, wie sie

zahlreiche Staaten kennen, zwar keine bevölkerungspolitischen Interessen,
aber mitunter stehen sie im Dienste staatlicher Familienpolitik13 oder sind

religionsrechtlich motiviert.14

8 Vgl. Nelson, 34 ff.
9 Bock. 42, 254.

10 Siehe den Überblick über die Erkenntnisse aus Forschungen zur Praxis der Zwangssterilisatio¬
nen in Kommission für Rechtsfragen NR, Bericht Zwangssterilisationen, 6316 ff.; ausführlich
Wolfisberg; Heller/Jeanmonod/Gasser, 96ff.; Huonker, 79 ff.

11 Vgl. Meier, 130 ff.
12 Siehe Carastathis.
13 Zum Beispiel das Verbot des Zugangs zu bestimmten fortpflanzungsmedizinischen Techniken

für gleichgeschlechtliche oder nichtverheiratete Paare, vgl. unten C III 3c.
14 So zum Beispiel die fortpflanzungsmedizinischen Regelungen und Praktiken in den Ländern

des Nahen Ostens; vgl. dazu ausführlich Büchler/Schneider Kayasseh.

356 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung wurden ursprünglich im

Kampf um das Recht auf Empfängnisverhütung und eine sichere, termingerechte

Abtreibung gefordert.15 Die Entwicklungen in der Fortpflanzungsmedizin
haben jedoch dazu geführt, dass reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

nicht mehr nur als Freiheit von Zwang zur Reproduktion und als

Möglichkeit, ungewollte Schwangerschaften zu verhindern, diskutiert werden.
Sie werden heute auch geltend gemacht, um den Zugang zu bestimmten
Technologien einzufordern, die weit über eine Hilfestellung bei der Zeugung eines

Embryos hinausgehen. Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung werden

zum Beispiel angerufen, um das Sperma des verstorbenen Ehemannes für
die Befruchtung nutzen zu können, um eine umfassende genetische Untersuchung

des Embryos in vitro und in vivo einzufordern, um einen Embryo des

erwünschten Geschlechts oder mit einer bestimmten Behinderung auswählen zu
dürfen, um eine Schwangerschaft nach der Menopause mit Hilfe einer Eizellenspende

zu rechtfertigen, und als Begründung dafür, weshalb etwa Männerpaaren

für ihre Reproduktion der Beizug einer Leihmutter zu ermöglichen ist.16

Jede einzelne dieser Praktiken ist freilich umstritten.

2. Abgrenzungen lind Kontextualisierungen

Die Unsicherheiten, die mit der Bestimmung von Inhalt und Reichweite der

reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung einhergehen, sind gross. Ist

reproduktive Autonomie für jeden dieser Bereiche gesondert zu formulieren oder
ist sie einer Dogmatik zugänglich, die mehr ist als die Summe der einzelnen
Teile? Diese Unsicherheiten sind auch der genuinen Natur der Autonomie
selbst geschuldet. Während Autonomie seit jeher Gegenstand philosophischer,
ethischer, politischer und rechtlicher Auseinandersetzung ist, ist sie in der
Bioethik eher untertheoretisiert.17 Die medizinrechtliche Debatte hingegen befasst

sich vorwiegend mit selbstbestimmten Entscheidungen und selten mit autonomen

Personen, was in der verbreiteten Gleichsetzung der Frage nach der
Autonomie mit dem Erfordernis des Informed consent zum Ausdruck kommt.

Die Begriffe Autonomie und Selbstbestimmung werden zudem häufig
synonym verwendet, womit die ursprünglichen Bedeutungsunterschiede ausser
Acht gelassen werden. Während der Begriff der Autonomie eher der Philosophie

und Ethik zuzuordnen ist, weist derjenige der Selbstbestimmung
rechtlich-normative Konnotationen auf.18 Auch wenn Unsicherheiten in der Ver-

15 Zum US-amerikanischen Kontext Nelson, 2 ff.
16 Zu zahlreichen dieser Aspekte reproduktiver Autonomie statt Vieler Nelson.
17 Beauchamp, ein Gründer der Bioethik, formuliert es so (214): «The contemporary literature in

bioethics contains no theory of autonomy that spells out its nature, its moral implications, its

limits, how respect for autonomy differs from respect for persons (if it does), and the like.»
18 Im englischen Sprachgebrauch umfasst Reproductive autonomy meist sowohl die philosophi¬

sche wie die normative Dimension. Vgl. den Hinweis von Bürkli, 64, dass es in der juristi-

ZSR 2016 II 357



Andrea Büchler

Wendung der beiden Begriffe im Folgenden nicht gänzlich ausgeräumt werden

können, soll an dieser Stelle auf die unterschiedlichen Verwendungskontexte

hingewiesen werden: Autonomie bezeichnet die grundsätzliche Fähigkeit

des Menschen, einen freien Willen zu haben und aus eigenen Stücken

vernünftige Erwägungen anzustellen, mithin die Fähigkeit zur Selbstgesetzgebung

nach moralischen Maximen. Daraus wird das Vorrecht der Person

abgeleitet, ihr Leben nach eigenen Vorstellungen zu leben und sich dabei von
ihren eigenen Werten und Wüschen leiten zu lassen. Unter Selbstbestimmung
wird hingegen die Möglichkeit verstanden, eigene Handlungsentwürfe und

Handlungsentscheidungen zu realisieren, das heisst gemäss den inneren

Überzeugungen zu handeln. Dafür müssen gewisse sowohl persönliche wie soziale

Bedingungen gegeben sein, da andernfalls Selbstbestimmung unter Umständen

nicht oder jedenfalls nur unter grosser Anstrengung ausgeübt werden
kann. Subtile Bedrohungen von Selbstbestimmungsmöglichkeiten können
etwa durch gesellschaftliche Normalitätsvorstellungen entstehen, was im
Kontext der Reproduktion von einiger Bedeutung ist.19 Auch fehlende
Ressourcen oder alternative Handlungsoptionen können die Selbstbestimmung
beeinträchtigen. Selbstbestimmung ist mithin auf die Entfaltung der Persönlichkeit

angelegt, und aus ihr folgt auch die Verantwortung des Einzelnen für
sein Handeln, für die ihn dabei leitenden Überzeugungen und deren
voraussehbare Folgen. Zur verantworteten Freiheit, eigene Lebenspläne verfolgen
zu können, gehört auch die Selbstverfügung über den Körper. Zwischen der

reproduktiven Autonomie als allgemeine Fähigkeit, in reproduktiven
Angelegenheiten einen eigenen Willen sowie moralische Überzeugungen zu haben
und sich von diesen leiten zu lassen, und der reproduktiven Selbstbestimmung
als Möglichkeit, diese Entscheidungen zu realisieren, bestehen freilich derartige

Verflechtungen, dass die Begriffe häufig synonym verwendet werden
können und werden.

Wie bereits erwähnt, ist der Diskurs um die Begriffe der Autonomie und

Selbstbestimmung vielschichtig und kontrovers. Im Zusammenhang mit
reproduktiven Entscheidungen ist ein kritischer Einwand gegen die traditionelle
Deutung dieser Konzepte von besonderer Bedeutung. Er richtet sich gegen ein

individualistisches und rationales Verständnis von Autonomie und
Selbstbestimmung, die den Handlungs- und Entscheidungskontext, mitunter Beziehungen

und Abhängigkeiten, ausser Acht lässt. Gerade mit Bezug auf reproduktive
Entscheidungen vermag die Opposition zwischen selbstbestimmter und
fremdbestimmter Handlung, zwischen freier Wahl und Zwang die Komplexität des

lebensgeschichtlichen, sozialen und kulturellen Handlungskontextes nicht zu

sehen Debatte in der Schweiz keinen gefestigten Begriff der Autonomie gäbe, sondern ihre
verschiedenen Aspekte vornehmlich unter den Begriff der Selbstbestimmung gefasst würden.

19 In diesem Sinne auch der Deutsche Ethikrat, Genetische Diagnostik, 119 ff.

358 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

erfassen.20 Eine unmittelbare Folge dieser Kritik sind die vielfältigen Ansätze,
Autonomie und Selbstbestimmung anders zu konzeptualisieren, die unter dem

Begriff der relationalen Autonomie (relational autonomy) zusammengefasst
werden.21 Ausgangspunkt der Überlegungen ist dabei die Erkenntnis, dass

Autonomie und Selbstbestimmung nur relational erkannt und erfasst werden können.
Mit anderen Worten: Für ihr Verständnis ist ein Rtickbezug auf die gesellschaftlichen

und privaten Bedingungen notwendig. Zudem sind soziale Determinanten
wie Geschlecht, Ethnizität und sozialer Status für die Konstruktion des Selbst
bestimmend. Schliesslich sind Personen keine entkörperten Wesen, sondern
verletzliche Subjekte mit Bedürfnissen und Gefühlen, die ihre Entscheidungen
wesentlich beeinflussen. Damit soll die Bedeutung von Autonomie und
Selbstbestimmung im Kontext reproduktiver Äusserungen keineswegs relativiert
werden: Persönliche Entscheidungen dürfen nicht als unauthentisch abgetan
werden, weil sie in einem Netz von Beziehungen und Einflüssen entstehen; und
die Freiheit, nach eigenen Präferenzen zu handeln, mögen diese noch so sehr
sozial bedingt und mit dem Beziehungsumfeld verflochten sein, ist zentral für die
Affirmation des Selbst. Aber es ist unerlässlich, dass die Komplexität, aufweiche

ein relationales Verständnis von Autonomie und Selbstbestimmung
verweist, gebührend gewürdigt wird, insbesondere wenn es darum geht, die

Bedingungen für die Entscheidungsfindung zu reflektieren.
In diesem Zusammenhang ist insbesondere die feministische Analyse des

Zusammenhangs von reproduktiver Technologie und reproduktiver Selbstbestimmung

von grosser Bedeutung. Sie vermochte aufzuzeigen, dass die Normalisierung

medizinisch-technologischer Interventionen in den biologisch-sozialen
Prozess der menschlichen Reproduktion weitreichende Implikationen für die

reproduktive Selbstbestimmung hat. Damit ist nämlich auch ein technologischer
Imperativ entstanden, der selbstbestimmte Entscheidungen der Frau oder des

Paares erschwert, Einfluss auf ihre Risikobereitschaft hat, das Vertrauen in die

körperlichen Möglichkeiten schwächt, eine Trennung der Interessen von Frau
und Fötus fördert und nicht zuletzt mit einer Kontrolle über Reproduktion,
Schwangerschaft und Geburt einhergeht.22

Schliesslich macht die Beziehungsethik zu Recht darauf aufmerksam, dass

zahlreiche Entscheidungen der schwangeren Frau am Anfang menschlichen
Lebens aus Sorge für ein anderes Wesen beziehungsweise im Hinblick auf die

Möglichkeit einer Beziehung zu diesem erfolgen. Dies kommt einer Form der

Einschränkung der traditionell gedachten Autonomie gleich, die zugleich
«konstitutionelle Bedingung von Schwangerschaft und Mutterschaft» ist.23 Tatsäch-

20 Für eine Zusammenfassung dieser kritischen Stimmen und mit zahlreichen Hinweisen Nelson,
21 ff.

21 Vgl. Nelson, 23 ff.
22 So zum Beispiel Burrow, passim; auch Sherwin, mit weiteren Hinweisen.
23 Vgl. Wiesemann, 164 ff.

ZSR 2016 II 359



Andrea Büchler

lieh entspricht die schwangere Frau nicht dem Paradigma des autonomen
Individuums:

«[...] the women as discrete individual is temporarily displaced by her pregnant self.

Through pregnancy, the woman does not become a different individual [...], yet she is

not the same. [...] The pregnant woman is at once self and somehow more than self.

[...] The transformative, interconnected nature of pregnancy is contrasted with liberal
thought respecting the typically separate, atomistic liberal individual.»24

Ein Denkmodell, das präsumiert, selbstbestimmte Entscheidungen seien

regelmässig eigennützig und selbstbezogen, wird jedenfalls der Komplexität
reproduktiver Entscheidungen nicht gerecht.

II. Rechtliche Grundlagen

1. Reproduktive Selbstbestimmung

a. Grundlagen

Reproduktive Selbstbestimmung ist mit unterschiedlicher Definition und
Reichweite auf verschiedenen normativen Ebenen verankert. Sie hat zunächst
menschenrechtliche Dimensionen. Als völkerrechtliche Quelle reproduktiver
Selbstbestimmung sind die folgenden Bestimmungen von Bedeutung: Art. 17

des Internationalen Pakts über bürgerliche und politische Rechte (Freiheit vor
willkürlichen oder rechtswidrigen Eingriffen in das Privatleben und die Familie),

Art. 8 EMRK (Recht auf Achtung des Privat- und Familienlebens), Art. 12

EMRK und Art. 23 Internationaler Pakt über bürgerliche und politische Rechte

(Recht auf Eheschliessung und Familiengründung), Art. 16 Ziff. 1 lit. e

CEDAW (Recht, über die Anzahl und den Altersunterschied der Kinder zu
bestimmen sowie auf Zugang zu den zur Ausübung dieser Rechte erforderlichen
Informationen, Bildungseinrichtungen und Mitteln), Art. 12 CEDAW
(Verpflichtung der Vertragsstaaten, der Frau gleichberechtigt mit dem Mann

Zugang zu den Gesundheitsdiensten, einschliesslich derjenigen im Zusammenhang

mit der Familienplanung zu gewährleisten und für eine angemessene
Schwangerschaftsbetreuung zu sorgen) und Art. 12 Internationaler Pakt über
wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte (Recht auf Gesundheit).

Auch zahlreiche internationale Erklärungen äussern sich zur reproduktiven
Selbstbestimmung. Ihre explizite Bezeichung als Menschenrecht erfolgte
bereits im Rahmen der Abschlusserklärung der UN-Menschenrechtskonferenz in
Teheran im Jahr 1968: «Couples have a basic human right to decide freely and

responsibly on the number and spacing of their children.»25 Ein eigentlicher
Paradigmenwechsel von der bevölkerungspolitischen Kontrolle der Reproduktion
hin zu reproduktiven Rechten und der Gesundheit von Frauen wurde an der

24 Nelson, Reconceiving Pregnancy, 612.
25 UN, Final Act, Ch. XVIII.

360 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

UN-Weltbevölkerungskonferenz von Kairo 1994 vollzogen.26 Das Aktionsprogramm

der Internationalen Konferenz über Bevölkerung und Entwicklung von
199427 sowie die Erklärung und Aktionsplattform von Peking von 199528

definieren die reproduktive Gesundheit folgendermassen:

«Reproductive health is a state of complete physical, mental and social wellbeing and

not merely the absence of disease or infirmity, in all matters relating to the reproductive

system and to its functions and processes. Reproductive health therefore implies
that people are able to have a satisfying and safe sex life and that they have the

capability to reproduce and the freedom to decide if, when and how often to do so.»

Diese Definition verdeutlicht die enge Verbindung zwischen dem Recht auf
Gesundheit, dem Diskriminierungsverbot und der reproduktiven Selbstbestimmung.29

Aus dem Recht auf Gesundheit fliesst eine vorrangige Pflicht der Staaten,

auch die reproduktive Gesundheit und mithin die reproduktiven Rechte zu

gewährleisten.30
Der Europäische Gerichtshof für Menschenrechte (EGMR) hat zu Aspekten

reproduktiver Autonomie und Selbstbestimmung insbesondere im Zusammenhang

mit den neueren Technologien der Fortpflanzungsmedizin Stellung bezogen.

In verschiedenen Entscheidungen hält das Gericht fest, dass der Zugang zu
Methoden der assistierten Fortpflanzung grundsätzlich in den Schutzbereich
des Rechts auf Privatleben nach Art. 8 EMRK falle.31 Zugleich räumt es in der

Frage, wer zu welchen Verfahren Zugang haben soll und welche Interessen

gewichtig genug sind, um eine Einschränkung der Rechtsposition zu rechtfertigen,

den Staaten grosses Ermessen ein, weil ein europäischer Konsens in

diesem ethisch sehr sensiblen und kontroversen Gebiet (noch) nicht gegeben sei.32

Das Gericht macht aber zugleich darauf aufmerksam, dass mit Blick auf die
dynamischen gesellschaftlichen und medizinischen Entwicklungen die Gesetze

laufend zu überprüfen seien:

«Even if it finds no breach of Article 8 in the present case, the Court considers that this

area, in which the law appears to be continuously evolving and which is subject to a

particularly dynamic development in science and law, needs to be kept under review

by the Contracting States.»33

26 Ausführlich dazu Busch.
27 UN, Programme of Action, Ch. VII, Art. 7.2.

28 UN, Beijing Declaration and Platform for Action, Annex II. Ch. IV, Art. 94.

29 Vgl. auch ausführlich Bognuda, 203 ff.
30 CESCR, General Comment No. 14/2000. §44 (a).

31 Costa and Pa van v. Italy (no. 54270/10). Urteil vom 28. August 2012. § 56; S. H. and Others v.

Austria (no. 57813/00), Urteil (Grosse Kammer) vom 3. November 2011, § 82; Dickson v. The

United Kingdom (no. 44362/04). Urteil vom 4. Dezember 2007, § 66; Evans v. The United Kingdom

(no.6339/05), Urteil (Grosse Kammer) vom 10. April 2007, §71.
32 S.H. and Others v. Austria (no. 57813/00), Urteil (Grosse Kammer) vom 3. November 2011, § 53;

Evans v. The United Kingdom (no. 6339/05), Urteil (Grosse Kammer) vom 10. April 2007, § 54.
33 S.H. and Others v. Austria (no. 57813/00), Urteil (Grosse Kammer) vom 3. November 2011,

§ 118.

ZSR 2016 II 361



Andrea Büchler

Auch weitere Aspekte der reproduktiven Selbstbestimmung werden vom
EGMR als Ausfluss von Art. 8 EMRK bewertet, so beispielsweise die Auskunft
über genetische Daten des Embryos oder das Recht auf Abbruch der
Schwangerschaft. Das Auskunftsrecht über genetische Daten ist Teil des Rechts auf
Privatleben, das in der Schwangerschaft auch gesundheitsrelevante Informationen,
die den Fötus betreffen, umfasst. Diese Informationen können nämlich Grundlage

sein für die Ausübung reproduktiver Selbstbestimmung, zum Beispiel für
die Entscheidung, einen Schwangerschaftsabbruch vorzunehmen.34

Auf Verfassungsebene ist die reproduktive Selbstbestimmung in verschiedenen

Bestimmungen enthalten. Art. 10 Abs. 2 BV gewährleistet die persönliche
Freiheit und schützt insbesondere die körperliche und geistige Unversehrtheit.
Das Grundrecht der persönlichen Freiheit umfasst das Recht auf Selbstbestimmung

Uber die wesentlichen Aspekte der individuellen Lebensgestaltung und
auf die Entfaltung elementarer Lebensbedürfnisse.35 Die herrschende Lehre
anerkennt heute «den Kinderwunsch» oder den «Wunsch nach Elternschaft» als

Aspekt der grundrechtlich geschützten individuellen Persönlichkeitsentfaltung.36

In der Literatur wird zudem auf das Recht auf Achtung des Privatlebens
nach Art. 13 Abs. 1 BV verwiesen, das zumindest sexuelle Beziehungen,
Schwangerschaft und Geburt umfasst,37 und auf das Recht auf Familie nach

Art. 14 BV, das die Familiengründung einschliesst.38

Unbestritten ist, dass eine staatliche Geburtenregelung und damit einhergehende

Zwangsmassnahmen zur Einschränkung der Reproduktion das Grundrecht

der persönlichen Freiheit tangieren würde.39 Auch das Recht, keine Kinder

zu haben, und damit der Zugang zur freiwilligen Sterilisation, zur
Empfängnisverhütung und zum Schwangerschaftsabbruch werden ohne weiteres

dem Recht auf persönliche Freiheit zugeordnet.40
Die Frage hingegen, inwiefern dem Grundrecht der persönlichen Freiheit nicht

nur die reproduktive Freiheit sondern auch ein Recht, fortpflanzungsmedizinische
Verfahren zu nutzen, entnommen werden kann, wurde lange Zeit kontrovers
diskutiert. Zentral sind zwei Entscheide des Bundesgerichts aus den Jahren 198941

34 Siehe Bruggemann and Scheuten v. Federal Republic ofGermany (no. 6959/75), Bericht der Eu¬

ropäischen Kommission für Menschenrechte vom 12. Juli 1977, § 59; R.R. v. Poland (no. 27617/
04), Urteil vom 26. Mai 2011, § 127.

35 Vgl. BGE 133 I 110, E.5.2; Schweizer, Verfassungsrechtlicher Persönlichkeitsschutz. N20;
Schweizer, St.Galler Kommentar BV, Art. 10, N 6.

36 Vgl. Kiener/Kälin, 147; Amstutz/Gächter, Rz. 6 ff.; Schweizer, St.Galler Kommentar BV,
Art. 10, N38.

37 Vgl. Amstutz/Gächter, Rz. 15 ff.; ausführlich und weitergehend Kuhn, 72 ff.
38 Vgl. Amstutz/Gächter, Rz. 21 ff.; ausführlich Kuhn, 91 ff.
39 Vgl. BGE 115 Ia 234, E. 5a; Biaggini, OFK BV, Art. 10, N 22; Schweizer, St.Galler Kommen¬

tar BV, Art. 10, N25; Kuhn, 60f.
40 Vgl. Amstutz/Gächter, Rz. 13; Hegnauer, 342; Kuhn, 59.
41 BGE 115 1a 234 ff.

362 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

und 1993.42 Sie betrafen kantonale Erlasse zur Einschränkung der medizinisch
assistierten Fortpflanzung.43 Das Bundesgericht führte aus:

«Es kann wohl nicht gesagt werden, dass mit dem angefochtenen Erlass die psychische

Integrität oder die Gesundheit direkt gefährdet würden. Es ist indessen nicht zu
verkennen, dass der Wunsch nach Kindern eine elementare Erscheinung der
Persönlichkeitsentfaltung darstellt. Kinder zu haben und aufzuziehen bedeutet für viele
Menschen eine zentrale Sinngebung ihres Lebens, und die ungewollte Kinderlosigkeit wird
von den Betroffenen häufig als schwere Belastung erlebt. Das gilt für Personen, die
aus organischen Gründen keine Kinder haben können oder für die eine natürliche
Zeugung wegen genetischer Belastung oder angesichts der gesundheitlichen Risiken für
die Kinder etwa nach einer Krebsbehandlung nicht verantwortbar erscheint. Die
Beschränkung des Zugangs zu den modernen Methoden künstlicher Fortpflanzung
berührt die Beschwerdeführer daher in ihrem Verfassungsrecht der persönlichen
Freiheit.»44

Demnach greifen staatliche Massnahmen, die den Zugang zur
Fortpflanzungsmedizin einschränken, in die reproduktive Selbstbestimmung - oder in
der Terminologie des Gerichts: in die Verwirklichung des Kinderwunsches -
als Teil der persönlichen Freiheit ein; sie bedürfen einer besonderen Rechtfertigung

im Sinne einer Gesetzesgrundlage sowie eines überwiegenden öffentlichen

Interesses und sie müssen verhältnismässig sein (Art. 36 BV).45
In der Literatur noch wenig diskutiert ist die Frage, inwiefern nicht nur das

Recht auf kein Kind und das Recht auf ein Kind vom Grundrecht der
reproduktiven Selbstbestimmung erfasst sind, sondern auch das Recht auf ein
bestimmtes Kind. Die Fortpflanzungsmedizin und die Genetik stellen zukünftigen
Eltern verschiedene Möglichkeiten zur Verfügung, auf die genetische Ausstattung

ihres Kindes gezielt Einfluss zu nehmen, zum Beispiel durch die Auswahl
von Keimzellen im Rahmen heterologer Verfahren, durch die Präimplantationsdiagnostik,

die Pränataldiagnostik oder durch die direkte Intervention in das

Erbgut der Keimzellen zum Beispiel durch einen sogenannten Mitochondrien-
transfer46 oder gar durch weitergehende Keimbahneingriffe.47 Viele dieser
Verfahren sind aktuell in der Schweiz verboten. Es gibt prominente Stimmen in der

42 BGE 1191a 460 ff.
43 Kuhn bemerkt zu Recht, es sei doch erstaunlich, dass das Bundesgericht so spät und im Zusam¬

menhang mit der Fortpflanzungsmedizin (und nicht etwa der Zwangssterilisationen) erstmals
den verfassungsrechtlichen Schutz des Kinderwunsches anerkannt habe. vgl. Kuhn, 48 ff.

44 BGE 115 Ia 234, E. 5a; auch BGE 119 la 460, E. 5a. Die generellen Verbote der heterologen
künstlichen Insemination und der In-vitro-Fertilisation vermochten unter dem Gesichtspunkt
des überwiegenden öffentlichen Interesses und der Verhältnismässigkeit das Gericht nicht zu
überzeugen. Kritisch dazu zum Beispiel Hegnauer, 343 f., wonach die persönliche Freiheit
und damit die reproduktive Selbstbestimmung nur die Ausübung der natürlichen Fortpflan-
zungsfähigkeit umfassen könne.

45 Ausführlich Kuhn, 62 ff.
46 Im Februar 2015 hat England als bislang einziges Land der Welt die Mitochondrienspende unter

bestimmten Voraussetzungen gesetzlich erlaubt, vgl. Reyfield, 379ff.; vgl. Fisch. 35.
47 Im Mai 2015 haben chinesische Wissenschaftler erstmals ihre Forschungsergebnisse zur geneti¬

schen Veränderung von Embryonen veröffentlicht, vgl. Liang et al.

ZSR 2016 II 363



Andrea Büchler

ausländischen Literatur, die vertreten, reproduktive Selbstbestimmung müsse
auch das Recht umfassen, Embryonen zu selektieren und auf ihre Eigenschaften

Einfluss zu nehmen.48 Die wenigen vorhandenen Lehrmeinungen in der
Schweiz zum Verhältnis dieser Verfahren zu den grundrechtlichen Positionen

hingegen differenzieren: Die reproduktive Selbstbestimmung sei dann tangiert,
wenn die Inanspruchnahme des Verfahrens der Verwirklichung des Kinderwunsches,

das heisst des Wunsches nach einem gesunden Kind diene.49 Das ist
beispielsweise der Fall, wenn erblich belastete Eltern präimplantationsdiagnosti-
sche Massnahmen wünschen oder eine schwangere Frau fortgeschrittenen
Alters eine Amniozentese durchführen lassen will. Ob auch der Wunsch, eine

positive Auswahl bestimmter Eigenschaften eines Embryos zu treffen,
grundrechtliche Dimensionen aufweist, wird in der Literatur nur vereinzelt diskutiert.
Von Bedeutung könnte in diesem Zusammenhang nicht nur das Recht auf
persönliche Freiheit sein, sondern auch das Recht auf Familienleben (Art. 13

Abs. 1 B V), zumal Frauen und Paare solche Entscheidungen in der Eigenschaft
als künftige Erziehungsberechtigte treffen, wobei eine solche Auslegung wohl
in der Schweiz kaum Unterstützung erfahren wird.50

Aus der grundrechtlich geschützten reproduktiven Autonomie und
Selbstbestimmung fliesst das Recht, nicht daran gehindert zu werden, Massnahmen zu

ergreifen, um den Kinderwunsch oder den Wunsch, kein Kind zu haben, zu
verwirklichen. Hingegen kann daraus keine staatliche Pflicht abgeleitet werden,
entsprechende Angebote zu schaffen oder zu unterstützen.51 Auch eine generelle

sozialversicherungsrechtliche Übernahme der Kosten für die ergriffenen
Massnahmen lässt sich damit nicht begründen.52 Nachfolgend werden deshalb
die finanziellen Implikationen reproduktiver Entscheidungen nicht erörtert,
was allerdings nicht als Geringschätzung des regulierenden Einflusses
ökonomischer Rahmenbedingungen auf Entscheidungen in den Bereichen der
Empfängnisverhütung, des Schwangerschaftsabbruchs, der Pränataldiagnostik, und
insbesondere der Fortpflanzungsmedizin gedeutet werden soll. Für die

Fortpflanzungsmedizin wird bisweilen zu Recht festgestellt, dass im geltenden Umfeld

nicht das Recht, sondern das Privileg der reproduktiven Selbstbestimmung
verhandelt werde, zumal die Realisierung des Kinderwunsches meist mit sehr

48 Vgl. Robertson, 149 ff.; ähnlich Savulescu.
49 So Rütsche, Eugenik, 312. Rütsche spricht in diesem Zusammenhang von der negativen Eu¬

genik. So auch das Bundesgericht in BGE 115 Ia 234, E. 5a und 119 Ia 460, E. 5a.

50 Vgl. Rütsche, Eugenik, 312, der vertritt, dass solche Entscheidungen zwar dem grundrechtlich
geschützten Familienleben zuzurechnen seien, daraus aber kein Recht auf Zugang zu eugenischen

Methoden folge.
51 Vgl. Amstutz/Gächter, Rz. 30; vgl. auch differenziert Kuhn, 126 ff.
52 So Amstutz/Gächter, Rz. III; differenziert Kuhn, 128 ff. Vgl. Urteil des Eidgenössischen

Versicherungsgerichts K 107/03 vom 2.3.2005, wonach weder aus dem Fortpflanzungsmedizingesetz

noch aus dem Recht auf Pflege ein Anspruch resultiere, dass die Kosten einer In-
vitro-Fertilisation mit anschliessendem Embryotransfer von der obligatorischen Krankenversicherung

übernommen werden.

364 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

hohen Kosten verbunden ist.53 Will man die rechtsgleiche Ausübung
grundrechtlicher Positionen gewährleisten, dürfen Kostenaspekte nicht vernachlässigt
werden. Zudem sind zahlreiche Aspekte der reproduktiven Selbstbestimmung

eng mit der Gesundheit der Frau verbunden, deren Gewährleistung staatlicher

Auftrag ist.54

Im privatrechtlichen Zusammenhang ist das Persönlichkeitsrecht (Art. 28

ZGB) von zentraler Bedeutung. Es umfasst das Recht auf körperliche, sexuelle
und psychische Integrität, auf persönliche Freiheit und auf Beziehungen zu
Nahestehenden.55 Zwar fehlt in der Literatur und Rechtsprechung eine explizite
Anerkennung der reproduktiven Selbstbestimmung als Teilgehalt des

Persönlichkeitsrechts weitgehend, es kann aber kein Zweifel daran bestehen, dass

reproduktive Entscheidungen für die Selbstentfaltung des Einzelnen von grösster
Bedeutung sind.56 Die reproduktive Selbstbestimmung als persönlichkeitsrechtlich

geschützte Position kommt einerseits im Verhältnis zwischen Arzt und
Patientin zum Tragen. Ihre Verletzung kann haftpflichtrechtliche (Art. 41 ff. OR)
und regelmässig auch vertragsrechtliche (Art. 97 ff. OR) Folgen haben, so zum
Beispiel bei einer misslungenen Sterilisation mit anschliessender Schwangerschaft

oder einer mangelhaften pränatalen Untersuchung und anschliessenden

Geburt eines Kindes mit einer schweren Behinderung. Sie ist andererseits aber

auch im Verhältnis zwischen den Beteiligten - Partnerin und Partner.
Keimzellenspender, Leihmutter - bedeutsam. Ein Eingriff in das Persönlichkeitsrecht
kann durch Einwilligung der verletzten Person, durch überwiegendes privates
oder öffentliches Interesse oder durch Gesetz gerechtfertigt sein (Art. 28 Abs. 2

ZGB). Als höchstpersönliches Recht kann und muss die reproduktive
Selbstbestimmung von urteilsfähigen minderjährigen Personen selbständig geltend
gemacht werden (Art. 19c ZGB). Verschiedene Dimensionen der reproduktiven
Selbstbestimmung sind auch so eng mit der Person verbunden, dass sie im Falle

ihrer Urteilsunfähigkeit keiner Vertretung zugänglich sind (Art. 19c Abs. 2

ZGB).
Zahlreiche Gesetze enthalten explizit oder implizit Regelungen der

reproduktiven Selbstbestimmung, so zum Beispiel das Strafgesetzbuch mit der Nor-

53 Winddance Twine, 7, passim.
54 In allgemeiner Form wird der Bund in Art. 118 Abs. 1 BV beauftragt, Massnahmen zum Schutz

der Gesundheit zu treffen; vgl. Poledna, St.Galler Kommentar BV, Art. 118, N 2 ff.
55 Vgl. Meili, BSK ZGB I, Art. 28, N 17.

56 Vgl. Steiner, 1157, die ein Recht auf eine selbstbestimmte Familienplanung annimmt. BGE
132 III 359, E. 4.2 spreche von der Durchkreuzung der Familienplanung als Verletzung der

Entscheidungsfreiheit der Mutter beziehungsweise der Eltern, und diese stelle eine Persönlichkeitsverletzung

dar. Anders mit Bezug auf das Recht auf kein Kind Brehm, BK OR, Art. 41, N 96b,
nach welchem «die Familienplanung kein geschütztes Rechtsgut [sei], sondern eine inoffizielle
eheliche Vereinbarung». Es ist aber inzwischen wohl allgemein anerkannt, dass der Mann mit
dem Eheschluss kein Recht auf die Gebärtätigkeit der Ehegattin erwirbt, sondern dass über diese

auch verheiratete Frauen weiterhin selbstbestimmt entscheiden. Zur Diskussion über das Recht

auf Familienplanung in Deutschland Hillmer, 298 ff.

ZSR 2016 II 365



Andrea Büchler

mierung des Schwangerschaftsabbruchs, das Fortpflanzungsmedizingesetz, das

Gesetz über die genetischen Untersuchungen beim Menschen oder das

Sterilisationsgesetz. Die Regelungen muten fragmentiert an; ein expliziter Hinweis
auf reproduktive Autonomie oder Selbstbestimmung fehlt regelmässig. Auch
die dazugehörenden Materialien nehmen darauf nur äusserst selten Bezug.57
Bereits eine erste, oberflächliche Lektüre dieser Normen lässt vermuten, dass

ein umfassendes Konzept reproduktiver Autonomie und Selbstbestimmung,
das den verschiedenen Gesetzen zugrunde läge und zwischen ihnen eine

Verbindungslinie zu bilden vermöchte, fehlt. Während zum Beispiel das Gesetz

über die genetischen Untersuchungen beim Menschen und das

Schwangerschaftsabbruchsrecht die Untersuchung von Embryo und Fötus zulassen und
eine Entscheidung zugunsten eines gesunden Kindes erlauben, ist eine solche

Vorgehensweise im Kontext der neu geregelten Fortpflanzungsmedizin unter
anderen, engeren Voraussetzungen möglich. Dies verweist darauf, dass die
Definition und die Bestimmung der Reichweite reproduktiver Selbstbestimmung
jeweils ad hoc für die einzelnen Bereiche und Fragestellungen erfolgten und

erfolgen. Auch Lehre und Rechtsprechung bieten bislang keinen theoretischen
Rahmen an für das systematische Nachdenken über Entscheidungen an den

Anfängen menschlichen Lebens. Die Frage, welche Reichweite reproduktive
Autonomie und Selbstbestimmung im geltenden Recht haben und welche Grenzen
ihnen gesetzt werden, kann also bislang nur für den jeweiligen Kontext
beantwortet werden.

b. Inhärente und externe Grenzen

1st reproduktive Autonomie als die Fähigkeit, eigene moralische Überzeugungen

in reproduktiven Angelegenheiten zu haben und dafür die Verantwortung
zu übernehmen, wertneutral zu denken oder ist sie nur in gewissen Grenzen

gegeben? Oder anders gefragt: Sind alle Werte, Überzeugungen und Haltungen
von der reproduktiven Autonomie erfasst oder gibt es solche, die off-limits
sind? In der philosophischen Literatur werden hierzu verschiedene Positionen
vertreten. Während einige Autorinnen die Überzeugung äussern, die Fähigkeit
zur kritischen Reflexion sei die einzige Voraussetzung für die Möglichkeit
reproduktiver Autonomie, vertreten andere, nur bestimmte Werte und Haltungen
könnten auf autonome Überlegungen zurückgeführt werden und anerkennen
mithin Grenzen, die der reproduktiven Autonomie inhärent sind.58

Die Reichweite reproduktiver Selbstbestimmung gibt vor, welche
Entscheidungsoptionen einer Person einzuräumen sind. Um sie festlegen zu können,
muss danach gefragt werden, ob und woraus sich inhärente Beschränkungen
der Selbstbestimmung ergeben und ergeben können. Grenzen können etwa

57 Zu diesen Ausnahmen gehört die Botschaft Präimplantationsdiagnostik, 5879.
58 Vgl. zu dieser Auseinandersetzung Nelson, 14 f.

366 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

dem Zweck einer Massnahme und einer Entscheidung entnommen werden. So

könnte die reproduktive Selbstbestimmung in ihrer Reichweite zum Beispiel
begrenzt werden auf den Zugang zu denjenigen genetischen Untersuchungen
am Embryo oder Fötus, welche die schwangere Frau für eine informierte und

selbstbestimmte Entscheidung, die Schwangerschaft fortzuführen oder
abzubrechen, benötigt.59 Im Zusammenhang mit der Nutzung fortpflanzungsmedizinischer

Verfahren könnte hingegen berücksichtigt werden, dass ihr Ziel darin
besteht, dauerhafte verantwortungsvolle Beziehungen zu begründen, weshalb
deren voraussichtliche Qualität in die Bestimmung der Reichweite der
reproduktiven Selbstbestimmung eingebracht werden kann.60

Unbestritten ist, dass Rechtspositionen von Drittpersonen und öffentliche
Interessen der reproduktiven Selbstbestimmung Schranken auferlegen können.
Dazu gehören zum Beispiel die Interessen der Keimzellenspender, die Einhaltung

medizinischer Standards, die Glaubwürdigkeit der medizinischen Profession,

gesellschaftliche Kohäsion und Integrität und - was im Detail höchst
umstritten ist - die Würde und Interessen des potenziellen oder ungeborenen
Lebens. Es bleibt im Einzelnen zu untersuchen, welche Schranken die
reproduktive Selbstbestimmung im geltenden rechtlichen Kontext erfährt und ob

beziehungsweise wie sich diese rechtfertigen lassen.

2. Körperliche Integrität

Reproduktion, Schwangerschaft und Geburt sind intensive körperliche Erfahrungen.

Die verfassungsrechtlich (Art. 10 Abs. 2, Art. 13 Abs. 1 BV) und
persönlichkeitsrechtlich (Art. 28 ZGB) geschützte körperliche Integrität ist auf vielfältige
Weise mit der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung verwoben.

Zunächst sind im vorliegenden Kontext häufig sowohl die körperliche Integrität

als auch die reproduktive Selbstbestimmung verletzt, so zum Beispiel bei

einer Sterilisation ohne Zustimmung der betroffenen Person. Beim
Schwangerschaftsabbruch wird die körperliche Integrität durch den Eingriff nicht nur
verletzt, sondern durch die Verhinderung der weiteren Schwangerschaft auch
geschützt. Die Lage präsentiert sich aber mitunter auch dergestalt, dass die

Ausübung der reproduktiven Selbstbestimmung einen (häufig schweren)
Eingriff in die körperliche Integrität mit sich bringt, so bei der Inanspruchnahme
moderner Körpertechniken wie fortpflanzungsmedizinischer Massnahmen.

Tatsächlich sind Fragen der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung

solche, die Frauen in besonderem Masse berühren. Reproduktion findet
im Köiper der Frau statt, ihre Folgen sind für das Leben einer Frau
weitreichend.61 Die enge Verbindung zwischen der reproduktiven Selbstbestimmung

59 So ist wohl die Einschränkung von Art. 11 GUMG zu verstehen.

60 Dies dürfte das primäre Ziel von Art. 3 Abs. 1 FMedG sein.
61 Vgl. auch Beier/Wiesemann, 206.

ZSR 2016 II 367



Andrea Büchler

und der körperlichen Integrität der Frau wirkt sich auch auf die Position des

Partners und potenziellen Vaters aus. Er verfügt ebenfalls über reproduktive
Autonomie und Selbstbestimmung, kann sie allerdings regelmässig nur dann

realisieren, wenn dafür kein Eingriff in die körperliche Integrität der Frau

notwendig ist. So kann er zum Beispiel die Einwilligung zur In-vitro-Fertilisation
nach Entnahme und allenfalls auch Befruchtung der Eizellen nur vor deren

Transfer in die Gebärmutter der Frau widerrufen.62 Wünscht er hingegen eine

pränatale Untersuchung, ist er in seiner reproduktiven Selbstbestimmung auf
die Mitwirkung der Frau angewiesen. Der werdende Vater kann zudem nicht
verhindern, dass die schwangere Frau ihre reproduktive Autonomie verwirklicht,

zum Beispiel indem sie die Schwangerschaft abbricht.
Der körperlichen Integrität kommt - wie noch zu zeigen sein wird - auch im

Verhältnis zu anderen Interessen eine hervorragende Bedeutung zu. Eingriffe in
die körperliche Integrität ohne das Einverständnis der betroffenen Person, das

heisst Zwangsbehandlungen, setzen eine gesetzliche Grundlage voraus, die
den Grundsätzen der hinreichenden Normbestimmtheit genügt,63 sie müssen
ein öffentliches Interesse oder den Schutz von Grundrechten Dritter verfolgen
und verhältnismässig sein, weshalb sie nur in sehr seltenen Konstellationen
gerechtfertigt sind.64

3. Das angeborene Leben

a. Der normative Status des Embryos und des Fötus

Das Nachdenken über den Anfang des menschlichen Lebens und die Bedeutung

reproduktiver Autonomie und Selbstbestimmung ist deshalb so herausfordernd,

weil es eine Bewertung ungeborenen Lebens verlangt, die stark kulturell
und religiös geprägt ist. Der ungeklärte und widersprüchliche Umgang mit dem

werdenden Leben ist mit ein Grund für die Schwierigkeiten, die sich im
Zusammenhang mit der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung ergeben.
Die ethische Debatte über den Status ungeborenen Lebens wird seit jeher heftig
geführt und die Positionen stehen sich mitunter unversöhnlich gegenüber.65 Für
den rechtlichen Diskurs sind einige Vereinfachungen von Nutzen.

Zwar sind physiologisch-ontologische Zäsuren innerhalb der menschlichen

Entwicklung im rechtlichen Kontext allgemein von Bedeutung. In vergleichen-

62 Vgl. Evans v. The United Kingdom (no. 6339/05), Urteil (Grosse Kammer) vom 10. April 2007,
§§ 83 ff. Für eine eingehende und kritische Auseinandersetzung mit dem Fall Evans vgl.
Priaulx.

63 Siehe Müller, Zwangsmassnahmen, 157 ff.
64 Zivilrechtlich bedarf der Eingriff einer Rechtfertigung nach Art. 28 Abs. 2 ZGB; im verfas¬

sungsrechtlichen Kontext kommt Art. 36 BV zur Anwendung. Vgl. exemplarisch BGE 127 I 6,
E. 6. (medikamentöse Zwangsbehandlung) oder BGE 118 Ia 434, E. 5a (obligatorische
zahnärztliche Untersuchung).

65 Zur Diskussion über den moralischen Status des Embryos ausführlich Wagner-Wester¬
hausen; Kipke; Rütsche, 153 ff.

368 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

der Sicht werden aber mit Bezug auf die Frage, ab welchem Zeitpunkt der

Embryo eine rechtlich relevante Entität ist, sehr verschiedene Standpunkte
vertreten. Die Spannbreite von Anschauungen reicht von der Zusprechung der
Menschenwürde und des Lebensrechts ab dem Zeitpunkt der Befruchtung über

graduelle Abstufungen dieses Rechts zum Beispiel ab dem Zeitpunkt der

Einnistung des Embryos in die Gebärmutter, der Ausbildung des zentralen Nervensystems

oder ab der Geburt bis hin zum Standpunkt, das Vorhandensein des

Bewusstseins sei die massgebliche Zäsur. Eine Mehrheit europäischer
Rechtsordnungen sieht die Geburt als entscheidend an für die Entstehung einer Person

im Rechtssinne.66

Das Völkerrecht äussert sich nicht zum Beginn des Rechtsschutzes für
menschliches Leben.67 Auch in der Biomedizin-Konvention wurde auf eine

entsprechende Bestimmung verzichtet.68 Der EGMR entschied, dass die Regelung
des Lebensbeginns in den Beurteilungsspielraum der Vertragsstaaten falle, da

über seinen Zeitpunkt weder aus naturwissenschaftlicher noch aus rechtlicher
Sicht ein Konsens bestehe. Vor diesem Hintergrund verneinte er eine Verletzung

des Rechts auf Leben (Art. 2 EMRK) in einem Fall, in dem ein Arzt
irrtümlich die Fruchtblase seiner Patientin verletzt hatte, was schliesslich zum
Verlust des Fötus führte.

«It follows that the issue of when the right to life begins comes within the margin of
appreciation which the Court generally considers that States should enjoy in this

sphere, notwithstanding an evolutive interpretation of the Convention, a diving instrument

which must be interpreted in the light of present-day conditions) [...]. The

reasons for that conclusion are. firstly, that the issue of such protection has not been

resolved within the majority of the Contracting States themselves, in France in particular,

where it is the subject of debate [...] and, secondly, that there is no European
consensus on the scientific and legal definition of the beginning of life [...].»69

Spätestens seit der umfassenden Arbeit von Bernhard Rütschf. ist hinreichend

dokumentiert, dass die Schweizer Verfassung keine Antwort auf die Frage
enthält, ob Ungeborene ein Recht auf Leben und Integrität haben beziehungsweise

dass sich jedenfalls aus der Verfassung keine Grundrechtsträgerschaft

von Embryonen und Föten ergibt, diese vielmehr erst mit der Geburt einsetzt.70

66 Vgl. Büchler/Frei, Rz. 53.

67 Vgl. Rütsche, lOOff.
68 Der Verzicht erfolgte bewusst: Weil kein Konsens zwischen den Mitgliedstaaten des Europarats

auszumachen war, wurde die Festlegung des Beginns des Mensch- und Person-Seins den nationalen

Rechtsordnungen überlassen; vgl. Council of Europe, Explanatory Report, Ch. I, § 18.

69 Vo v. France (no. 53924/00), Urteil vom 8. Juli 2004, § 82. Auch in verschiedenen früheren Ent¬

scheiden zum Schwangerschaftsabbruch hatte sich die Kommission beziehungsweise der
Gerichtshof dahingehend geäussert, dass die Staaten über einen grossen Ermessenspielraum in Fragen

des pränatalen Lebensschutzes verfügen; vgl. H. v. Norway (no. 17004/90), Entscheid vom
19. Mai 1992, § 1 ; Boso v. Italy (no. 50490/99), Urteil vom 5. September 2002, § 1.

70 Eingehend Rutsche, 109ff. So auch Biaggini, OFK BV, Art. 10, N8; Müller/Schefer,
46 ff.; Schwarzenegger/Heimgartner, BSK StGB II, Vor Art. 118, N 7. Auch de lege ferenda
soll, so Rütsches Position, erst die Geburt ein Lebens- und Integritätsrecht begründen, 442 ff.

ZSR 2016 II 369



Andrea Büchler

Dass Embryonen und Föten kein Recht auf Leben und Integrität zukommt,
heisst nicht, dass sie aus verfassungsrechtlicher Sicht gänzlich schutzlos sind.

Entsprechend wird in der Lehre vertreten, dass auch Ungeborenen Menschenwürde

zukomme,71 oder dass die Menschenwürde zumindest erfordere,
ungeborenes Leben würdevoll zu behandeln.72 Rütsche folgert aus seiner Analyse,
dass die Menschenwürde im Kontext vorgeburtlichen Lebens zwar keine

grundrechtliche Dimension aufweise, also nicht als individuell-anspruchsbegründendes

Grundrecht verstanden werden könne, sehr wohl aber ein

objektives Verfassungsprinzip darstelle.73 Embryonen und Föten komme ein

objektiver Eigenwert zu, der auf moralische Gefühle in der Gesellschaft
zurückzuführen sei, und zwar aufgrund ihrer Potenzialität und damit Nähe zu geborenen

Menschen,74 weshalb ihr Schicksal der Rechtsgemeinschaft nicht gleichgültig

sein könne.75 Daraus wird ein Verbot abgeleitet, pränatales Leben

leichtfertig zu opfern, dieses wie ein «beliebig austauschbares Objekt» zu
behandeln, es der Willkür preiszugeben oder ihm jede Entwicklungschance zu
verwehren.76

Die Wahrnehmung von Grundrechtspositionen, so die weiteren Erläuterungen

Rütsches, rechtfertige Eingriffe in den Eigenwert von Embryonen und
Föten. Wenn der Eingriff für die Verwirklichung eines Grundrechts unbedingt
notwendig, das heisst geeignet und erforderlich sei, dürfe er stattfinden,77 zumal
der Schutz von objektiven Verfassungsprinzipien nicht dazu führen könne,
dass individuelle Rechte weichen müssen:

«[D]ieser Grundsatz [steht] im Dienst einer liberalen Verfassungsordnung, die das
Gerechte dem Guten überordnet, indem sie im Konfliktfall universellen Interessen gegenüber

partikularen Wertauffassungen den Vorrang gibt. Der objektive Eigenwert von
nicht-rechtsfähigen Ungeborenen ist auf partikulare Interessen, nämlich auf moralische

Gefühle in der Gesellschaft zurückzuführen. Demgegenüber sind die von
Menschen- und Grundrechten geschützten elementaren Bedürfnisse grundsätzlich allen
Menschen eigen und damit universeller Natur.»78

Vgl. allerdings die vielen Literaturstellen, die explizit oder implizit von der Grundrechtsträger-
schaft des Ungeborenen bzw. von einem Recht auf Leben des Nasciturus ausgehen: Schweizer,
St.Galler Kommentar BV, Ait. 10. N21; ähnlich Kohler-Vaudaux, 97ff.; Hangartner,
24 ff.; ausführlich Seelmann, 72 ff. Eine Grundrechtsträgerschaft des Embryos und Fötus
entspricht auch der deutschen Verfassungsdoktrin, vgl. ausführlich Rohrer, insbesondere 88 ff.

71 So Mastronardi, St.Galler Kommentar BV, Art. 7. N 52; Haller, Rz. 21 ; Rhinow, Rz. 1032.
72 So Rütsche, 315.
73 Rütsche, 315.
74 Rütsche, 471 f.

75 Siehe BGE 115 Ia 234, E. 9c.

76 Rütsche, 4721'. Zudem vertritt Rütsche ein Integritätsrecht empfindungsfähiger Föten, das

diese vor der Zufügung von Schmerzen und Leid schützen soll, Rütsche, 426 f.: anderer
Ansicht NEK, Forschung an menschlichen Embryonen und Föten, 100 f.

77 Rütsche, 474 f.

78 Rütsche, 473.

370 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Die reproduktive Selbstbestimmung ist ein solches Grundrecht, das

Eingriffe in den Eigenwert von Embryonen und Föten zu legitimieren vermag, wobei

sie freilich in ihrer Reichweite umstritten ist. In der spiegelbildlichen und
meines Erachtens gleichwertigen Betrachtungsweise stellt der Eigenwert von
Embryonen und Föten ein öffentliches Interesse (Art. 36 Abs. 2 BV) dar, das

einen Eingriff in die reproduktive Selbstbestimmung als grundrechtliche Position

rechtfertigen kann.

Explizit geregelt ist der Beginn der Persönlichkeit in Art. 31 Abs. 1 ZGB.
Danach fällt dieser mit der vollendeten Geburt zusammen, das heisst mit dem

vollständigen Austritt aus dem mütterlichen Körper. Es wird weiter vorausgesetzt,

dass das Kind Lebenszeichen zeigt, namentlich die Lungenatmung
einsetzt oder das Herz zu schlagen beginnt, und nach einem Teil der Lehre dass

eine zumindest vorübergehende Entwicklung ausserhalb des Körpers der Mutter

möglich, das Kind also grundsätzlich überlebensfähig ist.79 Sind diese

Voraussetzungen erfüllt, handelt es sich um eine Person, der sämtliche Persönlichkeitsrechte

zustehen, und die insbesondere ein unabwägbares Recht auf Leben
hat.

Nach Art. 31 Abs. 2 ZGB ist das Kind vor der Geburt unter dem Vorbehalt

rechtsfähig, dass es lebend geboren wird. Aufgrund der Bedingung der Lebendgeburt

können meines Erachtens aus dieser Bestimmung keine Persönlichkeitsrechte

Ungeborener abgeleitet werden, unabhängig davon, ob die Bedingung
als Resolutiv- oder als Suspensivbedingung begriffen wird.80 Allerdings wird
dem ungeborenen Leben, dem Nasciturus, eine bedingte Rechtsfähigkeit
zugestanden, die im vorliegenden Kontext vor allem deshalb von Bedeutung ist,

weil sie zu haftpflichtrechtlichen Ansprüchen des Kindes führen kann, sofern

schädigende Handlungen während der Schwangerschaft eine gesundheitliche
Beeinträchtigung bewirkt haben.81 Grundlage dafür ist aber das Integritätsrecht
des geborenen Kindes und nicht des Fötus. Die Anspräche materialisieren sich

jedenfalls mit der Lebendgeburt.

79 Beretta, BSK ZGB I, Art. 31, N4f.; Hausheer/Aebi-Müller, Rz. 03.09 f.; Guillod, Per¬

sonnes, 29; Meier/de Luze, Rz. 22 f.; Steinauer/Fountoulakis, Rz. 429 f.; so aus
verfassungsrechtlicher Sicht auch Rütsche, 443. Anderer Ansicht mit Bezug auf die Notwendigkeit
der Entwicklungsfähigkeit Breitschmid, HK, Art. 31, N 3. Ablehnend auch schon Hafter im
Kommentar von 1919, Art. 31, N4. Ausführlich Schlatter, 39 ff., die durch eine eingehende
und überzeugende Auseinandersetzung mit der Bestimmung nachzeichnet, weshalb die Persönlichkeit

eines extrem Frühgeborenen im Zweifel immer anzuerkennen ist.
80 Vgl. Beretta, BSK ZGB I, Art. 31, N 20, wonach die Auseinandersetzung darüber, ob der Vor¬

behalt der Lebendgeburt eine Suspensiv- oder Resolutivbedingung darstellt, lediglich akademischer

Natur sei; so auch Rutsche, 481 f.; vgl. auch Guillod, 843. Anderer Meinung und
differenzierend Hausheer/Aebi-Müller, 03.14, und Pally, 190f. Meier/de Luze, Rz. 29, und

Steinauer/Fountoulakis, Rz. 438, vertreten die Meinung, es handle sich um eine
Resolutivbedingung. Zur Diskussion über die Rechtsstellung des Nasciturus in Deutschland ausführlich

Hillmer, 133 ff.
81 Vgl. Guillod, Personnes, 31; Meier/de Luze, Rz. 31; Steinauer/Fountoulakis, Rz.440;

Hausherr/Aebi Müller, Rz. 03.20 f.

ZSR 2016 II 371



Andrea Büchler

Die bedingte Rechtsfähigkeit entsteht mit der Zeugung und im Kontext der

Fortpflanzungsmedizin je nach Ansicht im Zeitpunkt der Befruchtung oder der
Nidation.82 Auch wenn die Rechtsfähigkeit des lebend Geborenen zurück auf
den Zeitpunkt der Zeugung wirkt, erfasst sie die Zeugung selbst, die Tatsache

der Existenz nicht.83 Die Existenz kann nicht beklagt werden, zumal es die

Möglichkeit einer besseren nie gegeben hat. Dem Obergericht des Kantons
Bern wurde der Fall einer Frau unterbreitet, die ein Kind mit cystischer Fibrose,
einer vererblichen und nicht heilbaren Stoffwechselkrankheit, zur Welt
brachte.84 Die behandelnde Ärztin hatte es unterlassen, eine pränatale diagnostische

Untersuchung durchzuführen, obwohl die Mutter bereits ein Kind mit
dieser Erkrankung geboren hatte. Mit Bezug auf die Genugtuungsklage der an

cystischer Fibrose leidenden Tochter, der Wrongful Life-Klage, hielt das

Obergericht fest:

«Ein Recht auf Nichtexistenz gibt es nicht. Die Unterlassung der Beklagten stellte
daher weder eine Verletzung vertraglicher (Schutz-)Pflichten dar, noch war sie
widerrechtlich. Der Umstand, überhaupt (wenn auch mit einer Behinderung) geboren zu
sein, beinhaltet keine immaterielle Unbill.»85

Der zivilrechtliche Befund, wonach die Rechtspersönlichkeit mit der Geburt
entsteht, bestätigt sich im Wesentlichen auch im Strafrecht. Die Art. 111-117
StGB schützen Leib und Leben. Das geschützte Rechtsgut der Bestimmungen
zum Schwangerschaftsabbruch (Art. 118-120 StGB) ist dagegen nicht das
Leben der Person, sondern das Interesse des Fötus.86 Wann das Person-Sein

beginnt, ergibt sich indirekt aus Art. 116 StGB, welcher von der Kindestötung
handelt. Nach dieser Norm wird eine Tötung «während des Geburtsvorganges»
bereits als Kindestötung qualifiziert. Das heisst, dass im Unterschied zum Zivilrecht,

das personales Leben erst mit der vollendeten Lebendgeburt entstehen

lässt, dieses im Strafrecht gegeben ist, sobald der Geburtsvorgang einsetzt.87

Bei einer natürlichen Geburt ist dies mit den Eröffnungswehen der Fall, bei
einem Kaiserschnitt, wenn der Arzt zum Eingriff ansetzt.88

82 Für die Nidation als Anknüpfungspunkt für den Beginn der bedingten Rechtsfähigkeit bei der
medizinisch assistierten Reproduktion: Beretta, BSK ZGB I, Art. 31, N 17; Meier/de Luze,
Rz. 33; für die Befruchtung: Hausheer/Aebi-Müller, Rz. 03.25; Steinauer/Fountoulakis,
Rz. 442a.

83 Für den verfassungsrechtlichen Kontext hält Kuhn, 219, zu Recht fest: «Der später geborene
Mensch kann nicht durch ein Verfahren in seinen Grundrechten verletzt werden, die [sie] ihm
erst zum Leben verholfen haben [...]. Es gibt kein Grundrecht, das dem Individuum einen
Anspruch einräumt, nicht, anders als geschehen oder auf eine bestimmte Art und Weise gezeugt
worden zu sein.»

84 Urteil der 2. Zivilkammer des Obergerichts des Kantons Bern vom 2.5.2011, ZK 10569.
85 Urteil der 2. Zivilkammer des Obergerichts des Kantons Bern vom 2.5.2011, ZK 10569. IV.C.

ii.b, Ziff. 5; kritisch dazu Müller, 49 ff.
86 Siehe Schwarzenegger, BSK StGB II, Vor Art. 111, N 1.

87 Vgl. auch BGE 119 IV 207, E. 2.

88 Schwarzenegger, BSK StGB II, Vor Art. 111, N27f. Im Rahmen einer Revision des Straf¬

rechts soll Art. 116 StGB ersatzlos gestrichen werden. Ob dies zu einer Harmonisierung zwi-

372 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Nur wer eine Person tötet oder verletzt, begeht ein Tötungs- oder
Körperverletzungsdelikt und muss mit Strafen bis zu lebenslänglichem Freiheitsentzug
rechnen. Wer hingegen eine Schwangerschaft abbricht, wird deutlich milder
und unter Umständen überhaupt nicht bestraft: Gemäss der im Jahr 2002
eingeführten Fristenlösung ist der Schwangerschaftsabbruch im ersten Trimester der

Schwangerschaft mit Einwilligung der Schwangeren gänzlich straflos (Art. 119

Abs. 2 StGB) und in den zwei folgenden Trimestern ebenfalls, sofern der
Abbruch indiziert ist (Art. 119 Abs. 1 StGB).

b. Ein pränatales Integritätsrecht?

Die Auseinandersetzungen mit dem Schwangerschaftsabbruch aber auch mit
der Herstellung von Embryonen in vitro haben die traditionelle Diskussion um
den normativen Status beziehungsweise das (fehlende) Lebensrecht des
Ungeborenen massgeblich geprägt. In jüngster Zeit wird in der Literatur in verschiedenen

Zusammenhängen neu über einen Integritätsanspruch des Embryos
diskutiert, der möglichweise Schutzansprüche trotz fehlendem Lebensrecht zu

begründen vermag. Geschuldet ist diese Entwicklung den pränatalen
Therapiemöglichkeiten und dem anwachsenden Wissen um Zusammenhänge zwischen
Medikamenten oder bestimmten Verhaltensweisen und der Entwicklung des

Embryos oder Fötus.

Rütsche entnimmt dem geltenden Verfassungsrecht eine Vorwirkung des

Integritätsrechts auf die pränatale Phase. Er begründet dies mit dem Schutz des

Gesundheitsbedürfnisses geborener Menschen und stützt sich auf den weitgehenden

Konsens in der ethischen und philosophischen Literatur - ein solcher
Konsens besteht im Zusammenhang mit dem Lebensrecht von Embryonen und

Föten gerade nicht.89 Mit der Anerkennung einer solchen Vorwirkung sollen

Handlungen, welche Embryonen oder Föten schädigen, als Eingriffe in das

Integritätsrecht geborener Menschen erfasst werden,90 was freilich bedeutende

Auswirkungen auf die reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung der
Frau oder des Paares hat. Mich vermag diese Betrachtungsweise nicht zu

Uberzeugen. Auch wenn damit nicht behauptet wird, Embryonen oder Föten seien

Träger des Integritätsrechts, so impliziert diese Ansicht doch, dass es zwar
kein Recht auf Leben gibt, aber eines auf ein gesundes Leben; dass die Verfassung

zwar keine Aussage zum Schwangerschaftsabbruch macht, sehr wohl aber
eine Grundlage für staatliche Vorschriften bietet, welche etwa die Einnahme

von Folsäure während der Schwangerschaft zur Pflicht erklären. Das scheint

wenig konsistent.

sehen strafrechtlichem und zivilrechtlichem Lebensbeginn führen würde oder führen sollte, ist
ungeklärt und wird in den Materialien nicht erörtert. Zur Streichungsabsicht von Art. 116 StGB

vgl. Bundesrat, Erläuternder Bericht, Harmonisierung der Strafrahmen, 8 und 13 f.
89 Rütsche, 272 ff.
90 Rütsche, 273.

ZSR 2016 II 373



Andrea Büchler

In zivilrechtlicher Sicht ist anerkannt, dass die Rechtspersönlichkeit - und
damit auch das Recht auf körperliche Integrität - eine Rückwirkung entfaltet,
sofern das Kind lebend geboren wird (Art. 31 Abs. 2 ZGB). Damit ist eine

Grundlage gegeben, um nach der Geburt des Kindes Ansprüche wegen
Verletzungen vor der Geburt geltend machen zu können. Für die Beantwortung der

Frage, ob es ein pränatales Integritätsrecht gibt, kann jedoch nicht daran

angeknüpft werden. Zwar gibt es einige Stimmen in der Literatur, welche die

Lebendgeburt in Art. 31 Abs. 2 ZGB als resolutive Bedingung verstehen und
daraus folgern, dem Fötus kämen Schutzansprliche zu,91 allerdings ziehen diese
daraus keine Schlüsse für den vorliegenden Kontext. Verwiesen wird regelmässig

nur auf Rechtspositionen, die verwandtschaftliche Beziehungen berühren
und im Gesetz eine besondere Grundlage gefunden haben.92 Wie noch zu zeigen

sein wird, ist zwar eine klare «Tendenz zur Subjektivierung des Fötus»93

auszumachen, das heisst, es wird in verschiedenen Zusammenhängen und auf
unterschiedlichen Wegen versucht, Schutzpositionen des Embryos oder Fötus

zu begründen. Die Versuche sehen sich allerdings mit einer klaren Regelung
des Beginns der zivilrechtlichen Persönlichkeit konfrontiert und schlagen
deshalb regelmässig fehl.

Schliesslich kennt auch das Strafrecht keine Bestimmung, welche die
vorsätzliche oder fahrlässige Verletzung eines Embryos oder Fötus durch Dritte
oder durch die schwangere Frau selbst zum Gegenstand hätte.94

c. Zusammenfassung

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass nach geltendem Recht
Ungeborene kein Recht auf Leben und körperliche Integrität haben, dass sie keine

Grundrechtsträger sind und ihnen keine Persönlichkeitsrechte zustehen. Keimendes

Leben ist aber für die Rechtsordnung nicht ohne Bedeutung, es ist
vielmehr mit Würde zu behandeln und nicht ohne Not zu opfern. Die Potenzialität
und damit die Schutzwürdigkeit nehmen im Laufe der Entwicklung des pränatalen

Lebens zu,95 was insbesondere im Strafrecht zum Ausdruck kommt. Das

graduelle Anwachsen der moralischen Schutzwürdigkeit des Fötus wird auch in
der ethischen Literatur vertreten, so beispielsweise von Little:

91 Meier/de Luze, Rz. 29 f., und Steinauer/Fountoulakis, Rz. 438 ff.
92 Die an diesen Stellen erwähnten Rechte betreffen insbesondere die erbrechtliche Position

(Art. 544 und 605 ZGB), die vorgeburtliche Anerkennung der Vaterschaft (Art. 11 Abs. 2

ZStV) oder den Entzug der elterlichen Sorge für ein werdendes Kind (Art. 311 Abs. 3 ZGB).
93 Hillmer,73.
94 Vor der Geburt besteht kein strafrechtlicher Schutz vor Angriffen auf die körperliche Integrität,

vgl. Fingerhuth, PK StGB, Vor Art. 122, NI; Tschuor-Naydowski, 186f. So auch die

Rechtslage in Deutschland, vgl. Heinemann, 51 ff.; Robben, 103 ff., die zugleich diese eingehend

kritisiert und de lege ferenda einen Straftatbestand zum Schutz vor pränatalen Schädigungen

vorschlägt.
95 Siehe zum Konzept der anwachsenden Schutzwürdigkeit aufgrund des kontinuierlich ansteigen¬

den Potenzials des Fötus Rütsche, 154 ff., insbesondere 158, mit zahlreichen Hinweisen.

374 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

«Even at early stages of pregnancy, developing human life has an important value

worthy of respect; its status grows as it does, increasing gradually until, at some point
late in pregnancy, the fetus is deserving of the very strong moral protection due
newborns.»96

Weder im verfassungsrechtlichen noch im privatrechtlichen Kontext steht
aber dem Recht auf reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung als
grundrechtlich geschützter Position - mit noch zu bestimmender Reichweite - ein

grundsätzlich gleichwertiges Lebensrecht oder ein Recht auf Nichtexistenz des

Embryos oder Fötus gegenüber, die gegeneinander abzuwägen wären. Das
Lebensrecht und das Recht auf körperliche Integrität setzen erst mit der Geburt
ein. Darüber, ob dies richtig ist, wird immer wieder diskutiert. Die Geburt ist

jedenfalls keine überzeugende ontologische Zäsur in der Entstehung des

Menschen und es haftet ihr etwas Zufälliges an. Dies wird zunehmend offensichtlich,

je umfassender sich die Möglichkeiten der pränatalen und postnatalen
medizinischen Intervention präsentieren.97 Vieles spräche dafür, dem Fötus ein

selbständiges Lebensrecht mit seiner extrauterinen Lebensfähigkeit, spätestens
ab der 24. Schwangerschaftswoche98 einzuräumen, das heisst nicht erst mit der
Tatsache, sondern bereits mit der Möglichkeit der körperlichen Trennung von
Fötus und Frau.99 An der Geburt als entscheidender Zäsur halten aber zahlreiche

Autorinnen mit bedenkenswerten Argumenten fest, so auch Warren:

«Birth is morally significant because it marks the end of one relationship and the

beginning of others. It marks the end of pregnancy, a relationship so intimate that it is

impossible to extend the equal protection of the law to foetuses without severely
infringing women's most basic rights. Birth also marks the beginning of the infant's
existence as a socially responsive member of a human community. [...] There is room
for only one person with full and equal rights inside a single human skin. That is why
it is birth, rather than sentience, viability, or some other prenatal milestone that must
mark the beginning of legal parenthood.»100

III. Zusammenfassung und Würdigung

Eine erste Auslegeordnung hat zusammenfassend ergeben, dass Dimensionen,
Inhalte und Umfang der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung für
die Schweiz noch weitgehend ungeklärt sind. Neben den traditionellen Bereichen

der Freiheit vor staatlichen Eingriffen in die Reproduktion sowie des

Zugangs zur Empfängnisverhütung und zum Schwangerschaftsabbruch ist der

verfassungsrechtlichen Diskussion immerhin ein Recht auf Verwirklichung des

Kinderwunsches zu entnehmen, das auch den Zugang zur Fortpflanzungsmedi-

96 Little, 332.
97 Vgl. Büchler/Frei, Rz. 63 ff.; vgl. ähnlich Tschuor-Naydowski, 365 ff.
98 Siehe Schweizerische Gesellschaft für Neonatologie, Perinatal care, 29; vgl. Schlatter, 44 ff.
99 Vgl. auch van den Daele, 18; zu dieser Diskussion jüngst Jensen.

100 Warren, 62 f.

ZSR 2016 II 375



Andrea Büchler

zin umfasst. Ein Recht auf ein gesundes Kind kommt in verschiedenen

Stellungnahmen aber auch - wie noch zu zeigen sein wird - in einzelnen
Gesetzesbestimmungen zum Ausdruck. Hingegen werden die Möglichkeit, Drittpersonen

für die Verwirklichung des Kinderwunsches beizuziehen, eine umfassende

genetische Untersuchung des Fötus zu veranlassen oder Interventionen in die -
und Klagen wegen der - Lebensweise während der Schwangerschaft abzuwehren,

nur selten in eine Beziehung zur reproduktiven Autonomie und
Selbstbestimmung gesetzt und als mögliche Dimensionen derselben diskutiert. Der

nachfolgenden Auseinandersetzung mit den einzelnen Aspekten reproduktiver
Autonomie und Selbstbestimmung an den Anfängen menschlichen Lebens
wird dagegen ein umfassendes Verständnis dieser Position zugrunde gelegt.

Die Lebensplanung vieler Menschen beinhaltet den Wunsch, eine Familie zu

gründen. Kinder zu bekommen, mit ihnen zu leben, für sie verantwortlich zu
sein, sie zu erziehen und zu begleiten, ist für viele Menschen identitäts- und
sinnstiftend und ein existenzielles Bedürfnis. Kuhn spricht deshalb von einem
natürlich vorgegebenen Grundbedürfnis.101 Der Fortpflanzungstourismus ist
mitunter der Macht dieses Bedürfnisses geschuldet. Die Rechtsordnung wird
der zentralen Bedeutung reproduktiver Autonomie und Selbstbestimmung für
die eigene Identität, die Würde und den Lebenssinn nur gerecht, wenn eine

starke Vermutung zu ihren Gunsten etabliert ist und Einschränkungen nur dann

angeordnet werden dürfen, wenn sie notwendig sind, um Schaden oder eine
nachweisbare Gefährdung von anderen Personen oder der Gesellschaft
abzuwehren.102 Die Selbstbestimmungsanliegen im Kontext der Reproduktion
gehen aber über die Freiheit, sich nicht zu reproduzieren und die Möglichkeit,
den Kinderwunsch zu verwirklichen hinaus. Auch die dichotome Fassung der

persönlichen Freiheit in Fragen der Reproduktion durch die Unterscheidung
zwischen einer negativen und einer positiven reproduktiven Selbstbestimmung

vermag das Geflecht und die Komplexität von Entscheidungen, die Frauen und
Paare in den verschiedenen Situationen treffen wollen und treffen müssen,

längst nicht mehr adäquat abzubilden. Die fortschreitende Medikalisierung des

Anfangs menschlichen Lebens und die Proliferation der Möglichkeiten beim
Akt der Reproduktion, während der Schwangerschaft sowie während und

gleich nach der Geburt haben zu einer Vervielfältigung von Entscheidungssituationen,

Entscheidungsinhalten, Entscheidungsalternativen, Entscheidungsbedeutungen

und Entscheidungsnöten geführt. Damit haben sich auch die
Dimensionen der reproduktiven Selbstbestimmung vermehrt und ausdifferenziert.
Ich werde in Übereinstimmung mit der Literatur im anglo-amerikanischen

101 Kuhn, 2. Siehe auch Robertson, 24: «[...] at the most basic level transmission of one's genes
through reproduction is an animal or species urge closely linked to the sex drive.»

102 Vgl. auch Robertson, 24, passim; Jackson, 318. Zur eminent grossen Bedeutung der repro¬
duktiven Selbstbestimmung siehe auch Priaulx, 173 ff.; zum moralischen Gewicht Bucha-
nan/Brock/Daniels et al., 214 ff.

376 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Raum und dem ethischen Diskurs all diejenigen Erwägungen und Entscheidungen

in Beziehung zur reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung setzen,
welche die Person oder das Paar im Kontext ihrer Reproduktion anstellt und

trifft, und diejenigen gesetzgeberischen, behördlichen oder ärztlichen
Interventionen als solche in die reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung
diskutieren, welche die Frau oder das Paar in ihrer reproduktiven Funktion
ansprechen oder ihre reproduktive Interessen tangieren. Die reproduktive
Selbstbestimmung ist somit sowohl durch den gesetzgeberischen Entscheid betroffen,
bei der Samenspende keine Auswahl der Keimzellen anhand der Berufswahl
des Spenders zuzulassen, oder der Frau den Zugang zu bestimmten genetischen
Informationen über den Embryo zu verwehren, als auch durch die ärztliche
Anordnung, die schwangere Frau müsse sich zum Schutz des Embryos einer
bestimmten Therapie unterziehen.103

Seit einigen Jahrzehnten findet eine weitreichende Verschiebung des Fokus
der ethischen und rechtlichen Aufmerksamkeit statt: von der schwangeren
Frau und dem Prozess der Schwangerschaft hin zum Embryo als Subjekt und

Objekt der Intervention. Die Unsicherheiten in der Diskussion um reproduktive
Autonomie und Selbstbestimmung sind wesentlich darauf zurückzuführen,
dass der rechtliche und ethische Umgang mit dem Embryo beziehungsweise
Fötus ungeklärt, umstritten oder konfus ist. Verschiedene technologische
Errungenschaften haben diese Unsicherheiten noch verschärft. Seit der Erfindung des

Ultraschalls kann man den Embryo oder Fötus nämlich sehen, seit einigen Jahren

sind gar dreidimensionale Bilder möglich, die dann häufig die ersten Seiten

des Fotoalbums zieren und den «Beginn des Lebens des Kindes» dokumentieren:

«Das war schon ich.»104 Zudem ist es vermehrt möglich, Interventionen am

Embryo selbst vorzunehmen, sowohl im Vorfeld der Implantation in vitro als

auch in utero. Das hat Einfluss auf das Vokabular in der wissenschaftlichen
und öffentlichen Debatte: In der Diskussion um die Fortpflanzungsmedizin ist
die Rede vom noch nicht gezeugten Kind und seinem zu erwartenden Wohl
und in der Diskussion um die vorgeburtliche Diagnostik vom ungeborenen
Kind als einem eigenständigen Patienten.105 Auch das Lebensrecht des

103 Eher fraglich ist hingegen, ob es bei Keimzellspenden, also Samen- und Eizellenspenden, um
Fragen der reproduktiven Selbstbestimmung geht, zumal zwar reproduktive Funktionen eingesetzt

werden, aber kein Kinderwunsch oder andere reproduktive Interessen geltend gemacht
werden.

104 Dies ganz im Sinne des Identitätsarguments, das bisweilen zur Rechtfertigung des Einbezugs
potenzieller Personen in den Personenbegriff vorgebracht wird; vgl. dazu Büchler/Frei,
Rz. 25. Vgl. zur Strategie der Visualisierung des Fötus der Abtreibungsgegner in den USA aber
auch allgemein zu den Wirkungen routinemässig durchgeführter Ultraschallbilder des Fötus auf
den Diskurs um reproduktive Selbstbestimmung und die Erfahrungen und Empfindungen
schwangerer Frauen Pollack Petchesky, 263 ff.; Maier, 120 f.

105 Statt Vieler Pally, Nasciturus, 863. Insbesondere unter Ärztinnen und Ärzten wird diese Sicht¬

weise vertreten. Es gibt gar eine International Society for tlte Fetus as Patient, abrufbar unter
<http://www.fetusasapatient.org/> (besucht am 29.3.2016), die sich dem Ultraschall, der pränatalen

Diagnostik und Chirurgie sowie der Geburtshilfe widmet.

ZSR2016I1 377



Andrea Biichler

Embryos wird immer wieder postuliert, und die in der realpolitischen Arena
gefundenen, mit der Idee des Lebensrechts häufig nicht vereinbaren Lösungen, so

zum Beispiel für den Schwangerschaftsabbruch oder die Präimplantationsdiagnostik,

werden als Kompromisse dargestellt. Diese Sichtweise und damit
einhergehende moralisierende Tendenzen mutieren nicht nur immer häufiger zu
Prämissen sogenannt wissenschaftlicher Debatten, sondern erreichen auch
breite Bevölkerungskreise.106

Mit Wiesemann ist festzuhalten, dass die Debatte um den moralischen Status

des Embryos an einen toten Punkt gekommen ist.107 Meines Erachtens zeigt
die Vielfalt von ethischen, philosophischen und rechtlichen Haltungen dazu,
dass die Frage nach dem Beginn des Person-Seins letztlich nicht beantwortet
oder bewältigt werden kann. Normativ entstehen in der Schweiz wie in vielen
anderen Ländern die Rechtspersönlichkeit sowie das Lebens- und Integritätsrecht

aber mit der Geburt.
Viele der nachfolgend zu diskutierenden Fragen würden je für sich alleine

eine Publikation verdienen. Die vorliegende Abhandlung strebt weder Vollständigkeit

an noch behandelt sie alle Detailfragen. Indes werden vor allem Fragen
herausgegriffen, die unbearbeitet, ungeklärt oder umstritten sind, mit dem Ziel,
ihre Bedeutung und Komplexität im Zusammenhang mit der reproduktiven
Autonomie und Selbstbestimmung an den Anfängen menschlichen Lebens
herauszuarbeiten.

C. Reproduktion

«Reproduction is the locus of some of the most pressing conceptual,
moral, and legal quandaries in contemporary society. In recent

years, we have seen stunning advances in technologies that limit
reproduction and even more spectacular advances in those that assist
it.»

Joan C. Callahan. 1.

I. Grundlagen

Viele Menschen haben einen ausgeprägten Kinderwunsch, sie verbinden die

Familiengründung mit Sinngebung und Familie mit einem wichtigen Lebensinhalt.

Lediglich 7% der 20 bis 29-jährigen Frauen und Männer wünschen sich
keine Kinder, weniger als 2% wünschen sich ein Kind, dagegen wünschen
sich rund 63 % der Frauen und Männer zwei Kinder und 28 % gaben drei oder
mehr Kinder als persönliches Ideal an. Mit zunehmendem Alter nimmt dann al-

106 So auch Busch, Abtreibung, 27 ff
107 Wiesemann, 13.

378 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

lerdings der Kinderwunsch ab: In der Altersgruppe der 30 bis 39-Jährigen wollen

bereits 20% kinderlos bleiben. Offenbar passen Personen ohne Kinder ihre

Vorstellungen und Lebenspläne entsprechend an.108

Die Geburtenziffer ist rückläufig. Während in den frühen 1970er-Jahren die
Geburtenziffer noch bei über 2.00 lag, liegt sie heute bei 1.54.109 Ein Fünftel
der Frauen zwischen 50 und 59 Jahren ist kinderlos, 16% haben ein Kind;
Frauen mit zwei, drei oder mehreren Kindern sind seltener, als dies aufgrund
der von jungen Frauen angegebenen Wünsche zu vermuten wäre. Jedenfalls

gibt es eine deutliche Diskrepanz zwischen dem im früheren Alter geäusserten
Kinderwunsch und der tatsächlich realisierten Familiengrösse.110 Markant ist
der Anstieg des Alters der Frauen bei der Geburt des ersten Kindes. Dieses liegt
aktuell bei 31.7 Jahren.1" Diese Entwicklung ist unter anderem auf veränderte

Erwartungen von Frauen an Partnerschaft und Berufsleben zurückzuführen,
sowie auf kulturelle und strukturelle Hindernisse, die es erschweren, Erwerbsund

Familienarbeit zu vereinbaren. Wird die Realisierung des Kinderwunsches
in eine spätere Lebensphase verschoben, führt das nicht selten zu einer
ungewollten Kinderlosigkeit.

Im Folgenden wird auf die reproduktive Selbstbestimmung sowohl im
Zusammenhang mit der sogenannt natürlichen wie auch mit der medizinisch
assistierten Fortpflanzung eingegangen. Die Abgrenzung zwischen natürlicher und

künstlicher Reproduktion ist keineswegs evident, wie das Beispiel der intra-ute-
rinen Insemination veranschaulicht.112 Mit Bernard wird vorliegend davon

ausgegangen, dass die Assistenz durch Ärzte, Keimzellenspender oder
Leihmütter bei der Reproduktion «die Natur der Fortpflanzung in eine <Kultur>»113

überführt.

II. Natürliche Reproduktion

7. Reproduktive Urteilsfähigkeit

Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung umfassen zweifellos die
sogenannte natürliche Zeugung und gehören zu den höchstpersönlichen Rechten.

Weil diese natürliche Zeugung in der Regel auf sexuelle Kontakte angewiesen
ist,"4 nehmen die strafrechtlichen Bestimmungen zum Schutzalter auf die re-

108 Vgl. BFS, Familien und Generationen, 8.

109 Vgl. BFS, Indikatoren der Fruchtbarkeit, Tabelle T 01.04.01.02.0.
110 Vgl. BFS, Familien und Generationen, 6.

111 Vgl. BFS, Indikatoren der Fruchtbarkeit, Tabelle T 01.04.01.02.0.
112 Vgl. auch Jackson, 171.

113 Bernard, 250.
114 In jüngerer Zeit haben sich Online-Angebote von Spendersamen etabliert. Sperma kann bestellt

werden, die Befruchtung erfolgt dann zu Hause durch die Frau selbst und ohne ärztliche Assistenz.

Es existieren auch Webseiten, die Personen, welche nach Spendern suchen und solche,
welche spenden wollen, zusammenführen; siehe zum Beispiel <http://www.samenspender4you.

ZSR 2016 II 379



Andrea Büchler

produktive Selbstbestimmung Einfluss. Sexuelle Handlungen mit einer Person,
die das 16. Altersjahr noch nicht erreicht hat, sind strafbar, es sei denn, der
Altersunterschied zwischen den Beteiligten betrage weniger als drei Jahre

(Art. 187 StGB)."5 Die Einschränkung erfolgt im Schutzinteresse der jugendlichen

Person. Zwar können mit Bezug auf die angemessene Altersgrenze
verschiedene Ansichten vertreten werden,116 dass eine solche aber legitime Zwecke

verfolgt, scheint unbestritten. Geschützt wird die ungestörte sexuelle

Entwicklung des Kindes.117

Mit Blick auf die reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung nicht zu

rechtfertigen ist hingegen das Inzestverbot (Art. 213 StGB), auch wenn der
EGMR im Jahr 2012 in einer Deutschland betreffenden Entscheidung festgehalten

hat, die Strafbarkeit des Geschwisterinzests verletze Alt. 8 EMRK nicht,
zumal ein europäischer Konsens fehle und die einzelnen Staaten in dieser Frage
Uber ein gewisses Ermessen verfügten.118 Die Strafbarkeit des Inzests ist
deshalb problematisch, weil mitunter unklar ist, welches Rechtsgut dieser Tatbestand

schützen will und soll. Genannt werden die intakte Familie und eugenische

Interessen.119 Das Inzestverbot ist jedoch kaum geeignet, die Intaktheit
einer Familie zu schützen.120 Auch die Absicht, Personen vor erhöhten Risiken
von Fehlbildungen zu bewahren, rechtfertigt eine solche Einschränkung der
reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung nicht. Zum einen existiert das

Kind, das vor Schäden bewahrt werden soll, nicht, und somit auch kein
individuelles Gut, das zu schützen wäre. Zum andern wäre das Inzestverbot kaum
eine verhältnismässige Massnahme, wenn erbbiologische Interessen im Sinne
der öffentlichen Gesundheit dessen Ziel wären. Sehr zu Recht werden nämlich
generell keine Anforderungen an eine bestimmte Konstitution gestellt, um
sexuelle Kontakte eingehen und damit möglicherweise Nachwuchs zeugen zu
können.121

com/> (besucht am 29.3.2016). Diese Praxis bestätigt insbesondere, dass sich der Begriff
«natürlich» kulturellen Konstruktionen nicht entzieht, dass Natürlichkeit also keine ontologische
Evidenz hat.

115 Mit Blick auf die Gefahr, dass eine Abhängigkeit ausgenutzt wird, sind auch sexuelle Handlun¬

gen mit Abhängigen (Art. 188 StGB) oder mit Anstaltspfleglingen, Gefangenen und Beschuldigten

verboten (Art. 192 StGB).
116 Etwa in Österreich (§§ 74, 207 StGB) und ebenso in Italien (Art. 609 ter Codice penale) liegt das

Schutzalter bei 14 Jahren. In einigen Bundesstaaten der USA liegt das Schutzalter demgegenüber

bei 18 Jahren.
117 Siehe Maier, BSK StGB II, Art. 187, N 1.

118 Siehe Stiibing v. Germany (no. 43547/08), Urteil vom 12. April 2012, §§ 66 f.
119 Eckert, BSK StGB II, Art. 213, N2; siehe die umfassende und kritische Auseinandersetzung

mit den Begründungen des Inzestverbots bei Kuhn, 320 ff.; aus kulturwissenschaftlicher Sicht

Bernard, 163 ff.
120 Vgl. die entsprechende Kritik in Bundesrat, Erläuternder Bericht, Harmonisierung der Strafrah¬

men, 29.
121 Der Bundesrat schlug im Zusammenhang mit einer Revision des Besonderen Teils des Strafge¬

setzbuches vor, das Inzestverbot aufzuheben (Bundesrat, Vorentwurf, Harmonisierung der
Strafrahmen, 11 ; Bundesrat, Erläuternder Bericht, Harmonisierung der Strafrahmen, 8 f.). In der Ver-

380 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Sexualität gehört zur Persönlichkeit des Menschen. Die Möglichkeit, sich

ungehindert sexuell zu entfalten, ist ein hohes Gut, das allen zukommt, auch

Menschen mit einer körperlichen oder geistigen Behinderung. Sexuelle
Handlungen an und mit urteilsunfähigen Personen sind zwar strafbar (Art. 191

StGB); die Bestimmung zielt aber nicht darauf ab, sexuelle Beziehungen von
Menschen mit einer geistigen Behinderung zu unterbinden, sondern die
sexuelle Selbstbestimmung einer Person zu schützen, die in eine entsprechende

Handlung nicht einzuwilligen vermag.122 Sind Personen mit einer geistigen
Behinderung sexuell aktiv, so kann dies zur Zeugung und Schwangerschaft führen.

Bisweilen wird der Kinderwunsch zum Beispiel von Personen mit einer
Trisomie 21 auch explizit geäussert.123 Vor diesem Hintergrund stellt sich die

Frage, ob, unter welchen Voraussetzungen und mit welchen Mitteln auf Personen

eingewirkt werden darf, um der Zeugung eines Embryos vorzubeugen.
Zunächst ist festzuhalten, dass auch Personen mit einer geistigen Behinderung

das Recht haben, sich für oder gegen die Gründung einer Familie frei zu
entscheiden.124 Ist die Person mit Bezug auf reproduktive Entscheide urteilsfähig,

bestimmt sie alleine darüber, ob und welche Mittel sie einnehmen oder

applizieren will, um einer Schwangerschaft vorzubeugen. Empfängnisverhütende
Massnahmen dürfen nicht gegen ihren Willen angeordnet werden. In Bezug auf
die reproduktive Urteilsfähigkeit als Voraussetzung für die Ausübung der
reproduktiven Selbstbestimmung verdienen insbesondere zwei Aspekte diskutiert zu
werden: Erstens stellt sich die Frage, welcher Massstab an die Urteilsfähigkeit
anzulegen ist und ob sich die Urteilsfähigkeit nur auf die Tatsache der Zeugung
selbst beziehen oder auch die Schwangerschaft, die Geburt und insbesondere

die Aufgaben und die Verantwortung, die mit dem Eltemsein verbunden ist,
umfassen muss. Zweitens ist unklar, ob im Falle von Urteilsunfähigkeit der

betroffenen Person die Entscheidung für oder gegen die Empfängnisverhütung
der gesetzlichen Vertretung zusteht. Die Frage der Empfängnisverhütung ist

zwar im Alltag von und mit Menschen mit einer psychischen Behinderung von

einiger Bedeutung, wird in der rechtswissenschaftlichen Literatur aber kaum

diskutiert. Über der Auseinandersetzung mit dem Thema liegt der Schatten der

Vergangenheit. Schon kurz nach ihrer Einführung wurde die Sterilisation in
einem eugenischen Kontext diskutiert und entwickelte sich zu einer der ver-
breitetsten Massnahmen der selektiven, fortpflanzungsverhindernden Poli-

nehmlassung wurde dagegen deutliche und breite Kritik geäussert. Gegen die Streichung von
Art. 213 StGB wurden insbesondere der Schutz der Institution der Familie sowie erbhygienische
Gründe angeführt. Unter Hinweis auf die Ordnungsfunktion des Strafrechts wurden zudem
Bedenken geäussert, dass die Aufhebung des Inzestverbots unerwünschte Signalwirkung haben

könnte. Die Gesetzesrevision wurde insgesamt zurückgestellt.
122 Vgl. Maier, BSK StGB II, Art. 191, N 1 f.
123 Zum in der Schweiz seltenen, aber dennoch bedeutsamen Ereignis der Schwangerschaft von

Frauen mit einer geistigen Behinderung vgl. Orthmann Bless.
124 Das ergibt sich aus dem verfassungsrechtlichen Diskriminierungsverbot, Art. 8 Abs. 2 BV; siehe

auch Art. 23 § 1 a, b Behindertenkonvention.

ZSR 2016 II 381



Andrea Büchler

tik.125 In der Schweiz wurden Menschen mit einer geistigen Behinderung
bis in die 1980cl-Jahre zwangssterilisiert.126 Die Aufarbeitung dieser
Geschichte127 hat zur bundesweiten gesetzlichen Regelung der Sterilisation
geführt; das Sterilisationsgesetz ist seit Juli 2005 in Kraft.128

Fragen rund um die Urteilsfähigkeit als Voraussetzung für reproduktive
Autonomie und Selbstbestimmung sind komplex und vielschichtig. Ist eine Person
in der Lage, ihre Lebenssituation zu erfassen, daraus Entscheidungen abzuleiten,

die mit ihren Werten und Überzeugungen in Einklang stehen, und ihren
Willen zum Ausdruck zu bringen, ist sie urteilsfähig. In sachlicher Sicht ist zu

berücksichtigen, dass Reproduktion darauf ausgerichtet ist, von Verantwortung
getragene Beziehungen zu begründen, weshalb sich Urteilsfähigkeit nicht nur
auf den Akt der Reproduktion selbst beziehen darf, sondern auch die Bedeutung

von Elternschaft umfassen muss. Ist die Person voraussichtlich nicht in
der Lage, die Betreuungsaufgabe allein zu erfüllen, so spricht dies allerdings
nicht a priori gegen ihre Urteilsfähigkeit mit Bezug auf den Wunsch, eine
Familie zu gründen. Eltern mit einer Behinderung, so verschiedene Untersuchungen,

können sehr wohl ihre Aufgabe wahrnehmen, wenn sie adäquate, mitunter

permanente Unterstützung erhalten.129 Im Allgemeinen werden Personen, die

reproduktives Verhalten zeigen, nicht mit der Erwartung konfrontiert, die

Verantwortung für ein mögliches zukünftiges Kind Ubernehmen zu können oder

zu wollen. Bei Menschen mit einer geistigen Behinderung anders vorzugehen,
würde einer Diskriminierung gleichkommen.130

Bis zum Inkrafttreten des Sterilisationsgesetzes bestand in der Schweiz
keine bundesrechtliche Regelung der Sterilisation. Verschiedene Kantone kannten

eigene Regelungen, wobei diejenigen des Kantons Waadt Zeugnis ablegen
für die eugenisch motivierte Haltung und Praxis der damaligen Zeit. Im Jahr
1928 wurde in das kantonale «Gesetz über die Geisteskranken» eine Bestimmung

aufgenommen, wonach «an einer geisteskranken oder geistesschwachen
Person medizinische Eingriffe zur Kindsverhütung vorgenommen werden können,

wenn diese Person anerkanntermassen unheilbar ist und aller Voraussicht
nach nur ungesunden Nachwuchs hervorbringen kann».131 Die Bestimmung
blieb bis 1985 in Kraft.132 Bereits 1981 erklärten jedoch die Richtlinien der

125 Vgl. Wecker, 102 f.

126 ZurGeschichte eugenisch motivierter Sterilisationen in der Schweiz siehe Dubach; Gossenreiter.
127 Vgl. Kommission für Rechtsfragen NR, Bericht Zwangssterilisationen, 6316 ff.
128 Näheres zur Entstehungsgeschichte Manai, 304 f.

129 Vgl. die deutsche Initiative «begleitete Elternschaft», abrufbar unter <http://www.begleitete
elternschaft.de> (besucht am 29.3.2016).

130 Jedenfalls ist reproduktive Selbstbestimmung von fundamentaler Bedeutung und an die Urteilsfä¬

higkeit sind geringe Anforderungen zu stellen. Nahe liegt eine Analogie zu den tiefen Anforderungen

an die Urteilsfähigkeit im Zusammenhang mit der Eheschliessung, vgl. BGE 109 II 273 ff.
131 Vgl. den Hinweis in Kommission für Rechtsfragen NR, Bericht Zwangssterilisationen, 6316.
132 Siehe Jeanmonod/Gasser/Haller, 77 f. Gestützt auf diese Bestimmung wurden etwa 190

Zwangssterilisationen durchgeführt. Die meisten betrafen Frauen.

382 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

SAMW die Sterilisation von Urteilsunfähigen für unzulässig. Damit wurde
auch die nicht unumstrittene Ansicht zum Ausdruck gebracht, bei der

Reproduktionsfähigkeit handle es sich um ein absolutes, der Vertretung nicht zugängliches

höchstpersönliches Recht; die Sterilisation verfolge keinen Heilzweck
und sei irreversibel, weshalb nur die betroffene Person selbst in eine solche

einwilligen könne.133

Das Sterilisationsgesetz regelt die Frage, ob und wann die Fortpflanzungsfähigkeit

einer urteilsunfähigen Person aufgehoben werden kann. Ausnahmsweise

und unter engen, kumulativ zu erfüllenden Voraussetzungen ist die
Sterilisation von dauernd urteilsunfähigen Personen über 16 Jahren zulässig (Art. 7

Sterilisationsgesetz): Zunächst kommt die Sterilisation nur dann in Betracht,

wenn keine Aussicht besteht, dass die betroffene Person jemals die Urteilsfähigkeit

erlangt. Sodann muss der Eingriff nach den gesamten Umständen im
Interesse der betroffenen Person liegen. Dabei spielt ausschliesslich das Wohl der

betroffenen Person eine Rolle; Interessen Dritter sind nicht von Belang.134
Zudem muss mit der Zeugung und der Geburt eines Kindes überhaupt zu rechnen

sein, und die Zeugung darf sich nicht durch geeignete andere Verhütungsmethoden

oder die freiwillige Sterilisation des urteilsfähigen Partners verhindern
lassen. Die Sterilisation einer urteilsunfähigen Person ist nach dem Grundsatz
der Subsidiarität das letzte zu wählende Mittel der Empfängnisverhütung.
Doch selbst unter diesen Voraussetzungen ist eine Sterilisation nur dann zulässig,

wenn entweder nach der Geburt die Trennung vom Kind unvermeidlich
wäre, weil die Eltemverantwortung nicht wahrgenommen werden könnte, oder

wenn die Schwangerschaft die Gesundheit der betroffenen Frau erheblich
gefährden würde. Zu wählen ist überdies in jedem Fall die Operationsmethode
mit der grössten Refertilisierungsaussicht und schliesslich muss die Zustimmung

der Erwachsenenschutzbehörde zur Sterilisation vorliegen. Vor diesem

Entscheid ist sie verpflichtet, sowohl die betroffene Person als auch ihr nahestehende

Personen getrennt anzuhören, über die sozialen und persönlichen
Verhältnisse der betroffenen Person einen Fachbericht zu erstellen, und die

Urteilsunfähigkeit und die Dauer dieses Zustandes durch ein fachärztliches Gutachten

abklären zu lassen (All. 8 Abs. 2 Sterilisationsgesetz).
Die Sterilisation einer urteilsunfähigen Person stellt einen schweren Eingriff

in die körperliche Integrität dar und hebt die reproduktive Fähigkeit irreversibel
auf. Es ist deshalb davon auszugehen, dass sie kaum praktiziert wird,135 zumal
heute in der Regel andere, weniger invasive Methoden der Empfängnisverhütung

zur Verfügung stehen.136 Es ist auch im Lichte der Behindertenkonvention

133 In der juristischen Lehre wurde durchaus auch eine andere Meinung vertreten, nämlich dass ein

gesetzlicher Vertreter in die Sterilisation Urteilsunfähiger einwilligen könne; so Hegnauer,
Sterilisation.

134 So noch ausdrücklich Art. 7 Abs. 2 lit. a Entwurf Sterilisationsgesetz.
135 Vgl. aber das Urteil des Obergerichts Zürich vom 26.3.2008, ZR 107 (2008), 112 ff.
136 SAMW, Menschen mit Behinderung, 25.

ZSR 2016 II 383



Andrea Büchler

und mit Blick auf die körperliche Integrität höchst fraglich, ob eine Sterilisation

gegen den wie auch immer geäusserten Widerspruch oder Widerstand der

urteilsunfähigen Person überhaupt zulässig ist.137

Ein klarer Verstoss gegen die reproduktive Selbstbestimmung liegt hingegen
im Zusammenhang mit registerrechtlichen Geschlechtsänderungen vor. wenn
dafür der Nachweis verlangt wird, dass die Reproduktionsfähigkeit im
ursprünglichen Geschlecht aufgehoben wurde. Es ist tatsächlich verbreitete Praxis,

einer Person erst und nur dann die Änderung des Personenstands zu ermöglichen,

wenn sie einen «irreversiblen Geschlechtswechsel»138 geltend machen

kann, wofür Gerichte mitunter die Aufhebung der Fortpflanzungsfähigkeit im

ursprünglichen Geschlecht voraussetzen.139 Das bedeutet, dass die betroffene
Person sich zwischen der Ausübung zweier Grundrechte entscheiden muss:
Sie kann das Recht auf Geschlechtsidentität nur unter Inkaufnahme eines

Eingriffs in die körperliche Integrität und die reproduktive Selbstbestimmung erreichen.

Erst seit wenigen Jahren wird diese Praxis kritisch hinterfragt. So hat das

Obergericht Zürich in einem Urteil aus dem Jahr 2011 erstmals festgehalten,
dass für die Änderung des amtlichen Geschlechts keine geschlechtsangleichenden

Operationen verlangt werden dürfen.14,1 Weitere Gerichte und das

Eidgenössische Amt für das Zivilstandswesen folgten dieser Ansicht.141 Erst
vereinzelt wird jedoch ausdrücklich festgehalten, dass nicht nur der operative
Eingriff, sondern auch andere Nachweise der Fortpflanzungsunfähigkeit für
die Änderung des Geschlechtseintrags nicht vorausgesetzt werden dürfen.142

Weniger Aufmerksamkeit in der Literatur erhalten andere - gegenüber der

Sterilisation mildere - Formen der erzwungenen Empfängnisverhütung bei
psychisch beeinträchtigten, möglicherweise urteilsunfähigen Personen. Zunächst

liegt es nahe, dass das familiäre Umfeld, der Beistand, oder die Betreuenden in
der Institution mit der betroffenen Person das Gespräch suchen und wenn sinnvoll

und notwendig die adäquate Methode zur Empfängnisverhütung
besprechen.143 Liegt Urteilsunfähigkeit vor, so entscheidet die vertretungsberechtigte
Person, ob und welche medizinischen Massnahmen zu ergreifen sind, wobei
sie ihre Entscheidung an den Interessen der betroffenen Person auszurichten

137 Vgl. Art. 23 Abs. 1 lit. c, Art. 17 Behindertenkonvention. Der Entwurf zu einem Sterilisationsge¬
setz sah noch ein Verbot der Sterilisation vor, wenn die betroffene urteilsunfähige Person eine

Ablehnung gegen den Eingriff äussert. Vgl. Kommission für Rechtsfragen NR, Bericht
Zwangssterilisationen, 6331. Diese Regelung stiess auf Widerstand im Bundesrat und wurde
im späteren Verlauf der Gesetzgebung gestrichen. Vgl. zu dieser Auseinandersetzung auch

NEK, Sterilisation; Kuhn, 312 f.
138 BGE 119 II 264, E. 6c.

139 Vgl. Recher, 633 ff.
140 Siehe Urteil des Obergerichts Zürich NC090012/U vom 1.2.2011. E. 3.6.
141 Vgl. EAZW, Transsexualität, 7.

142 So Tribunal de première instance du Jura, Décision du 3 Septembre 2012, CIV/1420/2012 und
das Regionalgericht Bern-Mittelland, Entscheid vom 12. September 2012, CIV 12 1217 JAC.

143 SAMW, Menschen mit Behinderung, 27.

384 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

hat (Art. 296ff., 327a ff., 377 ff. ZGB).144 Zwar ist eine Vertretung in
Angelegenheiten der Empfängnisverhütung - zum Beispiel in Sachen Spirale oder

Dreimonatsspritzen - möglich, zumal der Gesetzgeber diese auch mit Bezug
auf die weit einschneidendere Massnahme der Sterilisation ausnahmsweise zu-
lässt. Dauerhafte empfängnisverhütende Massnahmen können sinnvoll sein, um
den unbeschwerten Umgang mit Sexualität zu ermöglichen. Allerdings sollte
die körperliche Integrität insofern als absolute Schranke gelten, als eine
Massnahme zu unterbleiben hat, wenn die Person Widerstand leistet. Auch der
Eingriff in die sexuelle Aktivität selbst ist unzulässig, handelt es sich doch dabei

um einen absolut höchstpersönlichen Aspekt der Persönlichkeit.'45

Darüber hinausgehende Voraussetzungen oder Anforderungen an potenzielle

Eltern bestehen in der Schweiz nicht. Die Entscheidung über das

Reproduktionsverhalten liegt alleine bei ihnen; die Verwirklichung des Kinderwunsches

vollzieht sich im innersten Bereich der Privatsphäre, Interventionen in
diesen haben zu unterbleiben. Auch dann, wenn mögliche Eltern an einer
schweren Erbkrankheit leiden, die mit grosser Wahrscheinlichkeit weitergegeben

wird, kann und darf ihnen die Reproduktion nicht untersagt werden.146 In
einigen Ländern werden allerdings noch heute medizinische Atteste für die

Eheschliessung verlangt, dies nicht zuletzt im Bestreben, der Vererbung von
Krankheiten entgegen zu wirken.147 Weil der innere Zusammenhang zwischen
Sexualität, Eheschliessung und Reproduktion in vielen Gesellschaften nicht
(mehr) gegeben ist, stellen solche Vorschriften nicht nur einen Eingriff in die

Eheschliessungsfreiheit dar, sondern können ihren Zweck auch nicht erfüllen.
Mithin dürfte auch eine spätere Klage des Kindes gegen seine Eltern auf

Schadenersatz und Genugtuung wegen der Herbeiführung seiner Geburt im Be-
wusstsein bestehender Risiken Wrongful Life-Klage) keine Aussicht auf Erfolg
haben.148 Einen Anspruch auf Nichtexistenz gibt es nicht. Die Zeugung hat

auch nicht die körperliche Integrität des Kindes verletzt: Das Unterlassen der

Zeugung hätte nicht zu demselben Kind ohne Beeinträchtigung geführt,
sondern zu keinem Kind. Das heisst, die Rechtsfähigkeit wirkt zwar zurück auf

144 Weil es sich in diesen Fällen regelmässig um ursprüngliche und dauernde Urteilsunfähigkeit
handelt, kommt dem mutmasslichen Willen der Betroffenen als Entscheidungsmassstab keine

Bedeutung zu.
145 Zu den ausgesprochen tiefen Anforderungen an die Urteilsfähigkeit im Kontext sexueller Hand¬

lungen vgl. Maier, BSK StGB II, Art. 191, N 5.

146 So im Ergebnis auch Rütsche aus verfassungsrechtlicher Sicht, 274 f.; für Deutschland vgl.
Robben, 213 ff.

147 Vgl. dazu Büchler/Gora, 103 ff. Luxemburg hat erst per 1.1.2015 die medizinischen Untersu¬

chungen vor der Heirat abgeschafft.
148 Vgl. Gauch, 271; anderer Ansicht bei absichtlichen Schädigungen und der Übertragung von In¬

fektionskrankheiten Mannsdorfer, 311 ff.; ähnlich auch Landolt, 211 ff. Vereinzelte Stimmen

der älteren deutschen Lehre vertraten auch eine deliktsrechtlich sanktionierte Pflicht, auf
Kinder zu verzichten, wenn die Gefahr von Erbkrankheiten bestand, so Heldrich, 599. Für die
neuere deutsche Literatur, die eine Haftung der Eltern für Entscheidungen in der konzeptionellen

Phase ablehnt, vgl. die Hinweise in Robben, 212ff.

ZSR 2016 II 385



Andrea Büchler

den Zeitpunkt der Zeugung, sie umfasst allerdings den Zeugungsakt selbst
nicht.149 Hingegen können Eltern die Verletzung ihrer reproduktiven
Selbstbestimmung geltend machen, wenn sie sich wegen einer mangelhaften
präkonzeptionellen genetischen Beratung zur Zeugung eines Kindes entschlossen

haben, das Kind aber mit schwersten Behinderungen geboren wurde und ihnen
dadurch ein Schaden erwachsen ist (Wrongful Conception-Klage).150 Die
reproduktive Selbstbestimmung umfasst in diesen Fällen das Recht, in Kenntnis der
Chancen auf ein gesundes Kind eine reproduktive Entscheidung zu treffen.
Eine Pflicht der potenziellen Eltern, solche Kenntnisse mittels präkonzeptionellen

genetischen Tests zu erlangen, besteht hingegen nicht (vgl. Art. 6 GUMG).

2. Empfängnisverhütung

Frauen haben seit jeher Mittel und Wege gesucht und gefunden, um einer

Schwangerschaft trotz sexueller Aktivität vorzubeugen.151 In Sachen

Empfängnisverhütung läutete die Entwicklung der Antibabypille, die 1960 erstmals
zugelassen wurde, eine neue Ära ein. Die Schwangerschaftsverhütung ist in der
Schweiz sehr verbreitet. Eine aktuelle Befragung des Bundesamtes für Statistik
ergab, dass annähernd 90% der Frauen im Alter von 20 bis 24 Jahren

Verhütungsmittel benutzen.152 Trotz der Anwendung von Verhütungsmitteln kommt
es zu ungewollten Schwangerschaften. Genaue statistische Zahlen dazu liegen -
soweit ersichtlich - nicht vor, doch gehen (ältere) Schätzungen davon aus. dass

rund 60% der Schwangerschaftsabbrüche auf das Versagen von Verhütungsmitteln

zurückzuführen sind.155

Das Recht, durch den Einsatz von Antikontrazeptiva auf die Möglichkeit zur
Reproduktion (vorübergehend) zu verzichten, stellt einen wesentlichen Bereich
der reproduktiven Rechte dar. Der sichere und finanziell tragbare Zugang zu
Methoden der Empfängnisverhütung ist für die Familienplanung und zur
Verhinderung ungewollter Schwangerschaften von grosser Bedeutung.
Zugangsbeschränkungen bedürfen mit Blick auf die reproduktive Selbstbestimmung einer
besonderen Rechtfertigung. Diese liegt insbesondere bei hormonalen
Verhütungsmitteln wie der Pille in der Sicherheit für die Gesundheit der Patientin,
weshalb sie als Arzneimittel eine Bewilligung der Swissmedic benötigt, um in
Verkehr gebracht werden zu können.154 Die Pille ist rezeptpflichtig und die Pa-

149 Vgl. ausführlich Rütsche, 274ff.
150 Vgl. Urteil des Verwaltungsgerichts des Kantons Bern VGE 21322 vom 24.11.2003. BVR

2004, 289 ff., E. 3.4. Im konkreten Fall wurde die Klage abgewiesen.
151 Vgl. die Hinweise bei Jackson, 11.

152 Vgl. BFS, Mikrozensus Familie und Geburtenhäufigkeit.
153 Vgl. Angaben der Schweizerischen Vereinigung für Straflosigkeit des Schwangerschafts¬

abbruchs, abrufbar unter <http://www.svss-uspda.ch/de/facts/verhuetung.htm> (besucht am
29.3.2016).

154 Art. 9 Abs. 1 HMG (Bundesgesetz über Arzneimittel und Medizinprodukte vom 15. Dezember;
Heilmittelgesetz; SR 812.21). Die Bewilligung wird erteilt, wenn der Hersteller das Produkt kli-

386 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

tientin ist umfassend über die mit ihrer Einnahme einhergehenden Risiken zu
informieren.155 Tragische Einzelfälle haben der Öffentlichkeit in Erinnerung
gerufen, dass die Pilleneinnahme für schwere gesundheitliche Schädigungen
verantwortlich sein kann,156 und dass eine sorgfältige Abklärung und Aufklärung

von grosser Bedeutung ist.157

Die sogenannte «Pille danach» ist eine Notfallmethode, die dann in Betracht

gezogen wird, wenn während des Sexualkontakts die Verhütung gescheitert ist.

Weil ihre Wirksamkeit von der raschen Einnahme abhängt, ist sie rezeptfrei
erhältlich, einzig eine Beratung durch die Apothekerin ist erforderlich.158

Die reproduktive Selbstbestimmung ist auch im Bereich der Empfängnisverhütung

höchstpersönlicher Natur und kann und muss von urteilsfähigen
minderjährigen Personen selbständig geltend gemacht werden. Das heisst, dass

minderjährigen urteilsfähigen Jugendlichen der Zugang zur Empfängnisverhütung

ohne Zustimmung der Eltern zu gewähren ist. Die Urteilsfähigkeit muss
im jeweiligen Behandlungskontext beurteilt werden. Die Anforderungen, die

an den Zugang zur Empfängnisverhütung gestellt werden, müssen allerdings
gering sein, zumal eine Verweigerung weitreichende Folgen haben kann.159

Auch die Verschreibung von Antikontrazeptiva an eine jugendliche Person

unter 16 Jahren, die einen Sexualpartner hat, der wesentlich älter ist, ist nach

richtiger, aber umstrittener Ansicht nicht als strafbares Verhalten zu qualifizieren.160

Den urteilsfähigen minderjährigen Patientinnen muss es zudem möglich
sein, den Behandlungsvertrag, der mit dem Zugang zu Antikontrazeptiva
einhergeht, selbst abzuschliessen. Zum einen, weil es sich dabei um unentgeltliche
Vorteile handelt, das heisst um Leistungen, die von der Versicherung übernommen

werden (Art. 19 Abs. 2 ZGB), zum andern, weil sich die Ausgaben wohl

regelmässig im Rahmen des freien Kindesvermögens bewegen (Art. 323

ZGB). Meines Erachtens ist der Abschluss eines Vertrags zur gynäkologischen
Beratung und Behandlung generell zur Ausübung höchstpersönlicher Rechte

nisch auf seine therapeutische Wirkung und die Sicherheit bzw. ein positives Nutzen-Risikoverhältnis

getestet hat; vgl. Art. 53 HMG; vgl. Art. 5 AMZV (Verordnung des Schweizerischen
Heilmittelinstituts über die Anforderungen an die Zulassung von Arzneimitteln vom 9. November

2001 ; Arzneimittel-Zulassungsverordnung; SR 812.212.22).
155 Die Anforderungen an die Patienteninformation sind im Anhang 5 der AMZV gesondert gere¬

gelt.
156 Vgl. Urteil des Bundesgerichts 4A_365/2014 vom 5.1.2015.
157 Liegt keine medizinische Indikation für die Empfängnisverhütung vor, trägt die Patientin die

Kosten, wobei dies in der Schweiz keine ernstzunehmende Zugangsschranke zu einer zuverlässigen

und sicheren Empfängnisverhütung zu sein scheint.

158 Vgl. auch IENK/SGRM, Positionspapier zur Notfallkontrazeption. Als Deutschland im Jahr
2014 die Rezeptpflicht für die «Pille danach» einführte, wurde dies unter dem Aspekt der
reproduktiven Selbstbestimmung stark kritisiert. Inzwischen wurde die Rezeptpflicht wieder
aufgehoben.

159 Vgl. dazu ausführlich Büchler/Hotz, 572 ff.
160 Vgl. Donatsch, 496, wonach Gehilfenschaft nur dann zu bejahen sei, wenn die Jugendliche ge¬

radezu ermutigt wird, mit der älteren Person sexuell zu verkehren.

ZSR 2016 II 387



Andrea Büchler

zu zählen, weshalb die Zustimmung der gesetzlichen Vertretung nicht verlangt
werden kann,161 Wünscht die Jugendliche nicht, dass die Eltern von ihrem
Besuch bei der Gynäkologin erfahren, leitet die Ärztin das Begehren an die
Krankenkasse weiter. Ärztinnen und Ärzte unterliegen der Geheimhaltungspflicht
(Art. 320 f. StGB). Die Befreiung von dieser Pflicht kann nur durch die Jugendliche

selbst oder auf Anfrage der Ärztin oder des Arztes durch die übergeordneten

kantonalen Gesundheitsbehörden erfolgen (Art. 321 Abs. 2 StGB).162

Die Sterilisation - die Durchtrennung der Eileiter bei der Frau oder der
Samenleiter beim Mann - ist weltweit eine weit verbreitete Form der
Empfängnisverhütung163 und führt zu dauerhafter Reproduktionsunfähigkeit.
Sterilisationen mit dieser Absicht werden in Kliniken seit etwas mehr als einem
Jahrhundert durchgeführt. Wie erwähnt, wurden sie auf Bundesebene erst vor
einem Jahrzehnt gesetzlich geregelt. In der Literatur wurde lange Zeit die
Ansicht vertreten, die Sterilisation stelle eine schwere Körperverletzung dar. die
zumindest im strafrechtlichen Kontext durch die blosse Einwilligung nicht
gerechtfertigt werden könne. Vielmehr müssten die Patientin oder der Patient

wichtige Gründe für den Eingriff vorbringen können.164 Im heute geltenden
rechtlichen Kontext kann eine volljährige und urteilsfähige Person gültig in
eine Sterilisation einwilligen, wenn sie über den Eingriff umfassend informiert
wird und diesem frei und schriftlich zustimmt (Art. 5 Abs. 1 Sterilisationsgesetz).

Urteilsfähige minderjährige Personen können jedoch nicht in eine Sterilisation

einwilligen. Dies kann als Einschränkung der reproduktiven Autonomie

gewertet werden. Mit Blick auf die Schwere und die Irreversibilität des

Eingriffs scheint dies aber gerechtfertigt. Die Urteilsfähigkeit darf in Abweichung
von Art. 16 ZGB auch nicht einfach vermutet werden, sondern ist in der
Patientendokumentation positiv zu begründen (Art. 5 Sterilisationsgesetz). Besondere

Gründe für den Eingriff rnuss die Patientin aber nicht vorbringen.165 Dies ist ein
Tribut an die reproduktive Autonomie, wobei viele Ärztinnen und Spitäler den

Eingriff an sehr jungen Patientinnen und Patienten nicht durchführen, wenn
keine besondere Sachlage vorliegt.166 Auch urteilsfähige Personen unter umfassender

Beistandschaft dürfen nach Art. 6 Sterilisationsgesetz sterilisiert werden,
sofern sie über 18 Jahre alt sind, über den Eingriff umfassend informiert wor-

161 Vgl. ausführlich Büchler/Hotz, 573 ff., so auch Tag/Witte, 1844; anderer Meinung Rutis-
H aUser, der aber zugleich auf Schwierigkeiten und Dilemmata in der ärztlichen Praxis hinweist,
wenn zum einen die Zustimmung der Eltern zum Abschluss des Behandlungsvertrags verlangt
wird, zum andern es alleiniges Recht der jugendlichen Patientin ist, der Behandlung zuzustimmen,

und der Arzt gegenüber den Eltern das Patientengeheimnis grundsätzlich zu wahren hat.
162 Zu darüber hinausgehenden Melderechten und Meldepflichten der Ärztin oder des Arztes ge¬

genüber den Behörden vgl. Büchler/Hotz, 569 ff.
163 Vgl. die tabellarische Übersicht in UN, Contraceptive Use, 25.
164 Vgl. eingehend Schubarth, Kommentar Strafrecht, Art. 123, N 38 ff.
165 Ausführlich zur Sterilisation urteilsfähiger volljähriger Personen und ihren Voraussetzungen aus

verfassungsrechtlicher Sicht Kuhn, 303 ff.
166 So verschiedene Berichte in entsprechenden Foren.

388 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

den sind, diesem frei und schriftlich zustimmen und der gesetzliche Vertreter
sowie die Erwachsenschutzbehörde die Zustimmung ebenfalls erteilen.167

Unter dem Aspekt der Selbstbestimmung und Höchstpersönlichkeit der

Rechtsposition ist im Übrigen die Praxis einiger Gesundheitsinstitutionen168

nicht haltbar, im Zusammenhang mit der Aufklärung und Zustimmung zur
Sterilisation der Frau auch die Unterschrift des Ehemannes zu verlangen. Der
Ehemann hat keinen Anspruch auf die Reproduktionsfähigkeit und
Reproduktionsbereitschaft seiner Ehefrau, und es liegt auch kein Eingriff in seine

Reproduktionsfähigkeit vor, welcher seiner Zustimmung bedürfte.
Die Sterilisation kann misslingen; auf dieses nicht unerhebliche Risiko muss

die Ärztin hinweisen. Verletzt sie ihre Aufklärungspflicht169 oder missachtet sie

bei der Durchführung der Sterilisation die Regeln der ärztlichen Kunst und tritt
eine Schwangerschaft ein, hat eine Wrongful Pregnancy- oder Wrongful Con-

ception-YAage Aussicht auf Erfolg: Die Ärztin hat für den Schaden einzustehen,
der durch die Geburt des Kindes entsteht.170 Neben dem Schaden in Form von
Unterhaltskosten, der Kausalität zwischen der unterlassenen oder unsorgfältigen

Aufklärung beziehungsweise Sterilisation und dem Schaden sowie dem
Verschulden muss eine Vertragsverletzung oder Widerrechtlichkeit vorliegen.
Letztere liegt im Eingriff in die persönlichkeitsrechtlich geschützte reproduktive

Selbstbestimmung, die nicht nur der Frau, sondern auch dem Mann
zukommt.171

III. Medizinisch assistierte Reproduktion

1. Entwicklungen

Technologien der Fortpflanzungsmedizin sind seit den späten l970L'r-Jahren

verfügbar und haben einiges revolutioniert. Nicht nur führt Sexualität nicht
mehr notwendigerweise zur Fortpflanzung, sondern Fortpflanzung setzt auch

167 Die Erwachsenenschutzbehörde hat eine ärztliche Zweitmeinung anzufordern und nötigenfalls
ein psychiatrisches Gutachten über die Urteilsfähigkeit der betroffenen Personen anzuordnen.

168 So einige Erfahrungsberichte.
169 Zum Erfordernis der Aufklärung über das Versagerrisiko bei Sterilisationen für eine rechtsgül¬

tige Zustimmung Pally, 240 ff., mit Hinweisen auf die Rechtsprechung.
170 In BGE 132 III 359 ff. vergass der Operateur die geplante Eileiterunterbindung, die an den Kai¬

serschnitt hätte anschliessen sollen, durchzuführen, wovon das Ehepaar allerdings keine Kenntnis

hatte. In der Folge wurde die Ehefrau ein drittes Mal schwanger und erhob nach der Geburt
des Kindes erfolgreich Klage gegen den Arzt. Kritisch Steiner, 1154f. Noch teilweise anders

Weimar, 49. Vgl. zur früheren Rechtsprechung Manaï, 306 ff. Zum Thema ausführlich Pally,
12 ff.; auch Zellweger, 78 f. Zur Rechtsprechung im anglo-amerikanischen Rechtskreis Nelson,

220 ff.
171 So auch Steiner, 1158: «Haben sich die Partner übereinstimmend für eine präventive Familien-

planungsmassnahme entschieden, ist das Recht des Mannes auf selbstbestimmte Familienplanung

ebenfalls verletzt. Dasselbe muss auch ohne gemeinsamen Entschluss gelten, sofern sich
beide Partner durch die Verhütungsmassnahme geschützt wähnen.»

ZSR 2016 II 389



Andrea Büchler

nicht mehr zwingend Sexualität voraus. Mit dem Kontrollzuwachs über
biologische Vorgänge ist es möglich geworden, Infertilität zu überlisten. Es ist
zudem die Gelegenheit entstanden, auf Keimzellen und Embryonen einzuwirken,
diese zu untersuchen, auszusondern oder gar zu verändern. Daraus ergeben sich

zahlreiche Fragen, die ebenfalls als neue Dimensionen der reproduktiven
Autonomie und Selbstbestimmung thematisiert werden.

Die Geburt des ersten mittels In-vitro-Fertilisation gezeugten Kindes im Jahr
1978 war eine wissenschaftsgeschichtliche Zäsur und markiert den Beginn der

ethischen und rechtlichen Debatten über die Regulierung der medizinisch
assistierten Reproduktion. Die Fortpflanzungsmedizin hat das Potenzial, Konzeptionen

und Verständnisse von Familie und Elternschaft ebenso radikal zu verändern

wie jene des ungeborenen Lebens. Das ist mit ein Grund, weshalb seit

den Anfängen an ihrer Expansion im Hinblick auf Methoden und
Anwendungsbereiche grundsätzliche Kritik geäussert wird. Diese richtet sich gegen
den technischen Zugriff auf die Reproduktion, gegen ihre Aneignung und ihre

Verdinglichung. Im Rahmen der feministischen Debatten in den 1990cr-Jahren

wurde ausserdem die Befürchtung geäussert, dass medizinisch assistierte

Reproduktion dem autonomen Willen der Frau nicht entspreche oder gar
entsprechen könne, da deren diskursive und praktische Nutzung in erster Linie die
traditionelle gesellschaftliche Rollenerwartung an die Frau als Mutter zum
Ausdruck bringe. Überdies würden die Techniken der Reproduktion sich des Körpers

der Frau in der Art eines zweckgerichteten Gegenstandes bemächtigen.172

Kritische Interventionen sind zwar nicht verstummt, sie richten sich allerdings
immer seltener gegen die technische Assistenz im Rahmen der Reproduktion an
sich. Gewarnt wird heute vielmehr davor, dass die reproduktionsmedizinischen
Technologien zu eugenischen Zwecken eingesetzt und missbraucht werden
könnten.

Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung sind im Kontext der
medizinisch assistierten Fortpflanzung auf verschiedene Weisen tangiert. Zunächst
kann der Kinderwunsch möglicherweise nur mit Hilfe der Fortpflanzungsmedizin

realisiert werden. Ob die verfügbaren Technologien in Anspruch genommen

werden sollen, ist grundsätzlich von den betroffenen Personen selbst in
Übereinstimmung mit ihren Werten zu entscheiden. Werden Keimzellen in vitro
verwendet, so entsteht die Möglichkeit, diese zu untersuchen, um sicherzustellen,

dass der auszutragende Embryo - negativ - nicht Träger einer bestimmten

Veranlagung ist, oder dass er - positiv - über bestimmte Eigenschaften verfügt.
Auch diese Entscheidungen sind reproduktiver Natur und gehören deshalb

172 Exemplarisch Corea, 166ff.; auch Brazier, 74ff. Vgl. auch die ausführliche Diskussion der
feministischen Kritik bei Jackson, 174 ff. Geradezu entgegengesetzt zum Beispiel Shulamith
Firestone, die in den modernen Technologien ein Instrument der Befreiung der Frau «von der

Tyrannei der Fortpflanzung» und der biologischen Mutterschaft sieht; ganz im Sinne der Parole
«ohne Leib keine Leibeigenschaft» sei dies der Dreh- und Angelpunkt für die gesellschaftliche
Überwindung des Patriarchats; vgl. Firestone, 225 f.

390 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

grundsätzlich zur reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung. Die betroffenen

Personen sind aber auch in ihrer Eigenschaft als zukünftige Eltern
angesprochen, das heisst als diejenigen, welche die elterliche Verantwortung
ausüben werden. Die körperliche Integrität steht dagegen bei möglichen anderen

Beteiligten im Vordergrund, so bei der Eizellenspenderin oder der Leihmutter,
wobei die verschiedenen Positionen durchaus kollidieren können, so zum
Beispiel dann, wenn die Leihmutter bei einer Mehrlingsschwangerschaft keine

Embryoreduktion vornehmen will, die Wunsch- und zugleich genetische Mutter

hingegen schon. Fortpflanzungsmedizinische Verfahren tangieren aber nicht
nur individuelle, sondern auch öffentliche Interessen. Schliesslich ist der
Kinderwunsch zwar höchstpersönlicher Natur, wenn dessen Verwirklichung aber

auf die technische Unterstützung durch Fachpersonen angewiesen ist, gibt es

immer einen sogenannten Gatekeeper, der vor allem darauf zu achten hat, dass

nicht zuletzt im gesundheitlichen Interesse der Beteiligten bestimmte Standards

eingehalten werden.
Die Fortpflanzungsmedizin ist auf verschiedenen Normebenen reglementiert.

Die Verfassung formuliert die programmatische Vorgabe, dass der Mensch

vor Missbräuchen der Fortpflanzungsmedizin zu schützen sei (Art. 119 Abs. 1

BV), dass im Umgang mit menschlichem Keim- und Erbgut der Schutz der
Menschenwürde, der Persönlichkeit und der Familie zu gewährleisten sei und
dass fortpflanzungsmedizinische Verfahren familienstiftende Wirkung entfalten
sollen (Art. 119 Abs. 2 BV). Sie enthält darüber hinaus detaillierte materielle

Vorgaben; insbesondere sieht Art. 119 Abs. 2 lit. c BV vor, dass Verfahren der
medizinisch unterstützten Fortpflanzung nur angewendet werden dürfen, wenn
die Unfruchtbarkeit oder die Gefahr der Übertragung einer schweren Krankheit
nicht anders behoben werden können, nicht aber, um beim Kind bestimmte

Eigenschaften herbeizuführen oder um Forschung zu betreiben.173

Die Schweiz hat seit dem Jahr 2001 ein Bundesgesetz über die medizinisch
assistierte Fortpflanzung, das in verschiedener Hinsicht sehr restriktiv ist.174

Weil viele Menschen, welche einen auf natürliche Weise nicht realisierbaren
Kinderwunsch haben, diese prohibitive Haltung nicht teilen und weil andere

Länder Verfahren anbieten, die in der Schweiz verboten sind, reisen Frauen und
Paare nicht selten ins Ausland und unterziehen sich dort einer Behandlung. Dieser

wachsende internationale Fortpflanzungstourismus175 und fehlende, verbindliche

internationale Regelungen und Standards werden mit Sorge beobachtet.176

173 Ausführlich zu Art. 119 BV Reusser/Schweizer, St.Galler Kommentar BV, Art. 119; Belser/
Molinari, BSK BV, Art. 119, insbesondere N30ff.; Büchler, Rechtsgutachten, 12 ff.

174 Zu den Gründen für diese restriktive Gesetzgebung Cottier, 11 f.

175 Vgl. dazu die Studienauswertung von Hudson et al. und die Hinweise in Büchler, Rechtsgut¬
achten, 5 f.

176 Vgl. Coester-Waltjen, 233 f. Im Zusammenhang mit der Leihmutterschaft vgl. Bundesrat,
Leihmutterschaft, 33 ff., aber auch Bertschi, 222 ff., mit eigenem Vorschlag. Die Haager
Konferenz hat das Thema der Leihmutterschaft immerhin auf ihre Agenda gesetzt.

ZSR 2016 II 391



Andrea Büch1er

Es ist aber auch eine alternative Sichtweise auf die fortpflanzungsgerichtete
Reisetätigkeit möglich: Die rechtlichen Ordnungen der reproduktiven Medizin spiegeln

eine Vielfalt von philosophischen, kulturhistorischen, ethischen und
religiösen Positionen wieder. Diese Pluralität von Haltungen besteht aber nicht nur
zwischen verschiedenen Ländern, sondern auch innerhalb einer Gemeinschaft.
Die Verschiedenheit der rechtlichen Ordnungen ermöglicht also die Ausübung
reproduktiver Autonomie und Selbstbestimmung zwar nicht immer im eigenen
Land, doch immerhin in einem grösseren Raum. Sie wird auch bezeichnet als

«safety valve that avoids moral conflict, and as such, contributes to a peaceful
coexistence of different ethical and religious views in Europe».177

Die Fortpflanzungsmedizin hat in der Schweiz in den letzten Jahren an

Bedeutung gewonnen. Das Bundesamt für Statistik registrierte im Jahr 2014

insgesamt 6 269 Behandlungen an Frauen. Im Jahr 2004 wurden demgegenüber
noch 3 601 Behandlungen an Frauen verzeichnet.178 Hauptindikation für die

Inanspruchnahme der künstlichen Fortpflanzung ist seit Jahren unverändert die
Sterilität des Mannes.171' Das Durchschnittsalter der in der Schweiz behandelten
Frauen betrug im Jahr 2014 etwas über 36 Jahre.180 Die vermehrte Beanspruchung

der medizinisch assistierten Fortpflanzung korrespondiert mit einer seit
Jahren rückläufigen Anzahl der in der Schweiz vollzogenen Adoptionen;181 die

Fortpflanzungsmedizin hat die Adoption als erste Option bei Fruchtbarkeitsstörungen

verdrängt.

2. Zulässige und verbotene Verfahren der Fortpflanzungsmedizin

a. Allgemeines

Die Fortpflanzungsmedizin ist in der Schweiz restriktiv geregelt. Zusätzlich
zum verfassungsrechtlichen Verbot der Embryonenspende und aller Formen
der Leihmutterschaft (Art. 119 Abs. 2 lit. d BV) untersagt das Fortpflanzungsmedizingesetz

auch die Eizellenspende (Art. 4 FMedG). Erlaubt sind hingegen

177 Pennings, 2694. Er meint denn auch: «It is one thing to introduce rules regarding procreation
and family building in one's society, it is quite another to take every possible measure to force
individual citizens to abide by these rules» (2691), und präsentiert reproduktiven Tourismus als

Lösung des Problems restriktiver nationaler Gesetzgebung. In gewissen Gebieten hat allerdings
eine Rechtsvereinheitlichung stattgefunden: Im Jahr 2004 erliessen das Europäische Parlament
und der Europäische Rat die sogenannte Geweberichtlinie, deren vorrangiges Ziel die Festlegung

hoher Qualitäts- und Sicherheitsstandards für menschliche Gewebe und Zellen ist, die zur
Verwendung bei Menschen bestimmt sind; siehe Richtlinie 2004/23/EG (ABl L 102/48 vom
7.4.2004), Art. 1.

178 BFS, Fortpflanzung, Tabelle T 14.03.07.01.01.
179 Mehr als 40 Prozent der fortpflanzungsmedizinischen Verfahren in den Jahren 2007 bis 2014 er¬

folgten aufgrund von Sterilität des Mannes; vgl. BFS, Fortpflanzung, Tabelle T 14.03.07.01.03.
180 BFS, Fortpflanzung, Tabelle T 14.03.07.01.03.
181 Vgl. auch Botschaft Adoption, 891.

392 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

die artifizielle Insemination, die In-vitro-Fertilisation (wozu auch die intrazyto-
plasmatische Spermainjektion gehört182) mit Embryotransfer und der Gametentransfer

(Art. 2 lit. a FMedG) - heute alle etabliert und weit verbreitet. Allerdings

formuliert das Gesetz zahlreiche Voraussetzungen für die Nutzung der
einzelnen reproduktiven Möglichkeiten.

b. Eizellen- und Embryonenspende

Schwangerschaft und Geburt nach einer Eizellenspende sind seit etwa 30 Jahren

möglich.182 Wegen des Verbots der Eizellen- und Embryonenspende sind diejenigen

Paare, die sich den Kinderwunsch aufgrund von Fruchtbarkeitsstörungen
der Frau nicht erfüllen können, in der Schweiz jedoch von den Verfahren der

künstlichen Fortpflanzung ausgeschlossen.184 Während das Embryonenspende-
verbot Eingang in die Verfassung gefunden hat, war das Verbot der Eizellenspende

im Gesetzgebungsverfahren umstritten. Begründet wurde es schliesslich
damit,

«dass die medizinisch unterstützte Fortpflanzung nicht zu Familienverhältnissen führen
sollte, die von dem, was sonst natürlicherweise möglich ist, abweichen. Das Erfordernis
der Eindeutigkeit der Mutterschaft bei der Geburt, das im Satz <mater semper certa est>

zum Ausdruck kommt, sollte nicht preisgegeben werden. [...] Die Spaltung der Vaterschaft

in einen genetischen und in einen sozial-rechtlichen Vater durch Insemination
mit Spendersamen hat im Gegensatz zur Eispende bei natürlichen Zeugungsvorgängen
eine Parallele: Dass der genetische Vater rechtlich nicht die Verantwortung für sein

Kind übernimmt, dass insbesondere der Ehemann der das Kind gebärenden Frau nicht
notwendigerweise dessen leiblicher Vater sein muss, ist eine Erfahrungstatsache.
Dementsprechend kann man auch nicht von Diskriminierung der Frau sprechen.»185

Die gegenüber der Eizellenspende geäusserten Vorbehalte thematisieren

schwergewichtig drei unterschiedliche Problemkreise. Einmal wird
vorgebracht, die Eizellenspende entferne sich weitgehend von der natürlichen

Zeugung, was unerwünscht sei. Ein zweiter Einwand gründet auf der Uberzeugung,
dass das Wohl des zu zeugenden Kindes vor den Gefahren geschützt werden

müsse, die seiner Identitätsentwicklung durch das Auseinanderfallen von
genetischer und sozialer Mutterschaft drohen. Schliesslich wird mit Blick auf die

Spenderin argumentiert, die Eizellenspende instrumentalisiere den weiblichen

Körper und setze die Frau gesundheitlichen Belastungen sowie einem erhöhten
Risiko von Ausnutzung und Ausbeutung aus. Diese Einwände eignen sich

allerdings nicht, um ein Verbot der Eizellenspende und damit einen Eingriff in
die reproduktive Selbstbestimmung zu rechtfertigen. «Natürlichkeit» ist weder

182 Vgl. zur grossen Bedeutung der «Erfindung» dieser Methode nicht nur in medizinischer, son¬

dern auch in kulturwissenschaftlicher Sicht Bernard, 410 ff.
183 Vgl. Kentenich/Utz-Billing, 229. wonach im Jahr 1984 erstmals die erfolgreiche Schwan¬

gerschaft und Geburt nach einer Eizellenspende gelang.
184 Vgl. zu den Indikationsgebieten der Eizellenspende Büchler, Rechtsgutachten, 6 f.

185 Botschaft FMedG, 254 f.

ZSR 2016 II 393



Andrea Büchler

ein von kulturellen und entwicklungsgeschichtlichen Vorgängen unabhängiges
Konzept, noch gibt es ein öffentliches Interesse daran, das wie auch immer
verstandene «Natürliche» als eine Art gesellschaftlichen Selbstverständnisses zu
bewahren.186 In Bezug auf das Kindeswohl sind zwei Dimensionen desselben

zu unterscheiden: das Kindeswohl als öffentliches Interesse und das Wohl des

einzelnen potenziellen, aber noch nicht gezeugten Kindes. Auf die mit dem
Kindeswohl als Leitprinzip des Gesetzes und als Voraussetzung für die Anwendung

medizinisch assistierter Fortpflanzungsverfahren (Art. 3 Abs. 1 FMedG)
einhergehenden Fragen und Probleme ist an anderer Stelle einzugehen. Mit Bezug

auf die Eizellenspende im Besonderen kann zusammenfassend festgehalten
werden, dass sie zu den erprobten und etablierten Verfahren gehört und kein
erhöhtes Risiko für Erkrankungen oder Fehlbildungen birgt.187 Ebenso wenig
gehen mit der Spaltung zwischen der genetischen (auf Abstammung beruhenden),

der biologischen (an die Geburt anknüpfenden) und der sozialen Mutterschaft

schwerwiegende psychosoziale Risiken einher.188 Flingegen ist
anerkannt, dass es sich bei der Eizellenspende um einen invasiven Eingriff handelt,
der physisch anstrengend ist, schmerzhaft sein kann und nicht frei von
gesundheitlichen Risiken ist. Diese Risiken allein können ein Verbot nicht rechtfertigen,

gehen sie doch mit jeder In-vitro-Fertilisationsbehandlung einher. Weil
der Eingriff nicht mit einem therapeutischen Nutzen für die Spenderin gerechtfertigt

werden kann - ausser allenfalls bei Egg Sharing189 - und damit mit dem
in der Medizinethik zentralen Gebot der NichtSchädigung in Konflikt gerät,
muss der selbstbestimmten und freien Einwilligung der Spenderin und deren

vorangehender Aufklärung indessen höchste Aufmerksamkeit zukommen.190

Zudem sind die medizinischen Standards auch und in erster Linie an den
Bedürfnissen sowie der körperlichen und gesundheitlichen Integrität der Spenderin

auszurichten. Schliesslich ist mit der Eizellenspende neu die Frage zu diskutieren,

ob das Alter der Empfängerin einer Eizellenspende unter dem Aspekt
der reproduktiven Selbstbestimmung gesetzlich begrenzt werden soll und darf,
zumal die Austragung selbst auch noch in fortgeschrittenem Alter möglich
ist.191

186 Grundlegend Birnbacher, insbesondere 139ff.; Rütsche, 521; siehe auch Steiner/Roggo,
477; Büchler/Clausen, 259 f.; so schon Büchler, Rechtsgutachten, 17 f., mit weiteren
Hinweisen.

187 Zum Forschungsstand im Detail und mit Hinweisen auf die verschiedenen Forschungsarbeiten
Büchler, Rechtsgutachten, 18 ff.

188 Vgl. die umfassenden Hinweise auf den sozialwissenschaftlichen und psychologischen For¬

schungsstand bei Büchler, Rechtsgutachten, 21 ff.; zu den rechtlichen Bedenken hinsichtlich
dieses Arguments siehe Reinke, 129 ff., und Schewe, 93.

189 Das ist die Möglichkeit, die im Rahmen einer In-vitro-Fertilisationsbehandlung gewonnenen
überzähligen Eizellen zu spenden, vgl. Büchler, Rechtsgutachten, 37 f.

190 Vgl. Büchler, Rechtsgutachten, 25.
191 Vgl. zu möglichen Eckpunkten einer Regelung de lege ferenda Büchler, Rechtsgutachten,

28 ff.

394 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Für die Embryonenspende, die durch die Verfassung verboten ist, gelten

ganz ähnliche Überlegungen. Mit ihrer Hilfe kann sich ein Paar den
Kinderwunsch auch dann erfüllen, wenn weder die Frau noch der Mann über
funktionsfähige Keimzellen verfügen. Zwar besteht bei der Embryonenspende im
Unterschied zur Eizellenspende keinerlei genetische Verbindung des Embryos
zum Paar, was das Verfahren in die Nähe der Adoption rückt, die eigene und

strenge Regeln kennt. Für sich allein genommen ist dies aber kein Indiz für
eine besondere Gefährdung, die ein Verbot rechtfertigen würde.1''2 Immerhin
besteht durch die Schwangerschaft eine biologische Verbindung zur zukünftigen

Mutter. Eine gesetzliche Regelung müsste hingegen dafür besorgt sein,
dass nicht leichtfertig überzählige Embryonen erzeugt werden.193

Im Rahmen der Revisionsarbeiten zum schweizerischen Fortpflanzungsmedizingesetz

wurden auch parlamentarische Vorstösse betreffend die Zulassung
der Eizellenspende eingereicht, welche zu einer politischen Auseinandersetzung

geführt haben, deren Ausgang noch offen ist.194 ledenfalls ist das Verbot
der Eizellen- und Embryonenspende in der geltenden absoluten Form mit dem
Recht auf reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung nicht zu vereinbaren,

zumal keine öffentlichen Interessen auszumachen sind, welche dieses

rechtfertigen könnten.193

c. Leihmutterschaft

Auch sämtliche Formen der Leihmutterschaft sind in der Schweiz verboten.196

Die argumentative Rechtfertigung für das Verbot der Leihmutterschaft
unterscheidet sich nicht grundlegend von derjenigen für das Verbot der Eizellen-
und Embryonenspende. Auch die Leihmutterschaft, so die Befürchtungen,
untergrabe tradierte Vorstellungen von Mutterschaft, gefährde das Kindeswohl
und sei inhärent ausbeuterisch. Bei der Leihmutterschaft erfahren diese Bedenken

allerdings eine Zuspitzung: Schwangerschaft und Geburt werden als unhin-

tergehbare Voraussetzungen für echte Mutterschaft präsentiert, die Gefährdung
des Kindeswohls und die Verletzung der Würde der Leihmutter werden als der
Praxis der Leihmutterschaft immanent beschrieben, und einer Leihmutter wird
die Fähigkeit, in eine solche Vereinbarung informiert und selbstbestimmt
einzuwilligen, schlicht abgesprochen.197

192 Siehe Kuhn, 351.
193 Vgl. Kuhn, 352.
194 Siehe die parlamentarische Initiative von Nationalrat Neirynck, Die Eizellenspende zulassen.

Diese wurde inzwischen abgeschrieben, allerdings mit dem Hinweis, dass das Thema in anderer
Form wieder auf die Tagesordnung der Räte gesetzt werden soll.

195 So bereits Kuhn, 357 ff.; Steiner/Roggo, 477 ff. Vgl. zum allgemeinen Liberalisierungstrend
Cottier, 12 ff.

196 Zu den verschiedenen Formen der Leihmutterschaft Bleisch, 8 f.
197 Vgl. Bundesrat, Leihmutterschaft, 17. Grundlegend kritisch auch Christensen. Für eine gute

Zusammenfassung und Diskussion der Argumente, die gegen die Zulassung der Leihmutterschaft

vorgetragen werden Jackson, 297 ff.

ZSR 2016 II 395



Andrea Büchler

Bei der Leihmutterschaft handelt es sich um eine komplexe Beziehung
zwischen mehreren Personen. Sie hat eine lange Geschichte; die moderne

Auseinandersetzung mit dem Phänomen wurde durch den Fall des Baby M in den

USA der 1980cr-Jahre entfacht, als eine Leihmutter und zugleich genetische
Mutter sich weigerte, den auftraggebenden Eltern das Kind nach der Geburt zu
übergeben.198 In einer wachsenden Zahl von Rechtsordnungen wird die

Inanspruchnahme einer Leihmutter durch Männerpaare oder durch Frauen, die
selbst nicht in der Lage sind, eine Schwangerschaft auszutragen, als legitime
Möglichkeit angesehen, den Kinderwunsch zu verwirklichen.199

Ohne an dieser Stelle auf die aufwändigen und kontroversen Diskussionen

eingehen zu können, sei lediglich festgestellt, dass auch das gänzliche Verbot
der Leihmutterschaft beziehungsweise die Ungültigkeit entsprechender
Verträge einen Eingriff in die reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung
darstellt und der fundierten Begründung bedarf.20" Der Nachweis, dass von
Leihmüttern geborene Kinder in ihrer psychosozialen Entwicklung gefährdet
wären, konnte bislang nicht erbracht werden.201 Der Leihmutter jegliche Fähigkeit

abzusprechen, autonome Entscheidungen zu treffen, mutet zudem paterna-
listisch an. Die Literatur für den anglo-amerikanischen Raum spricht jedenfalls
eine andere Sprache: Es gibt keinen empirischen Nachweis, dass Leihmütter
ihre Entscheidungen nicht selbstbestimmt treffen, unabhängig davon, ob sie

für die Leistung entschädigt werden.202 Hingegen ist es auch hier vornehme

Aufgabe einer gesetzlichen Regelung, den Bedürfnissen der potenziellen
Leihmutter Rechnung zu tragen. Dies gilt ganz besonders hinsichtlich ihrer körperlichen

Integrität, welche die reproduktiven Interessen der intendierten Eltern

regelmässig überwiegen muss. Daraus folgt, dass eine vertragliche Vereinbarung
von Eingriffen in die körperliche Integrität der Leihmutter, zum Beispiel in

Form einer Embryonenreduktion im Falle der Mehrlingsschwangerschaft oder
eines Kaiserschnitts, ungültig wäre (Art. 27 ZGB).203

198 Dazu slatt Vieler Bertschi, 109. Ausführlich und detailreich zum Fall Baby M Bernard, 257 ff.
199 Vgl. Cottier, 19 ff., mit Hinweisen auf die verschiedenen rechtsvergleichenden Studien. Vgl.

auch die tabellarische Übersicht über die nach wie vor insgesamt restriktiven Regelungen der
Leihmutterschaft in Europa im Bericht des Europäischen Parlaments, Das System der Leihmutterschaft,

10 f.

200 Straehle macht zu Recht auf die Bedeutung der Vertragsfreiheit aufmerksam und postuliert
nicht das Verbot, sondern die Regulierung solcher Verträge.

201 Vgl. Golombok et al., 653, 657. Vgl. auch die englische Studie von Jadva et al., die eine posi¬
tive Haltung der befragten Kinder zur Leihmutter und zur Leihmutterschaft dokumentiert.

202 So die Schlussfolgerung einer umfassenden Evaluation empirischer Untersuchungen betreffend
Kanada, USA und England von Busby/Vun, 92: «The empirical research demonstrates that

concerns that commercial surrogacy will lead to commodification and exploitation and that

women cannot give meaningful consent to such arrangements, have not been realized in those

countries.» Siehe auch die Hinweise auf die sozialwissenschaftliche und psychologische Literatur

bei Nelson, 331 ff.
203 Es gibt immer mehr Stimmen in der Literatur, die darauf hinweisen, dass internationale Leih¬

mutterschaft ausbeuterisch ist oder sein kann, dass dies allein allerdings ein absolutes Verbot

396 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

3. Voraussetzungen und Beschränkungen des Zugangs zur
Fortpflanzungsmedizin

a. Allgemeines

Das Fortpflanzungsmedizingesetz kennt nicht nur verbotene Verfahren,
sondern auch Beschränkungen des Zugangs zu den erlaubten Behandlungen.
Verfahren der Fortpflanzungsmedizin dürfen nur bei einer anders nicht behebbaren
Unfruchtbarkeit beansprucht werden2"4 oder wenn die Gefahr der Übertragung
einer schweren, unheilbaren Krankheit205 auf die Nachkommen nicht anders

abgewendet werden kann (Art. 119 Abs. 2 lit. c BV; Art. 5 FMedG).206 Hetero-

loge Verfahren stehen nur verheirateten Paaren offen (Art. 3 Abs. 3 FMedG).
Paare in eingetragener Partnerschaft sind ausdrücklich von der Fortpflanzungsmedizin

ausgeschlossen (Art. 28 PartG). Und schliesslich dürfen nur Personen

medizinisch assistierte Fortpflanzungsverfahren in Anspruch nehmen, die
aufgrund ihres Alters und ihrer persönlichen Verhältnisse voraussichtlich bis zur
Volljährigkeit des Kindes für dessen Pflege und Erziehung sorgen können

(Art. 3 Abs. 2 lit. b FMedG), wobei die Konkretisierung dieser Anforderung
der ärztlichen Praxis obliegt, die wegen der Unbestimmtheit der Norm grosses
Ermessen ausüben kann.207 Freilich haben die Betroffenen in den Eingriff
informiert einzuwilligen. Im Kontext der Fortpflanzungsmedizin hat die Einwilligung

schriftlich zu erfolgen (Art. 5b rev. FMedG) und die Aufklärung muss
gewisse Inhalte aufweisen (Art. 6 Abs. 1 und 2 FMedG).

Haben bestimmte Personen keinen Zugang zur Fortpflanzungsmedizin, so

ist ihre reproduktive Selbstbestimmung tangiert. Eine solche Intervention wird
regelmässig mit dem Wohl des Kindes gerechtfertigt, das allerdings in verschiedener

Hinsicht dafür ungeeignet ist.

b. Das Kindeswohl?

Unter der Marginalie «Kindeswohl» hält das Fortpflanzungsmedizingesetz im
Sinne einer allgemeinen Handlungsanweisung fest, dass medizinisch assistierte

Reproduktionsverfahren nur angewendet werden dürfen, wenn das Kindeswohl
gewährleistet ist. Dass und weshalb diese Voraussetzung generell und für sämtliche

Techniken der assistierten Fortpflanzung gelten soll, wird mitunter wie

folgt begründet:

nicht zu rechtfertigen vermag, sondern Grund für eine umfassende Regelung ist; vgl. Wilkinson,

Surrogacy.
204 Zu dieser Voraussetzung vgl. Fankhauser/Vionnet, 149 f.
205 Das neue Recht verzichtet auf die Voraussetzung der Unheilbarkeit, ohne dadurch eine weitrei¬

chende materielle Änderung zu bewirken; vgl. Botschaft Präimplantationsdiagnostik, 5919.
206 Zur Auslegung der Indikation der Gefahr der Übertragung einer schweren Krankheit auf die

Nachkommen vgl. Botschaft Präimplantationsdiagnostik, 5920 ff.
207 Eingehend und kritisch zu dieser Voraussetzung Fankhauser/Vionnet, 148 f.

ZSR 2016 II 397



Andrea Büchler

«Im Unterschied zur natürlichen Zeugung sind bei den Verfahren der medizinisch
unterstützten Fortpflanzung Dritte beteiligt, die ihr Handeln mit Blick auf das Wohl des

zu zeugenden Kindes rechtfertigen müssen. [...] Namentlich sollen die
Fortpflanzungstechniken bloss gebraucht werden, wenn und soweit sie im Vergleich zur natürlichen

Zeugung keine besonderen Risiken für die gesundheitliche Entwicklung des

Kindes aufweisen. Auf eine Behandlung ist zu verzichten, wenn die Ärztin oder der
Arzt zur Überzeugung gelangt, dass die Lebensbedingungen des Kindes mit
schwerwiegenden psycho-sozialen Risiken belastet sein würden. Die Zeugung eines Kindes
darf beispielsweise nicht als Versuch zur Rettung einer Paarbeziehung in der Krise
dienen.»-08

Der Schutz des Kindeswohls wird damit zum wichtigsten Prinzip bei der

Anwendung fortpflanzungsmedizinischer Praktiken erklärt und insbesondere
den Interessen und Wünschen der möglichen Eltern übergeordnet. Beim
Kindeswohl handelt es sich um einen im Familienrecht gut etablierten Grundsatz,
wobei der Begriff unbestimmt und in seinem materiellen Gehalt nicht leicht
fassbar ist und deshalb im Einzelfall der Konkretisierung bedarf. Zudem variiert
das Anspruchsniveau je nach Fragestellung: Da die Wahrung des Kindeswohls
beispielsweise bei der Adoption sowohl Ziel als auch Rechtfertigung ist, wird
diese nur zugelassen, wenn sich das Kind in allen Belangen bestmöglich entwickeln

kann. Will hingegen eine staatliche Behörde in die elterliche Erziehungsund

Betreuungsarbeit eingreifen, so darf sie das nur, wenn eine eigentliche
Gefährdung des Kindeswohls vorliegt.209 Die Funktion und der Inhalt des
Kindeswohls sind im Kontext der Fortpflanzungsmedizin hingegen ebenso unklar
wie der Massstab, der an das Kindeswohl angelegt werden soll.

Das Kindeswohl nach Art. 3 FMedG kann sich - wie im familienrechtlichen
Kontext - im Sinne einer individuellen Position auf ein bestimmtes Kind beziehen

und sowohl somatische als auch psychosoziale Dimensionen seiner
Gesundheit ansprechen. Damit ist zunächst das elementare Bedürfnis nach
physischer Unversehrtheit des zu zeugenden Kindes gemeint. Jedenfalls sind

Beeinträchtigungen, die durch den Zeugungsakt selber oder aber durch die Art
der angewandten Methode bewirkt werden, zu verhindern. Deshalb sind
medizinische Verfahren zu untersagen, die für das erhoffte Kind mit hoher oder

überwiegender Wahrscheinlichkeit zu einer Gesundheitsschädigung fuhren
oder deren mögliche Risiken noch gänzlich unerforscht sind.210 Ob das Konzept

des Kindeswohls hier tatsächlich etwas leistet, was über die allgemeinen
ärztlichen Pflichten hinausgeht, ist allerdings fraglich. Die medizinische Integrität

und die ärztliche Sorgfaltspflicht verlangen, so vorzugehen, dass die
Behandlung zielführend ist und der Patientin nicht schadet. Wünscht zum Beispiel
ein Paar unter Berufung auf die reproduktive Selbstbestimmung die Einpflanzung

von zehn Embryonen gleichzeitig, kann und muss der Arzt dies mit Blick

208 Botschaft FMedG, 249.
209 Zu diesem Themenkomplex siehe Büchler/Clausen, 237 f., mit weiteren Hinweisen.
210 So schon Büchler/Clausen, 239f., mit weiteren Hinweisen.

398 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

auf die Risiken, die mit einer Mehrlingsschwangerschaft einhergehen,
ablehnen;2" das Konzept des Kindeswohls muss dazu nicht bemüht werden.212

Offensichtlich spricht der Gesetzgeber mit dem Kindeswohl nicht nur den

Zeugungsvorgang als solchen an, sondern auch die späteren Lebensbedingungen

des geborenen Kindes. Es sollen insbesondere psychosoziale Belastungen,
aber auch körperliche Probleme im künftigen Leben des Kindes vermieden
werden. Das Gesetz enthält eine Konkretisierung des Kindeswohlgrundsatzes,
indem es festhält, dass fortpflanzungsmedizinische Verfahren nur bei Paaren

angewendet werden dürfen, die aufgrund ihres Alters und ihrer persönlichen
Verhältnisse voraussichtlich bis zur Volljährigkeit des Kindes für dessen Pflege
und Erziehung sorgen können (Art. 3 Abs. 2 lit. b FMedG). Diese Einschränkungen

der reproduktiven Selbstbestimmung mögen in einzelnen Fällen durchaus

sinnvoll und gerechtfertigt sein. Die Verwirklichung des Kinderwunsches
zielt darauf ab, dauerhafte und von Verantwortung und Sorge getragene
Beziehungen einzugehen, das heisst Elternschaft erleben zu dürfen. Als Begleiter und
Beraterin bei der Entscheidungsfindung haben sich der Arzt und die Ärztin vor
allem anderen am gegenwärtigen und zukünftigen Wohl des Paares auszurichten.

Angesichts der gewichtigen Verantwortung der Elternschaft hat der Arzt
die Motivation des Paares, fortpflanzungsmedizinische Unterstützung in

Anspruch zu nehmen, zu hinterfragen, nötigenfalls Alternativen aufzuzeigen und
insbesondere umfassend über allgemeine und individuelle Chancen und Risiken

nicht nur der Behandlung selbst, sondern auch der Elternschaft aufzuklären.

Schliesslich hat der Arzt abzuklären, ob die Patientin den physischen und

psychischen Belastungen einer Behandlung gewachsen ist. Sollte er daran

zweifeln, zum Beispiel weil die Frau bereits ein bestimmtes Alter hat oder weil
sie unter einer schweren psychischen Krankheit oder körperlichen Belastung
leidet, müsste er eine Fertilisationsbehandlung aufgrund des Nichtschädigungs-
prinzips und weil sie mit Blick darauf, dass ein Versagen in der Elternfunktion
vorhersehbar ist, nicht zielführend sein kann, im Einzelfall unterlassen.213

Das Kindeswohlprinzip und Spekulationen liber mögliches Lebensglück
und Lebensunglück helfen aber bei einer solchen Entscheidungsfindung nicht
weiter. Das Kind, um dessen Wohl es im Kontext der Fortpflanzungsmedizin
vermeintlich geht, existiert nämlich (noch) gar nicht. Das Wohl eines Kindes
kann nicht verletzt werden, wenn es ohne diese Verletzung gar nicht existieren

211 Das Hauptrisiko einer Mehrlingsschwangerschaft ist die Frühgeburtlichkeit und damit das kind¬
liche Sterbe- und Behinderungsrisiko. Ausführlich dazu Schröer/Weichert, 332 f.; vgl. zu
den Risiken einer Mehrlingsschwangerschaft insbesondere für die Mutter und zu den

Folgeproblemen auch Weblus/Schlag/Enzetami etal., 187.

212 Angestrebt wird der Transfer nur eines Embryos {Single-Embryo-Transfer, SET), was allerdings
voraussetzt, dass ein Embryo mit grossem Entwicklungspotential identifiziert werden kann; vgl.
Imthurn,514.

213 Vgl. zu dieser zum Kindeswohlprinzip alternativen Ausrichtung der Fortpflanzungsmedizin¬
gesetzgebung und -praxis Büchler/Clausen, 264 ff.

ZSR 2016 II 399



Andrea Büchler

würde: eher mutet es paradox an, die Entstehung von Leben verhindern zu wollen,

um dessen Wohl zu wahren. Das heisst, dass das Kindeswohl kein
taugliches Argument ist, um einer 55-jährigen Frau oder einer Frau, welche Trägerin

des HI-Virus ist, den Zugang zur Fortpflanzungsmedizin zu verweigern;214

hingegen kann im Einzelfall das Wohl der Frau selbst einen Verzicht auf die

Behandlung gebieten.
Zusammenfassend ist festzuhalten, dass sich das Kindeswohlargument für

die Bewältigung der vielschichtigen Fragen der assistierten Fortpflanzung, mithin

in Bezug auf geplante, noch nicht existente Kinder, nicht eignet oder gar
inhaltsleer oder irreführend ist. Es lenkt den Blick ab von den kontroversen

Rechtfertigungsstrukturen für die Interventionen in die reproduktive
Selbstbestimmung.215 Die Aufmerksamkeit muss stattdessen der Patientin, ihrer
Selbstbestimmung und ihrem Wohl gelten.

c. Gleichgeschlechtliche und nichtverheiratete Paare

Gleichgeschlechtlichen und nichtverheirateten Paaren ist der Zugang zu hetero-

logen Verfahren der Fortpflanzungsmedizin untersagt (Art. 3 Abs. 3 und Art. 3

Abs. 2 lit. a FMedG, Art. 28 PartG). Auch zur Begründung dieser Verbote wird
das Kindeswohlprinzip herangezogen. In diesem Kontext steht aber nicht die

Perspektive des individuellen noch (oder eben nicht) zu zeugenden Kindes im
Vordergrund. Argumentiert wird vielmehr, gleichgeschlechtliche Elternschaft
oder die Elternschaft nichtverheirateter Paare sei dem Kindeswohl als öffentliches

Interesse abträglich oder würde ihm zumindest nicht gerecht.216

Die Einschränkung der reproduktiven Selbstbestimmung gleichgeschlechtlicher

oder nicht verheirateter Personen wäre nur dann gerechtfertigt, wenn
konkrete Gefahren für das Wohl von Kindern aus solchen Partnerschaften nachgewiesen

werden könnten. Der privilegierte Zugang zu heterologen Verfahren der

Fortpflanzungsmedizin von verheirateten Paaren lässt sich aber weder
rechtsdogmatisch noch empirisch begründen. Verlässliche familiäre Strukturen sind
zweifelsohne für das Kindeswohl von zentraler Bedeutung, zumal Kinder in
hohem Masse auf emotionale Zuwendung in stabilen sozialen Beziehungen
angewiesen sind. Die Ehe als solche vermag allerdings keine Stabilität (mehr) zu

garantieren. Sie kann heute ohne weiteres einvernehmlich aufgelöst oder einseitig

gekündigt werden. Die Ehe ist also keine hinreichende, aber auch keine
notwendige Bedingung für das Kindeswohl.2,7 Auch mit Bezug auf
gleichgeschlechtliche Elternschaft gibt es keine empirischen Belege, wonach diese die

214 Vgl. Büchler/Clausen, 265 f.; ähnlich auch Steiner/Roggo, 477 f.
215 Ausführlich Cohen, Beyond, 1189, 1208 ff. Ebenfalls kritisch Fankhauser/Vionnet, 147.
216 Auch das Bundesgericht befand in BGE 115 Ia 234, E. 6c und BGE 119 Ia 460, E. 6 e.bb, dass

das Kindeswohl zu den anerkannten öffentlichen Interessen zähle.
217 Vgl. die umfassenden Hinweise auf die entsprechende Literatur Simoni, 50 ff.; Büchler/Clau-

sen, 245 ff.

400 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Entwicklung von Kindern tatsächlich ernsthaft gefährden würde. Die bis heute

verfügbaren empirischen Befunde sprechen insgesamt dafür, dass Kinder, die in

gleichgeschlechtlichen Partnerschaften aufwachsen, keine Nachteile in ihrer

Entwicklung erleiden: Geborgenheit entwickelt sich unabhängig vom
Geschlecht der Eltern.218

Der Gesetzeber rechtfertigt den Ausschluss gleichgeschlechtlicher Paare aus
der Reproduktion auch mit den Topos der Natur: Von der Natur vorgegeben sei,
dass jedes Kind eine Mutter und einen Vater habe. Diese Grundbedingungen
menschlicher Existenz seien auch bei der Anwendung der medizinisch
unterstützten Fortpflanzung zu beachten.219 Die Verwirklichung des Kinderwunsches

ist aber ein elementares menschliches Bedürfnis, das nicht von der
sexuellen Orientierung abhängt. Der Zugang zu fortpflanzungsmedizinischen
Verfahren ist ein Gebot der Gleichbehandlung (Art. 8 Abs. 2 BV); Differenzierungen

sind jedenfalls rechtfertigungsbedürftig. Das vom Gesetzgeber bemühte

Argument des vermeintlich von der Natur Vorgegebenen erweist sich dabei als

wenig stichhaltig. Der Schutz vor ungerechtfertigter Diskriminierung räumt
dem Einzelnen gerade das Recht ein, anders zu sein. Ein im Wesentlichen
weltanschaulich oder familienideologisch geprägtes Unbehagen eines Teils der

Bevölkerung gegenüber gleichgeschlechtlicher Elternschaft vermag in einem
säkularen Staat jedenfalls keine ausreichende Basis für die Ungleichbehandlung
derjenigen darzustellen, die diese Uberzeugungen nicht teilen. Ohne Zweifel
gebieten die reproduktive Selbstbestimmung und das Diskriminierungsverbot
deshalb die Öffnung des Zugangs zu den Errungenschaften der Fortpflanzungsmedizin

auch für gleichgeschlechtliche Paare mit Kinderwunsch.22"

4. Nutzung und Auswahl von Keimzellen und Embryonen

a. Nutzung und Kommerzialisierung

Fortpflanzungsmedizinische Verfahren beinhalten die Nutzung von Keimzellen.

Damit gehen zahlreiche Fragen einher: Welchen rechtlichen Status haben

Keimzellen? Wer darf sie nutzen und über sie verfügen? Welche Verpflichtungen

resultieren daraus für den Spender? An dieser Stelle sei lediglich auf we-

218 Umfassende Hinweise auf den Forschungsstand und die verschiedenen Studien finden sich in

Simoni, 52 f.; Büchler/Clausen, 248 ff.; Kuhn, 364f.
219 Botschaft FMedG, 250. Die Botschaft zum Partnerschaftsgesetz meinte sich zur Begründung

des Verbots unmittelbar auf die Verfassung berufen zu können, da als Voraussetzung für die

Anwendung fortpflanzungsmedizinischer Massnahmen die Unfruchtbarkeit, das heisst ungewollte
Kinderlosigkeit während einer bestimmten Zeit trotz regelmässigen ungeschützten Geschlechtsverkehrs

verlangt werde und lesbische Frauen, die in der Regel fruchtbar seien, diese Voraussetzungen

von Vornherein nicht erfüllen könnten; siehe Botschaft Partnerschaftsgesetz, 1324. So

auch Amstutz/Gächter, Rz. 54; eine andere Meinung vertreten mit überzeugender Begründung

Kuhn. 362 ff. und Rutsche, 527 (Fn. 153).
220 So schon Büchler/Clausen, 248 ff., 254; auch Amstutz/Gächter, Rz.46ff.; Kuhn, 386;

vgl. auch Rutsche, 526.

ZSR 2016 Ii 401



Andrea Büchler

nige im Zusammenhang mit der reproduktiven Selbstbestimmung stehende Fragen

hingewiesen.
Die reproduktive Selbstbestimmung umfasst die Nutzung von Keimzellen

(Art. 28 Abs. 2 ZGB, Art. 5b rev. FMedG). Wegen der höchstpersönlichen Natur

der Rechtsposition kann die Zustimmung dazu auch jederzeit widerrufen
werden (Art. 27 ZGB). Wurden die Keimzellen allerdings bereits verwendet,
um Embryonen in vitro zu zeugen, wurden diese aber noch nicht in die Gebärmutter

der Frau transferiert, stellt sich die Frage, ob der Mann seine Zustimmung

noch zurückziehen kann. Rechtsvergleichend betrachtet ist die Frage
umstritten.221 Sowohl die Frau wie der Mann können sich auf ihre reproduktive
Selbstbestimmung berufen; mit dem Embryo in vitro ist darüber hinaus bereits
eine eigene Entität entstanden. In der Schweiz war die Konservierung von
Embryonen bislang verboten, sie wird aber nun erlaubt sein (Art. 16 rev.

FMedG), weshalb sich solche Konflikte zwischen verschiedenen grundrechtlichen

Positionen vermehrt stellen werden. Weil für jeden Verfahrensschritt der
medizinisch assistierten Fortpflanzung die Zustimmung des Paares erforderlich
ist (Art. 5b, 15, 16, 18 (rev.) FMedG), wird vermutlich die reproduktive
Selbstbestimmung einer Person, nicht genetischer Elternteil zu werden, derjenigen
der anderen Person, durch die Verwendung der Embryonen die Möglichkeit
der genetischen Elternschaft zu erhalten, vorgehen. Der EGMR räumt mangels
Konsens in dieser Frage den Staaten ein weites Ermessen ein.222

Das Verbot der Kommerzialisierung von Körpersubstanzen ist in der

kontinentaleuropäischen Bioethiktradition tief verankert (Art. 21 Bioethikkonvention).

Auch das Schweizer Recht ist dieser Tradition verpflichtet (Art. 119

Abs. 2 lit. e BV, Art. 21 FMedG für die Samenspende). Mitunter wird geltend
gemacht, dass eine Entschädigung die informierte Selbstbestimmung der
Keimzellenspenderin oder der Leihmutter kompromittieren würde.223 Das mag im
Einzelfall stimmen. Aber das Modell der ausschliesslich altruistischen Spende
ist nicht zwingend überlegen. Es trägt nämlich bestimmte Erwartungen an das

moralisch richtige Handeln in sich. Eine Spenderin kann von einem Pflichtgefühl

gegenüber der Empfängerin geleitet sein oder in Erfüllung einer Erwartung
handeln, die sie unmöglich enttäuschen darf, was zumindest in einem

Spannungsverhältnis zur Selbstbestimmung steht.224 Ob das kategorische Verbot,
für die Teilnahme an fremden fortpflanzungsmedizinischen Verfahren ein Entgelt

zu erhalten, zum Schutz selbstbestimmter Entscheidungen zwingend ist,
darf jedenfalls bezweifelt werden.

221 Zum Case law im anglo-amerikanischen Raum Nelson, 311 ff.
222 Vgl. Evans v. The United Kingdom (no. 6339/05), Urteil (Grosse Kammer) vom 10. April 2007,

§77.
223 Vgl. für die Leihmutterschaft die Hinweise zur Diskussion und zu den entsprechenden Stellung¬

nahmen in Jackson, 298 ff.
224 Zu dieser Problematik bei der Organtransplantation Büchler/Michel, 251 f.

402 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

b. Auswahl von Keimzellen und spendenden Personen

Mit der Spende von Keimzellen und der Befruchtung in vitro geht auch die

Möglichkeit einher, diese mit Blick auf das Vorhandensein oder die Abwesenheit

bestimmter Eigenschaften auszuwählen. In diesem Zusammenhang ist

häufig die Rede von der Eugenik, wobei unterschieden wird zwischen der
liberalen und der staatlichen beziehungsweise politischen Eugenik: Im Rahmen
einer liberalen oder privaten Eugenik wird den Eltern die Chance eingeräumt,
ihre Präferenzen zum Ausdruck zu bringen, während im Rahmen einer
staatlichen Eugenik die Selektion anhand bestimmter Merkmale politisches
Programm ist.22'"' Staatliche Eugenik bedeutet eine Verletzung reproduktiver
Selbstbestimmung, während liberale Eugenik durchaus in ihrem Dienste
stehen kann.226

Bislang war in der Schweiz eine negative Selektion von Keimzellen nur
dann erlaubt, wenn die Gefahr der Übertragung einer schweren, unheilbaren
Krankheit auf die Nachkommen nicht anders abgewendet werden konnte.227 Es

wird nun jedoch auch möglich sein, das Erbgut von Keimzellen zu untersuchen,

um chromosomale Eigenschaften zu erkennen, welche die Entwicklungsfähigkeit
des zu zeugenden Embryos beeinträchtigen können (Art. 5a Abs. 1 rev.

FMedG). Im Sinne einer positiven Selektion dürfen bei der Auswahl gespendeter

Samenzellen die Blutgruppe und die Ähnlichkeit der äusseren Erscheinung
des Spenders mit dem Mann, zu dem ein Kindesverhältnis begründet werden

soll, berücksichtigt werden, wobei der Arzt für die Auswahl und Vermittlung
zuständig ist (Art. 22 Abs. 4 FMedG). Darüber hinaus sieht das Gesetz vor,
dass Spender nach medizinischen Kriterien sorgfältig ausgewählt werden und

gesundheitliche Risiken für die Empfängerin der gespendeten Samenzellen so

weit wie möglich ausgeschlossen sein müssen. Die Auswahl nach medizinischen

Gesichtspunkten umfasst heute auch Untersuchungen von Spendern auf
Erbkrankheiten.228 Andere Auswahlkriterien sind verboten (Art. 19 Abs. 1

FMedG). Schulbildung, Intelligenzquotient, Begabungen, Sportlichkeit, der

Strafregisterauszug oder die Religionszugehörigkeit dürfen bei der Wahl des

225 Vgl. Rütsche, Eugenik, 298 ff.
226 Vgl. Rutsche, Eugenik, 300 ff., 312.

227 So Art. 5 Abs. 2 des bisherigen FMedG. Unter diesen Voraussetzungen waren auch morphologi¬
sche Untersuchungen und die Polkörperdiagnostik - die Untersuchung der Polkörper der

imprägnierten Eizelle vor der Kernverschmelzung - erlaubt.
228 Vgl. zu den Untersuchungen, welche gemacht werden, um zu bestimmen, ob ein Mann als Sa¬

menspender in Frage kommt, <http://www.donors.ch/content_blau.dna?rubrik=5&lang=l>
(besucht am 29.3.2016). Für die Europäische Union legt eine Richtlinie fest, welche Spenderuntersuchungen

zum reproduktionsmedizinischen Standard gehören; Richtlinie 2006/17/EG (ABl L
38/40 vom 9.2.2006), Anhang III, Ziff. 3.6. Danach ist ein «genetisches Screening auf autosomale

rezessive Gene, die nach internationalen wissenschaftlichen Erkenntnissen bekanntermas-

sen zum ethnischen Erbe des Spenders gehören, und eine Prüfung des Übertragungsrisikos für
in der Familie bekannte Erbkrankheiten nach Zustimmung des Betroffenen durchzuführen».

ZSR2016II 403



Andrea Büchler

Spenders nicht berücksichtigt werden.229 Damit ist im jetzigen rechtlichen Umfeld

auch die gerichtete Samenspende, das heisst die Spende durch einen den

intendierten Eltern bekanntenMann oder die Spende zugunsten eines bestimmten

Paares unzulässig.230
Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die Auswahl von Keimzellen, um

im Sinne einer positiven Selektion Einfluss auf die Ausstattung des Embryos
zu nehmen, nicht zulässig ist, es sei denn, es ginge im Sinne einer negativen
Selektion darum, die Gesundheit des Embryos zu gewährleisten beziehungsweise

Erbkrankheiten zu verhindern. Im internationalen Vergleich ist dieser
gesetzliche Rahmen restriktiv. Es gibt heute weltweit zahlreiche Samen- und
Eizellenbanken, die es Paaren ermöglichen, Spender und Spenderin nach

bestimmten Kriterien auszusuchen.231 Dass die Möglichkeit, eine Samenspende
nach bestimmten Eigenschaften des Spenders auszuwählen, von der reproduktiven

Selbstbestimmung erfasst ist, wird in der Literatur bestritten.232 Meines
Erachtens ist es durchaus eine Dimension des Kinderwunsches, Wesentliches
über die andere an der Entstehung des möglichen Kindes beteiligte Person zu
erfahren beziehungsweise darauf Einfluss zu nehmen. Auch bei der sogenannten

natürlichen Zeugung kommt der Frage «mit wem» eine grosse Bedeutung
zu, wobei es freilich bei dieser im Unterschied zur Samenspende meist - aber
nicht zwingend - nicht nur um die Ausstattung des Erzeugers geht, sondern
auch um die des Partners und zukünftigen Vaters des Kindes. Schliesslich
vermag ich keine derart gewichtigen öffentlichen Interessen zu erkennen, die den

Eingriff in die Selbstbestimmung der Frau oder des Paares, aus einem Angebot
von Keimzellen in Kenntnis der Eigenschaften des Spenders die für sie passenden

auszusuchen, rechtfertigen würde. Zwar evozieren die Präsentationen der

Spender mit ihren durchgängig als ideal gepriesenen Eigenschaften auf den

Websites der Samenbanken eugenische Phantasien.233 Doch erstens ist es eine
individuelle Spenderwahl durch die Person oder das Paar, deren Motive wohl
kaum abschliessend ergründet werden können, und zweitens hat zwar die Auswahl

des Spenders der Keimzellen - wie die Auswahl des Sexualpartners -

229 Zur Auswahl und Vermittlung von Spendersamen und der Zuständigkeit des Arztes oder der
Ärztin für das Spenderscreening vgl. Fankhauser/Vionnet, 154 f.

230 Vgl. eingehend, kritisch und rechtsvergleichend Fankhauser/Vionnet, 155 f.
231 Vgl. nur <https://www.europeanspermbank.com/spermbank/sperm_donor_screening.php> (be¬

sucht am 29.3.2016). Die Datenbank enthält Angaben zu Ethnizität, Augen- und Haarfarbe,
Körpergrösse, Gewicht, Ausbildungsstand, Blutgruppe und Herkunftsland. Wenn man sich für
einen Spender interessiert und die entsprechenden Zahlungen leistet, erhält man ein erweitertes
Spenderprofil (etwa Präferenzen mit Bezug auf Sport, Musik, Farben; Religionszugehörigkeit,
Familien- und Krankheitsgeschichte sowie einen handgeschriebenen Text) sowie ein Audio-Interview,

Babyfotos, Eindrücke der Mitarbeitenden, ein Kiersey Text, der über Charaktereigenschaften

Auskunft gibt. Mit noch grösserer Ambition wird die Samenbank «California Cryo-
bank» betrieben: abrufbar unter <http://www.cryobank.com> (besucht am 29.3.2016);
ausführlich zu dieser Bernard, 107 ff.

232 Vgl. Rutsche, Eugenik, 312 f.
233 Siehe zum eugenischen Hintergrund und den vielfältigen Verbindungslinien Bernard, 118 ff.

404 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

einen Einfluss auf die Ausstattung des zukünftigen Kindes, in welchem Aus-
mass und wie sich dieser manifestiert, ist allerdings vollkommen offen und
kann nicht präjudiziell werden. Die Wahl des Spenders zu verbieten mit dem
Hinweis auf Gefahren eugenischer Selektion durch die Summe individueller,
gleichgerichteter Entscheidungen angehender Eltern, unterschätzt nicht nur die

Komplexität und Irrationalität solcher Entscheidungen, sondern erliegt auch
einem überkommenen biologischen Determinismus. Auch ist die individuelle
Entität «Embryo» noch nicht entstanden, das heisst, die Einmaligkeit des

werdenden Lebens ist mit der Auswahl bestimmter Keimzellen nicht bedroht.
Das Kind könnte später freilich keine rechtlichen Ansprüche gegen seine

Eltern wegen ihrer Spenderwahl erheben, zumal es bei einer anderen Wahl gar
nicht entstanden wäre. Hingegen kann der Arzt bei unsorgfältigem Handeln
bei der Auswahl des Spenders von den Eltern belangt werden.

c. Präimplantationsdiagnostik

Anders präsentiert sich die Lage, wenn es nicht um die Auswahl von Keimzellen,

sondern um die Selektion von Embryonen geht. Die Möglichkeit der Selektion

von Embryonen setzt nämlich voraus, dass mehr Embryonen erzeugt als

schliesslich transferiert werden. Die Präimplantationsdiagnostik wird seit den

1990cr-Jahren praktiziert. Sie bezeichnet die Entnahme von Zellen eines Embryos

in vitro und die Untersuchung dieser Zellen auf genetische Anomalien,
bevor der Embryo in die Gebärmutter eingebracht wird. Es ist ein - inzwischen
etabliertes - rein diagnostisches Verfahren.

Die Präimplantationsdiagnostik war in der Schweiz bislang verboten. Dieses

absolute Verbot führte dazu, dass ein genetisch vorbelastetes Paar auf die

Verwirklichung des Kinderwunsches verzichten musste, wenn es verhindern
wollte, eine schwere Krankheit mit grosser Wahrscheinlichkeit auf den Embryo
zu übertragen, und zugleich die Schwangerschaft auf Probe als unzumutbar
zurückwies. Das Verbot der Präimplantationsdiagnostik tangierte mithin die

reproduktive Selbstbestimmung.234 Tatsächlich hat der EMGR in einem jüngeren
Urteil235 das absolute Verbot der Präimplantationsdiagnostik als konventionswidrig

erklärt und auf die Folgen für die Frau sowie die Widersprüche einer

Regelung hingewiesen, welche die Präimplantationsdiagnostik zur Verhinderung

der Übertragung einer Krankheit verbietet, den Schwangerschaftsabbruch
bei einer embryopathischen Indikation hingegen erlaubt.236 Das Verbot des

Schweizer Rechts wurde jüngst aufgehoben. Die neue Verfassungsbestimmung,
wonach die Entwicklung von Embryonen ausserhalb des Körpers der Frau
nicht mehr auf die Anzahl, die ihr «sofort eingepflanzt werden», begrenzt ist,
sondern auf die, welche «für die medizinisch unterstützte Fortpflanzung not-

234 Auch Kuhn, 64.
235 Costa and Pavan v. Italy (no. 54270/10), Urteil vom 28. August 2012, §§ 62 ff.
236 Vgl. zum Urteil und seiner Bedeutung für die Schweiz ausführlich Junod.

ZSR 2016 II 405



Andrea Büchler

wendig» ist (Art. 119 Abs. 2 lit. c BV), wurde in der Abstimmung vom 14. Juni
2015 angenommen. Art. 17 Abs. 1 des revidierten FMedG konkretisiert diese

Vorgabe, indem neu maximal zwölf Embryonen erzeugt werden dürfen.
Gemäss dem revidierten Gesetz können unter gewissen Voraussetzungen Embryonen

auf schwere Krankheiten, die sich vor dem 50. Lebensjahr manifestieren,
untersucht werden; auch die Untersuchung und Auswahl von Embryonen in
vitro mit Blick auf chromosomale Eigenschaften, die ihre Entwicklungsfähigkeit

beeinträchtigen können, ist neu zulässig (Art. 5a rev. FMedG). Weiterhin
verboten bleibt aber die präimplantative Auswahl von immunkompatiblen
Embryonen zum Zweck der Gewebespende an kranke Geschwister (sogenanntes

Retterbaby). Das revidierte Fortpflanzungsmedizingesetz wurde in der
Abstimmung vom 5. Juni 2016 mit deutlicher Mehrheit angenommen. Der
Bundesrat bestimmt sein Inkrafttreten.

Ob Präimplantationsdiagnostik erlaubt sein soll - und wenn ja, unter welchen

Voraussetzungen -, ist eine höchst umstrittene Frage. Anerkennt man, dass sie ein

Anliegen ist, welches von der grundrechtlich geschützten reproduktiven
Selbstbestimmung erfasst ist, obliegt die Rechtfertigung für ein Verbot der
Präimplantationsdiagnostik dem Staat.237 Öffentliche Interessen an einem Verbot des Verfahrens

im Sinne von sozialethischen Einwänden, Überlegungen zu Gefahren des

«Dammbruchs» oder anderen gesellschaftlichen Folgeproblemen müssten dafür
freilich substanziieü werden. Zudem müsste das Verbot zur Verfolgung der öffentlichen

Interessen erforderlich, geeignet und verhältnismässig sein. Anders als bei

der Eizellenspende oder der Auswahl einer Samenspende, welche die berufliche
Tätigkeit oder die Religionszugehörigkeit des Spenders mit in die Erwägungen
einbezieht - beides reproduktive Entscheidungen, die kaum öffentliche Interessen
berühren -, werden im Zusammenhang mit der Präimplantationsdiagnostik
Embryonen einzig zum Zweck geschaffen, eine Selektion treffen zu können und damit
einige von ihnen zu verwerfen. Damit wird die Möglichkeit eröffnet, im Rahmen
einer gezielten positiven Selektion Embryonen mit erwünschten Eigenschaften
auszuwählen oder im Rahmen einer negativen Selektion Embryonen mit
unerwünschten Erbanlagen auszuschlagen. Mit der Selektionsentscheidung tritt zwingend

auch ein Wertungsmoment hinzu.238 In diesem Kontext ist nicht nur der
rechtliche und moralische Status relevant, der dem Embryo attestiert wird. Ein
gewichtiger Teil der Diskussionen um die Präimplantationsdiagnostik widmet sich
den Fragen um die möglichen Auswirkungen auf den gesellschaftlichen Umgang
mit Personen mit Behinderungen sowie den Einflüssen auf das Bild des Menschen
und der Gesellschaft allgemein. Geäussert wird insbesondere die Befürchtung,
dass angesichts der beliebig erweiterbaren Untersuchungskriterien die Grenzziehung

zwischen erlaubter Prävention und unerwünschter Selektion im Sinne einer
individualisierten oder liberalen Eugenik, die sich immer in einem bestimmten so-

237 Seelmann/Demko, 71; Rütsche, Eugenik, 311 f.
238 Dies sind die konstituierenden Elemente der Eugenik, siehe Seelmann/Demko, 37 ff.

406 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

zialen Kontext äussere und damit einen kumulativen Effekt haben könne, kaum
mehr gelingen dürfte, sobald sich die Präimplantationsdiagnostik als Standardverfahren

etabliert habe.239

Zur Präimplantationsdiagnostik wurde im Rahmen der Revisionsbemühungen

eine aufwändige Debatte geführt. Der Zugang zu Verfahren, welche die
Selektion sogenannt gesunder Embryonen ermöglichen, damit genetisch belastete
Paare eine Chance erhalten, ihren Kinderwunsch auf zumutbare Weise zu
verwirklichen, wird von zahlreichen Stimmen aus der Ethik und der Rechtswissenschaft

als Aspekt der Wahrung der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung

anerkannt.240 Entscheidende Bedeutung kommt dabei der Zumutbarkeit
zu: Die Selektions- und damit Verwerfungsentscheidung soll nur dann von der

reproduktiven Selbstbestimmung erfasst sein, wenn es für die Frau oder das

Paar unzumutbar ist, darauf zu verzichten beziehungsweise das Risiko einzugehen,

ein Kind mit einer entsprechend schweren Krankheit oder Behinderung zu
bekommen. Die regelmässig geforderte241 krankheitsbezogene Indikation
begründet die Unzumutbarkeit,242 die von den Eltern geltend gemacht werden

muss (Art. 5a Abs. 2 lit. d rev. FMedG). Präimplantationsdiagnostik zur Auswahl

beliebiger Merkmale ohne Krankheitsbezug, das heisst die positive (in
Abgrenzung zur krankheitsbezogenen, negativen) Eugenik,243 oder gar zur
Selektion einer genetisch bedingten Anomalie wird fast einhellig abgelehnt.244

Die Frage allerdings, welche Risiken als unzumutbar anzusehen sind, und

wem diese Bewertung und Entscheidung obliegt, wird höchst kontrovers diskutiert.

In verschiedenen Stellungnahmen wird vertreten, es bedürfe in Bezug auf
den Anwendungsbereich eines Gleichlaufs zwischen Präimplantationsdiagnostik

und Pränataldiagnostik, das heisst die beiden Verfahren seien den gleichen

239 So Büchler/Michel, 331. Vgl. zu den sozialethischen Bedenken NEK, Präimplantationsdiag¬
nostik, 27 ff.

240 Vgl. Kuhn, 375 f.; Rütsche, Eugenik, 312, 325. Allerdings weisen theoretische und empiri¬
sche Untersuchungen zu Recht darauf hin, dass die Möglichkeit der Präimplantationsdiagnostik
auch Entscheidungszwänge hervorrufe, die in einem Spannungsfeld zur Selbstbestimmung
stünden, was allerdings generell für medizinische Optionen gilt; vgl. zum Beispiel Zeiler,
181. Zeiler, 178, weist ebenfalls daraufhin, dass die Präimplantationsdiagnostik nicht allgemein

reproduktive Selbstbestimmung fördere, sondern nur für diejenigen eine Option darstelle,
welche eine Selektions- und Verwerfungsentscheidung vertreten können.

241 Vgl. bereits NEK, Präimplantationsdiagnostik, 51 ff.
242 Vgl. zur Unzumutbarkeit auch Seelmann/Demko, 77 ff.
243 Zu dieser Begrifflichkeit vgl. Seelmann/Demko, 47; Rütsche, Eugenik, 302.

244 Anders Stimmen aus dem Ausland: Savulescu, passim, zum Beispiel vertritt ein Prinzip, das er
«procreative beneficence» nennt: Danach sollen Personen den Embryo wählen, der erwartungs-
gemäss das beste Leben führen wird. Dabei sollen sie die Möglichkeit haben, auch anhand nicht
krankheitsbezogener Eigenschaften zu selektionieren. Vgl. auch Robertson, Genomics,
460 ff., insbesondere 465, wonach es in erster Linie dem Paar zustehen müsse, darüber zu befinden,

ob eine bestimmte Eigenschaft des Embryos für seine reproduktiven Interessen wichtig ist,

wozu auch das Geschlecht oder die Stimme gehören könnten. Ausführlich auch Wilkinson, der
das Verbot der «selective reproduction», auch derjenigen zugunsten eines Geschlechts oder
einer bestimmten «Behinderung» wie Taubheit, für problematisch hält.

ZSR 2016 II 407



Andrea Büchler

rechtlichen Bedingungen zu unterwerfen.245 Doch welche Bedeutung ist
subjektiven im Verhältnis zu objektiven Dimensionen und Interpretationen der
Begriffe «Gesundheit» und «Zumutbarkeit» beizumessen? Das bekannte Beispiel
des gehörlosen Paares mit erblich bedingter Taubheit, das geltend macht, ein

gehörloses Kind würde sich in ihre Gemeinschaft weit besser integrieren können

als ein hörendes, und sich auf den Standpunkt stellt, Taubheit sei keine
Krankheit, die es zu Uberwinden gelte, sondern eine verbindende, lebens- und
familiendefinierende Eigenschaft,246 veranschaulicht die Problematik, die in
einer rein objektivierten, an wie auch immer gearteten NormalitätsVorstellungen

orientierten Betrachtung von Gesundheit und in fremdbestimmten Zu-
schreibungen liegt.247 Würde man einem erblich bedingt gehörlosen Paar

ermöglichen, Präimplantationsdiagnostik zu nutzen, um einen mit derselben

Behinderung behafteten Embryo auszusondern? Die neue Regelung der
Präimplantationsdiagnostik strebt mit der Voraussetzung der schweren, nicht wirksam

und zweckmässig therapierbaren Erkrankung, die mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit bis zu einem bestimmten Zeitpunkt ausbrechen muss, eine

Objektivierung an.248 Eine solche Objektivierung steht durchaus in einem
Spannungsverhältnis zur reproduktiven Selbstbestimmung, die im Grundsatz
verlangt, dass die Definitionsmacht über zentrale Begriffe wie Gesundheit und
Zumutbarkeit gerade wegen ihrer Kontingenz weitgehend bei den potenziellen
Eltern liegen muss, auch wenn freilich der gesellschaftliche Diskurs Einfluss
auf die Selbstinterpretation dieser Begriffe hat. Unzumutbar kann nicht das

sein, was eine Gesellschaft den potenziellen Eltern nicht mehr zumutet, sondern

nur das, was die potenziellen Eltern selbst als für sie und in ihrer ganz besonderen

Situation und im Hinblick auf die Beziehung zum erhofften Kind als nicht
zumutbar erachten. Massgebend muss sein, was Eltern leisten können, nicht,
was sie leisten können sollen. In diesen Zusammenhang gehört auch die
Diskussion um das «Retterbaby», das heisst die Nutzung der Präimplantationsdiagnostik

zur Zeugung eines Embryos, der geeignet ist, einem bereits gebore-

245 Schaber, 9; in diese Richtung auch Junod, Rz. 16 ff.; NEK, Fortpflanzungsmedizin, 33 ff.; an¬

derer Ansicht Zimmermann-Acklin, der für strengere Rahmenbedingungen für die
Präimplantationsdiagnostik als für die Pränataldiagnostik plädiert.

246 Vgl. Spriggs. Vgl. zum Fall und generell zur Selektierung zugunsten von Taubheit auch Wil¬
kinson, 57 ff. Siehe aus beziehungsethischer Perspektive, aus welcher ein solches Bedürfnis
durchaus nachvollziehbar ist, Wiesemann, 136 f.

247 Siehe Draper/Chadwick, 115 ff.
248 Die Botschaft hält fest, dass geringfügige gesundheitliche Einschränkungen nicht Ursache einer

unzumutbaren Belastungssituation seien und somit die Präimplantationsdiagnostik nicht
rechtfertigen könnten. Für die Qualifikation als schwere Krankheit nennt die Botschaft konkrete
Parameter, wozu therapieresistente Schmerzen, schwerwiegende Einschränkungen der Motorik,
über die Kindheit hinausgehende Unselbständigkeit, schwerwiegende kognitive Einschränkungen,

schwerwiegende Einschränkungen in der Emotionalität oder Affektregulation, Einschränkungen

der allgemeinen Bewegungsfreiheit zum Beispiel durch die permanente Bindung an Geräte

gehören. Vgl. Botschaft Präimplantationsdiagnostik, 5921 ff. Gehörlosigkeit erfüllt diese

Voraussetzungen wohl nicht.

408 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

nen, schwer kranken Kind durch die Spende von Gewebe helfen zu können.240

Soll die Präimplantationsdiagnostik in erster Linie eingesetzt werden, um eine

für die Eltern unzumutbare Situation zu verhindern, so könnten durchaus auch
diese Fälle miteinbezogen werden,250 zumal die Motive, ein solches Verfahren
in Anspruch zu nehmen, Anerkennung verdienen.251

Freilich steht dem Wunsch des erwähnten gehörlosen Paares oder des Paares

mit einem schwer kranken Kind im geltenden argumentativen und rechtlichen
Umfeld nicht nur entgegen, dass Verfahren der Fortpflanzungsmedizin nur zur
Überwindung von Unfruchtbarkeit oder zur Verhinderung der Übertragung
einer genetischen Erkrankung in Anspruch genommen werden können - sollte

man die krankheitsbezogene Indikation bejahen, könnte das Verfahren nur zur
Überwindung der Gehörlosigkeit und nicht zu deren Sicherstellung in

Anspruch genommen werden -, sondern auch und vor allem, dass die

Präimplantationsdiagnostik nicht der positiven Auswahl von Eigenschaften des Embryos
dienen darf. Zwischen der zulässigen negativen und der unzulässigen positiven
Selektion kann allerdings kaum überzeugend unterschieden werden. Auswahl
und Verwerfung bedingen sich regelmässig und die Feststellung, dass der Embryo

eine bestimmte Eigenschaft nicht aufweist, enthält auch eine Aussage darüber,

über welche Eigenschaften der Embryo verfügt. Mithin ist die Unterscheidung

zwischen erlaubter negativer und verbotener positiver Selektion einzig
eine darüber, ob die gesuchte Eigenschaft einen Krankheitswert hat.

In der Gesetzgebungsarbeit zum Entwurf des Fortpflanzungsmedizingesetzes

war insbesondere umstritten, inwiefern die Präimplantationsdiagnostik
nicht nur bei erblicher Vorbelastung der potenziellen Eltern, sondern auch zur
Behandlung ihrer Unfruchtbarkeit zugelassen werden soll.252 Die reproduktive
Selbstbestimmung spricht klar für Letzteres, geht es doch dabei um einen ihrer

Kerngehalte, nämlich die Möglichkeit, den Kinderwunsch zu verwirklichen.
Das revidierte Gesetz lässt das Chromosomen- oder Aneuploidien-Scnjemrag
zu (Art. 5a Abs. 3 rev. FMedG), dessen Sinn und Zweck nicht nur ist, Krankheiten

zu verhindern, sondern auch, die Erfolgschancen einer In-vitro-Fertilisation
zu erhöhen. Darüber hinaus - und damit zusammenhängend - können neu

Embryonen konserviert werden (Art. 16 rev. FMedG).

249 Vgl. dazu ausführlich Taylor-Sands, welche einen regulatorischen Zugang zur Problematik
vorschlägt, der die Interessen aller Beteiligten und die Beziehungen zwischen diesen ins Zentrum

stellt.
250 Vgl. dazu ausführlich Seelmann/Demko, 92 ff.
251 Vgl. NEK, Fortpflanzungsmedizin, 36 ff. Ausführlich und differenziert zur ethischen Diskus¬

sion um das «Retterbaby» Wilkinson, 107 ff.
252 Botschaft und Entwurf des Bundesrates sahen noch einen eingeschränkten Anwendungsbereich

der Präimplantationsdiagnostik vor (Botschaft Präimplantationsdiagnostik, 5902 ff.). Die
Möglichkeit, Präimplantationsdiagnostik auch einzusetzen, um die Erfolgschancen eines

fortpflanzungsmedizinischen Verfahrens zu erhöhen, wurde erst in der parlamentarischen Beratung
eingeführt.

ZSR 2016 II 409



Andrea Büchler

Mit der Präimplantationsdiagnostik geht die Frage einher, ob und unter
welchen Voraussetzungen der Arzt oder die Ärztin für eine fehlerhafte Auswahl
von Embryonen haftet.253 In Frage kommen auch hier Wrongful ß/Vrh-Klagen
bei entsprechend unsorgfältigem Handeln der Ärztin. Das neue Recht sieht

vor, dass der Arzt die Auswahl eines Embryos zur Übertragung in die Gebärmutter

im Anschluss an ein besonderes Beratungsgespräch trifft (Art. 6a Abs. 3

rev. FMcdG), womit der Einbezug der potenziellen Eltern in diese

Selektionsentscheidung sichergestellt werden soll.

5. Intervention in und Veränderung voit Keimzellen und Embryonen

Jede Intervention in und Veränderung von Keimzellen und Embryonen ist im
Schweizer Recht untersagt. Alt. 119 Abs. 2 lit. a BV hält fest, dass alle Arten
des Klonens und Eingriffe in das Erbgut menschlicher Keimzellen und

Embryonen unzulässig sind. Dies gilt unabhängig davon, ob diese therapeutische
Ziele verfolgen oder im Dienste des Human Enhancement stehen, weshalb
auch die Mitochondrienspende untersagt ist. Für ein absolutes Verbot solcher
Praktiken werden zahlreiche Gründe angeführt, allen voran die Menschenwürde

und die Integrität des genetischen Erbes.254 Die genetische Identität eines
Menschen soll nicht angetastet werden.

6. Social Egg Freezing

Schliesslich wird im Kontext der reproduktiven Selbstbestimmung ebenfalls
diskutiert, ob und wie das Social Egg Freezing gefördert oder unterstützt werden
soll und kann. Die Nachfrage nach fremden Eizellen zur Verwirklichung des

Kinderwunsches ist eng mit dem ansteigenden Alter der Frau bei der Erstgeburt
verbunden, zumal das Alter der Eizelle und nicht dasjenige der Gebärmutter in
einem Zusammenhang mit der Häufigkeit von Fehlgeburten steht.255 Das Social
Egg Freezing dient der Vorsorge, das heisst der Möglichkeit, auch im höheren

Alter mit eigenen Eizellen und einer In-vitro-Fertilisation einen Embryo zu zeugen

und auszutragen. Einer Frau werden nach der hormonellen Stimulation
operativ Eizellen entnommen, diese werden eingefroren, um sie möglicherweise zu
einem späteren Zeitpunkt für die Befruchtung zu verwenden.256 Während das

253 Vgl. zu England Nelson, 210; zu Deutschland Kramp.
254 Vgl. dazu Rütsche, Eugenik, 315 ff.; Reusser/Schweizer, St.Galler Kommentar BV,

Art. 119, N 21 ff., die von einem «Grundrecht auf ein nicht künstlich verändertes Erbgut» sprechen

(N 23). Vgl. für Deutschland differenziert und kritisch Coester-Waltjen, 232 f. Die
Diskussion im anglo-amerikanischen Raum verläuft mitunter anders: vgl. als Vertreter einer liberaleren

Position Robertson, Genomics, insbesondere 473 ff., der gewisse Interventionen in das

embryonale Genom durchaus als legitim betrachtet.
255 Siehe zur Bedeutung der Qualität der Eizellen in der fortpflanzungsmedizinischen Praxis und zu

den verschiedenen Testverfahren Beyer/Diedrich, 226 ff.
256 Vgl. zu den angewandten Techniken von Wolff, 394, und Liebermann/Nawroth, 234 ff.

410 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Egg Freezing aus medizinischen Erwägungen, zum Beispiel im Vorfeld einer

Chemotherapie, bereits seit längerer Zeit akzeptiert ist,257 wirft das Social Egg
Freezing allein aus Gründen der Familienplanung zahlreiche Fragen auf. Aus
rechtlicher Sicht ist es jedoch grundsätzlich möglich: Nach Art. 15 Abs. 1 (rev.)
FMedG ist die Konservierung der Keimzellen mit dem Einverständnis der
Person, von welcher sie stammen, erlaubt. Da diese kein fortpflanzungsmedizinisches

Verfahren im Sinne von Art. 2 lit. a FMedG darstellt, zumal sie nicht
unmittelbar der Herbeiführung einer Schwangerschaft dient, muss im Zeitpunkt
der Eizellenentnahme und Konservierung keine Indikation nach Art. 5 (rev.)
FMedG vorliegen.258 Auch die Zugangsbeschränkungen linden keine Anwendung.

Dennoch wird das Social Egg Freezing insbesondere aus zwei Gründen

vom geltenden Recht nicht unterstützt oder gefördert: Erstens dürfen Eizellen in
der Regel nur für maximal fünf Jahre konserviert werden (Art. 15 Abs. 1 (rev.)
FMedG). Nach Art. 15 Abs. 2 FMedG kann ausnahmsweise eine längere
Konservierungsdauer vereinbart werden, und zwar «mit Personen, die im Hinblick
auf die Erzeugung eigener Nachkommen ihre Keimzellen konservieren lassen,

weil eine ärztliche Behandlung, der sie sich unterziehen, oder eine Tätigkeit, die
sie ausüben, zur Unfruchtbarkeit oder zu einer Schädigung des Erbgutes führen
kann». Zweitens muss im Zeitpunkt der Nutzung der konservierten Eizellen die
medizinische Indikation vorliegen. Konkret bedeutet dies, dass auf die «jüngeren»

Eizellen nur zurückgegriffen werden kann, wenn eine Schwangerschaft
auf natürlichem Wege nicht mehr möglich erscheint. Zudem gelten die allgemeinen

Voraussetzungen der Zulassung zu einem fortpflanzungsmedizinischen
Verfahren.259 Nach dem revidierten Fortpflanzungsmedizingesetz kann zwar die
Frau eine Verlängerung der Konservierungsdauer um weitere fünf Jahre beantragen

(Art. 15 Abs. 1 rev. FMedG),260 der Widerspruch zwischen dem eigentlichen
Zweck des Social Egg Freezing - in fortgeschrittenem Alter «jüngere» Eizellen

zur Verfügung zu haben2''1 - und der Grundidee des Gesetzes - wonach die

Fortpflanzungsmedizin nur dann unterstützend eingreifen soll, wenn eine entsprechende

medizinische Indikation vorliegt - bleibt allerdings bestehen.

Die Technik der Konservierung von Keimzellen hat sich seit dem Erlass des

Fortpflanzungsmedizingesetzes rasch und sehr stark entwickelt.262 Während bis

zur Jahrtausendwende die Erfolgschancen einer Schwangerschaft unter
Verwendung einer konservierten Eizelle gering waren, bestehen heute dank neu-

257 In der Botschaft FMedG, 263 f. wird ein medizinisches Bedürfnis nach Konservierung mensch¬

licher Keimzellen ausdrücklich anerkannt.

258 So auch Tettamanti, Rz. 31.

259 Vgl. insbesondere zur Bedeutung der Aufklärung Uber diese Umstände im Zusammenhang mit
dem Egg Freezing das Urteil des Verwaltungsgerichts des Kantons St.Gallen B2013/54 vom
23.9.2013.

260 Vgl. Botschaft Präimplantationsdiagnostik, 5932 f.

261 Siehe Kress, 165; Mertes/Pennings. 824.

262 Vgl. insbesondere zur Entwicklung des sogenannten Vitrifikationsverfahrens Liebermann/
Nawroth, 237 ff.

ZSR 2016 II 411



Andrea Büchler

eren Verfahren der Konservierung (sogenannte Verifizierung) die gleichen
Chancen, mit konservierten wie mit sogenannt frischen Zellen eine Schwangerschaft

herbeizuführen.263 Mit der Konservierung von Eizellen geht nach bisheriger

Erfahrung auch kein erhöhtes Risiko für Fehlbildungen des zu zeugenden
Embryos einher, wobei anzufügen ist, dass langfristige Studien nach wie vor
fehlen.264 Social Egg Freezing hat das Potenzial, eine revolutionäre, mit der
Pille vergleichbare familien- und gesellschaftspolitische Rolle einzunehmen.
Stellvertretend für die zunehmende Anzahl euphorischer Stimmen in der Literatur

Goold und Savulescu:

«Social IVF promotes equal participation by women in employment; it offers women
more time to choose a partner; it provides better opportunities for the child as it allows
couples more time to become financially stable; it may reduce the risk of genetic and
chromosomal abnormality; it allows women and couples to have another child if
circumstances change; it offers an option to women and children at risk of ovarian
failure [,..].»265

Soli das Social Egg Freezing diese Bedeutung erhalten und damit womöglich

auch die Nachfrage nach der Eizellenspende eindämmen, müssen dafür
förderliche rechtliche Rahmenbedingungen geschaffen werden. Es müsste
insbesondere gewährleistet sein, dass Eizellen ohne medizinische Indikation für
eine längere Dauer konserviert und danach genutzt werden können. Freilich
gibt es auch kritische Stimmen, wonach neu erschlossene Optionen nicht nur
im Dienste der Selbstbestimmung stehen, sondern immer auch Zwänge und

Erwartungen hervorbringen, zum Beispiel dahingehend, dem Druck der
Erwerbsarbeitssituation trotz Kinderwunsch nachzugeben und Eizellen mit der vagen
Aussicht auf eine spätere Schwangerschaft hin konservieren zu lassen.266

IV. Exkurs: Elternschaft und Intention

Die Anwendung von Technologien der assistierten Reproduktion lässt tradierte

Konzepte von Familie und Elternschaft nicht unberührt, teilweise bedeutet sie

gar ihre Erschütterung. Zweifelsohne kompliziert die Diskontinuität zwischen
Sexualität und Zeugung die Narrative unserer Entstehung. Ein radikales trans-
formatives Potenzial entfalten diese Technologien bei einer Entflechtung von
biologischer, genetischer und sozialer Elternschaft, die dann stattfindet, wenn
Keimzellenspenden zur Zeugung des Embryos verwendet werden. Sind mehrere

Personen an der Entstehung eines Kindes beteiligt, muss das Recht ent-

263 Vgl. von Wolff, 394, der jedoch daraufhinweist, dass die vergleichbaren Erfolgszahlen nur für
Frauen gelten, die bei der Eizellenentnahme höchstens 35 Jahre alt waren.

264 Tettamanti, Rz. 13; vgl. auch auch Liebermann/Nawroth, 239.
265 Goold/Savulescu, 47; vgl. auch Diekämper, 312 ff.
266 Vgl. etwa Kress, 165 f.; siehe ferner Lockwood, 339. Kritisch auch NEK, Fortpflanzungsme¬

dizin, 16 f.; Peter, Rz. 36 ff.

412 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

scheiden, wem elterliche Rechte und Pflichten zuzuordnen sind. Unter dem
Aspekt der Selbstbestimmung ist es zentral, dass die im Kontext der Reproduktion
getroffenen Entscheidungen sich auch auf die rechtlichen Zuordnungen von
Elternschaft und elterlicher Sorge erstrecken. Das trifft im Schweizer Recht für
die Samenspende ohne weiteres zu: Hat der Ehemann der Verwendung von
gespendeten Samenzellen, das heisst einer heterologen Insemination zugestimmt,
können weder er (Art. 256 Abs. 3 ZGB) noch das Kind (Art. 23 Abs. 1 FMedG)
seine Vaterschaft anfechten. Das Kind hat auch keine Möglichkeit, eine rechtliche

Verbindung zum Samenspender durch Vaterschaftsklage herzustellen

(Art. 23 Abs. 2 FMedG). Das Recht schützt also bei der Samenspende als

akzeptierte Form der Reproduktion konsequent die Intentionen der Beteiligten.
Das tut es allerdings überall dort nicht, wo entweder ein Verfahren in der

Schweiz nicht erlaubt ist, oder die Rechtsordnung geschaffene Realitäten nicht
vorsieht. Verwirklicht zum Beispiel ein gleichgeschlechtliches weibliches Paar seinen

Kinderwunsch mit Hilfe eines Freundes, wird den Intentionen der Beteiligten die

rechtliche Anerkennung versagt. Das trifft auch dann zu, wenn eine Frau sich im
Ausland die mit einer Samenspende befruchtete Eizelle ihrer Partnerin einsetzen

lässt, um der gemeinsamen Mutterschaft besonderen Ausdruck zu verleihen, oder

wenn ein männliches gleichgeschlechtliches Paar sich den Wunsch der gemeinsamen

Elternschaft mit Hilfe einer Leihmutter in einer Rechtsordnung verwirklicht,
die Leihmutterschaft erlaubt und für die normative Zuordnung von Elternschaft

aufdie Intentionen der Beteiligten abstellt.267 Zwar soll in absehbarer Zeit die

Stiefkindadoption auch gleichgeschlechtlichen Paaren offenstehen,268 der intendierten

originären Elternschaft von gleichgeschlechtlichen Paaren bleibt jedoch die rechtliche

Anerkennung weiterhin verwehrt. Das ist ein schwerer Eingriff in die
reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung. Interessen, die diesen rechtfertigen
könnten, sind nicht leicht auszumachen. Insbesondere das Kindeswohl spricht
nicht etwa gegen, sondern für die Anerkennung der intendierten Elternschaft.

Der gesellschaftliche und technologische Wandel hat dazu geführt, dass die

Kongruenz zwischen genetischer, biologischer und sozialer Elternschaft nicht
mehr selbstverständlich ist.269 Gerade die Fortpflanzungsmedizin und ihre ab-

267 Siehe zu Letzterem BGE 141 III 312: Zwei in eingetragener Partnerschaft lebende Männer mit
Wohnsitz in der Schweiz wurden in Kalifornien zu rechtlichen Eltern eines mit der Eizelle einer

Spenderin und Samenzellen eines der beiden Männer gezeugten und durch eine Leihmutter
ausgetragenen Kindes erklärt und entsprechend im Geburtenregister eingetragen. Die beiden in der
Schweiz lebenden Männer ersuchten in der Folge in ihrem Heimatort um Anerkennung des

amerikanischen Urteils und der amerikanischen Geburtsurkunde. Das Bundesgericht hat die

Anerkennung der Vaterschaft des mit dem Kind nicht genetisch verwandten Mannes wegen
ordre pw/V/c-Widrigkeit (Art. 27 IPRG) versagt. Diese Rechtsprechung wurde in BGE 141 III
328, E. 8 bestätigt, wobei es in diesem Fall um ein verschiedengeschlechtliches Paar ging, das

aber keine genetische Verbindung zu den Kindern aufzuweisen vermochte.
268 Vgl. Botschaft Adoption, 909 f.
269 Wobei daran erinnert werden muss, dass es seit jeher Inkongruenzen gab, insbesondere im Zu¬

sammenhang mit Kindern, die ausserhalb der Ehe gezeugt wurden. Diese Inkongruenzen wur-

ZSR 2016 II 413



Andrea Bitchier

stammungsrechtlichen Auswirkungen machen deutlich, dass rechtliche Elternschaft

und die sie konstituierenden Gesetze nicht blosses Abbild biologischer
Realitäten sind.270 Elternschaft wird in zahlreichen Rechtsordnungen - so auch
in der Schweiz - zurzeit neu verhandelt. Während das Primat der Gene für die

Auffassung und Legitimation von Elternschaft kritisch befragt wird, findet die
Intention für ihre Begründung in der Lehre immer grössere Beachtung. Eine an
der Intention orientierte Ordnung kann und soll durchaus sowohl soziale wie
biologische Beziehungen integrieren und geteilte Elternschaft anerkennen. Die
konsequente Umsetzung einer offenen, intentionalen Elternschaft als rechtliche

Konzeption würde freilich eine grundlegende Reform des Abstammungsrechts
erfordern.271

V. Zusammenfassung und Würdigung

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass reproduktive Autonomie und
Selbstbestimmung im Stadium der Reproduktion in der Ausprägung eines Rechts auf
kein Kind verwirklicht ist. Grundsätzlich trifft dies auch für das Recht auf ein

Kind zu, wobei grosse Unterschiede bestehen, je nachdem ob die Person sich
auf natürlichem Weg fortpflanzen kann oder nicht. Auch die Dimensionen des

«wann» und «mit wem» sind in verschiedenen Kontexten kontrovers.
Sehr problematisch ist die nach wie vor verbreitete Praxis, die Änderung des

amtlichen Geschlechts von einem operativen Eingriff oder der Einnahme von
Medikamenten abhängig zu machen, welche die Fortpflanzungsfähigkeit
aufheben. Unsicherheit besteht auch im Umgang mit dem Kinderwunsch von
Personen mit einer geistigen Behinderung. Ein Verbot, sich sexuell zu betätigen
und sich so möglicherweise fortzupflanzen, ist in jedem Fall unhaltbar.

Flingegen ist der durch das Fortpflanzungsmedizingesetz abgesteckte Rahmen

für die assistierte Reproduktion eng, und es fehlen Leitlinien oder eine

dazugehörige juristische Praxis, welche die zahlreichen unbestimmten
Rechtsbegriffe konkretisieren würden.272 Mit der «Kultur der Reproduktion»272
bekundet die Schweiz offenbar Mühe. Jedenfalls sind unter dem Gesichtspunkt
des grundrechtlichen Anspruchs auf reproduktive Selbstbestimmung die
zahlreichen Einschränkungen und Inkonsistenzen problematisch, die im geltenden
Recht bestehen. Dies gilt zunächst für den generellen Ausschluss bestimmter

den und werden durch strenge Vermutungen so gut es geht im Verborgenen gehalten, vgl.
Art. 256 ff. ZGB.

270 Das Abstammungsrecht überführt biologische und andere Beziehungen in sozial organisierte
Familienbindungen; vgl. Büchler, Konzeptionen rechtlicher Elternschaft, 1175 ff.

271 Begriff und Konzept der intentionalen Elternschaft sind auf Ingeborg Schwenzer zurückzu¬

führen, vgl. grundlegend Schwenzer, 992 ff., insbesondere 995 ff.; Rumo-Jungo, 841 f.
272 FankhaUser und Vionnet, 145, 157, sehen darin einen Mangel der geltenden rechtlichen Si¬

tuation.
273 Bernard, 247.

414 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Personen beziehungsweise Paare aus der medizinisch assistierten Fortpflanzung,

aber auch für die Verbote erprobter und etablierter Verfahren. Das häufig
vorgetragene Argument, die Einschränkungen und Verbote seien notwendig,
um konventionelle Familienbilder zu erhalten, ist einer liberalen Gesellschaft
nicht würdig und steht zudem in einem grundlegenden Spannungsverhältnis
zum Diskriminierungsverbot aufgrund der Lebensweise (Art. 8 Abs. 2 BV).
Auch Befürchtungen, die Familie oder die «natürliche Mutterschaft» seien

gefährdet, vermögen die Einschränkungen grundrechtlicher Positionen nicht zu

rechtfertigen. Weitere Verweise auf gesellschaftliche Interessen und Kosten

muten zudem häufig spekulativ an.
Das alles dominierende Paradigma des Kindeswohls krankt überdies an dem

sogenannten Non-identity-Prob\em, das auf Derek Parfit zurückgeht, der dieses

in vielen verschiedenen Spielarten diskutiert.274 Verbietet man jemandem
den Zugang zur Fortpflanzungsmedizin - ob grundsätzlich, nur zu einem
bestimmten Zeitpunkt oder unter Verwendung bestimmter gespendeter Keimzellen

- mit Hinweis darauf, es gelte das Kindeswohl zu wahren, macht man
geltend, dem Kind könne durch seine Zeugung ein Schaden zugefügt werden. Zu
behaupten, es wäre besser für eine Person, nicht geboren zu werden oder worden

zu sein, bedeutet aber, der konkreten Existenz den Lebenswert abzusprechen.

Die Alternative besteht nämlich nicht zwischen der Existenz mit einer

krankheitsbedingten Belastung und einer Existenz unter anderen Bedingungen
und ohne solche Belastungen, sondern nur zwischen der Existenz, so wie sie

sich präsentiert, und der Nichtexistenz. Ein Kind, das von einer anderen Person,

zu einem anderen Zeitpunkt oder unter Verwendung anderer Keimzellen
gezeugt würde oder worden wäre, wäre ein anderes Kind.273 Das Nichtidentitäts-

problem steht auch Wrongful L//è-Klagen entgegen, sowohl im Zusammenhang
mit der natürlichen wie mit der medizinisch assistierten Zeugung: Die Person

wird nicht geschädigt, indem sie gezeugt wird. Schliesslich kann und darf
Zumutbarkeit, die insbesondere im Kontext der Präimplantationsdiagnostik
wichtig ist, nicht mit Blick auf das zukünftige Kind, sondern nur hinsichtlich
der zukünftigen Eltern konkretisiert werden.

Die medizinisch assistierte Zeugung eines Embryos bedeutet «nicht nur
künstliche, sondern immer auch optimierte Reproduktion».276 Grundsätzlich
umfasst reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung auch die Nutzung
genetischen Wissens im Rahmen der Fortpflanzung. Sie wirft freilich nicht nur
das Problem der Selektion und damit der Verwerfung von Embryonen auf,
gewisse Nutzungen zeitigen möglicherweise auch problematische gesellschaft-

274 Parfit, 351 ff. Vgl. auch ausführlich Cohen, insbesondere 437 ff.
275 Vgl. zur Erläuterung auch die interessante Animation von Molly Gardner, <http://www.wi-phi.

com/video/nonidentity-problem> (besucht am 29.3.2016). Siehe zur Non-identity-Piob\em<xtik
auch Robertson, 75 f.; Bleisch, Genetische Untersuchungen, 263 f.

276 So Bernard,330.

ZSR 2016 II 415



Andrea Büchler

liehe Effekte. Mithin ist nicht nur zu fragen, welche Beweggründe künftiger
Eltern die Ermittlung genetischer Eigenschaften und eine darauf gestützte
Selektion zu rechtfertigen vermögen, sondern auch, ob ein solches Handeln

gesellschaftlichen Schaden anrichten würde. Mit der Einführung der

Präimplantationsdiagnostik findet das Recht auf ein gesundes, nicht aber auf ein
bestimmtes Kind Berücksichtigung.277 Negative Eugenik ist in gewissen Schranken

zulässig, positive Eugenik hingegen bleibt verboten. Die Unterscheidung
zwischen der negativen und der positiven Selektion vermag allerdings nur
bedingt zu überzeugen. Verwerfung bedeutet immer auch positive Selektion.
Oder anders ausgedrückt: Die Feststellung, dass gewisse Anomalien nicht
vorhanden sind, ist gleichzusetzen mit der Aussage, dass der Embryo die
gewünschte Ausstattung aufweist.278 Entscheidend ist also nur der Krankheitswert
bestimmter Merkmale. Das setzt eine Definition von (schwerer) Krankheit
voraus, die zum einen das Problem aufwirft, ob und wie sie mit Blick auf ihre
historischen, sozialen oder kulturellen Dimensionen279 objektiv festgelegt werden
kann und zum andern die Frage stellt, welche Perspektive dafür einzunehmen
ist. Die Regelung der Präimplantationsdiagnostik nimmt eine objektive Skalierung

des Unzumutbarkeitsgrades genetischer Erkrankungen für zukünftige
Eltern vor. Dass diese auch ein Urteil über Lebensperspektiven und Lebensglück
eines Menschen enthält und mit Vermutungen über Eigeninteressen des Embryos

einhergeht, ist unvermeidbare Folge dieser problematischen Objektivierung.280

Zwei Anwendungen genetischen Wissens sind in der Schweiz und in weiten
Teilen Europas noch jenseits des Denkbaren: Erstens die Untersuchung und
Selektion anhand von nicht gesundheitsbezogenen Merkmalen wie Stimme,
Intelligenz oder Körpergrösse, und zweitens allgemein die Umschreibung und

Manipulation von Abschnitten des genetischen Codes des Embryos. Der in diesen

Bereichen voranschreitenden Entwicklung in der Diskussion und Praxis wird
sich auch die Schweiz nicht entziehen können. Man könnte freilich allgemein
sagen, solche Nutzungen seien gar nicht erst der reproduktiven Autonomie und

Selbstbestimmung zuzuordnen, weil sie keine genuin reproduktiven Zwecke

verfolgen. Das ist allerdings zumindest für den therapeutischen oder reproduk-

277 Vgl. Karpin/Savell, 157, welche die Präimplantationsdiagnostik als «disability avoidance
technologies» bezeichnen.

278 So auch Wilkinson, 156 f.
279 Vgl. zu verschiedenen Zugängen zum Krankheitsbegriff und den unterschiedlichen Krankheits¬

konzepten ausführlich Schwendener, 17 ff.
280 Vgl. zur Problematik des Begriffs «Krankheit» im Kontext genetischer Untersuchungen mit prä-

diktivem Charakter Rieder, 22 ff. Für eine eingehende Problematisierung der Unterscheidung
zwischen positiver und negativer Eugenik beziehungsweise zwischen «treatment» und
«enhancement»-. Buchanan/Brock/Daniels/Winkler, 107 ff., insbesondere 118 f. Schliesslich
vertreten auch Karpin/Savell in ihrer umfassenden Studie die Position, dass sich die Grenzziehung

zwischen leichter und schwerer Beeinträchtigung nicht objektivieren lasse, weshalb sie

den potenziellen Eltern obliegen müsse; so 347 f.

416 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

tiven Eingriff in die Keimbahn des Embryos nicht evident. Zudem sind in
diesem Kontext nicht nur reproduktive Aspekte in die Diskussion miteinzubezie-
hen, sondern auch solche, welche die potenziellen Eltern in ihrer zukünftigen
Erziehungsfunktion ansprechen und damit das geschützte Privat- und Familienleben

betreffen. Die Selektion anhand von nicht gesundheitsbezogenen Kriterien

zum Zweck des Enhancement wird zudem regelmässig im Hinblick darauf

problematisiert, dass sie einen Wettbewerb initiieren könnte, der die reproduktive

Selbstbestimmung von anderen angehenden Eltern möglicherweise
beeinträchtigt.281 Solche Zusammenhänge müssten allerdings zunächst untersucht
werden.

D. Schwangerschaft

«[W]e have to restore women to a central place in the pregnancy
scene. To do this, we must create new images that recontextualize
the fetus, that place it back into the uterus, and the uterus back into
the woman's body, and her body back into its social space. »

Pollack Petchesky, 287.

I. Allgemeines

Die Schwangerschaft ist eine emotional und körperlich intensive Zeit. Obwohl
sie eine private, ja intime Erfahrung erster Ordnung ist, ist eine schwangere
Frau mit zahlreichen sozialen Normen konfrontiert. Die Art und Weise, wie
über Schwangerschaft nachgedacht, wie sie wahrgenommen und diskutiert
wird, unterliegt einem historischen Wandel. Heute ist die Schwangerschaft vor
allem auch eine Zeit, die medizinisch eng begleitet wird und zu vielfältigen
Interventionen in die körperliche Verfasstheit der Frau Anlass gibt.282 Die
Möglichkeiten der pränatalen Diagnostik und der pränatalen Therapie generieren

Hoffnungen, Nöte und Zwänge zugleich. Der Einbezug medizinischer Professionen

und Technologien wird in der Regel mit dem Schutz der Gesundheit für
Mutter und Embryo begründet, er führt aber auch zu komplexen und

widersprüchlichen Empfindungen schwangerer Frauen: Einerseits evoziert er das

Gefühl, keine Kontrolle über das Geschehen zu haben, sind heute doch zahlreiche
medizinische Interventionen unangefochtene Normalität in der Schwangerschaft,

andererseits weckt er die Erwartung, über alle relevanten Informationen
zu verfügen, um reproduktive Entscheidungen treffen zu können. Die Möglich-

281 Vgl. die Hinweise bei Rütsche, Eugenik, 324 f. Vgl. auch Robertson, Genomics, 479.
282 Einen eindrücklichen Beleg dafür bieten die 37 Seiten langen Richtlinien des Deutschen Ge¬

meinsamen Bundesausschusses über die ärztliche Betreuung während der Schwangerschaft
und nach der Entbindung (Mutterschafts-Richtlinien), in der aktuellen Fassung in Kraft seit
5. Mai 2015.

ZSR 2016 II 417



Andrea Büchler

keit, durch genetische Untersuchungen Wissen über die Konstitution des Fötus

zu erlangen, die Vervielfältigung der Optionen pränataler Behandlungen, die
Zunahme von Studien zur Wirkung von Verhalten, Substanzen oder Aktivitäten
auf den Fötus: All dies macht die Schwangerschaft gerade mit Blick auf
selbstbestimmte Entscheidungen zu einer höchst anspruchsvollen Zeit, zumal die
Frau die auf verschiedenen Wegen gewonnene Information adäquat verarbeiten
können muss.283 Hinzu kommt das bereits beschriebene Phänomen, dass die
technischen Errungenschaften den intrauterinen Raum geöffnet, den Fötus
sichtbar gemacht, und den Zugang zu ihm ermöglicht haben. Die technische

Eroberung des Körpers der schwangeren Frau hat bedeutende WahrnehmungsVerschiebungen

nach sich gezogen: Der Embryo oder Fötus wird zunehmend als

von der schwangeren Frau getrennte Entität und als eigener Patient beschrieben.

Daraus wird ein Mutter-Fötus-Konflikt konstruiert und imaginiert, was
nicht ohne Einfluss auf Fragen der Selbstbestimmung bleibt.284 Es ist deshalb

nicht ohne Relevanz, sich zu vergegenwärtigen, dass die vorgeburtliche medizinische

Intervention am Körper der schwangeren Frau erfolgt: Sie ist als Patientin

sowohl Adressatin der Aufklärung als auch diejenige, welche die Zustimmung

zu den Massnahmen erteilen muss. Sie handelt nicht als Vertreterin des

Embryos oder Fötus, der noch keine Rechtspersönlichkeit hat, sondern sie bietet

die Rechtfertigung für den Eingriff in ihre körperliche Integrität. Für pränatale

Untersuchungen hält das Gesetz explizit fest, dass die schwangere Frau die
betroffene Person ist (Art. 3 lit. n GUMG).

Ist eine Schwangerschaft eingetreten, gewinnt die Auseinandersetzung um
reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung an Komplexität. Erstens fliesst
der Status eines Embryos in vivo in diese mit ein. Ethisch-normativ ging und

geht es beim Themenkomplex der Schwangerschaft und ihres Abbruchs
regelmässig darum, wie der Stellenwert des vorgeburtlichen Lebens einzuschätzen
ist. Zweitens kann nach Eintritt der Schwangerschaft Selbstbestimmung nicht
mehr ohne die körperliche Dimension gedacht werden. Wiesemann beschreibt

aus einer beziehungsethischen Perspektive die Schwangerschaft wie folgt:

«Die Frau geht in der Schwangerschaft - gewollt oder ungewollt - eine Beziehung
zum Kind ein, für die es kaum Parallelen in der Lebenswelt von Menschen gibt. Es ist
eine Beziehung zu sich selbst als einem Anderen, zu einem Anderen als zu sich selbst.

283 Vgl. Maier, 108 ff.
284 Vgl. Gallagher, 188 ff.; Jackson, 126 ff.; vgl. auch Oberman, 454, 471 ff., die darauf auf¬

merksam macht, dass es sich dabei meist weniger um einen Mutler-Fötus-Konflikt als um einen
Mutter-Arzt-Konflikt handelt: «[...] these conflicts originate in the context of the relationship
between the doctor and the pregnant woman. Specifically, they result from doctors' seemingly
well-motivated efforts to promote maternal or fetal well-being by imposing their perception of
appropriate medical care on their pregnant patients.» Sie hält weiter fest, dass der Arzt nicht
neutral sei: «Rather than balancing the competing rights of mother and fetus, the doctor
becomes just another party to these conflicts - one who always tips the balance 2:1 against the

pregnant woman.» Ebd. 454.

418 ZSR 2016 11



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Die Zeit der Schwangerschaft ist die Zeit, in der sich das Andere allmählich indivi-
duiert, bis es durch die Geburl zum Gegenüber geworden ist.»285

Mit voranschreitender Schwangerschaft intensiviert sich die Beziehung
zwischen der schwangeren Frau und dem Fötus. Die Schwangerschaft erfordert
von der Frau eine ständige Auseinandersetzung mit den laufenden
Grenzverschiebungen zwischen dem Selbst und dem Anderen. Trotz der augenscheinlichen

Tendenz, den Fötus in der medizinischen Praxis als verselbständigte En-
tität wahrzunehmen, bilden die Frau und der Fötus eine körperliche Einheit.
Auch wenn zwischen ihnen keine Identität besteht und der Embryo ein eigener
menschlicher Organismus ist, ist er räumlich ein Teil der Frau und von ihrer
körperlichen Entität erfasst. Das Deutsche Bundesverfassungsgericht hat dafür
das berühmte Bild der «Zweiheit in Einheit» geprägt.286 Der körperlichen
Dimension der Schwangerschaft in ihrer Wechselbeziehung mit den Beziehungsaspekten

derselben ist in der Diskussion um sogenannte Schwangerschaftskonflikte

eine zentrale Rolle einzuräumen.287

Wie bereits festgehalten, besitzt der Embryo zwar einen moralischen Status,

er ist allerdings nicht Träger von Grundrechten, die gegen die reproduktive
Selbstbestimmung der Frau und ihre körperliche Integrität abzuwägen wären.
Nach der hier vertretenen Ansicht begründet die Schwangerschaft auch nicht
eine besondere Konfliktlage mit besonderen Abwägungsregeln und Privilegien
der schwangeren Frau. Nach der in der deutschen Diskussion vorherrschenden

argumentativen Rechtfertigungsstruktur des Schwangerschaftsabbruchs, die der

Rechtsprechung des Deutschen Bundesverfassungsgerichts288 und der Einordnung

des Schwangerschaftsabbruchs in die Tötungsdelikte geschuldet ist, wird
zwischen dem Schutzumfang des ungeborenen Lebens und demjenigen des

geborenen Menschen nicht abgestuft. Der Lebensschutz gilt vielmehr vom
Augenblick der Zeugung an und das vor diesem Flintergrund postulierte
Lebensrecht des Embryos wird gegen die Interessen der schwangeren Frau

abgewogen. Grundsätzlich geniesst das Lebensrecht des Fötus für die gesamte
Dauer der Schwangerschaft Vorrang, die Frau kann sich aber auf eine

Notstandslage berufen.289 Im hiesigen Kontext Uberwiegt zu Recht eine andere

285 Wiesemann, 159 f.
286 BVerfGE 88, 203 (253).
287 So auch Wiesemann, 12, passim.
288 BVerfGE 39, 1 ff.; BVerfGE 88, 203. Das Bundesverfassungsgericht hat in den beiden Entschei¬

dungen zum Schwangerschaftsabbruch in den Jahren 1975 und 1993 festgehalten, dass

Menschenwürde bereits dem Embryo und Fötus zukomme und es Aufgabe des Staates sei, dieses

Leben zu schützen; vgl. zu den Entscheidungen Rohrer, 71 f., 95; Robben, 57 ff.;
Berghäuser, 55 ff.

289 Dies im Sinne des Defensivnotstands, vgl. Seelmann, 78 ff.; ausführlich zum komplexen Zu¬

sammenspiel zwischen Strafbegründung und Strafbefreiung im deutschen Recht Rohrer,
228 ff. Zur problematischen Begründungsstruktur und den Inkonsequenzen dieser Position
Schwarzenegger, 175 f.; ausführlich auch Rütsche, 494ff.; vgl. auch Tschuor-Naydowski,
156 ff. Solche kritischen Stimmen gibt es auch in der deutschen Literatur, so zum Beispiel

ZSR 2016 II 419



Andrea Biichler

rechtliche Konzeptualisierung der Verhältnisse während der Schwangerschaft:
In der Schwangerschaft treffen die Selbstbestimmung und körperliche Integrität
der Frau auf die zunehmende Schutzwürdigkeit des pränatalen Lebens

beziehungsweise des Eigenwerts des Fötus, wie sie just im Schwangerschaftsabbruchsrecht

verwirklicht ist.290 Die zivilrechtliche Fassung der Beziehung
zwischen der schwangeren Frau und dem Fötus ist allerdings weitgehend ungeklärt
und bedarf einer eingehenden Diskussion.

II. Schwangerschaftsabbruch

1. Grundlagen

Ungewollte und unerwünschte Schwangerschaften gab es schon immer; zu
verschiedenen Zeiten wurden unterschiedliche Methoden angewendet, um die
Schwangerschaft vorzeitig zu beenden. Die rechtliche Reaktion darauf hat sich
ständig und in unterschiedliche Richtungen verändert. In der römisch-rechtlichen

Tradition galt die Geburt als massgebliche Zäsur für den Lebensbeginn
und der Schwangerschaftsabbruch blieb straflos. In der frühen christlichen
Tradition herrschte in Anlehnung an die aristotelische Beseelungslehre die Vorstellung

vor, dass der Fötus mit der Beseelung empfindungsfähig werde, weshalb
eine Fristenlösung galt. Erst im späten 19. Jahrhundert stellte das kirchliche
Recht den Schwangerschaftsabbruch ab dem Zeitpunkt der Befruchtung unter
Strafe; eine Position, die das weltliche Strafrecht übernahm, wobei es den

Schwangerschaftsabbruch als minder schweres Tötungsdelikt behandelte und
in bestimmten Situationen von einer Strafe absah.291 In der Schweiz galt dies
bis weit in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein und die Rückkehr zur
Fristenlösung erfolgte erst zu Beginn des 21. Jahrhunderts.292 Die geltende,

Weschka, 147 ff., 179 f.: «Konsequenz hieraus kann nur sein, dass dem menschlichen Embryo
trotz der expliziten Zuschreibung der Grundrechtsträgereigenschaft durch das Bundesverfassungsgericht

wegen der unüberbrückbaren logischen Widersprüche ein Status als Träger des

Rechts auf Leben und der Menschenwürde nicht aufgrund der zweiten Entscheidung zum
Schwangerschaftsabbruch selbst zukommen kann. Denn um was für eine Art Grundrechtsträgereigenschaft

würde es sich handeln, wenn eine Tötung der Grundrechtsträger, die bei geborenen
Menschen durch nichts zur rechtfertigen wäre, bei ungeborenen sanktionslos durchgeführt werden

dürfte und der Staat eine solche Vorgehen sweise ausserdem noch zu unterstützen verpflichtet
wäre?». Vgl. auch Berghäuser, passim; zusammenfassend und zu der Möglichkeit, die

Wertungswidersprüche aufzuheben 755 ff.
290 Vgl. Schwarzenegger/Heimgartner, BSK StGB II, Vor Art. 118, N5; auch Schwarzeneg¬

ger, 177 ff.
291 So bereits die Zusammenfassung der geschichtlichen Entwicklung in Büchler/Michel. 19.

Zum Ganzen Jerouschek, insbesondere 36 f., 97 ff. Siehe auch Busch, Abtreibung, 19 ff.
292 Vgl. ausführlich Büchler/Frei, Rz. 4 ff.; Schwarzenegger/Heimgartner, BSK StGB II. Vor

Art. 118, N13ff. In der Schweiz wurde das Verbot des Schwangerschaftsabbruchs in den
1970cr-Jahren erstmals in Frage gestellt. Eine Initiative «für die Fristenlösung» wurde in der

Volksabstimmung von 1977 noch knapp verworfen. Im Jahr 1993 wurde sie nochmals aufgelegt,

diesmal als parlamentarische Initiative. Sie verlangte die Straffreiheit für einen Schwanger-

420 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

eher liberale Regelung, die im Grundsatz das Schwangerschaftsabbruchsrecht
als Gehalt der reproduktiven Rechte anerkennt, steht zurzeit wieder unter
Druck, nicht zuletzt unter dem Eindruck der eingangs beschriebenen moralisierenden

Tendenzen.

Der Schwangerschaftsabbruch gehört auch heute noch zu den umstrittensten
und hoch emotionalen Themen im Umfeld der reproduktiven Autonomie und

Selbstbestimmung, was freilich mit der Bewertung des bereits existierenden
menschlichen Lebens zusammenhängt. Einig ist man sich darin, dass der

Schwangerschaftsabbruch nicht ein beliebiger, sondern ein schwerer und
folgenreicher Eingriff ist, der gut überlegt sein will, und die Frau physisch, geistig
und seelisch stark fordert. Er ist gleichsam der «Abschied von einer Möglichkeit».293

Unterschiedliche Haltungen werden hingegen insbesondere in der

Frage eingenommen, wem es zustehen soll, die Notwendigkeit und Angemessenheit

des Eingriffs zu beurteilen. Allgemein scheinen Vorstellungen und

Meinungen auch darüber zu divergieren, welchen Einfluss das Recht auf die Praxis
des Schwangerschaftsabbruchs ausüben kann, wobei hinlänglich belegt ist,
dass eine restriktive, prohibitive Regelung des Schwangerschaftsabbruchs nicht
dazu führt, dass ein Abbruch nicht oder weniger häufig vorgenommen würde,
sondern dass er unter gefährliche(re)n Bedingungen erfolgt.294 In globaler Sicht
weisen Regionen mit stark eingeschränktem Zugang zum Schwangerschaftsabbruch

in der Tendenz höhere Abbruchszahlen auf als solche mit einer liberalen
Regelung.295 Auch in der Schweiz gab es bis in die 1960cl-Jahre eine sehr hohe

Zahl illegaler Abbrtiche, die mit der Einführung von Kontrazeptiva sank. Mit
der zunehmenden Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs auf kantonaler

Ebene in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ging auch die Zahl
der legalen Abbrtiche kontinuierlich zurück.296 Heute zählt die Schweiz im
internationalen Vergleich zu den Ländern mit der niedrigsten
Schwangerschaftsabbruchsrate.297 Im Jahr 2014 wurden insgesamt 10249
Schwangerschaftsabbrüche verzeichnet, wobei 95% der Abbrtiche innerhalb der ersten
12 Schwangerschaftswochen erfolgten.298 Lediglich 4% der Schwangerschafts-
abbrtiche wurden zwischen der 13. und der 27. Schwangerschaftswoche
durchgefühlt.299 In seltenen Fällen (insgesamt 36) wurde der Abbruch nach der
23. Schwangerschaftswoche vorgenommen.300 Während also das Recht wenig

schaftsabbruch in den ersten drei Monaten der Schwangerschaft. Sie nahm die parlamentarischen

Hürden und wurde im Jahr 2002 zur Abstimmung vorgelegt und vom Volk angenommen.
Die Fristenlösung ist heute geltendes Recht.

293 Busch, Abtreibung, 35.

294 Siehe WHO, Unsafe Abortions, 6.

295 Vgl. Sedgh et al., 630 f.
296 Vgl. Kommission für Rechtsfragen NR, Schwangerschaftsabbruch, 3009.
297 Siehe BFS, Schwangerschaftsabbrüche, 1.

298 Siehe BFS, Schwangerschaftsabbrüche, Tabelle T 14.03.07.02.14.
299 Siehe BFS, Schwangerschaftsabbrüche, Tabelle T 14.03.07.02.24.
300 Siehe BFS, Schwangerschaftsabbrüche, Tabelle T 14.03.07.02.24.

ZSR 201611 421



Andrea Büchler

Steuerungskraft in Bezug auf die Zahl von Schwangerschaftsabbrüchen entfaltet,

sagt es sehr wohl etwas über den Stellenwert reproduktiver Selbstbestimmung

aus.
Die Möglichkeit zu entscheiden, eine Schwangerschaft fortzuführen oder

abzubrechen, muss zum Kernbereich reproduktiver Autonomie und
Selbstbestimmung gezählt werden und ist zugleich ein Gebot der Geschlechtergerechtigkeit.301

Die Vehemenz und Ausdauer, mit welcher insbesondere Frauenorganisationen

in allen Ländern seit Jahrzehnten für diese Möglichkeit kämpfen, ist
dafür ein eindrückliches Zeugnis.302 Dennoch wird an der gegenwärtigen
Fassung des Schwangerschaftsabbruchs als Recht beziehungsweise Option auch

grundlegende Kritik geübt: Sie sei defensiv ausgerichtet und vermöge die

Komplexität und Ambivalenz der Entscheidung nicht zu fassen, überdies würde sie

in der Tendenz konkurrierende Ansprüche generieren oder zumindest der Idee

konfligierender Interessen entspringen, und schliesslich verschleiere sie die
Tatsache, dass Frauen häufig nur über wenige oder prekäre Alternativen zum
Abbruch der Schwangerschaft verfügen.303

Der Schwangerschaftsabbruch involviert die körperliche Unversehrtheit der
Frau in höchstem Masse. Nicht nur seine Durchführung, sondern auch seine

Verweigerung - und damit die Pflicht, den Fötus auszutragen - stellen intensive

Eingriffe in die physische Integrität dar. So Little:
«To be pregnant is to be inhabited. It is to be occupied. It is to be in a state of physical
intimacy of a particularly thorough-going nature. The fetus intrudes on the body
massively, whatever medical risks one faces or avoids, the brute fact remains that the
fetus shifts and alters the very physical boundaries of the woman's self. To mandate
continuation of gestation is, quite simply, to force continuation of such occupation.
To mandate that the woman remain pregnant is to mandate that she remain in a state
of physical intertwinement against her consent.»3"4

Die öffentliche Debatte um den Schwangerschaftsabbruch suggeriert
bisweilen, unerwünschte Schwangerschaften würden leichtfertig beendigt, weshalb

das Recht das Ungeborene schützen müsse. Diese Sichtweise ist eine

Ausprägung der problematischen Mutter-Kind-Konflikt-Rhetorik und verschliesst
sich den komplexen Lebensrealitäten. Der Schwangerschaftsabbruch kann
auch als Übernahme von Verantwortung gedeutet werden, wenn die Frau
erkannt hat, dass ihr die Kraft und die Ressourcen fehlen, um der mit der Geburt
eines Kindes einhergehenden lebenslangen Beziehung gerecht werden zu können.

Für Wiesemann ist deshalb die «Entscheidung zum Schwangerschaftsab-

301 Vgl. MacKinnon, 1319 ff.
302 Vgl. zur Entwicklung in der Schweiz Büchler/Cottier, 352 ff.
303 So zum Beispiel Fox, 81 ff.; ähnlich Whitbeck, 249 ff., welche insbesondere die Rahmung des

Schwangerschaftsabbruchs als «Recht» diskutiert und kritisiert, und fragt: «Supposing you were
able to do so, how many of you would like to have an abortion?» (251).

304 Little, Intimacy, 301.

422 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

brach [...] eine Entscheidung gegen eine Beziehung zum Kind aus einer Beziehung

zum Kind»305 und somit Ausdruck des Ethos der Elternschaft.
Die völkerrechtlichen Vorgaben im Bereich des Schwangerschaftsabbruchsrechts

sind bis anhin minim, nehmen allerdings in der Tendenz zu. Die
Schwangerschaft und deren Abbruch gehören zum geschützten Privat- und
Familienleben.306 Während der EGMR die prohibitive Regelung des

Schwangerschaftsabbruchsrechts Irlands im Jahr 2010 nicht gerügt hatte, im Wesentlichen
mit dem Argument, sie beruhe auf einer tief empfundenen moralischen

Uberzeugung der irischen Bevölkerung und es bestehe immerhin die Möglichkeit,
den Eingriff im Ausland durchführen zu lassen,307 stellte er im Jahr 2011 eine

Konventionsverletzung durch Polen fest. Polen lasse ein kohärentes und effektives

Schwangerschaftsabbruchsrecht vermissen, zumal einer Frau mit
entsprechender Indikation eine invasive genetische Untersuchung und später der -
prinzipiell zulässige - Schwangerschaftsabbruch verweigert worden waren.308

Ein absolutes Verbot des Schwangerschaftsabbruchs verstösst jedenfalls klar
gegen die Menschenrechte.306

2. Fristenlösung und reproduktive Selbstbestimmung

Art. 118 StGB stellt den Schwangerschaftsabbruch grundsätzlich unter Strafe.

Geschützte Rechtsgüter sind das menschliche Leben während der Schwangerschaft

und die Gesundheit sowie das Selbstbestimmungsrecht der schwangeren
Frau.310 Strafbar ist der Abbruch dann, wenn die in Art. 119 StGB genannten
Voraussetzungen nicht gegeben sind, sowie dann, wenn die Einwilligung der

schwangeren Frau nicht vorliegt. Staflos ist der Abbruch der Schwangerschaft
nach Art. 119 Abs. 2 StGB, wenn er innerhalb von zwölf Wochen seit Beginn
der letzten Menstruation durchgeführt wird.3" Nach dem Wortlaut des Gesetzes

muss die schwangere Frau eine Notlage geltend machen. Es muss sich aber

nicht um eine objektive, gutachterlich festgestellte Notlage handeln. Es genügt,
wenn die schwangere Frau dem Arzt gegenüber zu erkennen gibt, sie befinde
sich in einer Notlage, ohne diese näher begründen zu müssen. Jeder Arzt und

jede Ärztin, der oder die zur Berufsausübung zugelassen ist, kann den Abbruch
vornehmen. Erforderlich sind ein schriftliches Gesuch und ein persönliches
Beratungsgespräch. Das Gespräch muss Informationen liber die gesundheitlichen

305 Wiesemann, 161.

306 Vgl. Grabenwarter, ECHR Commentary, Art. 8, N 8.

307 Siehe A, B and C v. Ireland (no. 25579/05), Urteil (Grosse Kammer) vom 16. Dezember 2010,
§241.

308 Siehe R.R. v. Poland (no. 27617/04), Urteil vom 26. Mai 2011, § 214; vgl. auch Tysiac. v. Poland
(no. 5410/03), Urteil vom 20. März 2007, §§ 128 ff.

309 Vgl. Paton v. United Kingdom (no. 8416/78), Entscheid der Europäischen Kommission für Men¬
schenrechte vom 13. Mai 1980, §§ 19 f.

310 Schwarzenegger/Heimgartner, BSK StGB II, Vor Art. 118, N 1.

311 Ausführlich dazu Tschuor/Naydowski, 86ff.

ZSR 2016 II 423



Andrea Büchler

Risiken des Eingriffs beinhalten. Der schwangeren Frau ist zudem ein Leitfaden

auszuhändigen, welcher ein Verzeichnis der kostenlosen Beratungsstellen,
von Vereinen und Stellen, welche psychologische und materielle Hilfe anbieten,

sowie Informationen über die Möglichkeit enthält, das Kind zur Adoption
freizugeben. Den Erhalt des Leitfadens hat die Frau mit ihrer Unterschrift zu

bestätigen (Art. 120 Abs. 1 lit. a und b StGB). Das Gesetz sieht keine Bedenkzeit

zwischen dem Beratungsgespräch und dem Abbruch vor, weshalb der
Abbruch gleich im Anschluss an das Gespräch durchgeführt werden kann.

Die Regelung achtet die reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung der
Frau in den ersten zwölf Wochen der Schwangerschaft. Die Frau muss die
Gründe für einen Abbruch nur sich selbst gegenüber rechtfertigen. Die Frist,
innerhalb welcher der Abbruch der Schwangerschaft zulässig ist, ist im
internationalen Vergleich allerdings eher knapp bemessen und räumt der schwangeren
Frau eine relativ kurze Überlegungszeit für diesen schweren Entscheid ein.312

Das kann insbesondere für sehr junge Frauen eine Herausforderung sein, die in
dieser kurzen Zeit mit ihren Gefühlen klar kommen, den Mut zum Gespräch

aufbringen und sich mit ihren Erwartungen und Zukunftsplänen, aber auch mit
denen des sozialen Umfelds auseinandersetzen müssen. Damit der Entscheid
selbstbestimmt erfolgen kann, ist insbesondere eine gute, nichtdirektive Aufklärung

und Beratung notwendig. Dazu gehört die Information Uber die verschiedenen

möglichen Methoden des Abbruchs. Im Sinne der relationalen
Betrachtungsweise von Autonomie ist zu bedenken, dass der Entscheid für oder gegen
die Austragung der Schwangerschaft in einem bestimmten gesellschaftlichen
Umfeld getroffen wird, das zu gestalten durchaus staatliche Aufgabe ist.

Auch der werdende Vater ist in seiner reproduktiven Selbstbestimmung
tangiert, kann allerdings einen Schwangerschaftsabbruch weder herbeiführen noch
verhindern. Darin äussert sich insbesondere die Bedeutung der körperlichen
Integrität der Frau, die zusammen mit ihrer reproduktiven Selbstbestimmung in
der Abwägung gegen die Interessen des angehenden Vaters überwiegt.

Misslingt der Schwangerschaftsabbruch und ist dies auf die mangelnde
Sorgfalt des Arztes zurückzuführen, kommt grundsätzlich eine Wrongful Birth-
Klage wegen Verletzung des Behandlungsvertrags oder der reproduktiven
Selbstbestimmung als absolut geschütztes Rechtsgut in Betracht.313

3. Spätabbruch lind reproduktive Selbstbestimmung

Der Abbruch in einer Spätphase der Schwangerschaft stellt sowohl die schwangere

Frau als auch das medizinische Personal vor sehr schwierige und belas-

312 Abrufbar unter <http://www.svss-uspda.ch/de/facts/world-list.htm> (besucht am 29.3.2016). vgl.
auch Schwarzenegger/Heimgartner, BSK StGB II, Art. 119, N4.

313 Abgelehnt in Urteil des Appellationsgerichts vom 23.10.1998, BJM 2000, 306 ff: Die Mutter
hätte eine spätere Abtreibung vornehmen lassen können beziehungsweise sie habe das Kind
akzeptiert.

424 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

tende Fragen, zumal Föten bereits Stressreaktionen zeigen, ausgereifte Organ-
und Flirnfunktionen sowie ein Schmerzerleben aufweisen können. Möglicherweise

ist zum Zeitpunkt des Abbruchs auch bereits die extrauterine Lebensfähigkeit

gegeben. Auch die Beziehung und Verbundenheit zwischen Fötus und
Frau sind meist bereits intensiv.

Nach Ablauf der zwölfwöchigen Frist ist ein Schwangerschaftsabbruch nur
noch möglich, wenn eine Indikation nach Art. 119 Abs. 1 StGB vorliegt.
Gemäss dieser Bestimmung bleibt er straflos, wenn dafür eine medizinische
Notwendigkeit besteht, weil der schwangeren Frau die Gefahr einer schwerwiegenden

körperlichen Schädigung (medizinische Indikation) oder einer schweren
seelischen Notlage, das heisst eines dauerhaften psychischen Ausnahmezustands

(sozial-medizinische Indikation) droht, die mit dem Abbruch abgewendet

werden kann.314 Die Ursachen für einen solchen Zustand sind grundsätzlich
nicht relevant. Auch eine embryopathische Indikation kann den Abbruch
rechtfertigen, zum Beispiel dann, wenn zu erwarten ist, dass das Kind gravierende
Beeinträchtigungen aufweisen würde und die Mutter mit seiner Pflege überfordert

wäre.315 Je fortgeschrittener die Schwangerschaft ist, desto grösser muss
die drohende Gefahr sein. Der Abbruch aufgrund einer Indikation bleibt bis zu

Beginn der Geburtswehen möglich.316 Der Arzt hat zu beurteilen, ob die Indikation

vorliegt, und verfügt dabei über ein grosses Ermessen, wobei er dem
Stadium der Schwangerschaft Rechnung tragen muss. Das ist unter dem Aspekt
der reproduktiven Selbstbestimmung zumindest nicht unproblematisch, wie
Nelson treffend festhält:

«Framing abortion as a decision for physicians to make about women, instead of one
for women to make for themselves, reveals distrust for women's capacity to make
these decisions. That stance is essentially at odds with an ethic of respect for reproductive

autonomy.»317

Wegen der zunehmenden Schutzwürdigkeit des Fötus bedarf der Abbruch
der Schwangerschaft in einem fortgeschrittenen Stadium einer besonderen

Begründung. Die erhöhte Begründungspflicht, wie sie in der Indikationenregelung
zum Ausdruck kommt, und die Überprüfung der Indikation durch einen Arzt
oder eine Ärztin sollen insbesondere sicherstellen, dass erstens die Frau tatsächlich

selbstbestimmt handelt, zweitens, dass sie ihre reproduktive Selbstbestimmung

verantwortungsvoll ausübt, und schliesslich - in den Worten von Rüt-
sche -, dass «der Eigenwert des ungeborenen Lebens mittels einer Abtreibung
nur beeinträchtigt wird, wenn dies unbedingt notwendig ist».318 Eine mit der

314 Zu diesen Indikationen ausführlich Schwarzenegger, 166 ff.; Tschuor-Naydowski, 92 ff.
315 Vgl. Schwarzenegger/Heimgartner, BSK StGB II, Art. 119, N 15. An der embryopathischen

Indikation wird auch Kritik geübt, vgl. Tschuor-Naydowski, 212 ff.
316 Vgl. ausführlich Schwarzenegger, 168 ff.
317 Nelson, 135.

318 Rütsche, 503.

ZSR 2016 II 425



Andrea Büchler

reproduktiven Selbstbestimmung in Einklang stehende Auslegung der

Indikationenregelung muss aber anerkennen, dass auch in einem späten Stadium der
Schwangerschaft die Beurteilung, ob eine Gefahr für eine schwere seelische

Notlage gegeben ist, primär der betroffenen Frau selbst obliegen muss. Sie

muss die Verantwortung für das werdende Kind übernehmen. Auch in diesem

Zusammenhang - wie bei der Präimplantationsdiagnostik - ist nach der Zumut-
barkeit von Schwangerschaft und Elternschaft zu fragen, und diese kann nur
durch Einbezug der Umstände, Ressourcen, Werte und Perspektiven der betroffenen

Frau konkretisiert werden, wobei zu diesen auch die Haltung und Rolle
des werdenden Vaters gehört. Damit soll nicht zum Ausdruck gebracht werden,
die Interessen der Frau würden oder müssten diejenigen des Fötus immer
überwiegen. 319 Im Gegenteil: Damit wird gewürdigt, dass es in der Frage des

Schwangerschaftsabbruchs nicht um das Recht geht und gehen kann, eigene
Interessen auf Kosten anderer zu verfolgen, sondern Entscheidungsprozesse
angesprochen sind, welche regelmässig die Möglichkeiten und Chancen einer
gegenwärtigen und zukünftigen Beziehung und damit nicht nur Aspekte der
Sorge um sich selbst, sondern auch die Sorge um andere einbeziehen. Solche

Entscheidungen sind persönlich zu verantworten und müssen derjenigen Person

zustehen, die nicht nur in einer unmittelbaren leiblichen Beziehung zum Fötus
steht, sondern auch die Folgen der Entscheidung zu tragen hat.32" Freilich muss
es dem ärztlichen Personal möglich sein, von der schwangeren Frau angefragte

Eingriffe zu verweigern.321
Kommt es bei einem indizierten Spätabbruch dazu, dass das Kind lebend

geboren wird, stellen sich schwierige Fragen an der Schnittstelle zwischen

Schwangerschaftsabbruch und Sterbehilfe.322 Nur wenn sich der rasche Eintritt
des Todes auch durch entsprechende medizinische Interventionen nicht verhindern

liesse, wird angenommen, es handle sich noch um einen Schwanger-
schaftsabbruch und nicht bereits um ein Tötungsdelikt.323 Nicht nur diese

schwierige Abgrenzung, sondern auch zahlreiche andere Gründe und insbesondere

Erkenntnisse der Neurowissenschaften legen nahe, de lege ferenda über

319 Schwarzenegger, 180 f., schreibt die Position, das Selbstbestimmungsrecht der schwangeren
Frau müsse den Interessen des Embryos oder Fötus immer vorgehen, der feministischen Bewegung

zu. Die feministische Debatte erweist sich allerdings als wesentlich komplexer, zumal sie

auch traditionelle Konzepte von Autonomie herausfordert.
320 So auch Little für den Abbruch im zweiten Trimester, 344 f.; vgl. auch Whitbeck, 253. wo¬

nach die Frau prima facie die beste Person ist, um über die moralische Legitimation des
Abbruchs zu entscheiden.

321 Zur restriktiven Praxis in der Schweiz und der damit verbundenen Suche nach Hilfe im Ausland
Rey, Schwangerschaftsabbruch in der Schweiz: Zahlen und Fakten 2013, abrutbar unter <http://
www.svss-uspda.ch/pdf/fakten-und-zahlen.pdf> (besucht am 29.3.2016); vgl. auch Rey/
Seidenberg, 551 ff.

322 Gesundheitsinstitutionen in der Schweiz führen tatsächlich keinen Fetozid durch, wenn der
Fötus ein Entwicklungsstadium erreicht hat, welches das Überleben nicht ausschliesst und in
welchem das Schmerzempfinden wahrscheinlich ist; vgl. Tschuor-Naydowski, 44 f.

323 Vgl. Schwarzenegger, 157 f.

426 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

die extrauterine Lebensfähigkeit als wichtige Zäsur in der menschlichen
Entwicklung und damit verbunden über ein mögliches Verbot von Abbrüchen im
dritten Trimester aus sozial-medizinischer Indikation nachzudenken.324 Freilich
ist die fötale Viabilität - das heisst der Zeitpunkt, ab welchem andere als die

schwangere Frau das Leben des Fötus sinnvoll aufrechterhalten können und

vernünftigerweise sollen, wenn dieser nur unversehrt geboren werden kann -
keineswegs ein klares Konzept, sondern selbst ein von Einstellungen zu
intensivmedizinischer Intervention, der Wahrscheinlichkeit möglicher Behinderungen

und von benötigten Ressourcen abhängiges Konstrukt.325 Ist die Viabilität
des Fötus einmal stabil, hat der Fötus allerdings von der Frau unabhängige
Möglichkeiten, die Verbindung ist nicht mehr untrennbar und die Abtreibung
erscheint nicht mehr als vorzeitige Beendigung der Schwangerschaft, sondern
eher als seine Tötung.326

Spätabbrüche nach Art. 119 Abs. 1 StGB sind in der Schweiz selten. Nur 5%
der Schwangerschaftsabbrüche finden nach Ablauf der zwölfwöchigen Frist
statt.327 Etwa die Hälfte der Spitäler und Kliniken, die Schwangerschaftsabbrüche

vornehmen, tun dies auch zwischen der 19. und 24. Schwangerschaftswoche.

Die Indikationen werden allerdings insgesamt eher restriktiv gehandhabt.

Eine Befragung hat ergeben, dass etwa ein Drittel der Institutionen, die
Abbrüche nach Ablauf der zwölfwöchigen Frist vornehmen, dies nur tun,
wenn somatisch-medizinische Gründe vorliegen.328 Eine schwere seelische

Notlage der Frau wird für diese Indikation als nicht ausreichend bewertet. In
rund einem Viertel der übrigen Spitäler und Kliniken wird eine psychosoziale
Indikation nur für einen Abbruch bis zur 14. Schwangerschaftswoche
anerkannt.329 Und nur gerade drei Institutionen in der Schweiz führen einen
Abbruch nach der 20. Schwangerschaftswoche wegen einer dokumentierten
schweren seelischen Notlage durch.330 Schwangerschaftsabbrüche nach der

324 So de lege ferenda auch Schwarzenegger/Heimgartnek. BSK StGB II. Art. 119, N 18.; vgl.
auch Schwarzenegger, 183ff., insbesondere 185. Dazu Büchler/Frei, Rz.65ff., wonach
auch dann, wenn man die extrauterine Lebensfähigkeit als die entscheidende Zäsur anerkennen

würde, die Frau weder verpflichtet werden könnte, ihren Körper für die vollständige Austragung
der Schwangerschaft zur Verfügung zu stellen, noch dazu, das Kind unverzüglich zu gebären.
Für den Arzt würde dies bedeuten, dass er auf Verlangen der Frau jederzeit die Schwangerschaft
beenden dürfte, jedoch das Leben des Kindes zu schützen hätte. Ähnlich auch Little, wonach

trotz des moralischen Status des lebensfähigen Fötus, der seinen vollen Schutz erfordere, die

körperliche Integrität der Frau nicht ohne ihre Einwilligung verletzt werden dürfe, zumal
niemand verpflichtet werden könne, sich zugunsten einer anderen Person einer medizinischen
Intervention zu unterziehen, 345 ff., hier 347: «The matured fetus is the same as a newborn in
intrinsic status, but regulating the body is different from regulating the custody of a child.»

325 Vgl. auch Little, 343.
326 Vgl. Little, 345.
327 Abrufbar unter <http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/14/02/03/key/03.html>

(besucht am 29.3.2016).
328 Rey/Seidenberg, 552.
329 Rey/Seidenberg, 552 und 553.

330 Rey/Seidenberg, 552 und 553.

ZSR 2016 II 427



Andrea Büchler

24. Schwangerschaftswoche werden schliesslich nur von wenigen Spitälern

vorgenommen und dies auch nur dann, wenn das Leben der schwangeren Frau

in Gefahr ist oder der Fötus eine letale fötale Anomalie aufweist.331 Faktisch
wird also einem extrauterin lebensfähigen Fötus ein Lebensrecht zugestanden.

Aufhorchen lassen Berichte über die Gründe, welche Frauen zu einem
Abbruch in der späten Phase der Schwangerschaft bewegen. Sowohl ausländische
Studien wie die Auswertung von Schweizer Daten legen nahe, dass Frauen,

welche um einen Spätabbruch nachsuchen, häufig mangelhaft aufgeklärt und
informiert sind, in prekären sozio-ökonomischen Verhältnissen leben, über

geringe Bildung verfügen und jung sind.332 Mitunter ist auch der familiäre und
gesellschaftliche Druck Grund für eine Spätabtreibung. Grössere Aufmerksamkeit
ntuss deshalb insbesondere dem Zugang zu Informationen und unterstützenden
Massnahmen zukommen, die Frauen befähigen, reproduktive Entscheidungen
selbstbestimmt zu fällen.

4. Schwangerschaftsabbruch und Urteilsunfähigkeit

Der Schwangerschaftsabbruch tangiert zwei höchstpersönliche Rechtsgüter —

die reproduktive Selbstbestimmung und die körperliche Integrität -, die von
minderjährigen urteilsfähigen Jugendlichen selbständig wahrgenommen werden

können und müssen. 1st die minderjährige schwangere Jugendliche
hingegen urteilsunfähig, so ist zum Abbruch die Zustimmung der gesetzlichen
Vertretung erforderlich (Art. 119 Abs. 3 StGB). Aus der Systematik des Gesetzes

ergibt sich, dass dies sowohl für den Abbruch aufgrund einer Indikation wie
auch für denjenigen innerhalb der Frist von zwölf Schwangerschaftswochen
gilt. Beim Schwangerschaftsabbruch aufgrund der Fristenregelung handelt es

sich allerdings nicht um eine medizinisch indizierte Massnahme, sondern um
eine Konzession an das Selbstbestimmungsrecht der schwangeren Frau und damit

um eine absolut höchstpersönliche Position, weshalb die Vertretungsmöglichkeit

abzulehnen ist.333

5. Pränatale genetische Untersuchungen und selektiver

Schwangerschaftsabbruch

Pränatale genetische Untersuchungen dienen nicht nur oder nicht in erster Linie
der Evaluation einer Therapie zur Heilung oder Linderung einer Krankheit,
sondern ziehen regelmässig Überlegungen über die Weiterführung oder den

331 Rey/Seidenberg, 552; vgl. auch Schwarzenegger, 169 f.; Tschuor-Naydowski, 23 f.

332 Vgl. ausführlich und mit weiteren Hinweisen auf die verschiedenen Studien Schwarzenegger,
160 ff.

333 So ausführlich Thommen, 104 ff.; auch Büchler/Hotz, 572; nach Schwarzenegger/Heim-
gartner, BSK StGB II, Art. 119, N7, müsste allerdings der Gesetzgeber diese Korrektur
vornehmen.

428 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Abbruch der Schwangerschaft nach sich. Bisweilen lehnt die Frau nicht generell

eine Schwangerschaft ab, sondern macht ihren Entscheid davon abhängig,
ob das Kind gesund, mit bestimmten Eigenschaften oder mit einer Behinderung
auf die Welt kommen würde. Bei einem selektiven Abbruch ist die Schwangerschaft

zwar gewollt, nicht aber der konkrete Embryo.
Pränatale Untersuchungen und diagnostische Tests, um den Zustand und die

Entwicklung des Embryos und Fötus zu beobachten, gehören in unserer Region
zum Standard der Betreuung und Begleitung von Frauen während ihrer
Schwangerschaft und erfahren im GUMG eine besondere Regelung. Pränatale
Risikoabklärungen im Sinne des GUMG sind zum einen Laboruntersuchungen, die
Hinweise auf das Risiko einer genetischen Anomalie des Embryos geben, und zum
anderen Untersuchungen des Embryos mit bildgebenden Verfahren (Art. 3 lit. g
GUMG). Bei pränatalen genetischen Untersuchungen hingegen wird während der

Schwangerschaft direkt das Erbgut des Embryos oder Fötus untersucht (Art. 3 lit. f
GUMG). Dazu gehören die Amniozentese, die Chorionbiopsie und die Cordon-
zentese. Diese invasiven Methoden der pränatalen Diagnostik sind mit einem

eingriffsbedingten Fehlgeburtsrisiko von etwa 1 % behaftet,334 ein Risiko, das viele
Frauen nicht bereit sind einzugehen. Das Gesetz sieht für die Kategorien der pränatalen

genetischen Untersuchungen und pränatalen Risikoabklärungen unterschiedliche

Anforderungen an die Aufklärung und Beratung vor (Art. 14 ff. GUMG).335

Gänzlich neue Perspektiven für die pränatale Diagnostik eröffnen sich mit
den jüngeren nichtinvasiven Methoden (NIPT). Seit einigen Jahren kann man
mittels Analyse embryonaler oder fötaler DNA im Blut der Mutter bereits im
ersten Trimester der Schwangerschaft Eigenschaften des Embryos oder Fötus
ermitteln.336 Damit können genetische Erkrankungen nicht nur immer früher,
sondern auch risikolos vorhergesagt werden. Das heisst, dass die schwangere
Frau ohne Fehlgeburtsrisiko Zugang zu einer Fülle von Informationen betreffend

das werdende Kind erhalten kann und zwar innerhalb der Frist, in welcher
sie die Schwangerschaft ohne weitere Begründung abbrechen könnte. Einzelne
US-amerikanische Staaten haben darauf mit dem Verbot des Schwangerschaftsabbruchs

aus bestimmten Gründen reagiert.337 Das ist weder aus dogmatischen
noch aus praktischen Gründen ein valabler Weg. In den Worten Nelsons:

«[...] meaningful respect for reproductive autonomy rules out legal restrictions on
abortions for specific reasons, such as sex selection or disability selection. In fact, it
rules out most restrictions on abortion. There is no way to respect reproductive autonomy

fully and at the same time bracket that respect by prohibiting abortion in some

334 Vgl. ausführlich zur invasiven pränatalen Diagnostik Filges/Miny/Tercanli, 37 ff.
335 Zur Aufklärungs- und Beratungspraxis Filges/Miny/Tercanli, 23 ff.; zur grossen Bedeutung

von und den rechtlichen Anforderungen an Aufklärung und Beratung umfassend und kritisch
Büchler, Genetische Untersuchungen, 221 ff. Zu den ethischen Ansprüchen an die Beratungs-
praxis Bleisch, Genetische Untersuchungen, 290 ff.

336 Vgl. ausführlich Filges/Miny/Tercanli, 33 ff.; Karpin/Savell, 301 ff.
337 Vgl. ausführlich und kritisch King, 26 ff.

ZSR 2016 II 429



Andrea Büchler

circumstances or for some reasons. That some women will terminate pregnancies in
circumstances that are generally considered morally objectionable is undeniable, and

regrettable. But in liberal democratic societies, moral views around the propriety of
certain abortions should not be translated into legal restrictions. The only legitimate
restriction on abortion is one based on timing, in keeping with a gradualist view of fetal

personhood that sees the protection due a late gestation fetus as approaching the

protection due a neonate.»138

Die Möglichkeit, eine Schwangerschaft wegen der Befunde der pränatal-
diagnostischen Untersuchungen abzubrechen, ist ein Aspekt des geltenden
Schwangerschaftsabbruchsrechts. Jedenfalls unterscheidet die Fristenregelung
des Art. 119 Abs. 2 StGB nicht zwischen dem Abbruch einer ungewollten
Schwangerschaft und dem selektiven Abbruch.339

Pränatale Untersuchungen sind grundsätzlich zulässig, wobei ihr
Anwendungsbereich eingeschränkt ist. Sie dürfen nicht durchgeführt werden, um
beim Embryo oder Fötus Eigenschaften zu ermitteln, die seine Gesundheit
nicht direkt beeinträchtigen (Art. 11 lit. a GUMG). Es ist ebenfalls verboten,
das Geschlecht des Embryos oder Fötus zu einem anderen Zweck als dem der

Diagnose einer Krankheit festzustellen (Art. 11 lit. b GUMG). Gesundheit im
Sinne des Art. 11 GUMG ist eng zu verstehen, psychische und soziale Aspekte
sind davon nicht erfasst.340 Abgeklärt werden können indes Krankheiten, die zu

gesundheitlichen Beeinträchtigungen beim Kind führen, ungeachtet dessen, ob
die Krankheit bereits beim Embryo oder Fötus besteht, unmittelbar nach der
Geburt oder erst im Erwachsenenalter auftritt. Eine Ausnahme vom Erfordernis
des Gesundheitsbezugs besteht für pränatale Vaterschaftsabklärungen. Diese
sind zulässig (Art. 34 Abs. 4 GUMG), obgleich genetische Beziehungen nicht
zu den pathologischen Zuständen gehören und mithin die Untersuchung keinen
medizinischen Zweck verfolgt. Pränatale genetische Untersuchungen dürfen
nicht routinemässig angeboten werden. Die genetische Beratung muss besonderen

Anforderungen genügen (Art. 14, Art. 15 Abs. 1, Art. 18 Abs. 3 GUMG).
Das GUMG wird zurzeit einer Totalrevision unterzogen. Der Vorentwurf

sieht eine Verschärfung der geltenden Regelung vor. Neu sollen nur noch

Eigenschaften untersucht werden dürfen, welche die Gesundheit des Embryos
oder des Fötus direkt und wesentlich beeinträchtigen (Art. 15 Abs. 1 lit. a VE
GUMG). Diese Verschärfung wird explizit mit der Entwicklung im Bereich
der nichtinvasiven genetischen Tests begründet und will erwirken, dass nur Leiden

einer gewissen Schwere überhaupt ermittelt werden. Eine einfache
Gesundheitsbeeinträchtigung soll jedenfalls nicht festgestellt werden und dann
möglicherweise zu einem Schwangerschaftsabbruch führen können.341

338 Nelson, 157.

339 Vgl. zur ethischen Bewertung des selektiven Schwangerschaftsabbruchs Bleisch, Genetische

Untersuchungen, 273 ff.
340 Botschaft GUMG, 7410.
341 BAG, Erläuterungen, 12.

430 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Gegen die vorgeschlagene neue, verschärfte Umschreibung des

Anwendungsbereichs pränataler Untersuchungen spricht, dass sie die grundlegende
Frage, für wen die Gesundheitsbeeinträchtigung wesentlich sein muss, nicht
klärt.342 Die Formulierung im Gesetz suggeriert, dass sie dies für das Ungeborene

sein muss. Damit wäre allerdings die Aussage verbunden, dass ein Embryo
oder Fötus mit bestimmten Eigenschaften es möglicherweise vorziehen würde,
nicht geboren zu werden und deshalb seine Geburt unterbunden werden könne.
Das ist weder ethisch noch rechtlich vertretbar. Mit dem Wohl des ungeborenen
Lebens kann man pränatale Untersuchungen von nicht therapierbaren Krankheiten

klarerweise nicht rechtfertigen. Dagegen stehen solche Untersuchungen
im Dienste informierter und selbstbestimmter Entscheidungen schwangerer
Frauen. Auch in diesem Zusammenhang erweist sich die Zumutbarkeit von
Schwangerschaft und Elternschaft als wichtige, aber nicht objektive Bezugs-
grösse für die Wesentlichkeit der Gesundheitsbeeinträchtigung des Embryos
oder Fötus, die im Kontext der reproduktiven Selbstbestimmung und mit Blick
auf die Lebensumstände, Ressourcen und Wertungen der schwangeren Frau
konkretisiert werden muss.343

Wird über die Möglichkeit einer indizierten pränatalen Untersuchung nicht
informiert, wird eine solche unterlassen oder fehlerhaft durchgeführt, liegt darin
bisweilen eine Vertragsverletzung oder eine widerrechtliche Handlung in Form
der Verletzung der reproduktiven Selbstbestimmung. Die zweite Gerichtsinstanz

des Kantons Bern bejahte den Genugtuungsanspruch der Mutter gegen
die Ärztin im Zusammenhang mit einer Wrongful Birth-Klage. Die behandelnde

Ärztin hatte es unterlassen, eine pränatale diagnostische Untersuchung
durchzuführen, obwohl ein beachtliches Risiko bestand, dass das Kind mit
einer cystischen Fibrose zur Welt kommen würde, was dann auch eintraf. Das

Gericht argumentierte, dass die Mutter einen Schwangerschaftsabbruch nach

Art. 119 Abs. 1 oder Abs. 2 StGB hätte durchführen lassen können; und hätte

sie von der Krankheit des Fötus gewusst, hätte sie dies wohl auch getan. Dass

die Ärztin der Mutter die Möglichkeit des straflosen Schwangerschaftsabbruchs
vorenthielt, griff nach Ansicht des Gerichts in das Selbstbestimmungsrecht der

Mutter ein.344 Dasselbe anerkannte das Bundesgericht mit Bezug auf die

Unterlassung einer Ärztin, auf die Möglichkeit einer Amniozentese aufmerksam zu

342 Zu der in vielen Kontexten relevanten Frage, wessen Einschätzung darüber, ob eine schwere
oder wesentliche Gesundheitsbeeinträchtigung vorliegt, entscheidend sein soll, Karpin/
Savell, 273 ff.

343 So schon Büchler, Genetische Untersuchungen, 209 ff.
344 Urteil der 2. Zivilkammer des Obergerichts des Kantons Bern vom 2.5.2011, ZK 10569. Das

Obergericht nannte in diesem Zusammenhang das körperliche Selbstbestimmungsrecht als

Teilgehalt des physischen Schutzbereichs der Persönlichkeit. Meines Erachtens hätte die Berufung
auf das Schutzgut der reproduktiven Selbstbestimmung wesentlich präziser die Widerrechtlichkeit

der Handlung beziehungsweise Unterlassung zu erfassen vermocht.

ZSR 2016 II 431



Andrea Büchler

machen, welche es ermöglicht hätte, die Trisomie 21 des Kindes zu erken-

6. Pflicht zum Schwangerschaftsabbruch

Eine Pflicht, die Schwangerschaft abzubrechen, wenn pränatale Untersuchungen

ergeben, dass das Kind mit einer sehr schweren Schädigung geboren werden

wird, ist als Eingriff in den Kerngehalt reproduktiver Selbstbestimmung
und körperlicher Integrität abzulehnen.346

Allerdings wird im Zusammenhang mit Wrongful Life-Klagen die Pflicht
zum Schwangerschaftsabbruch aus der postnatalen Perspektive diskutiert,
wenn nämlich Personen mit einer Behinderung oder Krankheit geltend machen,
die Mutter hätte die Schwangerschaft abbrechen müssen, weil sie um diesen

Zustand wusste, oder sie hätte die Schwangerschaft abgebrochen, wenn die

adäquaten Untersuchungen durchgeführt worden wären. Im europäischen aber
auch anglo-amerikanischen Ausland werden solche Klagen mehrheitlich
abgewiesen.347 In der Schweiz sind Wrongful Life-Klagen in der Lehre umstritten.348

Das Obergericht des Kantons Bern hielt im besagten Entscheid mit Bezug auf
die Genugtuungsklage der an der Erbkrankheit leidenden Tochter fest, dass ein

Anspruch darauf, «nicht geboren zu werden», dem Recht unbekannt sei.349

Wrongful Life-Klagen scheitern mithin daran, dass die Nichtexistenz kein
Rechtsgut ist, das verletzt werden könnte und dass die Existenz als solche
niemals einen Schaden - ein Vorgehen nach der Differenzhypothese verbietet sich,
weil ein bestimmbares hypothetisches Vergleichsvermögen fehlt - oder eine

immaterielle Unbill darstellen kann.350 Weiter besteht zwischen dem Arzt und

345 Urteil des Bundesgerichts 4A_551/2013 vom 15.12.2014. Zur Wrongful Birth-Klage ausführ¬

lich Pally, 23 ff.; auch Zellweger, 79 ff. Vgl. zur Rechtsprechung des anglo-amerikanischen
Rechtskreises, wo die Klage inzwischen ebenfalls etabliert ist, Nelson, 226 ff.

346 So auch für Deutschland Hillmer, 88 ff. Im anglo-amerikanischen Rechtskreis gibt es durchaus
Befürworter einer moralischen Pflicht zum Schwangerschaftsabbruch, zumal es sowohl ein
gesellschaftliches wie ein individuelles Interesse gäbe, die Geburt eines Kindes mit einer schweren

Behinderung zu verhindern; vgl. dazu Buchanan/Brock/Daniels/Winkler, 237 ff.
347 Vgl. die Hinweise auf deutsche Rechtsprechung und Lehre in Pally, 25; für den anglo-amerika¬

nischen Rechtskreis Nelson, 206 ff. Als Ausnahme bekannt geworden ist der Zuspruch von
Schadenersatz an ein schwer behindertes Kind im Entscheid des französischen Kassationsgerichts

«Perruche». Diese Praxis wurde jedoch mit dem Inkrafttreten der «Loi du 4 mars 2002
relative aux droits des malades et à la qualité du système de santé» unterbunden. Vgl. zum Fall
Manai, 362 f.; Melchert, Rz. 7 f.

348 Ablehnend Melchert, Rz. 23 ff., wohl ablehnend auch Zellweger, 80 f.; Fullin/Zehntner,
106; befürwortend dagegen: Müller, Ärztliche Haftpflicht, 537 f.; Landolt, 199 ff.; Manns-
dorfer, 328 ff. Die Argumentationen erscheinen häufig ergebnisorientiert.

349 Urteil der 2. Zivilkammer des Obergerichts des Kantons Bern vom 2.5.2011, ZK 10569, IVX.
ii.b, Ziff. 5; so auch das Urteil des Bundesgerichts 4A_551/2013 vom 15.12.2014, E. 9: «II

figlio non dispone per contro di un diritto a non nascere.».
350 Vgl. auch Rütsche, 276 f., wonach die Existenz keine Verletzung des Integritätsrechts darstel¬

len kann.

432 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

dem Fötus kein Behandlungsvertrag, weshalb eine vertragliche Haftung gänzlich

ausser Betracht fällt.351

III. Reproduktive Selbstbestimmung und elterliche Verantwortung
während der Schwangerschaft

/. Allgemeines

Während für den Schwangerschaftsabbruch in der Schweiz und anderen Ländern

Regelungen gefunden wurden - für die einen stellen sie Kompromisse
oder Zugeständnisse an pragmatische Vorgehensweisen dar, für die anderen

mehr oder weniger gut vertretbare Abwägungen verschiedener Schutzinteressen

-, ist die Frage, ob und welche Interessen des einmal angenommenen Fötus
Interventionen in die Positionen und Lebensweise der schwangeren Frau
rechtfertigen, ungeregelt, ungeklärt und umstritten. Die juristische Literatur
beschränkt sich häufig darauf, die Haftung wegen pränataler Schädigung mit
postnatalen Folgen zu thematisieren.352

Die zahlreichen Entscheidungen und medizinischen Interventionen in der

pränatalen Phase erscheinen als eigentlicher Schauplatz für Erwägungen rund

um die reproduktive Selbstbestimmung, auch wenn sie im hiesigen juristischen
Schrifttum nicht als solche thematisiert werden.353 Geht es um pränatale genetische

Untersuchungen als Grundlage für eine informierte Entscheidung für oder

gegen die Weiterführung der Schwangerschaft, ist die reproduktive Autonomie
und Selbstbestimmung der schwangeren Frau im Kern angesprochen. Aber
auch dann, wenn Eigenschaften des Fötus zu anderen Zwecken ermittelt werden

sollen, ist erstens das Begehren auf Wissen oder Auskunft untrennbar mit
der Tatsache der Schwangerschaft verbunden, und zweitens die Frau in ihrer
Eigenschaft als zukünftiger Elternteil angesprochen. Geht es schliesslich um
medizinische Untersuchungen und Behandlungen während der Schwangerschaft
oder um mögliche Interventionen wegen eines bestimmten Verhaltens der

Frau, stehen die persönliche Freiheit und die körperliche Integrität im Vordergrund,

wobei die reproduktive Selbstbestimmung insofern tangiert ist, als die
Frau in ihrer reproduktiven Funktion, das heisst als Schwangere angesprochen
ist.

351 Ein Vertrag zugunsten Dritter kommt wegen fehlender Rechtsfähigkeit des Ungeborenen nicht
in Betracht. Die Konstruktion des Vertrags mit Schutzwirkung zugunsten Dritter ist für die
Schweiz abzulehnen; vgl. zu dieser umstrittenen Rechtsfigur Zellweger-Gutknecht, BSK
OR I. Art. 112, N 23 f. mit Anmerkungen zu den verschiedenen Lehrmeinungen. Anders

hingegen für Deutschland Hillmer, 175 ff.; kritisch Robben, 220 ff. mit weiteren Hinweisen.
352 So für Deutschland auch Robben, 24 ff.
353 Anders in der ethischen Diskussion, vgl. Bleisch, Genetische Untersuchungen, 259 f.. 267 ff.;

Deutscher Ethikrat, Genetische Diagnostik, 149. Auch die anglo-amerikanische Literatur
thematisiert die Fragen der Selbstbestimmung in der Schwangerschaft als solche der reproduktiven
Autonomie, vgl. statt Vieler Nelson, 161 ff; Jackson. 113 ff.

ZSR 2016 II 433



Andrea Büchler

2. Selbstbestimmimg, Verantwortung und Interventionen während der

Schwangerschaft

a. Verhalten während der Schwangerschaft, pränatale Untersuchungen und

pränatale Therapien

Während der Schwangerschaft kann Alltägliches wie der Kaffee am Morgen,
der Gang zur Pilates-Stunde, die Begegnung mit einer Katze oder die Einladung

zu Sushi und Tiramisu besondere Fragen aufwerfen. Schwangere Frauen

werden mit vielen Ratschlägen und Empfehlungen zu Ernährung und Verhalten
konfrontiert. Zudem gibt es einiges, was schwangere Frauen unbedingt unterlassen

sollen - etwa den Konsum von Alkohol oder das Rauchen354 - und einiges,

was sie unbedingt tun sollen - etwa Folsäure einnehmen. Darf aber auch

ein bestimmtes Verhalten verfügt und dürfen Massnahmen angeordnet werden?

Darf ein HIV-Test gegen den Willen der schwangeren Frau durchgeführt
werden? Kann eine HIV-positive Frau verpflichtet werden, sich einer medikamentösen

Behandlung zu unterziehen, um das Risiko für das werdende Kind zu

verringern, sich mit dem Virus zu infizieren? Darf eine Frau, die an einer

Suchterkrankung leidet, wegen der Schwangerschaft in einer entsprechenden
Institution untergebracht und zwangsbehandelt werden? Kann der schwangeren
Frau die Einnahme eines Medikaments, das ihr Wohlbefinden unterstützt,355

oder eine Reiseimpfung untersagt oder verweigert werden, weil die Wirkungen
auf den Fötus wenig erforscht sind oder es Hinweise gibt, dass sie sich schädlich

auf ihn auswirken? Haftet die Mutter, wenn sie zum Beispiel durch massiven

Alkohol- oder Tabakkonsum, durch ungeschützten Sex oder durch einen

Sturz vom Mountainbike während der Schwangerschaft den Fötus geschädigt
hat? Nelson formuliert die Fragen und deren Zusammenhang zur reproduktiven

Autonomie und Selbstbestimmung so:

«It is one thing for society to expect us to avoid health risks and take ownership over
responsibility and asserting that women owe beneficence-based moral duties to the
fetus. But does law have a role to play here? Women may choose to regulate and modify
their own conduct during pregnancy, but should law participate in that project by
assigning liability for bad outcomes perceived to result from women's conduct during
pregnancy? If so, to what extent is a pregnant woman's choice of activities circumscribed

by the fact of her decision to reproduce? Is she free to engage in risky conduct,
such as driving, while pregnant? Or, if she chooses to do so, could she be held liable

354 Nikotinabusus ist assoziiert mit niedrigem Geburtsgewicht, niedrigem Gewicht für das Gesta¬

tionsalter und Frühgeburt; Alkoholabusus kann zu einer Alkoholembryopathie führen. Zur
Prävalenz von Alkohol- und Tabakkonsum während der Schwangerschaft siehe die Studie von Du-
praz/Graff/Barashe et al. Zu den Folgen des Alkoholkonsums während der Schwangerschaft
vgl. Lf.utwyler/Daeppen/Gerber et al. Der Konsum anderer Suchtmittel kann zu
Entwicklungsstörungen des Fötus führen und entsprechende Abhängigkeiten bei ihm hervorrufen.

355 Vgl. die interessante Studie von Csajka/Jaquet/Winterfeld et ai... wonach die Risiken der
Einnahme von Medikamenten während der Schwangerschaft für den Fötus durch das medizinische

und pflegerische Personal stark überschätzt werden, dies zulasten einer angemessenen
medikamentösen Behandlung von schwangeren Frauen.

434 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

for injuries suffered by her child (once born) due to her negligent conduct while
pregnant? The question of tort liability to one's later-born child for potentially harmful
conduct during pregnancy is related to reproductive autonomy in that recognition of
such liability creates the potential for the fact of pregnancy (or, the decision to reproduce)

to constrain a woman's behaviour,»356

In die Diskussion möglicher Massnahmen und Interventionen in das Leben
der schwangeren Frau zum Schutz des Fötus ist auch die Frage miteinzubezie-
hen, ob die Frau verpflichtet werden kann, sich gewissen angezeigten medizinischen

Untersuchungen wie beispielsweise einem Ultraschall oder einem Test
der Gestationsdiabetes zu unterziehen, oder eine medikamentöse Therapie,
eine Gentherapie oder einen chirurgischen Eingriff am Embryo oder Fötus zu
dulden. Zwar bleiben in der Schwangerschaft die therapeutischen Möglichkeiten

noch hinter den diagnostischen zurück, allerdings haben sich bereits
bestimmte fötale Therapien etabliert, so zum Beispiel die Bluttransfusion bei
Blutarmut wegen der Rhesusfaktorunverträglichkeit, die Arzneimitteltherapie
bei fötalen Herzrhythmusstörungen oder Stoffwechselerkrankungen, sowie das

Anlegen eines sogenannten Shunts357 bei Flüssigkeitsansammlungen im
Brustraum, Unterleib oder Kopf des Fötus. Besteht ein Risiko der Frühgeburt, kann
mit der Injektion von Corticostereoiden die vorgeburtliche Lungenreifung angeregt

werden. Bei diagnostizierter Spina bifida wird immer häufiger eine Operation

am Fötus erwogen.358 Allerdings hat ungeachtet der grossen Fortschritte in
der Fötaltherapie und Fötalchirurgie vieles noch experimentellen Charakter.

Trotz der Fülle an Literatur zum Status des Embryos oder Fötus sind juristische

Stellungnahmen zu diesem Themenkreis in der Schweiz spärlich, Positionen

kaum begründet und bisweilen widersprüchlich.359 Dimensionen der
reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung kommen dabei kaum zur Sprache,

hingegen wird auf die Notwendigkeit hingewiesen, die körperliche Unversehrtheit

und Gesundheit des Ungeborenen zu schützen, allerdings ohne dass daraus

Schlussfolgerungen gezogen beziehungsweise diese angemessen reflektiert
würden.

b. Pränatale Untersuchungen und Informed consent

Weitgehend Konsens scheint darin zu bestehen, dass vorgeburtliche Untersuchungen

nur durchgeführt werden dürfen, wenn die schwangere Frau in diese

356 Nelson, 178 f.
357 Vgl. Pschyrembel, Shunt, 1957. Es geht dabei um Kurzschlussverbindungen zwischen Geläss-

systemen.
358 Vgl. die Darstellung von Meuli/Zimmermann/Ochsenbein/Möhrlen.
359 Ähnlich für Deutschland Roisben, 202. wobei dort seit einigen Jahren eine intensive Auseinan¬

dersetzung mit dem strafrechtlichen und zivilrechtlichen Schutz des Fötus stattfindet. In den

USA wird bereits seit Jahrzehnten Uber die Möglichkeiten diskutiert, die Selbstbestimmung der

schwangeren Frau aus Gesundheitserwägungen zugunsten des Embryos zu beschränken; siehe

statt Vieler Oberman, mit weiteren Hinweisen.

ZSR 2016 II 435



Andrea Büchler

einwilligt (vgl. Art. 5 GUMG).360 Das muss zum Beispiel auch für einen HIV-
Test gelten.361 Das Recht auf Selbstbestimmung und auf körperliche Integrität
verlangt ihren Informed consent. Das heisst, dass die schwangere Frau pränatale

Untersuchungen ablehnen kann, und zwar auch dann, wenn eine erhöhte
Wahrscheinlichkeit besteht, dass der Fötus eine Anomalie aufweist, die allenfalls

therapierbar wäre. Es gibt keine Pflicht zu wissen. Im Bereich der

Pränataldiagnostik besteht heute aber die Gefahr, dass die medizinische Routine während

der Schwangerschaft die Selbstbestimmung der Frau unterminiert.362 Es ist
nicht einfach, sich gegen pränatale Untersuchungen zu entscheiden, zumal
diese häufig als «Standard» dargestellt werden und so der Willensbildungspro-
zess beeinflusst wird. Mit vermehrten fötaltherapeutischen Möglichkeiten
dürfte der Druck auf Frauen noch grösser werden, die Untersuchungen in
Anspruch zu nehmen. Es ist auch denkbar, dass die schwangere Frau zwar den

schwangerschaftsbegleitenden Untersuchungen aus Gründen der Gesundheitsvorsorge

zustimmt, jedoch liber Befunde, die auf genetische Auffälligkeiten
oder auf Fehlbildungen hinweisen, nicht informiert werden möchte, was in
Anbetracht ihres Rechts auf Nichtwissen zu respektieren ist (Art. 6 GUMG).

Sind jedoch Erkrankungen oder Gefährdungen des Fötus bekannt und
besteht eine Möglichkeit, diese zu behandeln, zu mildern oder abzuwenden, stellt
sich die Frage, ob der schwangeren Frau gewisse Verhaltensweisen
vorgeschrieben oder sie gar zur Duldung von Eingriffen in ihre körperliche Integrität
verpflichtet werden kann. Dasselbe gilt mit Bezug auf Interventionen bei
Verhaltensweisen, die nach allgemeiner Erkenntnis die Entwicklung des Embryos
oder Fötus beeinträchtigen oder beeinträchtigen können. Im juristischen Kontext

werden kindesschutz- und erwachsenenschutzrechtliche Massnahmen
diskutiert.

c. Pränataler Kindesschutz?

Überlegungen zu einem möglichen pränatalen Kindesschutz sind in der
Schweizer Literatur selten. Die kindesschutzrechtlichen Abhandlungen gehen
meist implizit davon aus, dass die Bestimmungen des Kindesschutzes nur zum
Schutz Geborener angerufen werden können. Allerdings ziehen einige Stimmen

in der Lehre kindesschutzrechtliche Massnahmen (Art. 307 ff. ZGB) aus-

360 Vgl. Pally, 204 f.; Mannsdorfer, 176.
361 Die Empfehlung «HIV-Testung während der Schwangerschaft» der Fachkommission Klinik

und Therapie HIV/Aids vom 24. Februar 2003 hält denn auch fest, dass jeder Frau im Rahmen
der Schwangerschaftsvorsorge der HIV-Test empfohlen, der Entscheid der Frau gegen die
Durchführung des Tests aber respektiert werden müsse; abrufbar unter <http://www.bag.admin.
ch/hiv_aids/05464/12752/index.html?lang=de> (besucht am 29.3.2016). Ein wenig anders

Gächter/Vokinger, Rz. 180, wonach ein heimlicher Test mit Blick auf die Interessenabwägung

grundsätzlich legitim sei, aber dennoch fragwürdig, weil eine daran anschliessende

Zwangsbehandlung nicht in Frage käme.
362 Vgl. für die Schweiz die Untersuchung von Bolliger, 99 f., 133 f., 142, 147 ff.

436 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

nahmsweise auch schon vor der Geburt des Kindes in Erwägung.363 Ausgegan-

gen wird von einer pränatalen Fürsorgepflicht der schwangeren Frau364 oder,
wohl weitergehend, von einer vorgeburtlichen elterlichen Sorge.365 In diese
pränatale elterliche Sorge soll zum Wohl des ungeborenen Lebens eingegriffen
werden können.366 Als mögliche Massnahmen werden Ermahnungen, Weisungen.

Kontrollrechte, Informationspflichten und Beistandschaften genannt.367

Weil Massnahmen verhältnismässig sein müssen, werden körperlicher Zwang -
zum Beispiel zur Durchführung einer Behandlung des Embryos in utero368 -
oder die Einweisung der schwangeren Frau zum Zweck ihrer Beaufsichtigung -
wofür auch eine gesetzliche Grundlage fehlen würde - mehrheitlich
abgelehnt.369 Weiter wird festgehalten, kindesschutzrechtliche Massnahmen seien

darauf ausgerichtet, die Ausübung der elterlichen Sorge und damit verbundene

Entscheidungsrechte einzuschränken, weshalb Anordnungen des Inhalts, die
Frau müsse sich einer Therapie unterziehen oder sie hätte eine gefährliche
Sportart zu unterlassen, kritisch seien.370 Allgemein wird betont, dass mit Blick
auf die Verhältnismässigkeit nur bei Verhaltensweisen, die das Ungeborene

363 Schwenzer/Cottier, BSK ZGB I, Art. 296, N 12; Kohler-Vaudaux, 2291Ï.; Mannsdorfer,
135; BiDerbost, 17. Gemäss verschiedenen mündlichen Auskünften werden kindesschutzrechtliche

Massnahmen in der Praxis an einzelnen Orten auch pränatal angeordnet. Explizit
a.M. Hangartner, 21 ; Däppen-Müller, 59 f.; wohl auch Guillod, 844 f. Zur entsprechenden
Diskussion in Deutschland, die schon länger andauert und mehr Teilnehmende kennt, vgl. statt
Vieler Hillmer, 158 ff.; Raschen, 153 ff.; jüngst kritisch Robben, 234 ff. Siehe auch die
Stellungnahme der Arbeitsgruppe «Familiengerichtliche Massnahmen bei Gefährdung des Kindeswohls

- § 1666 BGB», 32 ff., welche den pränatalen Kindesschutz ablehnt. Im verfassungsrechtlichen

Kontext wird mitunter erwogen, solche Massnahmen würden dazu dienen,
drohende Verletzungen der Persönlichkeit des dereinst geborenen Kindes zu verhindern. Weil
ab Entwicklungsfähigkeit des Fötus die Bedingung der Lebendgeburt wohl eintreten werde und
dann rückwirkend die Persönlichkeitsrechte entstehen würden, könne das Integritätsrecht des

geborenen Kindes - und nicht etwa des ungeborenen Lebens - solche Massnahmen rechtfertigen;

vgl. Rütsche, 481.
364 So Schwenzer/Cottier, BSK ZGB I, Art. 296, N 12. In diesem Zusammenhang ist für

Deutschland § 1912 BGB interessant. Diese Bestimmung formuliert Folgendes: «(1) Eine
Leibesfrucht erhält zur Wahrung ihrer künftigen Rechte, soweit diese einer Fürsorge bedürfen,
einen Pfleger. (2) Die Fürsorge steht jedoch den Eltern insoweit zu, als ihnen die elterliche
Sorge zustünde, wenn das Kind bereits geboren wäre.» Vgl. dazu ausführlich Raschen, 95 ff.

365 So Fassbind, 85 f.; Mannsdorfer, 236 ff.
366 So insbesondere Fassbind, 89 ff. Das steht grundsätzlich im Einklang mit der verfassungsrecht¬

lichen Perspektive von Rütsche, wonach das Integritätsrecht des Kindes eine Vorwirkung auf
die pränatale Phase entfalte, woraus sich eine grundsätzliche Pflicht ergebe, entwicklungsfähige
Embryonen und Föten zu therapieren, soweit geeignete Methoden zur Verfügung stünden. Siehe

Rütsche, 273.
367 Vgl. Fassbind, 93 ff.; bezüglich Beistandschaft vgl. auch Biderbost, 17; Steinauer/Foun-

toulakis, Rz. 440.
368 Siehe auch für Deutschland Hillmer, 312 f., die das Beispiel der Bluttransfusion am Fötus mit¬

tels einer Nabelvenenpunktion zur Behandlung einer Rhesusunverträglichkeit diskutiert.
369 Fassbind, 96f.; vgl. auch Kohler-Vaudaux, 229 f., 249.
370 Vgl. Fassbind, 94.

ZSR 2016 II 437



Andrea Büchler

schwer gefährden, in die Lebensführung der Mutter eingegriffen werden
dürfe.371

Zwar herrscht also die Einsicht vor, dass die Anwendung von Zwang gegenüber

der schwangeren Frau unverhältnismässig wäre, mithin der ärztliche
Eingriff in ihre körperliche Integrität immer durch ihre Einwilligung gerechtfertigt
werden muss; diese fehlende Möglichkeit, zum Schutz des Embryos oder Fötus
intervenieren zu können, wird allerdings vielfach bedauert. Es wird mitunter
vertreten, dass der Zustimmung zu einer diagnostischen Massnahme eine

Duldungspflicht der schwangeren Frau folgen müsse, wenn pränatale Therapien
zur Behandlung der ermittelten Erkrankung des Fötus bestehen.372

Die Anwendung des Kindesschutzrechts in der pränatalen Phase ist abzulehnen.

Sie widerspricht nicht nur dem Wortlaut,373 sondern auch dem Zweck und
der Ausgestaltung der Massnahmen des Kindesschutzes. Auch ihr liegt die
Konstruktion eines Mutter-Fötus-Konflikts zugrunde.374 Überdies beruht das

Bemühen um das Kindesschutzrecht auf drei Prämissen: Erstens, der Fötus sei

Träger des Rechts auf Leben und Gesundheit; zweitens, diese Rechte würden
das Selbstbestimmungsrecht und das Recht auf körperliche Integrität der
schwangeren Frau konkurrenzieren und begrenzen, sowie drittens, die Kindes-
schutzbehörde sei berufen, im Interesse und zum Schutz des «Kindes»-Wohls

zu intervenieren.375 Die Rechtspersönlichkeit des Kindes entsteht aber erst mit
der Geburt, eine Vertretung des Fötus ist mithin gar nicht möglich, und in der

vorgeburtlichen Behandlung ist die schwangere Frau und gerade nicht der Fötus

Patientin. Es ist auch widersprüchlich, zum einen die Freiheit der schwänge-

371 Vgl. Fassbind 102 ff., der de lege ferenda eine Regelung vorschlägt, die Art. 307 ff. ZGB er¬

gänzt und den zivilrechtlichen Schutz pränatalen Lebens stärkt.
372 So Pally, Nasciturus, 864 f.; und Pally, 193 ff., die eine Lücke feststellt und de lege ferenda

eine besondere Regelung vorschlägt, die solche Eingriffe erlaubt (insbesondere 203 ff.). Vgl.
auch Mannsdorfer, 127 ff., der die geltende Rechtslage bedauert, wonach die schwangere
Frau nicht zur Einwilligung in eine indizierte Intervention zugunsten des Fötus verpflichtet werden

könne.
373 Art. 252 Abs. 1 (Geburt des Kindes), Art. 296 Abs. 2 (minderjähriges Kind), aber auch Art. 301

ZGB.
374 Fassbind diskutiert mögliche kindesschutzrechtliche Interventionen ausführlich. Seine Ausfüh¬

rungen sind offensichtlich geleitet von der Annahme, die Schwangerschaft stelle eine Situation
dar, in welcher sich die Interessen der Mutter und des Ungeborènen zwingend widersprechen;
vgl. zum Beispiel die Formulierungen: «welcher der sich gegenseitig ausschliessenden Interessen

den Vorzug erhalten soll» (86); oder: «Dem Recht der Mutter ein Kind auszutragen,
entspricht auch eine korrelative Pflicht, dieses möglichst von Gefahren fernzuhalten und
Einschnitte in ihre individuelle Lebensführung zu akzeptieren» (87); oder: «Die [...] pränatale
Pflicht zur Wahrnähme der Personensorge durch die werdenden Eltern kann frontal - naturge-
mäss unmittelbarer noch als bei einem bereits geborenen Kind - mit der persönlichen Freiheit
der Mutter kollidieren.» (89). Diese Herangehensweise ist problematisch und wird der Komplexität

der Situation in der Schwangerschaft in keiner Weise gerecht. Zudem kommt darin ein
Misstrauen gegenüber schwangeren Frauen zum Ausdruck, das eindeutig unangebracht ist.

375 Vgl. auch van der Daele, 16. Ähnlich präsentiert sich der Umstand, dass eine Ärztin, welche
die Betreuung während der Schwangerschaft übernommen hat, sich nicht selten sowohl der

schwangeren Frau als auch dem Fötus verpflichtet sieht.

438 ZSR 201611



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

ren Frau anzuerkennen, auf pränatale Untersuchungen zu verzichten, zum
andern ihr eine Fürsorgepflicht als Grundlage für kindesschutzrechtliche Interventionen

aufzuerlegen. An die schwangere Frau gerichtete Anordnungen, gewisse
Verhaltensweisen zu übernehmen oder zu unterlassen, greifen in die
persönlichkeitsrechtlich geschützte Sphäre ein und können zudem wegen mangelnder
Durchsetzungsmöglichkeit kaum zielführend sein. Schliesslich sind die

Konzepte des Kindeswohls, der Kindeswohlgetahrdung und des Kindesschutzes

wegen der allerengsten leiblichen Verbundenheit der Frau mit dem werdenden

Kind, die unter dem Schutz der Privatheit des pränatalen Kontextes steht, kaum

operationalisierbar.

d. Interventionen zum Schutz der schwangeren Frau

Der kindesschutzrechtlichen Perspektive ist eine andere vorzuziehen, welche
die Frau in ihrer emotional und physisch anspruchsvollen Situation in den
Fokus nimmt. Sie bringt zur Geltung, dass unterstützende Massnahmen zum Wohl
der schwangeren Frau am besten geeignet sind, auch das Wohl des Ungeborenen

zu schützen. In aller Regel fallen die Interessen von Frau und Fötus nämlich

zusammen. Ist die Lage der schwangeren Frau äusserst prekär, können
ausnahmsweise verhältnismässige erwachsenenschutzrechtliche Massnahmen in
Betracht gezogen werden, die das Wohl und den Schutz der betroffenen Frau

zum Ziel haben und ihre Selbstbestimmung fördern sollen (Art. 388 f. ZGB).
Ist die schwangere Frau vorübergehend urteilsunfähig, hat der Vertreter
notwendige medizinische Entscheidungen zu treffen, die dem mutmasslichen Willen

und den Interessen der schwangeren Frau entsprechen (Art. 378 Abs. 3

ZGB). Im Einzelfall ist eine Beistandschaft in Erwägung zu ziehen (Art. 390 ff.
ZGB), namentlich eine Begleitbeistandschaft, die mit Zustimmung der schwangeren

Frau errichtet werden kann, wenn sie für die Erledigung bestimmter
Angelegenheiten begleitende Unterstützung braucht (Art. 393 ZGB). Im Unterschied

dazu erfolgt eine fürsorgerische Unterbringung gegen den Willen der

betroffenen Person und bedeutet einen schwerwiegenden Eingriff in ihre

Rechtspositionen. Diese Massnahme kann bei einem Schwächezustand in
Form einer psychischen Störung, geistigen Behinderung oder schweren

Verwahrlosung greifen (Art. 426 Abs. 1 ZGB). Die fürsorgerische Unterbringung
hat den Zweck, die betroffene Person zu betreuen und zu behandeln und setzt
eine entsprechende Bedürftigkeit voraus, die auf den Unterbringungstatbestand
zurückzuführen ist.376 Zwar wird es selten verhältnismässig sein, mit einer
fürsorgerischen Unterbringung auf das den Fötus gefährdende Verhalten einer

schwangeren Frau zu reagieren, insbesondere im Zusammenhang mit
Alkoholabhängigkeit oder einer anderen Suchterkrankung kann aber ein entsprechendes

Fürsorgebedürfnis bestehen. Die Tatsache der Schwangerschaft kann dieses

376 Guillod, Commentaire droit de la famille, Art. 426, N 48 ff.

ZSR 2016 II 439



Andrea Büchler

Fürsorgebedürfnis nicht alleine begründen, es aber verstärken, zumal die Frau

nicht nur sich selbst, sondern auch ihre Beziehung zum Ungeborenen gefährdet.377

Das Erwachsenenschutzrecht enthält weiter eine Grundlage für medizinische

Behandlungen ohne die Zustimmung der betroffenen Person (Art. 434
ZGB). Solche kommen allerdings nur in Frage, wenn eine emsthafte Selbstoder

Fremdgefährdung, Urteilsunfähigkeit mit Bezug auf die Behandlungsbedürftigkeit

und Verhältnismässigkeit gegeben sind. Auch in diesem Zusammenhang

lässt sich die ernsthafte Selbstgefährdung nicht allein mit Verweis auf die

Schwangerschaft begründen, die Schwangerschaft kann aber insofern mit in die
Evaluation einbezogen werden, als die Interessen des Ungeborenen in der Regel

auch diejenigen der schwangeren Frau sind. Pränatale Untersuchungen,
intrauterine Behandlungen des Fötus oder medikamentöse Behandlungen der

schwangeren Frau zugunsten des Fötus können aber freilich nicht als medizinische

Zwangsbehandlungen im Rahmen einer fürsorgerischen Unterbringung
ausgestaltet werden, zumal sie nicht im Zusammenhang mit dem Einweisungsgrund

der psychischen Störung stehen.378

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass Massnahmen des Erwachsenenschutzes

Hilfsbedürftigkeit voraussetzen, nur subsidiär zur Anwendung kommen

und verhältnismässig sein müssen. Sie kommen bei einem Verhalten der

schwangeren Frau, das den Fötus gefährdet, nur ausnahmsweise in Betracht. In
aller Regel hat eine Intervention zugunsten des Embryos oder Fötus zu
unterbleiben, wenn die schwangere Frau dieser nicht zustimmt. Lebenssouveränität

gehört zu einer umfassend verstandenen Gesundheit. Freilich ist die schwangere

Frau in der Wahrnehmung ihrer Verantwortung für ihre eigene und die
Gesundheit des Fötus zu unterstützen.379

e. Würdigung

Im rechtlichen Umgang mit pränatalen Gefährdungen besteht grosse Unsicherheit

und Unklarheit. Vorgeschlagene Vorgehensweisen werden selten im
Gesamtkontext der Rechtsordnung verortet und diskutiert, sondern sind meist

vom Bedürfnis geleitet, «etwas zum Schutz des Fötus tun zu können». Das

immer umfassendere Wissen und die Möglichkeiten der Behandlung im pränatalen

Stadium scheinen diesem Bedürfnis zusätzliche Legitimation zu verleihen.
Positionen, die ausgehend von einer Konfliktperspektive und zum Schutz des

Embryos Einschränkungen der Selbstbestimmung oder gar Eingriffe in die kör-

377 Nicht ausdrücklich, aber ansatzweise und implizit in diese Richtung Bundesgericht 5A_900/
2013 vom 11. Dezember 2013. Der Entscheid handelt von der Rechtmässigkeit einer fürsorgerischen

Unterbringung zwecks Begutachtung im Falle eines Verdachts einer anhaltenden wahnhaften

Störung einer schwangeren Frau.
378 Vgl. zum Anwendungsbereich der Art. 433 bis 435 ZGB Guillod, Commentaire droit de la fa¬

mille, Art. 433, N 8 ff.
379 Vgl. Maier, 123 f.; vgl. auch Däppen-Müller zum Umgang mit suchtkranken Müttern vor

und nach der Entbindung 61 ff.

440 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

perliche Integrität der schwangeren Frau befürworten, finden zunehmend
Beachtung. In solchen Fällen wird zwischen dem Nutzen einer Massnahme für
das Ungeborene und der Zumutbarkeit beziehungsweise den Risiken für die

schwangere Frau abgewogen. Ist der pränatale Eingriff von grossem Nutzen
für den Fötus und sind die damit verbundenen Risiken für die Frau nur gering,
zum Beispiel bei einer medikamentösen Behandlung oder einer Bluttransfusion,

wird die Möglichkeit, diesen auch ohne Einwilligung der schwangeren
Frau durchzuführen, bisweilen bejaht oder zumindest befürwortet.380

Eine solche regulierende Intervention während der Schwangerschaft wird
mitunter damit gerechtfertigt, dass eine Frau, die von ihrem Recht auf Abbruch
der Schwangerschaft nicht Gebrauch mache, ihre Entscheidungsautonomie ein-
büsse:

«[The woman] waived her right to resist bodily intrusions made for the sake of the
fetus when she chose to continue the pregnancy.»381

Eine solche Interpretation der Entscheidung, eine Schwangerschaft nicht
abzubrechen, ist allerdings höchst problematisch. Sie verstellt den Blick auf die
zahlreichen vielschichtigen Fragen und die Komplexität der Entscheidungsfindung,

die sich der Frau in der Schwangerschaft stellen.382

Aus einer rechtlichen Perspektive ist zunächst zwischen medizinischen
Behandlungen und Interventionen, die sich auf Verhaltensweisen der schwangeren
Frau beziehen, zu unterscheiden.

Behandlungen im medizinrechtlichen Kontext sind nur unter Wahrung des

Selbstbestimmungsrechts zulässig, das heisst des Rechts jedes Einzelnen, autonom

über Eingriffe in seine physische und psychische Integrität zu entscheiden
und solche zu untersagen, selbst wenn sie objektiv einem sinnvollen Zweck
dienen. Nur in sehr wenigen Ausnahmesituationen, die sich auf eine besondere
gesetzliche Grundlage stützen können, ist eine Zwangsbehandlung zulässig. Dem
Schutz der Selbstbestimmung dient das Informed consent-Prinzip, das jede
medizinische Untersuchung und Behandlung gegen den Willen der schwangeren
Frau verbietet, unabhängig davon, ob es sich um eine Arzneimitteltherapie, ein

genetisches Verfahren oder um einen fötalchirurgischen Eingriff handelt.383 Die

schwangere Frau kann auf die Behandlung zugunsten des Fötus verzichten,

380 So (wohl de lege ferenda) Mannsdorfer, 132 ff., mit Hinweisen auf Stimmen in der Literatur,
die ein solches Vorgehen befürworten. Vgl. auch Pally, 201 ff., die eine entsprechende gesetzliche

Regelung befürwortet. Für Deutschland so in Ausnahmefällen Hillmer, 255 ff., insbesondere

257.
381 Robertson, Procreative Liberty, 445. Ähnlich auch Mannsdorfer, 131, wonach mit der Ent¬

scheidung, das Kind auszutragen, Verpflichtungen entstehen würden.
382 Vgl. auch eingehend Nelson, Reconceiving Pregnancy, 603 ff.
383 Siehe auch SAMW, Zwangsmassnahmen, 19: «Es ist jedoch nicht zulässig, eine urteilsfähige

Schwangere, welche die Konsequenzen ihres Handelns erkennen und beurteilen kann und negative

Folgen für sich und ihr Kind bewusst in Kauf nimmt, zu einer medizinischen Massnahme zu

zwingen [...].»

ZSR 2016 II 441



Andrea Büchler

selbst wenn sie aus ärztlicher Sicht indiziert wäre.384 Zwangsbehandlungen setzen

zwingend eine gesetzliche Grundlage mit hinreichender Normbestimmtheit
voraus und sind im vorliegenden Kontext nur unter den strengen und besonderen

Bedingungen des Erwachsenenschutzrechts möglich.
Die körperliche Integrität, deren Schutz das Erfordernis des Informed consent

zu medizinischen Massnahmen ebenfalls bezweckt,383 muss sogar dann
als absolute Grenze der Intervention gelten, wenn dem Fötus Rechtsträgerschaft
und damit eigenständige Behandlungs- und Schutzansprüche zugesprochen
würden, denn es besteht allenfalls eine moralische, aber grundsätzlich keine
rechtliche Verpflichtung, einen körperlichen Eingriff zugunsten der Gesundheit
einer Drittperson zu dulden, unabhängig davon, ob der Eingriff mit Risiken
verbunden ist.386 Der Körper einer Person kann nicht gegen ihren Willen zu Gunsten

anderer instrumenteil genutzt werden.387 Dies muss auch für die Phase der

Schwangerschaft gelten. Die Berufung auf die zivilrechtliche Notstandshilfe
kann eine Behandlung gegen den Willen der betroffenen Person ebenfalls nicht
rechtfertigen.388 Selbst in den seltenen Fällen, in denen das Gesetz eine rechtliche

Verpflichtung statuiert, einen Eingriff in die körperliche Integrität zu
dulden, um Rechte einer anderen Person zu wahren, wird Zwang zu deren

Durchsetzung in aller Regel ausgeschlossen, so beispielsweise bei der
Mitwirkungspflicht an der Klärung der Vaterschaft mittels eines DNA-Tests.389 Dass

384 So für England deutlich Lemmens, 491, passim.
385 Vgl. mit Hinweisen auf die Rechtsprechung Büchler/Michel, 63 f.; ausdrücklich BGE 117 Ib

197, E. 2a.

386 Es wird zum Beispiel zu Recht nicht erwogen, die Mutter zu verpflichten, zugunsten ihres kran¬

ken Kindes Gewebe oder Organe zu spenden. Im Gegenteil: In der Diskussion um die
Lebendorganspende wird kritisch überprüft, ob trotz der Nähebeziehung zum Empfänger eine selbstbestimmte

Entscheidung der Spenderin möglich ist; vgl. dazu Büchler/Michel, 250ff.; vgl.
auch Lemmens, 493.

387 Eine Ausnahme von diesem Grundsatz wurde erst kürzlich im Rahmen der Revision des Trans¬

plantationsgesetzes verabschiedet: Nach dem revidierten Art. 10 Transplantationsgesetz können
die nächsten Angehörigen den die Organentnahme vorbereitenden Massnahmen zustimmen,
wenn dies nicht dem mutmasslichen Willen des Spenders widerspricht und wenn diese
Massnahmen für eine erfolgreiche Transplantation unerlässlich sind und für die spendende Person

nur minimale Risiken und Belastungen bedeuten (Art. 10 Abs. 2 und 3 rev. Transplantationsgesetz).

Das Besondere dabei ist, dass diese Massnahmen getroffen werden, bevor der Hirntod
eingetreten ist und klar nicht dem Spender, sondern einer Drittperson dienen. In diesem Fall
allerdings liegt der ausserordentliche Umstand vor, dass die Person, die den Eingriff «dulden» muss,
nicht nur keinerlei Lebensperspektiven mehr hat, sondern viele mit der Integrität verbundene
Funktionen bereits eingebüsst hat.

388 Art. 52 Abs. 2 OR rechtfertigt keinen Eingriff in die physische Integrität.
389 Im Rahmen einer Statusklage des Abstammungsrechts trifft den Beklagten eine Mitwirkungs¬

und Duldungspflicht (Art. 296 Abs. 2 ZPO). Er muss den Wangenschleimhautabstrich dulden,
wenn die DNA-Untersuchung der Klärung der genetischen Verwandtschaft dient. Zur Durchsetzung

der Duldungspflicht sind nur mittelbare Sanktionen möglich; körperlicher Zwang scheidet

wegen Unvereinbarkeit mit der persönlichen Freiheit aus; vgl. Steck, BSK ZPO, Art. 296,
N 25, mit Verweis auf die Rechtsprechung. Die Möglichkeit des körperlichen Zwangs ist

hingegen bisweilen im polizeilichen und strafprozessualen Kontext anzutreffen, vgl. zum Beispiel
Art. 55 Abs. 4 SVG für die Abnahme einer Blutprobe.

442 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

im Kontext der Schwangerschaft diese tragenden Prinzipien unserer Rechtsordnung

zur Disposition gestellt werden, ist bedenklich. Versuche, dieses Phänomen

zu erklären, weisen auf die nach wie vor vertretene biologische Definition
der gesellschaftlichen Rolle der Frau hin und auf die damit verbundene soziale

Normierung der Schwangerschaft. Durch die expandierende Subjektivierung
des Fötus scheinen solche Vorstellungen abermals Gewicht zu erhalten.390

Aus den obigen Überlegungen muss es der schwangeren Frau gleichfalls
möglich sein, eine adäquate medizinische Behandlung für ein eigenes Leiden

zu erhalten, selbst wenn eine solche mit der Eventualität einhergeht, die
Entwicklung des Fötus zu beeinträchtigen. Erwartungen, etwas zu unterlassen,
werden im Vergleich zu Erwartungen, etwas zu tun, häufig anders bewertet:
Die Zumutbarkeit, etwas zu unterlassen, wird eher bejaht als jene, etwas zu
tun.391 Meines Erachtens ist aber im medizinischen Kontext in beiden Fällen
die körperliche Unversehrtheit gleichermassen betroffen.

Interventionen nicht medizinischer Natur, so etwa die Reglementierung des

beruflichen oder sozialen Lebens der schwangeren Frau, ihrer Aktivitäten und
ihres Konsumverhaltens stellen ebenfalls Eingriffe in die persönliche Lebensführung

dar. Sie müssen, wenn sie Aspekte der privaten Betätigung betreffen,
die vom Schutzbereich des Grundrechts der persönlichen Freiheit erfasst sind,
auf einer gesetzlichen Grundlage beruhen, ein öffentliches Interesse verfolgen
und verhältnismässig sein.392 In der ausländischen Literatur werden solche

Anordnungen, die das Leben der schwangeren Frau regulieren, unter anderem

mit dem Hinweis kritisiert, sie würden eine stereotype Erwartung an die Frau

zum Ausdruck bringen, sie hätte sich altruistisch, selbstlos und aufopfernd zu

verhalten, was sich in bestimmten Verhaltensweisen äussern müsse.393

«Pregnancy can refract and intensify the already demanding moral standards of sacrifice

we apply to mothers. This can lead to a tendency to unreflectively judge any risk
to the fetus, however small or theoretical, to trump considerations that may be of
substantial importance to the woman herself.»394

Solche Eingriffe scheinen die Frau in der Tat lediglich in ihrer reproduktiven
und nährenden Funktion zu würdigen und sind oft auch kaum zielführend. So

brauchen etwa suchterkrankte schwangere Frauen zwar Unterstützung, das

Recht auf Selbstbestimmung kommt ihnen aber dennoch zu. Eine Massnahme,
welche die Freiheit der schwangeren Frau beschränkt, ist nur dann gerechtfer-

390 So auch van den Daele. Ein Ausdruck davon sind die Ausführungen von Mannsdorfer,
269 ff., zur Haftung der Mutter für postnatale Schäden des Kindes, wonach sich eine
Haftungsbegrenzung dann rechtfertigen könne, wenn das Verhalten der schwangeren Frau «uneigennützig»,

«altruistisch», «von selbstloser Zuneigung und Liebe geprägt» war.
391 Vgl. dazu allgemein Lemmens, 492.
392 Art. 10 Abs. 2 BV schützt nur elementare Erscheinungen der Persönlichkeitsentfaltung und

keine allgemeine Handlungsfreiheit.
393 So zum Beispiel Cherry, 740ff.; Nelson, Reconcieving Pregnancy, 622 ff.; Jackson, 150.

394 Drapkin Lyerly et al., 35.

ZSR 2016 II 443



Andrea Biichler

tigt, wenn ein Schwächezustand und die Behandlungsbedürftigkeit der Frau

gegeben sind, das heisst nur in seltenen Situationen grosser Not, die ihrerseits
nicht durch die Schwangerschaft hervorgerufen, durch sie aber möglicherweise
verstärkt wurde.395 Das mit der Intervention verbundene Ziel wird in diesen Fällen

nicht sein können, ein Optimum an Schutz des Fötus zu erreichen, sondern

ein Minimum an Gesundheit und Sicherheit für die werdende Mutter und das

werdende Kind zu gewährleisten.396

3. Haftung für Schädigungen während der Schwangerschaft mit postnatalen
Folgen

Verhältnisse während der Schwangerschaft, die zu pränatalen Einwirkungen
auf den Embryo oder Fötus mit postnatalen Folgen geführt haben, werden in
der Literatur einer ex /rost-Betrachtung unterzogen, wenn über Klagen auf
Schadenersatz und Genugtuung nachgedacht wird. Diese Klagen sind gesetzlich

nicht explizit geregelt.

Ansprüche der Mutter gegen Drittpersonen wegen schädigendem Verhalten

während der Schwangerschaft mit Folgen für das Kind können sich sowohl aus
dem Behandlungsvertrag als auch aus Delikt (Verletzung der körperlichen und
psychischen Integrität oder der reproduktiven Selbstbestimmung) ergeben. In gewissen

Fällen kann der Arzt für eine fehlerhafte Behandlung während der Schwangerschaft

haftbar gemacht werden. Ebenfalls anerkannt ist der Einbezug pränataler
Schädigungen mit postnatalen Folgen in den Schutzbereich der Alt. 41 ff. OR des

Kindes, dies mit Verweis auf die zivilrechtliche Rechtsstellung des Nasciturus.397

Im Kontext der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung ist vor
allem die Verantwortlichkeit der Mutter von Bedeutung. Ob Klagen des Kindes

gegen die Mutter nach der Geburt wegen ihres Verhaltens während der Schwan-

395 Dies entspricht auch der Meinung einer grossen Mehrheit der US-amerikanischen Autorinnen
und Autoren, die sich diesen Fragen seit Jahrzehnten widmen, auch wenn die Praxis von Ärzten,
der Polizei und anderen Behörden durchaus anders aussehen kann; vgl. Oberman, 453, 485.
mit weiteren Hinweisen; Gallagher, passim. Vgl. zur besonderen Verletzlichkeit von
suchtabhängigen ethnischen Minderheiten und afroamerikanischen Frauen Roberts.

396 Wohin eine Haltung führen kann, welche den Embryo als Entität mit eigener Rechtspersönlich¬
keit sieht und den Staat als ermächtigt betrachtet, den Embryo im Konflikt mit der werdenden
Mutter gegen diese «zu verteidigen», zeigen Entwicklungen in den USA, wo in einigen Staaten

Festnahmen, Inhaftierungen, Entziehungen der elterlichen Sorge und medizinische
Zwangsbehandlungen von schwangeren Frauen zum Beispiel wegen der Einnahme von Suchtmitteln oder
Medikamenten an der Tagesordnung sind; vgl. Paltrow/Flavin. Die strafrechtliche Verfolgung
und Verurteilung des prenatal maternal substance abuse wird allerdings von höheren Gerichtsinstanzen

selten geschützt, vgl. dazu Robben, 168 ff.
397 Vgl. Landolt, 188 ff. Ein vertraglicher Anspruch des Kindes gegen den Arzt kommt hingegen

meines Erachtens nicht in Frage, weil der Behandlungsvertrag zwischen dem Arzt und der
schwangeren Frau besteht und eine Schutzwirkung zugunsten des Ungeborenen abzulehnen ist
(vgl. zu umstrittenen Konstruktionen des Vertrags mit Schutzwirkung zugunsten Dritter Wie-
gand, BSK OR I, Einl. zu Art. 97-109, N9; Zellweger-Gutknecht, BSK OR I, Art. 112,

N 23 f.).

444 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

gerschaft zulässig sind beziehungsweise unter welchen Voraussetzungen ihnen

Erfolg beschieden sein könnte, ist weitherum umstritten oder ungeklärt.398

Beklagte Verhaltensweisen können eine mangelhafte Schwangerschaftsvorsorge,
risikoreiche Freizeit- und Reiseaktivitäten, Suchtmittelkonsum, die Einnahme

von Medikamenten aller Art oder das Unterlassen von Massnahmen sein, um
die Übertragung des Hl-Virus zu verhindern.399 Ein Teil der Lehre bejaht im
Grundsatz die Schadenersatzpflicht der Mutter, begrenzt diese dann allerdings
wegen der Koexistenz von Frau und Fötus und mit Blick auf die Persönlichkeitsrechte

der schwangeren Frau mittels Interessenabwägungen, oder sie

privilegiert die schwangere Frau für fahrlässiges Verhalten und für Verhalten, das

zur üblichen Lebensführung gezählt werden kann.400 Zudem wird vertreten,
die Haftung der Frau in den ersten zwölf Wochen ihrer Schwangerschaft auszu-
schliessen, um eine Wertungskohärenz mit dem Schwangerschaftsabbruchs-
recht zu gewährleisten.401

Mit der Haftung der Mutter für postnatale Schäden wird zugleich ein Verhalten

definiert, das von ihr während der Schwangerschaft erwartet wird. Eine solche

Haftung muss deshalb immer dann entfallen, wenn die Frau keine

Verpflichtung traf, etwas zu tun oder zu dulden. Das ist insbesondere dann der

Fall, wenn die Massnahme zugunsten des Fötus mit einem Eingriff in ihre
körperliche Integrität verbunden gewesen wäre, zu welchem sie ohne weiteres die

Zustimmung verweigern konnte. Unterlässt die Frau eine pränatale
Untersuchung und wird deshalb eine behandelbare Erkrankung des Fötus nicht
entdeckt, oder lehnt sie eine - nur über ihren Körper vermittelbare - pränatale

Behandlung des Fötus ab, kann das Kind auch keine ausservertraglichen
Ansprüche wegen postnataler Schädigungen geltend machen.402

Nur leicht anders stellt sich die Situation dar bei Verhaltensweisen, die zur
Lebensweise der schwangeren Frau zählen und sich schädigend auf den Fötus

auswirken, so beispielsweise bei massivem Konsum von Alkohol und anderen

Suchtmitteln. Lehnt man die pränatale elterliche Sorge mit der dazugehörenden

Fürsorgepflicht ab, mutet es widersprüchlich an, ex post die Mutter für das

Verhalten während der Schwangerschaft zur Verantwortung zu ziehen. Allerdings

398 Ausführlich dazu Mannsdorfer, 250 ff., mit weiteren, auch rechtsvergleichenden Hinweisen.
Kritisch Gauch, 270f. Für Deutschland vgl. Robben, 198 ff., 224ff. Für den anglo-amerika-
nischen Rechtskreis vgl. Nelson, 169ff. Interessant ist die Rechtslage in England, wo der

Congenital Disabilities (Civil Liability) Act 1976 festhält, dass Drittpersonen für vorgeburtlich
zugefügten Schaden haftbar gemacht werden können, nicht aber die Mutter selbst.

399 Vgl. ausführlich zu möglichem schädigenden Verhalten der schwangeren Frau Mannsdorfer,
42 ff.

400 Vgl. zu diesen verschiedenen Konstellationen Landolt, 207 ff., der grundsätzlich eine Haftung
der Mutter bejaht und im Einzelfall eine Abwägung von Interessen vornimmt; Mannsdorfer,
260ff., 274ff., der eine Privilegierung der Mutter für leicht fahrlässiges Verhalten vertritt; vgl.
auch Hausheer/Aebi-Müller, Rz. 03.21. Für Deutschland ausführlich und kritisch Robben,
224ff.; Heinemann, 210ff.; Hillmer, 181 ff.

401 Für Deutschland Robben. 229.

402 Vgl. auch Mannsdorfer, 176 f.

ZSR 2016 II 445



Andrea Biichler

folgt aus der Ablehnung des Konzepts der pränatalen elterlichen Sorge und des

pränatalen Kindesschutzes nicht ohne weiteres, dass jegliche Haftung für
Verhalten, das zu einer Verletzung der körperlichen Integrität führt, entfallen
muss. Art. 31 Abs. 2 ZGB begründet nach herrschender Lehre die
Rechtspersönlichkeit rückwirkend. Die Schädigung der körperlichen Integrität des Kindes

erfüllt grundsätzlich die Voraussetzung der Widerrechtlichkeit. Allerdings
bereitet die haftpflichtrechtliche Verarbeitung von pränatalen Schädigungen
durch die schwangere Frau einige Mühe und begegnet zahlreichen dogmatischen

Unstimmigkeiten. Wesen des Deliktsrechts ist die Haftung für Schäden,

welche durch eigenes schuldhaftes Verhalten verursacht worden sind. Eine haft-
pflichtrechtliche Verantwortung für eine Handlung, die keine Verbotsnorm
verletzt, lässt sich im Grundsatz ebenso wenig begründen wie das Einstehenmüssen

für eine Unterlassung, die kein Handlungsgebot missachtet. Für die
schwangere Frau bestehen keine solchen Handlungs- bzw. Unterlassungspflich-
ten. Wird sie für pränatale Schädigungen haftbar gemacht, werden im Grunde
alleine aufgrund des Schadenseintritts bestimmte Verhaltenspflichten
konstruiert, die während der Schwangerschaft als solche nicht bestanden haben.

Die Haftung der Mutter analog einer Drittperson ist jedenfalls aus verschiedenen

Gründen abzulehnen, zumal die körperliche Verbindung zwischen Frau
und Fötus eine aussergewöhnliche Situation schafft. Zunächst kann sich die
Mutter auf eigene Persönlichkeitsrechte berufen, das heisst auf das Recht, auch
während der Schwangerschaft selbstbestimmt ihre Lebensführung zu gestalten.
Im Schrifttum wird dieser Aspekt auf der Rechtfertigungsebene thematisiert,
indem der Mutter nach Abwägung der verschiedenen Interessen allenfalls ein

überwiegendes Interesse attestiert wird.403 Dieser Ansatz vermag indessen nicht
restlos zu überzeugen, insofern als nicht rechtswidriges Verhalten an sich keiner
Rechtfertigung bedarf und sich auch keiner Interessenabwägung unterziehen
nruss.404 Weder sozialadäquates Verhalten noch solches, das die schwangere
Frau als angemessen und notwendig erachtet, kann zur Schadenersatzpflicht
führen. In der Literatur wird bisweilen auch vorgeschlagen, das haftungsbegründende

Verhalten auf dasjenige zu beschränkten, das für die schwangere
Frau zumutbar gewesen wäre.405 Auch in diesem Zusammenhang ist allerdings
die Zumutbarkeit kaum einer objektiven Fassung zugänglich.41"' Suchtverhalten

403 Aebi-MOli.hr/Tannkr, 109 I'.; Hausheer/Aebi-Müller, Rz. 03.21.
404 Siehe explizit und konsequent Brückner, 181 f.: «Entsprechende Rechtspflichten der Mutter

gegenüber dem Kind bestehen jedoch nicht. Das keimende Leben beschränkt die Mutter nicht
in ihrer persönlichen Freiheit zu rauchen, Alkohol zu konsumieren oder durch anderes Verhalten
das Leben und die Gesundheit des Kindes zu gefährden. Da eine für das Kind schädliche
Lebensweise der Mutter während der Schwangerschaft nicht rechtswidrig ist. gibt es keine
Schadenersatzansprüche des mit Schäden geborenen Kindes gegenüber der Mutter.»

405 So Mannsdorfer. 261 f.

406 Anderer Meinung freilich Mannsdorfer, 269 ff., 275 ff., der anhand der Kategorisierung aller
Verhaltensweisen einen eigentlichen Verhaltenskodex für die schwangere Frau aufstellt, der
dann mittels Haftpflichtrecht sanktioniert werden soll.

446 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

beispielsweise ist zweifellos schädlich für den Fötus. Die plötzliche Abstinenz
allerdings ist wohl für die Frau nicht nur ein schwieriges, sondern auch ein
nicht immer zumutbares Unterfangen. Dasselbe gilt auch für den Verzicht auf
Schmerzmedikation. Es ist auch hier daran zu erinnern, dass die Frau in der Regel

das grösste Interesse am Schutz des Embryos oder Fötus hat und auch diejenige

ist, welche die Verantwortung für das Kind und damit auch für allfällige
Belastungen tragen wird. Somit bleibt einzig die Haftung der Mutter für
absichtliche Schädigungen des Fötus, das heisst für solche, die nicht nur eine

unbeabsichtigte oder unerwünschte Folge, sondern primäres Ziel des Verhaltens
der Frau waren.

4. Das Recht auf Wissen und Auskunft

Eine weitere Dimension reproduktiver Autonomie und Selbstbestimmung während

der Schwangerschaft stellt das Recht dar, über ermittelte oder ermittelbare

Eigenschaften des Fötus Kenntnis zu erhalten. Dies muss auch gelten, wenn
damit - anders als beim selektiven Schwangerschaftsabbruch - nicht die Absicht
verbunden ist, diese Information als Grundlage für die Entscheidung zu
verwenden, die Schwangerschaft fortzuführen oder abzubrechen.

Unbestritten ist, dass die schwangere Frau ein Recht hat, liber die Ergebnisse

pränataler Untersuchungen Auskunft zu erhalten.407 Nur mit ihrer ausdrücklichen

Zustimmung darf das Untersuchungsergebnis auch anderen Personen

mitgeteilt werden (Art. 19 Abs. 1 und 2 GUMG). Bestehen Uberwiegende
Interessen der Verwandten oder des Partners an der Mitteilung der Untersuchungsergebnisse,

und verweigert die betroffene Person die Zustimmung, kann die
Ärztin bei der zuständigen kantonalen Behörde nach Art. 321 Ziff. 2 StGB die

Entbindung vom Berufsgeheimnis beantragen (Alt. 19 Abs. 3 GUMG), womit
die Möglichkeit gegeben ist, die reproduktive Selbstbestimmung des werdenden

Vaters miteinzubeziehen.
Das Auskunftsrecht erstreckt sich auf alle Befunde, welche im Rahmen von

Untersuchungen festgestellt werden, und zwar unabhängig davon, ob gezielt
nach diesen gesucht wurde oder ob der Befund zufällig bei einer Untersuchung
ans Licht kam, die anderen Zwecken diente. Das geltende Recht schweigt zum
Umgang mit Zufallsbefunden. Mit der Revision des GUMG wird aber eine

Regelung vorgeschlagen, wonach die betroffene Person schon vor der Durchführung

einer genetischen Untersuchung über die Möglichkeit aufgeklärt werden

mlisste, dass Informationen zutage treten, die für den Zweck der Untersuchung
nicht benötigt werden. Die schwangere Frau würde dann selbst entscheiden,
welche Überschussinformationen ihr mitgeteilt werden sollen, wobei nur solche

Erkenntnisse mitgeteilt werden dürften, die eine direkte und wesentliche

407 So auch Art. 10 Abs. 2 Satz 1 Bioethikkonvention; vgl. auch Rieder, 94 ff.

ZSR 2016 II 447



Andrea Büchler

Beeinträchtigung der Gesundheit des Embryos oder Fötus betreffen (Art. 24
Abs. 1,2 und 4 VE GUMG).

Das Geschlecht ist regelmässig ein Nebenbefund pränataler Tests. Während
es nach Art. 11 lit. b GUMG verboten ist, Untersuchungen durchzuführen, die
darauf abzielen, das Geschlecht des Embryos oder Fötus festzustellen, ist
unklar, ob und wie über das Geschlecht informiert werden kann und soll, wenn es

infolge der Untersuchung feststeht. Das Thema hat im Zusammenhang mit den

nichtinvasiven genetischen Tests an Brisanz gewonnen, weil diese Tests innerhalb

der ersten zwölf Schwangerschaftswochen durchgeführt werden können.

Aus diesem Grund schlägt der Vorentwurf eine Regelung vor, wonach das im
Rahmen einer pränatalen Untersuchung festgestellte Geschlecht des Embryos
oder Fötus der schwangeren Frau nicht vor Ablauf der zwölften
Schwangerschaftswoche mitgeteilt werden dürfte und auch danach nicht, wenn der Arzt
befürchtet, dass die Schwangerschaft deswegen abgebrochen würde (Art. 15

Abs. 2 VE GUMG).
Die Überlegungen, die zu diesem Regelungsvorschlag geführt haben, sind

durchaus nachvollziehbar, es bestehen allerdings erhebliche Bedenken mit
Bezug auf seine Notwendigkeit, Angemessenheit und Berechtigung. Das Verhältnis

zwischen der Zahl von Geburten von Mädchen und Knaben in der Schweiz
lässt nicht den Schluss zu, es bestehe diesbezüglich Handlungsbedarf.408 Eine
solche gesetzgeberische Intervention erscheint mithin unverhältnismässig. Weiter

wird das Vertrauensverhältnis zwischen Arzt und Patientin durch eine solche

Regelung womöglich beeinträchtigt, zumal der Arzt verpflichtet wird, Informationen

zurückzubehalten, Uber die er verfügt. Gewichtiger sind aber die dadurch
entstehenden Widersprüche: Das Schwangerschaftsabbruchsrecht betont die

Selbstbestimmung der schwangeren Frau in den ersten zwölf
Schwangerschaftswochen. Die Frau entscheidet selbst, ob und aus welchen Motiven sie

einen Abbruch der Schwangerschaft vornehmen will. Sie muss die vorausgesetzte

Notlage nur sich selbst gegenüber rechtfertigen. Wird die Einschränkung
des Rechts auf Auskunft damit begründet, eine solche Information könnte die
Frau zu einer unethischen Entscheidung verleiten, wird das Selbstbestimmungsrecht

relativiert. Es ist freilich denkbar, dass eine schwangere Frau sich
in einer schwierigen Situation befindet, wenn sie etwa unter dem Einfluss und
Druck der nahen Verwandtschaft steht, die es ihr erschweren, eine selbstbestimmte

Entscheidung zu treffen. Ein generelles, gesetzgeberisch verordnetes
Vorenthalten von vorhandener Information ist aber kaum eine adäquate Antwort
auf diese Problematik. Vielmehr ist die schwangere Frau im Gespräch und
durch Beratung zu unterstützen und zu befähigen, eine informierte und
selbstbestimmte Entscheidung zu treffen sowie deren Konsequenzen zu tragen.409

408 Vgl. auch Rütsche, Eugenik, 326.
409 So schon Büchler, Genetische Untersuchungen, 245 f.

448 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Garantiert ist auch das Recht auf Nichtwissen: Das Recht, nicht nur auf eine

Untersuchung zu verzichten, sondern auch, die Befunde aus dieser nicht zur
Kenntnis zu nehmen (Art. 6 GUMG).410 Die Ärztin hat die Frau auf diese
Möglichkeit der Nichtkenntnisnahme hinzuweisen. Dies gilt nur dann nicht, wenn
für die betroffene Person oder den Embryo beziehungsweise Fötus eine unmittelbar

drohende physische Gefahr besteht und diese abgewendet werden könnte
Art. 18 Abs. 2 GUMG), wobei diese Einschränkung mit Hinweis auf die

Bedeutung der Selbstbestimmung der schwangeren Frau im revidierten Recht

nicht mehr bestehen soll.411

Wie bereits festgestellt, ist der Anwendungsbereich pränataler Untersuchungen

eingeschränkt auf Eigenschaften des Embryos oder Fötus, die seine
Gesundheit direkt beeinträchtigen, und soll durch die Einführung der Voraussetzung

der Wesentlichkeit der Gesundheitsbeeinträchtigung weiter eingeschränkt
werden. Dieser gesetzgeberische Umgang mit der Pränataldiagnostik steht in
einem Spannungsfeld zur reproduktiven Selbstbestimmung. Reproduktive
Selbstbestimmung und das Recht auf Wissen umfassen nämlich auch den

Zugang zu Technologien, die informierte und selbstbestimmte reproduktive
Entscheidungen unterstützen. Diese müssen nicht zwingend solche über den
Abbruch oder die Fortführung der Schwangerschaft sein, es kann auch darum

gehen, die Möglichkeit zu erhalten, sich zu informieren, zu vernetzen und auf
das Leben mit einem Kind mit bestimmten Eigenschaften vorzubereiten, sowie

entsprechende Massnahmen hinsichtlich der medizinischen Betreuung, Ernährung,

intellektuellen, physischen, psychischen und sozialen Förderung zu seiner

Unterstützung frühzeitig zu diskutieren, zu planen oder zu ergreifen. Dies
sind meines Erachtens Aspekte des Rechts auf persönliche Freiheit oder auf
Privat- und Familienleben, weshalb Beschränkungen des Anwendungsbereichs
pränataler Untersuchungen mit Verweis auf höherwertige private oder öffentliche

Interessen gerechtfertigt werden und verhältnismässig sein müssen. Zu

diesen Interessen gehören die Einhaltung medizinischer Standards, die

Glaubwürdigkeit der medizinischen Profession, aber auch die gesellschaftliche Kohä-
sion und Integrität sowie das Prinzip, wonach Embryonen und Föten mit Würde

zu behandeln sind. Die Reichweite der reproduktiven Selbstbestimmung im
Kontext vorgeburtlicher Untersuchungen ist allerdings keineswegs geklärt.
Schranken können sich meines Erachtens aus dem Inhalt der Rechtsposition
selbst ergeben. Danach könnten Eigenschaften aus dem Anwendungsbereich
der Pränataldiagnostik ausgeschlossen werden, deren Kenntnis in keinerlei

410 Vgl. ausführlich zu den Grundlagen, zum Inhalt und zu den Grenzen des Rechts auf Nichtwis-
sen Rieder, 96ff.; Hollenstein. Hollenstein, N 15, formuliert das Grundproblem des

Rechts auf Nichtwissen treffend wie folgt: «[...] dass zuerst definiert werden muss, welcher
Wissensstand noch als <Nichtwissen> gelten kann und wie viel Wissen überhaupt vorhanden
sein muss, damit eine Person selbstbestimmt entscheiden kann, ob und was sie über ihren
Gesundheitszustand wissen will.»

411 Vgl. BAG, Erläuterungen, 55.

ZSR 2016 II 449



Andrea Büchler

Weise der Befähigung zur informierten und selbstbestimmten reproduktiven
Entscheidung beiträgt. Diskutiert wird beispielsweise, ob die reproduktive
Selbstbestimmung die pränatale Ermittlung einer Geschlechtschromosomenanomalie

umfasst, zumal diese Diagnose beim Unterlassen der pränatalen
Untersuchung möglicherweise gar nicht bekannt wird oder ihre Auswirkungen auf
die Gesundheit und das Leben des werdenden Kindes minim, höchst unklar
oder variabel sind.412 Darauf ist freilich keine generelle Antwort möglich; die

Bewertung kann wohl nur durch die schwangere Frau selbst erfolgen. Beruft
sie sich hingegen auf ihr Recht auf Privat- und Familienleben, so dürfte meines
Erachtens nur nach Eigenschaften gesucht werden, die für die Gestaltung der
Kindheit eine Bedeutung haben, oder nach Anomalien, die sich im Kindesalter
bemerkbar machen und die tatsächlich beeinflusst werden können, dies auch,

um das Recht auf Nichtwissen des werdenden Kindes nicht zu kompromittieren.413

Schliesslich können höherwertige öffentliche Interessen das Recht auf
Wissen der schwangeren Frau überwiegen. In diesem Zusammenhang sind die
soziale und gesellschaftliche Kohäsion und Integrität von Bedeutung. Es kann
ein Interesse daran bestehen, vorgeburtliche Untersuchungen zur Ermittlung
einer bestimmten Eigenschaft des Embryos oder Fötus zu unterbinden oder
einzuschränken, wenn nachgewiesen werden kann, dass Eltern in grösserer Zahl
anhand gewisser genetischer Merkmale «selektionieren» und die Gesellschaft
dadurch Schaden nimmt, mithin wenn das Gesamtresultat des individuellen
reproduktiven Verhaltens zu gesellschaftlicher Diskriminierung führt.414 Die
Zusammenhänge zwischen dem individuellen reproduktiven Verhalten und dem

gesellschaftlichen Schaden, beispielsweise in Form einer Zunahme diskriminierenden

Verhaltens gegenüber bestimmten Menschen, oder einer Gefährdung
der Geschlechterbalance, müssten jedoch nachgewiesen werden, um eine

Einschränkung der reproduktiven Selbstbestimmung zu rechtfertigen. Schliesslich
müssten die Interessen der schwangeren Frau an der Information und die
öffentlichen Interessen gegeneinander abgewogen werden.415

Schädigen Untersuchungen den Fötus, so trifft den Arzt möglicherweise
eine vertragliche Haftung, zumal der Behandlungsvertrag liber die
Schwangerschaftsvorsorge auch die Wahrung der Interessen des Fötus umfasst.

IV. Zusammenfassung und Würdigung

Der Diskurs um den Schwangerschaftsabbruch, um Verhaltens- und Duldungspflichten

der schwangeren Frau, um ihre Haftung für pränatale Schädigungen
und um ihr Recht auf Wissen und Nichtwissen ist mit demjenigen um die

412 So diskutiert in Dondorp/de Wert/Bombard et al., 1443 ff.
413 Zu dieser Problematik auch der Deutsche Ethikrat, Genetische Diagnostik, 161 ff.
414 Ausführlich King, 56 ff.; vgl. zu diesem Themenkreis auch Rütsche, Eugenik, 321 ff.
415 So die Ausführungen in Büchler, Genetische Untersuchungen, 217 ff.

450 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Schutzansprüche vorgeburtlichen Lebens untrennbar verwoben. Die im Grundsatz

unauflösbaren gesellschaftlichen und individuellen Spannungen, die mit
Letzterem einhergehen, führen auch zu unsicheren normativen Konzeptualisie-

rungen und Setzungen.
Sowohl die reproduktive Selbstbestimmung der Frau als auch die anwachsende

Schutzwürdigkeit des Fötus kommen im Schwangerschaftsabbruchsrecht
zum Ausdruck. Dieses gibt den zeitlichen Rahmen vor, in welchem der
Abbruch der Schwangerschaft ohne Indikation möglich ist. Es besteht ein erhebliches

Interesse daran, verlässliche Resultate über die Gesundheit des Embryos
innerhalb der ersten zwölf Schwangerschaftswochen zu erzielen. Dies ist mit
Hilfe der neueren Methoden der pränatalen Diagnostik zwar durchaus möglich,
es ist allerdings ein zeitlich enger Rahmen, der die sorgfältige Beratung und

Aufklärung sowie die Einhaltung von Bedenkzeiten kompromittieren kann.
Das Verhältnis zwischen der Pränataldiagnostik und dem Schwangerschaftsabbruchsrecht

ist tatsächlich nicht geklärt. Die Diskussion um die pränatale
Diagnostik wird unterschiedlich geführt je nachdem, ob es um vorgeburtliche
Untersuchungen zur Prävention von Schädigungen und der Gewährleistung der
Gesundheit von Frau und Embryo oder Fötus geht oder ob das

Selbstbestimmungsinteresse der schwangeren Frau im Vordergrund steht.416 Die Einschränkung

des Anwendungsbereichs der pränatalen Diagnostik auf Eigenschaften
des Embryos oder Fötus, die seine Gesundheit direkt beeinträchtigen, will
sicherstellen, dass die Schwangerschaft nicht wegen der Feststellung «harmloser»

Anomalien oder unerwünschter, nicht krankheitsbezogener Eigenschaften
des Embryos abgebrochen wird. Sie soll Selektionsprozesse, die sich an
sogenannt optimalen Eigenschaften orientieren, verunmöglichen. Diese
Herangehensweise bringt ein Misstrauen gegenüber der schwangeren Frau und ihren

Beweggründen und Intentionen zum Ausdruck. Zudem steht sie in einem
Spannungsfeld zur Fristenlösung des Schwangerschaftsabbruchsrechts, die davon

ausgeht, dass der Frau die Entscheidung obliegt, ob und aus welchen Gründen
sie die Schwangerschaft abbrechen will.

Meines Erachtens sollte sich auch das Recht der pränatalen Untersuchungen
an der reproduktiven Selbstbestimmung orientieren. Die pränatale medizinische

Betreuung intensiviert sich und die entsprechenden Untersuchungen gehören
inzwischen fast selbstverständlich zu jeder Schwangerschaft. Sie können die

schwangere Frau durchaus unterstützen, sie können aber auch zu
Entscheidungsnöten führen. Erweiterte Optionen und Entscheidungsspielräume stellen
nicht immer einen Zuwachs an Autonomie dar, insbesondere dann nicht, wenn
sie mit Erwartungen an ein bestimmtes Entscheidungsverhalten der schwangeren

Frau einhergehen. Zusätzliche Optionen stellen insbesondere eine

Herausforderung für die Aufklärung und Beratung dar. Die gesetzlichen Rahmenbe-

416 Zur Bedeutung der Unterscheidung zwischen «autonomy-aimed screening und prevention-
aimed screening» Dondorp/de Wert/Bombard et al., 1445 f.

ZSR 2016 II 451



Andrea Büchler

dingungen sind darauf auszurichten, schwangeren Frauen informierte Entscheidungen

im Bereich ihrer reproduktiven Selbstbestimmung zu ermöglichen, und
der Erfolg einer Praxis der pränatalen Untersuchungen ist an diesem Ziel zu

messen. Jedenfalls muss es der Frau auch immer möglich sein, auf eine pränatale

Untersuchung zu verzichten.
Hat sich die Frau für die Austragung des Fötus entschieden, so setzt

zivilrechtlich zwar die elterliche Sorge noch nicht ein, aber die Frau übernimmt die

Verantwortung für das werdende Leben und nimmt die körperlichen Beschwernisse

hin, was mitunter mit gewissen Einschränkungen ihrer Lebensweise

einhergeht. Die Schwangerschaft involviert die Frau in ihrer ganzen Persönlichkeit.

In der Wahrnehmung dieser Verantwortung ist die schwangere Frau zu
begleiten und zu unterstützen.

Der Rechtsprechung und Lehre sind keine klaren und konsistenten Antworten

auf die Frage zu entnehmen, ob die Schwangerschaft rechtliche Pflichten
mit Bezug auf medizinische Interventionen oder die Lebensführung mit sich

bringt. Es scheint zumindest im Ergebnis einen Konsens zu geben, dass die

schwangere Frau keine Massnahmen zugunsten des Fötus dulden muss, die
mit einer Verletzung ihrer körperlichen Integritätsinteressen einhergehen.
Ansonsten werden aber die eingeschränkten Möglichkeiten, während der

Schwangerschaft zum Schutz der Gesundheit des Fötus zu intervenieren, von einigen
beklagt. Aus der Bejahung der Schwangerschaft Rechtspflichten abzuleiten, ist
meines Erachtens allerdings verfehlt und verkennt die Komplexität der physischen

und psychischen Situation. Hätten Dritte die Definitionsmacht darüber,

welche Opfer schwangeren Frauen aufzuerlegen sind, würde sich das Mass des

Zumutbaren vermutlich stetig zu ihren Lasten verschieben. Auch und gerade
während der Schwangerschaft soll die Frage, was der Frau noch zugemutet
werden kann und darf, von ihr selbst beantwortet werden können. Die Interessen

des Fötus werden am besten gewahrt, indem Frauen in ihrer Würde
geschützt und sie darin unterstützt werden, die ihnen anvertrauten Entscheidungen
selbstbestimmt und verantwortungsvoll zu treffen, denn die Schicksale von
Frau und Fötus sind unauflösbar miteinander verwoben. Im Übrigen wird in
der Literatur zu Recht darauf hingewiesen, dass wenn Frauen damit rechnen

müssen, zur Verantwortung gezogen zu werden, falls sie nicht das optimale
Umfeld für das Gedeihen des Fötus bieten, oder zur Duldung fötaltherapeuti-
scher Massnahmen verpflichtet zu werden, sie die Schwangerschaft oder die

Schwangerschaftsvorsorge insgesamt meiden werden.417

Auch im Zusammenhang mit der reproduktiven Selbstbestimmung während
der Schwangerschaft stellt die Zumutbarkeit eine wichtige, diese begrenzende
Grösse dar: Sie fliesst sowohl in die Überlegungen zur Zulässigkeit des späten

Schwangerschaftsabbruchs ein, wie auch in die Bestimmung des Anwendungsbereichs

der pränatalen Diagnostik. Zwar bezieht sich der Gesetzestext zum

417 Vgl. Heinemann, 334 f.

452 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Spätabbruch auf eine schwere seelische Notlage, die mit einem Abbruch der

Schwangerschaft abgewendet werden soll (Art. 119 Abs. 1 StGB), und derjenige

zur pränatalen Diagnostik auf die Gesundheit des zu untersuchenden Embryos,

die möglicherweise beeinträchtigt ist (Art. 11 lit. a GUMG). In beiden Fällen

geht es aber letztlich um die Frage, ob die Schwangerschaft und die Geburt
des Kindes für die Frau oder das Paar zumutbar sind, eine Frage, die mit Blick
auf ihren Kontext und ihre Implikationen die Frau oder das Paar im Wesentlichen

selbst zu beantworten haben. Die Werthaftigkeit des Embryos ist nach
der hier vertretenen Perspektive eine der reproduktiven Selbstbestimmung inhärente

- und nicht externe - Begrenzung, die zum Beispiel im Schwangerschaftsabbruchsrecht

in einer erhöhten Begründungspflicht bei fortgeschrittener
Schwangerschaft zum Ausdruck kommt. Erreicht der Fötus die extrauterine
Lebensfähigkeit, ist ein Abbruch faktisch kaum mehr möglich.

E. Geburt

«Too often, current practices reflect reasoning governed by dread,

not evidence. In birth, no less than in life itself there is an irreducible

element of risk. Responsible risk reasoning requires confronting

the fundamental fact that the joy of birth creates vulnerability
to the potentialfor traumatic loss.»

Drapkin Lyerly et al., 39

I. Allgemeines

Die Geburt im medizinischen Sinne ist kein Ereignis, sondern ein meist
mehrstündiger Vorgang.418 Im rechtlichen Kontext ist die Geburt hingegen ein
wesentlicher Einschnitt für den Status des menschlichen Lebens: Sie markiert den

Beginn des Person-Seins. Sie ist auch eine moralisch relevante Zäsur: Alltags-
weltlich tritt der geborene Mensch als nun vollständig individuiertes Lebewesen

in Kontakt mit seiner Umwelt, für die Frau wird er durch die Entbindung zum
Gegenüber, das heisst, die Beziehung wird manifest.419

Auch bei der Geburt sind die medizinische Technologie und Profession

allgegenwärtig. Heute gebären 97% der Frauen ihr Kind in einem Spital oder in
einer Gebärklinik.420 Rund ein Drittel der Geburten erfolgt mittels
Kaiserschnitt.421 Die Schweiz hat eine der höchsten Kaiserschnittraten der Welt.422

Sehr häufig werden im Geburtsverlauf eine ganze Reihe von medizinischen

418 Vgl. Pschyrembel. Geburt. 752.

419 Zur moralischen Bedeutung der Geburt siehe Wiksemann. 82 ff.
420 BFS, Taschenstatistik, 26.

421 BFS, Taschenstatistik, 26: vgl. BAG. Kaiserschnittgeburten, 12 ff.
422 Vgl. BAG, Kaiserschnittgeburten. 14.

ZSR 2016 II 453



Andrea Büchler

Massnahmen veranlasst und durchgefühlt, so beispielsweise das elektronische

Monitoring des Fötus, die medikamentöse Geburtseinleitung, die Periduralanästhesie,

der Dammschnitt oder die Vakuum- oder Zangenextraktion. Auch
diese Entwicklung bleibt nicht ohne Kritik: Die Normalisierung der geburtshilflichen

Interventionen rufe den Imperativ hervor, diese Technologien während
des Geburtsverlaufs in Anspruch zu nehmen. Dies wiederum könne selbstbestimmte

Entscheidungen kompromittieren und schliesslich den Frauen während
der Geburt eine passive Rolle zuweisen.423 Freilich erfasst das Selbstbestimmungsrecht

auch die Entscheidung über die Entbindungsmethode und es bleibt
der schwangeren Frau grundsätzlich unbenommen, auf geburtshilfliche
Massnahmen zu verzichten und, wenn solche angeboten werden, diese abzulehnen.424

Dennoch stellt sich im Kontext der Geburt wiederum die Frage, inwiefern

in gewissen Situationen und zugunsten des Fötus eine schwangere Frau

verpflichtet werden kann, besondere geburtshilfliche Interventionen zu dulden
oder gar per Kaiserschnitt zu gebären.425

II. Der Geburtsvorgang

7. Urteilsfähigkeit

Die Geburt ist in verschiedener Hinsicht eine Extremsituation. Der Körper der
Frau wird in höchstem Masse beansprucht, der Geburtsvorgang kann sehr

schmerzhaft und erschöpfend sein, die Frau wird mitunter von Unsicherheit,
Angst und intensiven Schmerzen heimgesucht. Gleichzeitig ist die Geburt eine

sehr intime Situation, weshalb die gebärende Frau meist besonders verletzlich
ist. Die Intensität körperlicher und psychischer Involviertheit kann zu einer

vorübergehenden Urteilsunfähigkeit führen.426 Ob diese eingetreten ist, ist im
Sinne der Relativität der Urteilsfähigkeit im Einzelfall zu prüfen, das heisst, es

ist sowohl zu berücksichtigen, in welchem Zustand sich die gebärende Frau
befindet, wie auch zu bedenken, welche Entscheidungen zu fällen sind. Die
Beurteilung der Urteilsfähigkeit fällt in erster Linie in der Zuständigkeit der Ärztin.
Nicht jede gebärende Frau verliert im Zuge der Entbindung die Urteilsfähigkeit,
es ist auch nicht von einer Umstossung der Vermutung der Urteilsfähigkeit sub

parto auszugehen, zumal die Geburt keine Krankheit darstellt und von Frauen

ganz unterschiedlich erlebt wird. Auch der Wunsch, den Prozess mitzugestal-
ten, variiert stark.427

423 So Burrow, 35 f.
424 Vgl. auch Ternovszky v. Hungary (no. 67545/09), Urteil vom 14. Dezember 2010, § 22, wonach

Art. 8 EMRK auch das Recht umfasst, die Bedingungen der Geburt zu bestimmen.
425 Zum Case law in verschiedenen Ländern des anglo-amerikanischen Rechtskreises Nelson,

183 ff.
426 Vgl. Pally, 149 ff.; Sitek, 43 ff.
427 So auch Sitek, 45.

454 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Ist Urteilsunfähigkeit tatsächlich eingetreten, so hat der gesetzliche Vertreter,
in aller Regel der anwesende Partner, nach dem mutmasslichen Willen und den

Interessen der gebärenden Frau über die zu treffenden medizinischen Massnahmen

zu entscheiden (Art. 377 ff. ZGB). Nur in einer dringlichen Situation darf
im Falle der medizinischen Indikation die Patientin ohne die Zustimmung des

Vertreters behandelt werden (Art. 379 ZGB).428

Die Tatsache, dass im Verlauf der Geburt Urteilsunfähigkeit eintreten kann, und
dass meist lange unklar ist, welche geburtshilflichen Massnahmen indiziert sein

werden, hat Auswirkungen aufdie Modalitäten der Aufklärung über mögliche
medizinische Interventionen während des Geburtsvorganges. Die Aufklärung über die
verschiedenen Massnahmen und möglichen Vorgehensweisen ist bereits in derletz-
ten Phase der Schwangerschaft geschuldet oder sobald mit einer Risikosituation
gerechnet werden muss.429 Sie ist dann, wenn sich erweist, dass eine bestimmte
Massnahme indiziert ist, zwingend zu konkretisieren und zu individualisieren. Mit der

vorgezogenen Aufklärung können die Vorstellungen und Erwartungen der schwangeren

Frau geklärt werden, was mit Blick auf die Feststellung ihres mutmasslichen
Willens im Falle eintretender Urteilsunfähigkeit von Bedeutung ist.

2. Erzwungene Geburtshilfe

Ein Kaiserschnitt kann nur vorgenommen werden, wenn die Frau einem
solchen zustimmt. Auch weitere geburtshilfliche Massnahmen wie der Dammschnitt,

die Vakuumextraktion oder die Periduralanästhesie können nur mit
Zustimmung der Frau durchgeführt werden.420

Die Frage, ob für die Durchführung der geburtshilflichen Interventionen auf
die ausdrückliche Zustimmung der schwangeren Frau ausnahmsweise verzichtet

werden darf, kann sich in zwei verschiedenen Situationen stellen: Erstens,

wenn sich im Verlauf der Geburt eine Änderung des Entbindungskonzepts
aufdrängt, zum Beispiel weil die kindlichen Herztöne sich erheblich verschlechtern,

ein andauernder Sauerstoffmangel eine Hirnschädigung zur Folge hätte,
und deshalb eine (sekundäre) Sectio oder die Vakuumextraktion in Betracht

gezogen werden sollten. Zweitens, wenn von Beginn an aufgrund besonderer
Risiken wie beispielsweise der Beckenlage des Fötus oder der HlV-Positivität der

schwangeren Frau eine (primäre) Sectio indiziert ist.421

428 Vgl. dazu ausführlich Aebi-Müller, Rz. 109 ff.
429 Vgl. ausführlich zur Sectio-Aufklärung Pally, 103 ff.; zur vorgezogenen Aufklärung in der Ge¬

burtshilfe auch Sitek, 57 ff.; vgl. zum Zeitpunkt der Aufklärung auch Markus, 124ff.
430 So auch Pally Hofmann, 18.

431 Ausführlich zum Kaiserschnitt und den verschiedenen Arten und Weisen, wie er durchgeführt
wird Markus, 24 ff. Zur Indikation der primären Sectio in gewissen Fällen der HlV-Positivität
der Frau vgl. die Empfehlung «HIV, Schwangerschaft und Geburt. Ein Update der Empfehlungen

zur Prävention der vertikalen HIV-Transmission» der Fachkommission Klinik und Therapie
HIV/Aids vom 26. Januar 2009 und einschränkend die Empfehlungen der Eidgenössischen
Kommission für sexuelle Gesundheit (EKSG) zur Prävention der HIV-Übertragung von der

ZSR 2016 n 455



Andrea Büchler

In Anwendung der allgemeinen erwachsenenschutzrechtlichen Regeln ist im
ersten Fall dann, wenn die Frau mit Bezug auf die zu treffenden Entscheidungen

nicht mehr urteilsfähig ist, die zur Vertretung berechtigte Person (Art. 378

ZGB) über das weitere Vorgehen zu befragen, wobei sich diese in erster Linie
nach dem mutmasslichen Willen und den objektiven Interessen der gebärenden
Frau zu richten hat. Der von der Frau geäusserte Wille und ihre Werthaltungen
sind somit massgebend. Die Frau ist soweit möglich auch in die Entscheidung
miteinzubeziehen (Art. 377 Abs. 3 ZGB). In Fällen der absoluten Dringlichkeit
kann der Arzt die erforderlichen Massnahmen ergreifen, wobei sich auch in
diesem Fall sein Handeln am mutmasslichen Willen und den Interessen der

schwangeren Frau orientieren muss (Art. 379 ZGB).
Ein Kaiserschnitt ist nur selten absolut indiziert. Bei einer nur relativen

Indikation ist mit der gebärenden Frau zu klären, ob er vorgenommen werden soll.
Das gilt freilich auch für alle anderen geburtshilflichen Massnahmen. Aber
selbst bei einer absoluten Indikation hat der Eingriff zu unterbleiben, wenn die

urteilsfähige Patientin diesem nicht zustimmt. Nach hier vertretener Meinung
käme die zwangsweise Entbindung per Kaiserschnitt einer unzulässigen Verletzung

der körperlichen Integrität der Frau gleich. Die von einigen Autorinnen
und Autoren vertretene Ansicht, ein Kaiserschnitt könne in besonderen Fällen

gegen den Willen der schwangeren Frau angeordnet und durchgeführt
werden,432 setzt sich über den in unserer Rechtsordnung zentralen Grundsatz

hinweg, wonach medizinische Eingriffe zwingend durch einen Informed consent
der betroffenen Person gerechtfertigt werden müssen.433

Diese zivilrechtliche Betrachtung steht allerdings in einem ungeklärten, und
in der Literatur kaum diskutierten Spannungsfeld zu strafrechtlichen Wertungen.

Der Beginn der Persönlichkeit fällt nämlich im Kontext des Strafrechts

mit der Eröffnung des GeburtsVorganges zusammen; mit ihr setzt der
vollumfängliche strafrechtliche Schutz ein, und das noch ungeborene Kind unterliegt
dem strafrechtlichen Tötungsverbot.434 Der natürliche Geburtsvorgang gilt

Mutter auf das Kind vom 25. Januar 2016, abrufbar unter <http://www.bag.admin.ch/hiv_aids/
05464/12752/index.html?lang=de> (besucht am 29.3.2016).

432 Befürwortend Kohler-Vaudaux, 249; Mannsdorfer, 133, 138; wohl auch Hausheer/Aebi-
Müller, Rz. 03.21. Der Ansicht, die Zwangs-Sectio sei in jedem Fall unzulässig, ist Pally
Hofmann, 18. Eine kleine Umfrage hat ergeben, dass in der Praxis eine Sectio gegen den Willen

der Patientin zwar nur äusserst selten, aber doch vorkommt.
433 Eine Zuspitzung dieser Problematik findet sich im vieldiskutierten Fall der terminal krebser¬

krankten und schwangeren Angela Carter, die für eine palliative Behandlung in den letzten

Lebenstagen optiert hatte, zumal sie den Belastungen eines Kaiserschnitts zur Geburt ihres Kindes
in der 26. Schwangerschaftswoche nicht gewachsen war, das Kind nur eine etwa 50-prozentige
Chance hatte zu überleben, und mit grosser Wahrscheinlichkeit schwer behindert gewesen wäre.
Sie wurde einem erzwungenen Kaiserschnitt unterzogen, das Kind starb kurz nach der Geburt.

Angela Carter fiel in ein Koma und starb zwei Tage später. Der Gerichtsentscheid, welcher dieses

Vorgehen bewilligt hatte, wurde später revidiert; vgl. den Hinweis auf In re A.C., 533 A.2d
1259 (District of Columbia Court of Appeal) in Lemmens, 489.

434 Vgl. statt Vieler Schwarzenegger, BSK StGB II, Vor Art. 111, N 26.

456 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

mit - natürlichem oder medikamentös ausgelöstem - Einsetzen der Eröffnungswehen

als eingeleitet, bei der operativen Entbindung spätestens mit der Eröffnung

der Bauchdecke.435 Dies könnte bedeuten, dass die Frau eine Straftat
begeht, wenn sie den Tod oder die Körperverletzung des Kindes während des

Geburtsvorganges zum Beispiel durch Unterlassen eines indizierten Kaiserschnitts

zu verantworten hat, wobei sie wegen der Ausnahmesituation, in welcher
sie sich befindet, im Falle der (eventual)vorsätzlichen Tötung dem privilegierten

Tatbestand von Art. 116 StGB, im Falle der fahrlässigen Tötung und der

Körperverletzung aber den allgemeinen Tatbeständen unterliegen würde.
Besonders bedeutsam ist in diesem Zusammenhang die Frage, ob und inwieweit
die Frau eine Rechtspflicht trifft, während der Geburt auftretende Gefahren für
das Kind beispielsweise durch Einwilligung in eine medizinisch notwendige
Behandlung abzuwenden. Da das Kind die zivilrechtliche Rechtspersönlichkeit
erst mit der vollendeten Geburt erlangt, wird sich ein entsprechendes
Handlungsgebot nicht auf die elterlichen Pflichten stützen können. Strafrechtlich
betrachtet ist indessen vom Bestehen einer Garantenstellung der Mutter bereits
während des Geburtsvorganges auszugehen.436 Freilich hätte die Mutter eine

Tötung oder eine Körperverletzung des Kindes durch Unterlassen nur dann

begangen, wenn diese durch das gebotene Handeln höchstwahrscheinlich hätten
verhindert werden können.437 In subjektiver Hinsicht müsste die gebärende
Frau zudem erkannt haben, dass der Tod oder die Körperverletzung des Kindes
gerade wegen des nicht vorgenommenen Eingriffs hatte eintreten können.438

Der Arzt seinerseits könnte sich der Beihilfe zu einer solchen Kindestötung
schuldig machen, wenn er die Möglichkeit gehabt hätte, einzuschreiten.439

Daraus könnte man folgern, dass eine Ärztin nach Eröffnen des Geburtsvorganges

- und mit Beginn des Lebens aus strafrechtlicher Perspektive - auch gegen
den Willen der Patientin einen Kaiserschnitt oder andere geburtshilfliche
Massnahmen durchführen könnte oder müsste, wenn diese zur Lebenserhaltung oder

zur Wahrung der körperlichen Integrität oder Gesundheit des Kindes notwendig
erscheinen. Eine gegen die eindeutige Verweigerungshaltung der Mutter
vorgenommene Behandlung ist allerdings ihrerseits als Verletzung der körperlichen
Unversehrtheit der Frau strafrechtlich relevant, wobei die Strafbarkeit des Arz-

435 Vgl. zu den verschiedenen Positionen Schwarzenegger, BSK StGB II, Vor Art. Ill, N28.
Ebenfalls vertreten wird die Ansicht, für den Beginn des strafrechtlichen Lebensschlitzes beim
Kaiserschnitt sei die Setzung der Narkose entscheidend, zumal der Schutz deshalb gewährleistet
werde, weil mit der Geburtshilfe besondere Risiken einhergehen, was auch für die Narkose
zutreffe; so Sitek, 12 f.

436 Vgl. Schwarzenegger, BSK StGB II, Art. 116, N5, mit weiteren Hinweisen.
437 So die in Rechtsprechung und Lehre vorherrschende «Wahrscheinlichkeitstheorie»; vgl. Do-

natsch/Tag. 313 f.

438 Donatsch/Tag. 316.
439 In Anwendung von Art. 27 StGB wäre der Arzt immer nach den Tötungstatbeständen von

Alt. 111-113 StGB und den Körperverletzungstatbeständen von Art. 122-125 StGB strafbar,

vgl. Schwarzenegger, BSK StGB II, Art. 116, N3.

ZSR2016II 457



Andrea Büchler

tes unter Umständen zufolge rechtfertigender Pflichtenkollision oder einer
entschuldbaren Notstandshilfe zugunsten des Kindes entfallen könnte.440

Aufgrund der Behandlungsvereinbarung mit der Mutter sind die
Handlungsmöglichkeiten von Ärztinnen und Ärzten durch das Selbstbestimmungsrecht
der Patientin beschränkt, sind doch Eingriffe zugunsten des Kindes immer
auch mit einer einwilligungsbedürftigen Behandlung der Mutter verbunden.
Aus Sicht der gebärenden Frau steht der strafrechtliche Schutz des Kindes während

des Geburtsvorganges in einem Spannungsverhältnis zu ihrem Selbstbe-

stimmungsrecht, zu ihrem Recht, über medizinische Eingriffe an ihr zu
entscheiden, das heisst, über ihre körperliche Integrität zu verfügen. Selbst wenn
eine Schutzpflicht der Frau gegenüber dem Kind bejaht wird, müsste die

Inanspruchnahme einer medizinischen Behandlung der Frau auch zumutbar sein.

Ob die Zumutbarkeit gegeben ist, muss jedoch im Wesentlichen von ihr selbst

beurteilt werden. Eine im Unterlassungsfall strafrechtlich zu sanktionierende

Verpflichtung zur Duldung eines schwerwiegenden Eingriffs, wie ihn etwa ein
Kaiserschnitt darstellt, kann deshalb nicht bestehen. Die Behandlungsverweigerung

der Frau ist vielmehr zu respektieren. Eine autonome und eigenverantwortliche

Entscheidung der Frau wäre nicht mehr gewährleistet, wenn sie bei

jeder Nichteinwilligung in eine medizinische Massnahme eine strafrechtliche

Verfolgung zu befürchten hätte, weil das Kind während des Geburtsvorganges
verletzt werden könnte. Mit einer fehlenden Einwilligung der Mutter entfällt
aber auch die strafrechtliche Verantwortlichkeit des Arztes, wenn er keine
medizinische Intervention zugunsten des Kindes und gegen den Willen der Frau
unternimmt.

Es sei daran erinnert, dass Frauen weder während der Schwangerschaft noch
nach der Geburt eine strafrechtlich sanktionierte Pflicht trifft, körperliche
Eingriffe zugunsten des Fötus oder Kindes zu dulden. Das Recht auf körperliche
Unversehrtheit der Frau während der Stunden der Geburt aufzuheben, schafft
nicht nur Werteinkohärenz, sondern tangiert ihre Würde in einer höchst verletzlichen

Situation.
Schliesslich bleibt hervorzuheben, dass in der Geburtsbegleitung nur sehr

wenige Massnahmen absolut indiziert sind. Ob und wie medizinisch interveniert

wird, ist nicht nur kulturell und sozial verschieden, sondern auch abhängig
von persönlichen Haltungen gegenüber Lebensrisiken. Im geltenden Umfeld
der medikalisierten Geburt ist es eine Herausforderung für Frauen, sich dem

technologischen Imperativ zu widersetzen. Ihre Entscheidungen darüber hinaus
in einen strafrechtlichen Kontext zu stellen, ist kaum zu vereinbaren mit den

Grundsätzen der reproduktiven Selbstbestimmung. Hingegen ist es entscheidend,

über Massnahmen, Risiken und Alternativen umfassend aufzuklären.
Dazu gehört auch Transparenz in Bezug auf die erwähnten persönlichen
Haltungen.

440 Vgl. Schwarzenegger, BSK StGB II. Vor Art. 111 StGB. N 29.

4.S8 ZSR2ÜI6 [[



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

3. Indizierte und elektive Sectio

Der medizinische Fortschritt in der Geburtsmedizin hat sich in den letzten Jahren

insbesondere durch die erhebliche Verminderung der Operationsrisiken
beim Kaiserschnitt ausgezeichnet: gute prä- und postoperative Versorgung,
neue Operationstechniken, sicherere Anästhesie. Der Kaiserschnitt gehört heute

zu den Standardeingriffen der Geburtshilfe. Zudem erhalten die Risiken einer

vaginalen Geburt vermehrte Aufmerksamkeit. Die Zahl der Kaiserschnitte
nimmt ständig zu, was zum einen mit den Entwicklungen der Geburtsmedizin
zu erklären ist, zumal einzelne Interventionen häufig weitere nach sich ziehen,
sowie der Zunahme von Risikoschwangerschaften, zum andern ist es der
Wunsch und das Bedürfnis einer wachsenden Zahl von Frauen, die Geburt zu

planen und die Risiken zum Beispiel von Verletzungen des Beckenbodens und
Schmerzen einer vaginalen Geburt zu vermeiden.441 Diese Entwicklung wird
mitunter kritisiert. Unter dem Aspekt der reproduktiven Selbstbestimmung
wird einerseits diskutiert, inwiefern Frauen die Sectio als Entbindungsmethode
auch sollen wählen können, wenn sie medizinisch nicht indiziert ist, und
andererseits, inwiefern die Zunahme von medizinisch nicht indizierten Kaiserschnitten

tatsächlich selbstbestimmte Entscheidungen reflektiert oder eher Folge
einer zwanghaften Logik ist.

Die Indikationen für eine Sectio können absoluter Natur sein, wenn eine

vaginale Geburt mit erheblichen Gefahren für die Gesundheit des Ungeborenen
oder der werdenden Mutter einhergeht. Dies trifft unter bestimmten Voraussetzungen

bei einer HIV-Erkrankung der Frau oder bei einer Fehllage der Plazenta

zu. Meist liegt aber nur eine relative Indikation vor, so zum Beispiel bei einer

Mehrlingsschwangerschaft, bei früheren Schnittentbindungen oder bei der

Beckenlage des Fötus. Die Risiken einer vaginalen Geburt im Vergleich zu einem

Kaiserschnitt werden gegeneinander abgewogen.442 Besteht keine medizinische,

psychische oder geburtshilfliche Indikation für den Kaiserschnitt
beziehungsweise keine Kontraindikation für eine vaginale Geburt, spricht man von
der elektiven Sectio. Zulässigkeit und Angemessenheit des Kaiserschnitts ohne

ein erkennbares medizinisches Motiv sind umstritten.443 Die vaginale Geburt

gilt als die natürliche und ist damit die bevorzugte Entbindungsmethode.
Insbesondere sind die langfristigen maternalen Risiken der primären Schnittentbindung

im Vergleich zu denjenigen einer vaginalen Geburt nach unauffälliger
Schwangerschaft nach wie vor deutlich erhöht.444 Während in der älteren
Literatur die Ansicht vertreten wurde, der Kaiserschnitt ohne medizinische Indikation

sei rechts- und sittenwidrig, hat in den letzten Jahren nicht zuletzt wegen

441 Siehe Markus, 33 ff.; zu den Nachteilen und Risiken einer vaginalen Geburt ebd., 63 ff.
442 Vgl. zu dieser Einteilung und der Verteilung der verschiedenen Indikationen auf die Gesamtheit

der Kaiserschnitte Gynécologie Suisse, Guideline, Punkt 2.

443 Vgl. zur Diskussion in der Ethik Markus, 171 ff.
444 Vgl. Gynécologie Suisse, Guideline, Punkt 12.

ZSR 2016 II 459



Andrea Büchler

der stark verminderten Risiken des Eingriffs eine Verschiebung zugunsten der

Selbstbestimmung der Frau und ihrer Wahl des Geburtsmodus stattgefunden,
dies zumindest dann, wenn sie im weitesten Sinne nachvollziehbare Gründe
für den Wunsch vortragen kann. Willigt also die werdende Mutter in den
Kaiserschnitt rechtsgültig ein, soll der Eingriff durchgeführt werden, auch wenn
keine medizinische Indikation vorliegt. Wegen der Tragweite der Entscheidung
muss die Aufklärung freilich besonders umfassend und sorgfältig ausfallen.
Schliesslich ist ein Arzt auch nicht verpflichtet, eine primäre Sectio auf Wunsch
durchzuführen.445

4. Haftung für Schädigungen während der Geburt mit postnatalen Folgen

Begeht der Arzt im Zuge der Geburtsbetreuung eine Sorgfaltspflichtverletzung,
so haftet er (auch) für Schäden, die dem Kind entstehen.446 Missachtet er den

Willen der Gebärenden, so verletzt er deren körperliche Integrität und
reproduktive Selbstbestimmung. Mit Bezug auf die Haftung der Mutter für Schäden,
die dem Kind während des Geburtsvorganges entstanden sind, gelten die

Ausführungen zur Haftung für Schäden, die auf Verhaltensweisen während der

Schwangerschaft zurückzuführen sind, entsprechend.

III. Frühgeburt

Im medizinischen Kontext ist eine Frühgeburt eine solche vor Vollendung der
37. Schwangerschaftswoche. Bei Lebendgeburten vor der 28.
Schwangerschaftswoche handelt es sich um extreme Frühgeburten.447 Intensivmedizinische

Massnahmen zur Lebenserhaltung Frühgeborener schliessen heute fast
unmittelbar an die Möglichkeit des Schwangerschaftsabbruchs aus Indikation an.

445 Vgl. Gynécologie Suisse, Guideline, Punkt 4.4. Vgl. zum Beispiel auch § 23 Abs. 2 PatG ZH.
446 Siehe Urteil des Bundesgerichts 4C.32/2003 vom 19.5.2003, E. 2.2 bezüglich der Vertragshaf¬

tung eines Arztes wegen einer Sorgfaltspflichtverletzung in der geburtlichen Behandlung des

werdenden Kindes: «Es ist für den Arzt ohne weiteres erkennbar, dass ein solcher Vertrag von
der Mutter hinsichtlich seines ganzen Gehaltes, also auch soweit es um die Wahrung der
Gesundheit des Kindes geht, nicht nur im Interesse des Kindes, sondern auch im eigenen Interesse
und damit für sie selbst geschlossen wird: Es geht ihr regelmässig nicht nur um die Wahrung
ihrer eigenen Gesundheit, sondern auch darum, ein gesundes Kind zu haben.» Zur Spitalhaftung

wegen eines unterlassenen indizierten Kaiserschnitts vgl. Urteil des Bundesgerichts 4A_48/
2010 vom 9.7.2010.

447 Die Totgeburt ist hingegen die Geburt eines verstorbenen Fötus von 500 Gramm und mehr Ge¬

burtsgewicht oder einem Gestationsalter von mindestens 22 vollendeten Schwangerschaftswochen.

Ein Totgeborenes ist meldepflichtig und im Geburtsregister einzutragen (Art. 9

Zivilstandsverordnung), erwirbt aber keine Persönlichkeit im Sinne des Art. 31 ZGB. In zahlreichen
Fällen bleibt die Ursache der Totgeburt ungeklärt. Die Zahl der tot geborenen Kinder pro
1000 Geburten ist zwischen 1970 und 1990 um die Hälfte zurückgegangen, seit 1990 ist sie

jedoch fast unverändert geblieben und seit einigen Jahren steigt sie wieder leicht an; BFS,
Totgeburten, 1. Jährlich sind etwa 350 Totgeburten zu verzeichnen.

460 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

In der medizinischen Literatur wird der Zeitraum zwischen dem Ende der 24.

Schwangerschaftswoche und dem siebten Lebenstag nach der Geburt auch als

Einheit betrachtet und als Perinatalperiode bezeichnet.448 Im rechtlichen Kontext

stellt die Geburt aber eine Zäsur dar. Mit der Geburt greift das Recht auf
Leben vollumfänglich. Während Abtreibungen in der 24. Schwangerschaftswoche

straflos bleiben können, trifft den Arzt grundsätzlich eine Behandlungspflicht

für ein zu früh geborenes Kind desselben Gestationsalters. Mit anderen

Worten: Wird der lebensfähige Fötus im Mutterleib abgetötet und danach die
Geburt eingeleitet, ist dies straflos; wird zuerst die Geburt eingeleitet und
dasselbe geborene Kind erst danach getötet, handelt es sich um eine vorsätzliche
Tötung.449 Die Zäsur der Geburt ist also weitreichend, ihr wohnt aber etwas

Willkürliches inne, vergegenwärtigt man sich die Tatsache, dass sich die
Grenze der extrauterinen Lebensfähigkeit dank medizinischen Fortschritts
immer mehr nach vome verschiebt.

Bei einem (zu) früh geborenen Kind haben also das selbständige Leben und
der rechtliche Schutz desselben begonnen. Die leibliche Verbindung zur Frau

ist aufgehoben, das Kind ist zu einem Gegenüber geworden. Sind Entscheidungen

über medizinische Massnahmen zu treffen, ist eine Abwägung der Interessen

des Frühgeborenen mit denjenigen anderer Personen nicht mehr zulässig, es

geht allein um den Schutz des Kindes um seiner selbst willen. Mit der Geburt

geht die reproduktive Selbstbestimmung in die elterliche Verantwortung über.

Eine postnatale reproduktive Selbstbestimmung, wie sie teilweise in der
ausländischen Literatur vertreten wird,450 ist für den hiesigen Rechtskontext abzulehnen.451

In der Behandlung von extrem Frühgeborenen herrscht häufig
Entscheidungsnot. Es muss entschieden werden, ob alle Möglichkeiten auszuschöpfen
sind, um das Leben des kleinen Patienten zu retten, oder ob von Behandlungen
abzusehen ist, wenn sie mit grosser Wahrscheinlichkeit erhebliche Schädigungen

zurücklassen. Eine solche Entscheidung kommt nicht ohne gesellschaftliche

und individuelle Wertungen aus. Prognostische Unsicherheit verschärft
die Entscheidungsnot, eindeutige Antworten auf die Frage, ob ein extrem
Frühgeborenes intensivmedizinisch behandelt oder palliativ-medizinisch im Sterben

begleitet werden soll, gibt es auch aus therapeutisch-medizinischer Sicht
nicht.452 Die Empfehlungen der Schweizerischen Gesellschaft für Neonatologie
zur Betreuung von Frühgeborenen an der Grenze der Lebensfähigkeit sehen

448 Pschyrembel, Perinatalperiode, 1634.

449 Vgl. Schwarzenegger, 157 f.

450 Vgl. Goering. Mit dem Konzept der postnatalen reproduktiven Selbstbestimmung soll zum
Ausdruck gebracht werden, dass elterliche Selbstbestimmung eine Verlängerung reproduktiver
Entscheidungen ist. deren Ausübung durch entsprechende Unterstützung in der komplexen und

anspruchsvollen Situation der jungen Elternschaft ermöglicht werden soll.
451 Kritisch auch Beier/Wiesemann, 220.
452 Vgl. Schlatter/Büchler, mit weiteren Hinweisen, 37 f.

ZSR20I6 II 461



Andrea Biichler

vor, dass ärztliche Massnahmen bei einer Frühgeburt vor der 24.
Schwangerschaftswoche in der Regel auf Palliativbehandlungen zu beschränken sind,
während ab der 25. Schwangerschaftswoche eine intensivmedizinische
Intervention in der Regel indiziert ist.453 Die Eltern sind als gesetzliche Vertreter
des Kindes an der Entscheidung beteiligt, wobei sie sich am Wohl des Kindes

zu orientieren haben (Art. 304 Abs. 1, 301 Abs. 1 i.V.m. Art. 302 Abs. 2 ZGB).
Welche Rolle ihnen im Entscheidungsprozess zukommt, ist aber umstritten,
denn im medizinischen Bereich ist die elterliche Konkretisierungskompetenz
stark eingeschränkt.454 Überdies gilt, dass Eltern zum einen eine medizinisch
nicht indizierte Behandlung des Kindes nicht verlangen können und zum
andern einer klar indizierten Behandlung die Zustimmung nicht verweigern dürfen.

Die medizinische Indikation vermag aber ihre Orientierungsfunktion im
Kontext neonatologischer Behandlungen häufig nicht zu erfüllen, weil es ein

objektiv definiertes oder definierbares Kindeswohl nicht gibt. Vielmehr sind in
die Beurteilung des Kindeswohls die elterlichen Ressourcen, ihre psychologischen

und sozialen Lebensbedingungen wie auch ihre kulturellen und religiösen

Überzeugungen miteinzubeziehen und zentral zu gewichten.455 Dies bedeutet,

dass lebenserhaltende Behandlungen von Frühgeborenen wenn immer

möglich im Einklang mit den Wünschen der Eltern vorzunehmen sind.

IV. Zusammenfassung und Würdigung

Der Geburtsvorgang ist Fortsetzung und zugleich Abschluss der Schwangerschaft.

Mit Bezug auf die Reichweite der Selbstbestimmung der schwangeren
Frau und der Möglichkeiten der Intervention zugunsten des Lebens- und
Gesundheitsinteresses des zu gebärenden Kindes gelten im Wesentlichen die
gleichen Erwägungen, die bereits für die Schwangerschaft dargelegt wurden. Freilich

erscheint die Geburtssituation als Zuspitzung, zumal durch die nahende

Geburt der Beginn der Persönlichkeit unmittelbar bevorsteht. Das erklärt auch,
weshalb die zwangsweise Schnittentbindung von verschiedenen Autorinnen
und Autoren als mögliche Massnahme aufgeführt wird. Doch auch während
der Geburt ist grundsätzlich von gleichgerichteten Interessen von Frau und
Kind auszugehen. Die Frau ist frühzeitig, sorgfältig und umfassend aufzuklären,

damit sie die notwendigen Entscheidungen selbstbestimmt treffen kann. In
diesem Zusammenhang ist insbesondere von Bedeutung, dass die Indikationsstellung

gerade mit Bezug auf geburtshilfliche aber auch neonatologische
Massnahmen keine feststehende Grösse ist, sondern eine starke kulturelle oder

gar persönliche Prägung hat, worüber wenn immer möglich Transparenz zu

453 Schweizerische Gesellschaft für Neonatologie, Perinatal care, 29.

454 Vgl. statt Vieler Michel, 152 ff. mit Hinweisen. Zum Kindeswohl im medizinischen Kontext
auch ausführlich Schlatter, 107 ff.

455 Grundlegend Michel, 153 ff.; Schlatter, 124 ff.; Schlatter/Büchler, 46f.

462 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

schaffen ist. Medizinische Indikationen eröffnen regelmässig einen Ermessensspielraum,

weshalb über Alternativen und deren Einordnung aufzuklären ist.
Absolute Indikationen sind sehr selten, Behandlungsoptionen und Einschätzungen

von und Umgangsweisen mit Risiken verschieden. Das Ermessen ist im
Sinne der Wünsche. Bedürfnisse und Werte der Frau zu konkretisieren.

F. Das Recht des Kindes auf Wissen und Nichtwissen

Verschiedene reproduktive Verfahren führen zu einer Spaltung in soziale,
genetische und biologische Elternschaft und damit zu fragmentierten Familienverhältnissen,

so die Samenspende, die Eizellen- und Embryonenspende oder die
Leihmutterschaft. Sie alle bringen aber in erster Linie Kinder hervor, die eigene
Wünsche und Vorstellungen haben und die in diesem Gefüge ihre Position
einnehmen wollen und sollen. Die keimzellenspendende Person mag dem Kind
sozial fremd sein, biologisch und genetisch ist sie aber mit ihm aufs engste
verbunden. Eine Kultur der Offenheit und allenfalls gar der flexiblen Integration
verschiedener Beteiligter in die Familienordnung ist von Geheimnissen und
Ausschluss geprägten Bündnissen regelmässig vorzuziehen. Das Recht des

Kindes auf Kenntnis seiner Abstammung ist Völker- und verfassungsrechtlich
verbrieft (Art. 7 UN-KRK, Art. 8 EMRK. Art. 119 Abs. 2 lit. g BV, Art. 10

Abs. 2 BV) und Unbestrittenermassen ein wesentlicher Aspekt des Wohls des

Kindes.456 Konkretisierend räumt Art. 27 Abs. 1 FMedG dem Kind das

uneingeschränkte Recht ein, ab Vollendung des 18. Lebensjahres Auskunft über die
äussere Erscheinung und die Personalien des Spenders zu verlangen. Hat es ein
schützenswertes Interesse daran, kann es die entsprechende Auskunft bereits
früher erhalten (Art. 27 Abs. 2 FMedG). Eltern haben eine umfassende

Verantwortung gegenüber dem Kind: Als Inhaber der elterlichen Sorge dürfen und
müssen sie für das Kind sorgen, dieses erziehen und vertreten. Mit dem
Heranwachsen des Kindes verändert sich ihre Aufgabe. So wandelt sich der Inhalt der

elterlichen Sorge mit zunehmender Selbständigkeit des Kindes zur Leitung und
schliesslich zur wachsamen, beratenden Begleitung. Die Entscheidungsbefugnis

der Eltern ist begrenzt durch das Wohl und die Persönlichkeitsrechte des

Kindes (Art. 301 Abs. 1 ZGB). Es ist inzwischen anerkannt, dass es die Pflicht
der Eltern ist, das Kind über seine Entstehungsgeschichte aufzuklären (Art. 272
ZGB).457 Nicht nachvollziehbar ist hingegen, weshalb das Recht auf Kenntnis
der eigenen Abstammung im Grundsatz erst bei Volljährigkeit geltend gemacht
werden kann, handelt es sich doch um ein höchstpersönliches Recht, weshalb

Urteilsfähigkeit nach den allgemeinen Regeln (vgl. 19c Abs. 1 ZGB) genügen

456 Ausführlich zum Recht auf Kenntnis der eigenen Abstammung Büchler/Ryser. Siehe die ein¬

drückliche und ausführliche Schilderung der Perspektive der Spenderkinder Bernard, 124ff.
457 Schwenzer/Cottier, BSK ZGB I, Art. 272, N 5: Büchler/Ryser, 15.

ZSR2016n 463



Andrea Btichler

müsste. Die Ergebnisse psychologischer Forschung sprechen jedenfalls für eine

möglichst frühe Aufklärung.458

Weniger diskutiert wird die sich im Zusammenhang mit einer immer
umfassenderen pränatalen Diagnostik stellende Frage, welche Pflichten Eltern gegenüber

ihren Kindern in Bezug auf die Offenlegung von pränatal erhobenen
Informationen über ihre genetische Konstitution haben. Das Kind hat ein Recht auf
Auskunft und auf Nichtwissen, das höchstpersönlicher Natur ist. Es kann dieses

selbständig geltend machen, sobald es urteilsfähig, das heisst, in der Lage ist zu
verstehen, um welche Informationen es geht, und sich mit Bezug auf die
Kenntnisnahme eine Meinung zu bilden und diese zu äussern. Auch in diesem

Zusammenhang ist das Kind auf die Mitteilung der Eltern angewiesen, dass solche

pränatal erhobenen Informationen vorhanden sind, um das Recht auf Auskunft
beziehungsweise Nichtwissen wahrnehmen zu können. Meines Erachtens
verpflichtet die Beistandspflicht (Art. 272 ZGB) die Eltern, mit Urteilsfähigkeit
des Kindes ihm diese Information zukommen zu lassen. Es ist freilich auch

denkbar, dass Eltern bereits zu einem früheren Zeitpunkt ihr Kind mit pränatal
erhobenen Informationen betreffend seine genetischen Veranlagungen konfrontieren

wollen. Das ist allerdings nur dann zulässig - dann allerdings auch
erforderlich -, wenn die Kenntnisnahme im Wohl des Kindes liegt, insbesondere
weil Massnahmen zur Förderung der Gesundheit und zur Prävention von
Krankheit zur Verfügung stehen.

Der Familienalltag ist durch Kommunikation geprägt; Offenheit und
Vertrauen sind entscheidend für eine gute Eltern-Kind-Beziehung. Es liegt freilich
in der Erziehungskompetenz der Eltern zu beurteilen, was im Wohl des Kindes

liegt und was nicht. Sind Informationen über genetische Veranlagungen des

Kindes vorhanden, kann dies allerdings die Eltern-Kind-Beziehung belasten
und im Alltag schwierige Spannungsverhältnisse zwischen Erziehung und

Sorge der Eltern und dem Recht auf Nichtwissen und eine offene Zukunft des

Kindes erzeugen.459 Gerade deshalb erscheint es gerechtfertigt, pränatale
genetische Untersuchungen auf Eigenschaften zu beschränken, die für die Gestaltung

der Kindheit eine Bedeutung haben, die sich im Kindesalter bemerkbar
machen und die tatsächlich beeinflusst werden können.460

Schliesslich gilt nach der Geburt des Kindes erst recht, dass prädiktive
genetische Untersuchungen von nicht gesundheitsrelevanten Eigenschaften, von
nicht behandelbaren Krankheiten, von Krankheiten, die sich erst im Erwachsenenalter

manifestieren und die nicht gemildert werden können, sowie Untersuchungen

auf einen Anlageträgerstatus zu unterbleiben haben, um das Recht des

Kindes auf Nichtwissen und auf informationelle Selbstbestimmung zu wahren.
Nach Art. 10 Abs. 2 GUMG darf immerhin eine genetische Untersuchung bei

458 Vgl. die umfassenden Hinweise auf die Forschung bei Simoni, 64 ff.
459 Vgl. dazu Bleisch, Genetische Untersuchungen, 285 f.
460 So die Ausführungen in Büchler, Genetische Untersuchungen, 247 f.

464 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

einer urteilsunfähigen Person durchgeführt werden, wenn sie zum Schutz ihrer
Gesundheit notwendig ist - wobei in diesem Zusammenhang ein weiter
Gesundheitsbegriff gilt, welcher das psychische und soziale Wohlbefinden
miteinbezieht461 - und auch ausnahmsweise dann, wenn sich eine schwere Erbkrankheit

in der Familie oder eine entsprechende Anlageträgerschaft nicht auf andere

Weise abklären lässt. In der Schweiz wird ein Neugeborenen-Screew'/ig in
Form einer genetischen Reihenuntersuchung (Art. 12 GUMG) durchgeführt;
untersucht werden verschiedene Stoffwechsel- und Hormonkrankheiten, für
welche eine Frühbehandlung oder eine Prophylaxe möglich sind.462

G. Schlussbetrachtung und Thesen

Angesichts der Anzahl, der Vielfalt und der Komplexität der Fragen im Umfeld
der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung an den Anfängen
menschlichen Lebens fällt es nicht leicht, ein abschliessendes Resümee zu
ziehen. Die einzelnen Teile lassen sich nur schwer zu einem grossen stimmigen
Bild zusammenfügen. Es folgt eine thesenhafte Zusammenfassung mit
Ausblick.

1. Es braucht eine umfassende Theorie der reproduktiven Rechte.

Reproduktive Rechte berühren essentielle menschliche Lebensbereiche und
sind ein höchstpersönliches Gut, das Gesetzgebung und Rechtsprechung zu
den verschiedenen Stadien der Entstehung und den Anfängen des menschlichen
Lebens leiten sollte. Allerdings fehlt bislang in der hiesigen Diskussion eine

Theorie der reproduktiven Rechte. Dimensionen, Reichweite und Grenzen der

reproduktiven Selbstbestimmung sind nicht geklärt. Anders als in der ethischen

und der rechtswissenschaftlichen Literatur des anglo-amerikanischen Raums
herrscht hierzulande ein verengter Blick vor, der nur wenige Aspekte des

Rechts auf ein oder kein Kind zu erfassen vermag. Reproduktive Autonomie
und Selbstbestimmung bedürfen einer Theoretisierung, welche die gesetzgeberischen

Entscheidungen leiten kann. In ihrem Kern muss reproduktive
Selbstbestimmung Entscheidungen umfassen, welche die reproduktive Aktivität, aber

auch medizinische Interventionen zur Erlangung oder Verhinderung einer

Schwangerschaft zum Inhalt haben. Schliesslich muss sie die Bedingungen der

und die Kontrolle über Schwangerschaft und Geburt einbeziehen.

2. Die Wirkungsmacht der Medikalisierung des Anfangs menschlichen
Lebens auf den Diskurs über die reproduktive Selbstbestimmung ist gross.

Die Tatsache, dass die Anfänge menschlichen Lebens immer häufiger und
intensiver medizinisch begleitet werden, hat weitreichende Implikationen für

461 Vgl. Botschaft GUMG, 7408 f.

462 Vgl. ausführlich BAG, Genetische Reihenuntersuchungen.

ZSR 2016 II 465



Andréa Büchler

die reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung, denn die verschiedenen

Angebote haben grosse persuasive Macht und sie gehen mit sozialer Normierung

einher. Wunsch und Zwang, die verfügbaren Technologien in Anspruch
zu nehmen, liegen nah beieinander. Autonomie ist ein Ideal, deren Realisierung
sich im konkreten medizinisch-gesellschaftlichen Kontext komplex gestaltet.
Die Frage kann jedenfalls nicht nur lauten, ob Personen ein bestimmtes medizinisches

Verfahren wählen dürfen oder erdulden müssen, und in welchen Bereichen

sich der Staat der Intervention enthalten sollte, sondern vor allem auch,
wie mittels Richtlinien, Praktiken und Beratung sichergestellt werden kann,
dass die betroffenen Personen Zugang zu allen relevanten Informationen und
Ressourcen haben, so dass sie vollständig in den Entscheidungsfindungspro-
zess integriert sind und Raum für tatsächlich selbstbestimmte Entscheidungen
haben.

3. Die Konstruktion eines «Werdende Mutter-werdendes Kind»-Konflikts ist
keilte adäquate Grundlage für die Bewältigung der juristischen Fragen betreffend

die pränatale Phase.

Die in der Literatur vorgefundene Desorientierung in zahlreichen Fragen der

reproduktiven Selbstbestimmung während der Schwangerschaft und Geburt
und die teilweise problematischen rechtlichen Konstruktionen, wie beispielsweise

die Ausweitung des Kindesschutzes auf die vorgeburtliche Phase, sind

wesentlich auf den ungeklärten Status des Embryos und eine konfliktfokus-
sierte Betrachtung des Verhältnisses zwischen der schwangeren Frau und dem

Fötus zurückzuführen. Wissenschaftlich-technische Entwicklungen, welche
die Lebenseinheit von Fötus und schwangerer Frau auflösen oder den Fötus

zum Objekt von Analyse, zum Adressat medizinischer Intervention und zum
von äusseren Einwirkungen Betroffenen machen, führen dazu, dass medizinische

und andere Handlungsoptionen vermehrt in ausgebaute Rechtsansprüche
eines verselbständigten Fötus übersetzt werden. Dies wiederum hat unweigerlich

eine zivil- und mitunter auch strafrechtlich verfasste Beziehung zwischen
Fötus und Frau zur Folge. Dieser Tendenz, die Schwangerschaft als Rechtsverhältnis

zu konstruieren, ist entgegenzutreten, zumal sie weder der beziehungs-
bezogenen noch der leiblichen Verbindung zwischen werdender Mutter und
werdendem Kind gerecht zu werden vermag. Mit van den Dahle gesprochen:

«Sie eröffnet ein Feld für präventive Zwänge, die im Ergebnis die Selbstbestimmung
der Schwangeren über ihre Lebensführung und ihren Körper beseitigen. [...] Eine
derartige Verrechtlichung [...] macht die Lebenseinheit zwischen der Schwangeren und
ihrem Fötus normativ bedeutungslos und behandelt die Frau insoweit lediglich als

Treuhänderin des Fötus, als Mittel zum zukünftigen Kind.»461

Ist die Diskussion von der Vorstellung eines Mutter-Fötus-Konflikts geprägt,
werden Überlegungen angestellt, wie die konfligierenden Interessen abzuwä-

463 Van den Daele, 30.

466 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

gen sind und wann eine Intervention zugunsten des Embryos und zulasten der

reproduktiven Selbstbestimmung der schwangeren Frau vorgenommen werden

kann, darf und soll.464 Dies ist problematisch. Zunächst darf und sollte darauf
vertraut werden, dass reproduktive Entscheidungen von Frauen und Paaren

sich nicht ausschliesslich oder gar vorrangig an ihrem Recht orientieren, über
die Belange des eigenen Lebens zu bestimmen, sondern diese getroffen werden,

um der Verantwortung gegenüber dem werdenden Leben und anderen,

möglicherweise konkurrierenden Verpflichtungen gerecht werden zu können.
Das ist eine umfassende und ganz persönliche Verantwortung. Der Mutter-
Fötus-Konflikt-Konstruktion ist mithin eine beziehungsethische Perspektive
entgegenzuhalten. Wiesemann stellt zu Recht fest, dass die verschiedenen

Beteiligten nicht voneinander unabhängige Grössen sind, deren moralische
Ansprüche gegeneinander abgewogen werden müssten, dass sie vielmehr zueinander

in einer Beziehung stehen, die sich zunächst nur als Aussicht, später als

ernsthafte Chance und schliesslich als von Verantwortung und Sorge geprägter
Alltag präsentiert.465 Hinzu gesellt sich die leibliche Wirklichkeit der
Schwangerschaft. Auch wenn Positionen wie diejenige von Barbara Duden, der
intrauterine Fötus sei nicht den Kategorien Leben oder Natur zuzuordnen,
sondern ein Geschöpf der modernen Gesellschaft und eine instrumenteil
hergestellte Scheinwirklichkeit,466 im rechtswissenschaftlichen Diskurs kaum

produktiv wirken können, ist dennoch vor epistemologischen Fallen durch die

Visualisierungstechniken zu warnen. Technische Abbildungen vermögen das

sinnlich Erlebte weder zu fassen, noch sollten sie es verdrängen: Das Erleben,
wonach der Fötus für die schwangere Frau «both me and not me»,467 in ihr und

Teil von ihr, zugleich aber noch etwas darüber hinaus ist.

Erst mit der Geburt entsteht zwischen Eltern und Kind auch eine soziale

Beziehung, die der rechtlichen Fassung bedarf. Das bedeutet freilich nicht, dass

der Embryo zur freien Verfügung der Frau steht. Ich kann Rütsches Analyse
folgen, wonach dem Embryo oder Fötus ein Eigenwert zukommt, und ein

Eingriff in diesen durch die Grundrechtsausübung gerechtfertigt werden kann und

muss. Ich möchte allerdings einen Schritt weiter gehen: Die Gegenüberstellung
von autonomer Entscheidung der Frau und Schutzinteressen des Embryos greift
häufig zu kurz und blendet die leibliche und beziehungsethische Dimension

von Reproduktion aus. Deshalb und im Sinne der oben eingenommenen kriti-

464 Dazu trägt freilich auch die allgegenwärtige Diskussion um das Leben, den Lebensschutz und
den Beginn des Lebens bei. die unweigerlich zu einer Diskussion um Interessen und Rechte
führt.

465 Vgl. Wiesemann, passim. Wiesemann, 126, hält auch fest, dass Versuche, Konflikte in der

Schwangerschaft wie Konflikte zwischen zwei Individuen zu behandeln, in der Prämisse jenen
Gegensatz zwischen Frau und Fötus erzeugen, der hätte aufgelöst werden sollen. Siehe auch

MacKinnon, 1317 f.

466 Duden, 13.passim.
467 MacKinnon, 1316.

ZSR 2016 II 467



Andrea Büchler

sehen Haltung gegenüber der Mutter-Kind-Konflikt-Konstruktion bevorzuge
ich eine Betrachtung, wonach die Interessen des Embryos dann, wenn die
leibliche Verbindung von Embryo und Frau bereits entstanden ist, nicht eine

externe, sondern eher eine der reproduktiven Selbstbestimmung inhärente

Schranke bilden. Schliesslich können sich Schutzinteressen des ungeborenen
Lebens auch als öffentliche Interessen präsentieren, die einen Eingriff in die

reproduktive Selbstbestimmung zu rechtfertigen vermögen.

4. In einem Behandlungskontext ist die Frau Patientin, ausgestattet mit der
dazugehörenden Selbstbestimmung.

Unabhängig davon, ob es um eine Entnahme von Eizellen für ihre Befruchtung,

einen Abbruch der Schwangerschaft, eine genetische Untersuchung des

Embryos oder um medizinische Interventionen während der Geburt geht: Der
Arzt oder die Ärztin behandelt die Frau in ihren besonderen Lebensbezügen
und nicht den Embryo. Die Frau ist Aufklärungsadressantin, sie stimmt den

Behandlungen zu. Ihre ganzheitlich verstandene Gesundheit ist Ziel der medizinischen

Intervention sowohl bei der Reproduktion als auch während der
Schwangerschaft und Geburt. Sie umfasst die Perspektiven der physischen und

psychischen Entwicklung aller Beteiligten, auch die des potenziellen oder

werdenden Kindes, und die Beziehung zwischen ihnen.

5. Das Pendel muss auch in der Reproduktion zugunsten der Selbstbestimmung

ausschlagen.
Das zwischen dem medizinethischen Prinzip der Autonomie und dem

Fürsorgeprinzip468 oszillierende Pendel hat in den letzten Jahren klar auf die Seite

der Autonomie ausgeschlagen. Die Selbstbestimmung ist gar zum unangefochtenen

Paradigma der Medizinethik und des Medizinrechts geworden. Das

Autonomieprinzip verpflichtet, jede Verhinderung selbstbestimmten Lebens eigens

zu rechtfertigen. Im Kontext von Reproduktion, Schwangerschaft und Geburt

trifft dies aber nicht unbedingt zu. In diesen Kontexten bestehen Verbote und

es werden Interventionen diskutiert, welche der Entscheidungsfreiheit der Frau

oder des Paares keine oder geringe Bedeutung zusprechen, dies unter dem Ein-
fluss technologischer Errungenschaften und einer Perspektive, wonach der
Fötus als selbständige Entität vor der schwangeren Frau zu schützen sei. Das

Recht, reproduktions- und gesundheitsbezogene Entscheidungen selbst zu treffen,

muss aber auch für Paare, welche Elternschaft erfahren wollen, und für die

schwangere Frau uneingeschränkt gelten. Schliesslich muss die Selbstbestimmung

nicht nur für reproduktive Verfahren oder die Abwehr von Eingriffen in
die körperliche Integrität gelten, sondern autonome Entscheidungen können im
Grundsatz auch Behandlungen rechtfertigen, welche medizinisch nicht indiziert

468 Vgl. zu den vier bioethischen Prinzipien der Autonomie, der Fürsorge, der NichtSchädigung und
der Gerechtigkeit Beauchamp/Childress, 13 f., 101 ff.

468 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

sind, so beispielsweise den Kaiserschnitt auf Wunsch, eine besondere pränatal-
diagnostische Untersuchung oder die Eizellenspende.

In die reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung als grund- und
persönlichkeitsrechtlich geschützte Position kann freilich eingegriffen werden,
dann nämlich, wenn öffentliche Interessen oder Grund- beziehungsweise
Persönlichkeitsrechte Dritter dies gebieten. Um welche Positionen es im Einzelnen

geht, ist im jeweiligen Kontext zu diskutieren. Hier sind es die Menschenwürde
und das Kindeswohl, die in verschiedenen Zusammenhängen genannt werden,

um bestimmte Verbote oder Einschränkungen zu rechtfertigen. Ein wesentlicher

Inhalt der reproduktiven Autonomie besteht jedoch gerade darin, dass

die betroffene Person selbst entscheiden kann, was ihr zur Würde gereicht,
beziehungsweise dass das Konzept der Würde nicht gegen ihre Ansicht
durchgesetzt wird.469 Das Kindeswohl als individuelles Interesse ist insofern nicht
geeignet, der reproduktiven Autonomie und Selbstbestimmung Grenzen zu
setzen, als das Kind entweder noch nicht gezeugt wurde oder noch keine
Rechtspersönlichkeit besitzt. Hingegen können zur Begründung von Eingriffen in die

reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung eine ganze Reihe von öffentlichen

Interessen relevant sein, so auch die Bedeutung der Einhaltung medizinischer

Standards, die Glaubwürdigkeit der medizinischen Profession, aber auch

die gesellschaftliche Kohäsion und Integrität. Gefahren für die Gesellschaft im
Allgemeinen oder für bestimmte Gruppen von Menschen, die von der
Ausübung der Grundrechtsposition ausgehen können, sind allerdings zu konkretisieren

und nachzuweisen und der Eingriff in die reproduktive Autonomie und

Selbstbestimmung muss geeignet, erforderlich und zumutbar sein, um den

angestrebten Schutz zu erreichen.

6. Stellt man sich die Dimensionen reproduktiver Selbstbestimmung in einem

konzentrischen Kreis vor, so macht die körperliche Integrität das Zentrum aus.
Der Körper ist Kern der Intimsphäre, die körperliche Unversehrtheit mithin

von elementarer Bedeutung. Die körperliche Dimension einer reproduktiven
Massnahme oder Entscheidung begründet oder verstärkt das

Selbstbestimmungsinteresse. Tatsächlich müssen konzeptionelle Überlegungen zur
reproduktiven Selbstbestimmung ihre enge Verbindung zur körperlichen Integrität
miteinbeziehen. Mehr noch: Dass im Kontext von Reproduktion, Schwangerschaft

und Geburt dem Willen der Frau Respekt gebührt, ist nicht zuletzt der

Bedeutung des weiblichen Körpers im Reproduktionsprozess geschuldet.470

Entscheidungen hinsichtlich des eigenen Körpers sind höchstpersönlich und
verdienen absoluten Respekt. Im medizinischen Kontext entzieht sich die

körperliche Integrität einer Abwägung mit anderen Interessen. Auch die Entscheidung,

einen Embryo auszutragen, führt weder zu einer Behandlungspflicht

469 So auch Kuhn, 212, im Zusammenhang mit der Begründung für das Verbot der Leihmutter-
schaft.

470 Vgl. auch Nelson, 67 ff.; Jackson, 8.

ZSR 2016 II 469



Andrea Büchler

noch dazu, Eingriffe in die körperliche Integrität dulden zu müssen. Aus dem

körperlichen Selbstbestimmungsrecht folgt aber auch, dass eine Person in
Eingriffe einwilligen kann, die reproduktive Entscheidungen umsetzen, zum
Beispiel in eine Sterilisation, in einen Wunschkaiserschnitt, in eine invasive genetische

Untersuchung oder in die Entnahme von Eizellen zum Zweck der

Vorsorge.

7. In einem weiteren Kreis ist das Recht auf ein Kind beziehungsweise auf
kein Kind anzusiedeln.

Dieses Recht ist die ursprünglich(st)e Dimension reproduktiver Autonomie
und Selbstbestimmung und dessen Völker- und verfassungsmässiger Schutz ist
unbestritten. Das Recht auf kein Kind kann nicht nur den Zugang zu Antikont-
razeptiva umfassen, sondern muss sich auf den Schwangerschaftsabbruch
erstrecken, wobei Jugendlichen besondere Aufmerksamkeit gebührt. Sorge zu

tragen ist auch dem Grundsatz, dass niemand an der Reproduktion gehindert
werden darf. Insgesamt verkörpert die aktuelle Gesetzgebung zur medizinisch
assistierten Reproduktion unter dem Vorwand des Kindeswohls allerdings eine

traditionelle Vorstellung von richtiger Familie und Elternschaft. Damit geht sie

über ihre Aufgabe weit hinaus, nämlich einen Rahmen zur Verwirklichung des

Grundrechts der reproduktiven Selbstbestimmung zu bieten beziehungsweise
dieses Grundrecht nur zugunsten manifester überwiegender Interessen zu
beschränken. Die zahlreichen Verbote in Bezug auf zulässige Verfahren, auf
Personen und Paare, die Zugang zu reproduktionsmedizinischen Verfahren haben,

und auf den Einfluss auf verwendete Keimzellen sind zwingend zu überprüfen.
Jedenfalls ist der Zugang zur Reproduktionsmedizin ohne Diskriminierung der
Lebensform zu gewährleisten. Daran anschliessend ist bei der rechtlichen
Organisation der Familie im Modus der Samenspende, der Eizellenspende oder der
Leihmutterschaft der Intention der Beteiligten entscheidende Bedeutung
zuzumessen und dem urteilsfähigen Kind das Recht einzuräumen, seine

Entstehungsgeschichte zu erfahren.

8. In einem weiteren, äusseren Kreis sind Entscheidungen zu verorten, die
nicht nur die Reproduktion selbst betreffen, sondern darauf abzielen. Wissen

über das werdende Kind zu erlangen oder Einfluss auf den zu zeugenden oder

auszutragenden Embryo zu nehmen.

Ob solche Entscheidungen von der reproduktiven Autonomie und
Selbstbestimmung überhaupt erfasst sind, ist im geltenden Rechtskontext von den

Zwecken abhängig, die sie verfolgen. Nur wenn es um die Ermittlung krank-
heitsbezogener Merkmale des Embryos geht, sei dies vor oder während der

Schwangerschaft, wird eine solche Zuordnung weitherum bejaht. Zunächst ist

sicherzustellen, dass potenzielle und werdende Eltern trotz der Proliferation
von Möglichkeiten das uneingeschränkte Recht behalten, in allen Stadien der

Reproduktion auf den Zugang zu diesem Wissen zu verzichten. Weiter ist die

Regelung der präimplantativen und der Pränataldiagnostik allgemein an der re-

470 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

produktiven Selbstbestimmung auszurichten. In diesen höchst umstrittenen
Bereichen sind zudem in verschiedener Hinsicht Erweiterungen der Diskussionen

gefragt. Erstens dienen möglicherweise präimplantative Interventionen in die
Keimbahn des Embryos seiner Therapie, und damit durchaus legitimen
reproduktiven Zwecken. Zweitens geht es bei der Ermittlung von Eigenschaften des

Embryos oder Fötus möglicherweise nicht um reproduktive Interessen, sondern

um Anliegen der zukünftigen elterlichen Sorge und des Familienlebens, über
die vermehrt nachzudenken ist. Allerdings können einer Selektionsentscheidung,

unabhängig davon, ob sie im Vorfeld oder während der Schwangerschaft
getroffen wird, zahlreiche Interessen öffentlicher Natur entgegenstehen, die

gegen das Interesse der potenziellen Eltern oder der schwangeren Frau abzuwägen

sind.

9. Entscheidungen zur Lebensführung während der Schwangerschaft sind
dann, wenn sie keinen Bezug zum Fötus aufweisen, ausserhalb des Rayons der
reproduktiven Selbstbestimmung anzusiedeln.

Erfolgen allerdings Interventionen in diese Lebensführung, die im
Zusammenhang mit der Schwangerschaft stehen, so wird die Frau in ihrer reproduktiven

Funktion angesprochen und ihre diesbezügliche Selbstbestimmung ist zu

berücksichtigen.

10. Eine liberale Rechtsordnung ist einer Vielfalt von Hedtungen und
Lebensweisen verpflichtet. Ziel gesetzlicher Normierung kann nicht sein, eine
moralische Position zur allgemein gültigen zu erheben, mit Verbotsnormen soziale
Kontrolle auszuüben und bestimmte Wertungen durchzusetzen, sondern sie soll
Güter wie Gesundheit, Sicherheit sowie individuelle und soziale Interessen
gewährleisten.

Über den moralischen Status des Embryos oder die Bewertung der Leihmutterschaft

bestehen nicht nur zwischen, sondern auch innerhalb von Gesellschaften

unterschiedliche Ansichten. Zur Frage nach dem richtigen Umgang mit
vorgeburtlichem Leben existiert eine Pluralität von Werten und Prinzipien, die

geradezu konstitutiv ist für gesellschaftliche Auseinandersetzungen. Einzelne

religiöse oder weltanschauliche Haltungen zum Schwangerschaftsabbruch
oder der Präimplantationsdiagnostik lassen sich nicht verallgemeinern, sondern

können nur für diejenigen gelten, die sie nachzuvollziehen vermögen.
Schwarzenegger macht zu Recht darauf aufmerksam, dass Versuche, bestimmte
moralische Anschauungen allen Individuen rechtlich vorzuschreiben, dazu führen

könnten, dass das Recht seine Autorität einbüsst.471 Es entspricht der Position

471 Schwarzenegger, 155, mit weiteren Hinweisen. Beispiele dafür liefern die Zahlen illegaler
Schwangerschaftsabbrüche und der Fortpflanzungstourismus. Schwarzenegger, 152 ff.,
insbesondere 154 f., zieht die sogenannte soziale Konflikttheorie heran, um zu begründen, dass es

notwendig sei, sich der rechtlichen Intervention im Bereich des Schwangerschaftsabbruchs nur
zurückhaltend zu bedienen.

ZSR 2016 II 471



Andrea Biichler

vieler Autoren, dass der moralische Status wächst, je älter der Embryo ist. Was

das genau bedeutet, ist aber nicht objektivierbar. Ist eine Frage heftig umstritten
und ungeklärt und gibt es im ethischen und philosophischen Diskurs eine Vielfalt

von Positionsbezügen, so sind rechtliche Interventionen in höchstpersönliche

Kontexte nur zurückhaltend in Erwägung zu ziehen. Die Entscheidungsverantwortung

ist vielmehr derjenigen Person zuzuweisen, die der Entscheidung
am nächsten steht und von ihr physisch und psychisch betroffen ist. Das gilt
ganz besonders für Entscheidungen im Umfeld der Reproduktion, ist es doch

ihre eigentliche Bestimmung, Lebens- und Verantwortungsbeziehungen zu
begründen.

11. Die Zumutbarkeit für eine Frau oder ein Paar ist zwar ein in vielen

reproduktionsbezogenen Zusammenhängen wichtiger Orientierungspunkt, in

höchstpersönlichen Kontexten und pluralen Gesellschaften entzieht sie sich

allerdings einer Objektivierung.
Im Kontext der Reproduktion, Schwangerschaft und Geburt wird häufig auf

die Gesundheit Bezug genommen. Auch wenn die Verwendung dieses Begriffs
suggeriert, dass es sich dabei um eine bestimmte oder zumindest bestimmbare
Grösse handelt, wird Gesundheit ständig neu verhandelt, weshalb bei ihrer

Konkretisierung den betroffenen Personen, ihren Ansichten und Umständen
entscheidende Bedeutung zukommen ntuss. Auch bei der Antwort auf die

Frage, was das medizinisch Richtige ist, handelt es sich erstens regelmässig
lediglich um eine Momentaufnahme, und zweitens bestehen darüber ebenfalls
unterschiedliche Meinungen.

Auch mit Bezug auf notwendige individuelle Entscheidungen im Umfeld
der Diagnose, der Prävention oder der Behandlung ist der Vielfalt von Überzeugungen,

den Lebensbezügen und der Verantwortungsdimension Raum
einzuräumen. Geht es um die Abwägung der Interessen zukünftiger Eltern gegen
öffentliche Interessen oder die Schutzwürdigkeit des Embryos oder Fötus, kommt
der Einschätzung, was der Frau oder dem Paar zumutbar ist und was nicht,

grosse Bedeutung zu. Die Zumutbarkeit ist im Kontext der Präimplantationsund

Pränataldiagnostik, des Spätabbruchs sowie möglicher Anforderungen an

das Verhalten der schwangeren Frau relevant. Die Zumutbarkeit lässt sich aber

kaum je objektivieren und kontextunabhängig auslegen: Notlagen im Umfeld
reproduktiver Entscheidungen sind inhärent subjektiv. Folgerichtig braucht es

eine Kongruenz zwischen Entscheidungszuständigkeit und Verantwortungsübernahme.

Freilich ist es dabei vornehme Aufgabe des Staates und der

Gemeinschaft, die Person zu einer Entscheidung zu befähigen und sie in der

Wahrnehmung ihrer Verantwortung zu unterstützen.

472 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

12. Auch bei der vertragsrechtlichen und haftpflichtrechtlichen postnatalen
Verarbeitung der Reproduktion, Schwangerschaft und Geburt stehen die
reproduktive Selbstbestimmung der Frau und ihre Beziehung zum Kind im Mittelpunkt.

Der Behandlungsvertrag verpflichtet den Arzt zu sorgfältigem Handeln.
Dieses umfasst die Information über indizierte, der reproduktiven
Selbstbestimmung dienende Untersuchungen und Massnahmen. Die reproduktive
Selbstbestimmung fällt auch in den Schutzbereich der Persönlichkeitsrechte,
deren Verletzung zu einer ausservertraglichen Haftung führen kann. Die Mutter

hingegen haftet nur ganz ausnahmsweise für pränatale Schädigungen mit
postnatalen Folgen. Eine Klage wegen der Existenz als solche fällt ausser
Betracht.

Literatur

Aebi-Müller Regina E., Der urteilsunfähige Patient - eine zivilrechtliche
Auslegeordnung, in: Jusletter 22. September 2014

Aebi-Müller Regina/Tanner Debora, Das behinderte Kind im Zivilrecht,
in: Sprecher/Sutter (Hrsg.), Das behinderte Kind im schweizerischen Recht,
Zürich 2006, 82 ff.

Amstutz Esther/Gächter Thomas, Zugang zur Fortpflanzungsmedizin, in:
Jusletter 31. Januar 2011

Beauchamp Tom L., Does Ethical Theory Have a Future in Bioethics? Journal

of Law, Medicine & Ethics, 32 (2004), 209 ff.

Beauchamp Tom L./Childress James F., Principles of Biomedical Ethics,
7. Aufl., Oxford/New York 2013

Beier Katharina/Wiesemann Claudia, Reproduktive Autonomie in der li¬

beralen Demokratie - eine ethische Analyse, in: Wiesemann/Simon (Hrsg.),
Patientenautonomie. Theoretische Grundlagen, praktische Anwendungen,
Münster 2013, 205 ff.

Belser Eva Maria/Molinari Eva, Art. 119, in: Waldmann/Belser/Epiney

(Hrsg.), Bundesverfassung, Basler Kommentar, Basel 2015 (zit.: BSK BV,
Art. 119)

Beretta Piera Art. 31, in: Honsell/Vogt/Geiser (Hrsg.), Zivilgesetzbuch
I. Art. 1-456 ZGB, Basler Kommentar, 5. Aufl., Basel 2014 (zit.: BSK
ZGB I, Art. 31)

Berghäuser Gloria, Das Ungeborene im Widerspruch. Der symbolische
Schutz des menschlichen Lebens in vivo und sein Fortwirken in einer allo-

poietischen Strafgesetzgebung und Strafrechtswissenschaft, Diss., Berlin
2015

ZSR 2016 II 473



Andrea Büchler

Bernard Andreas, Kinder machen. Samenspender, Leihmütter, Künstliche
Befruchtung. Neue Reproduktionstechnologien und die Ordnung der Familie,

Frankfurt am Main 2014

Bertschi Nora, Leihmutterschaft. Theorien, Praxis und rechtliche Perspekti¬

ven in der Schweiz, den USA und Indien. Diss., Bern 2014

Beyer Dieter/Diedrich Klaus, Bewertung von Eizellen und Embryonen, in:

Diedrich/Ludwig/Griesinger (Hrsg.), Reproduktionsmedizin, Berlin 2013,
225 ff.

Biaggini Giovanni, Art. 10. Recht auf Leben und auf persönliche Freiheit, in:

Biaggini (Hrsg.), BV Kommentar. Bundesverfassung der Schweizerischen

Eidgenossenschaft. Mit Auszügen aus der EMRK, den UNO-Pakten sowie
dem BGG, Zürich 2007 (zit.: OFK BV, Art. 10)

Biderbost Yvo, Die Erziehungsbeistandschaft (Art. 308 ZGB), Diss., Frei¬

burg 1996

Birnbacher Dieter, Natürlichkeit, Berlin 2006

Bleisch Barbara, Leihmutterschaft als persönliche Beziehung, Jahrbuch für
Wissenschaft und Ethik 2012, 5 ff.

Bleisch Barbara, Individualethische und familienethische Perspektive, in:

Brauer/Strub/Bleisch/Bolliger/BUchler/Filges/Miny/Sax/Tercanli/Zimmer-
mann: Wissen können, dürfen, wollen? Genetische Untersuchungen während

der Schwangerschaft, Zürich 2016, 257 ff. (zit.: Genetische
Untersuchungen)

Bock Gisela, Zwangssterilisation im Nationalsozialismus, Studien zur
Rassenpolitik und Frauenpolitik, Opladen 1986

Bognuda Cristina, Die Verletzung des Rechts auf Gesundheit. Indikatoren
für die Praxis, Diss., Zürich/Basel/Genf 2011

Bolliger Christian, Sozialwissenschaftliche Befunde, in: Brauer/Strub/

Bleisch/Bolliger/Büchler/Filge/Miny/Sax/Tercanli/Zimmermann: Wissen können,

dürfen, wollen? Genetische Untersuchungen während der Schwangerschaft,

Zürich 2016, 85 ff.

Brazier Margaret, Reproductive Rights: Feminism or Patriarchy?, in:
Harris/Holm (Hrsg.), The Future of Human Reproduction. Ethics, Choice, and

Regulation, New York 1998, 66 ff.

Brehm Roland, Das Obligationenrecht. Die Entstehung durch unerlaubte

Handlungen, Art. 41-61 OR, Berner Kommentar, 4. Aufl., Bern 2013 (zit.:
BK OR, Art. 41)

Breitschmid Peter, Art. 31, in: Breitschmid/Jungo (Hrsg.), Handkommentar

zum Schweizer Privatrecht. Personen- und Familienrecht inkl. Kindes- und

Erwachsenenschutzrecht, Band 1, 3. Aufl., Zürich 2016 (zit.: HK, Art. 31)

474 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Brückner Christian, Das Personenrecht des ZGB, Zürich 2000

Buchanan Allen/Brock Dan W./Daniels Norman/Wikler Daniel, From
Chance to Choice. Genetics & Justice, Cambridge 2000

Büchler Andrea, Die Eizellenspende in der Schweiz de lege lata und de lege
ferenda, Gutachten zur Eizellspende für das Bundesamt für Gesundheit,
November 2013 (abrufbar unter <http://www.bag.admin.ch/themen/medizin/
03878/03882/index.html>) (zit.: Rechtsgutachten)

Büchler Andrea, Rechtliche Perspektive, in: Brauer/Strub/Bleisch/Bolliger/
Büchler/Filges/Miny/Sax/Tercanli/Zimmermann: Wissen können, dürfen,
wollen? Genetische Untersuchungen während der Schwangerschaft, Zürich
2016, 189 ff. (zit.: Genetische Untersuchungen)

Büchler Andrea, Sag mir wer die Eltern sind Konzeptionen rechtlicher El¬

ternschaft im Spannungsfeld genetischer Gewissheit und sozialer Geborgenheit,

AJP 2004, 1175 ff. (zit.: Konzeptionen rechtlicher Elternschaft)

Büchler Andrea/Clausen Sandro, Fortpflanzungsmedizin und Kindeswohl!

Kindeswohl und Fortpflanzungsmedizin?, FamPra.ch 2014, 231 ff.

Büchler Andrea/Cottier Michelle, Legal Gender Studies - Rechtliche
Geschlechterstudien. Eine kommentierte Quellensammlung, Zürich/St.Gal-
len 2012

Büchler Andrea/Frei Marco, Der Lebensbeginn aus juristischer Sicht -
unter besonderer Berücksichtigung der Problematik des Schwangerschaftsabbruchs,

in: Jusletter 29. August 2011

Büchler Andrea/Gora Justyna, Die Eheschliessung in rechtsvergleichen¬
der Sicht. Aktuelle Entwicklungen in den Familienrechten des Okzidents,
FamPra.ch 2011,96 ff.

Büchler Andrea/Hotz Sandra, Medizinische Behandlung, Unterstützung
und Begleitung Jugendlicher in Fragen der Sexualität. Ein Beitrag zur
Selbstbestimmung Jugendlicher im Medizinrecht, AJP 2010, 565 ff.

Büchler Andrea/Michel Margot, Medizin - Mensch - Recht. Eine Einführung

in das Medizinrecht der Schweiz, Zürich/Basel/Genf 2014

Büchler Andrea/Ryser Nadine, Das Recht des Kindes auf Kenntnis seiner

Abstammung, FamPra.ch 2009, 1 ff.

Büchler Andrea/Schneider Kayasseh Eveline, Medically Assisted
Reproduction in Egypt, Iran, Saudi Arabia and the United Arab Emirates. Sunni and

Shia Legal Debates, European Journal of Law Reform 2014, 430 ff.

Bürkli Peter, Autonomie am Lebensanfang: Problemfelder und Konflikte im
Kontext der Reproduktionsmedizin aus juristischer Perspektive, in: Hafner/
Seelmann/Widmer Lüchinger (Hrsg.), Selbstbestimmung an der Schwelle
zwischen Leben und Tod, Zürich/Basel/Genf 2014, 61 ff.

ZSR 2016 II 475



Andrea Büchler

Burrow Sylvia, Reproductive Autonomy and Reproductive Technology,
Techné: Research in Philosophy and Technology 2012, 16:1, 31 ff.

Busby Karen/Vun Delaney, Revisiting the Handmaid's Tale: Feminist

Theory Meets Empirical Research on Surrogate Mothers, Canadian Journal

of Family Law 2010, Vol. 26, No. 1, 13 ff.

Busch Ulrike, Sexuelle und reproduktive Gesundheit und Rechte - Zur
Geschichte und Aktualität eines Paradigmenwechsels, in: Busch (Hrsg.),
Sexuelle und reproduktive Gesundheit und Rechte. Nationale und internationale

Perspektiven, Baden-Baden 2010, 9 ff.

Busch Ulrike, Vom individuellen zum gesellschaftlichen Umgang mit dem

Thema Abtreibung, in: Busch/Hahn (Hrsg.), Abtreibung. Diskurse und
Tendenzen, Bielefeld 2015, 13 ff. (zit.: Abtreibung)

Callahan Joan C. (Hrsg.), Reproduction, Ethics, and the Law: Feminist Per¬

spectives, Bloomington 1995

Carastathis Anna, Compulsory sterilisation of transgender people as gendered
violence, in: Kantsa/Zanini/Papadopoulou (Hrsg.), (In)Fertile Citizens.

Anthropological and Legal Challenges of Assisted Reproduction Technologies,

Alexandria 2015, 79 ff.

Cherry April L., Roe's Legacy: The Nonconsensual Medical Treatment of
Pregnant Women and Implications for Female Citizenship, Journal of
Constitutional Law 2004, Vol. 6:4, 723 ff.

Christensen Birgit, Schwangerschaft als Dienstleistung - Kind als Ware?

Eine rechtliche Annäherung an das komplexe Phänomen der sogenannten
Leihmutterschaft, hill 2013 Nr. 86

Coester-Waltjen Dagmar, Reproduktive Autonomie aus rechtlicher Sicht,
in: Wiesemann/Simon (Hrsg.), Patientenautonomie. Theoretische Grundlagen,

praktische Anwendungen, Münster 2013, 222 ff.

Cohen Glenn, Beyond Best Interests, Minnesota Law Review 2012, Vol. 96,
1187 ff. (zit.: Beyond)

Cohen Glenn, Regulating Reproduction. The Problem with Best Interests,
Minnesota Law Review 2012, Vol. 96, 423 ff.

Corea Gena, The Mother Machine. Reproductive Technologies from Arti¬
ficial Insemination to Artificial Wombs, New York 1985

Cottier Michelle, Elternschaft im Zeitalter der globalisierten Biotechnologie:

Leihmutterschaft, Eizell- und Embryonenspende im Rechtsvergleich,
in: Schwenzer/BLichler/Fankhauser (Hrsg.), Siebte Schweizer Familien-
recht§Tage, Bern 2014, 3 ff.

Csajka Chantal/Jaquf.t Aurélie/Winterfeld Urusla et al, Risk percep¬
tion by healthcare professionals related to drug use during pregnancy: a

Swiss survey, Swiss Medical Weekly 2014;144:wl3936

476 ZSR2016II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Däppen-Müller Silvia, Kindsmisshandlung und -Vernachlässigung aus straf-
und zivilrechtlicher Sicht, Diss., Zürich 1998

Diekämper Julia, Reproduziertes Leben. Biomacht in Zeiten der
Präimplantationsdiagnostik, Bielefeld 2011

Donatsch Andreas. Strafrecht III, Delikte gegen den Einzelnen, 10. Aufl.,
Zürich 2013

Donatsch Andreas/Tag Brigitte, Strafrecht I, Verbrechenslehre, 9. Aufl.,
Zürich 2013

Dondorp Wybo/de Wert Guido/Bombard Yvonne et al., Non-invasive pre¬
natal testing for aneuploidy and beyond: challenges of responsible innovation
in prenatal screening, European Journal of Human Genetics (2015) 23, 1438 ff.

Draper Heathf.r/Ruth Chadwick, Beware! Preimplantation genetic diagnosis

may solve some old problems but it also raises new ones. Journal of
Medical Ethics 1999; 25, 114 ff.

Drapkin Lyerly Anne/Mitchell Lisa M./Mitchell Armstrong Elizabeth

et ah. Risk and the Pregnant Body, Hastings Center Report 39, no. 6

(2009), 34 ff.

Dubach Roswitha, Die Sterilisation als Mittel zur Verhütung «minderwertiger»

Nachkommen (Ende 19. Jh. bis 1945): Forschungsergebnisse einer
historischen Studie zum Sterilisationsdiskurs aufgrund zeitgenössischer
Publikationen und zur Sterilisationspraxis auf der Grundlage psychiatrischer
Akten der Klinik Königsfelden (Kanton Aargau), Schweizerische Ärztezeitung

2001; 82, 81 ff.

Duden Barbara, Der Frauenleib als öffentlicher Ort. Vom Missbrauch des

Begriffs Leben, Frankfurt am Main 1991

Dupraz Julien/Graff Valérie/Barasche Judith et al., Tobacco and alcohol

during pregnancy: prevalence and determinants in Geneva in 2008, Swiss

Medical Weekly 2013;143:wl3795

Eckert Andreas, Art. 213, in: Niggli/Wiprächtiger (Hrsg.), Strafrecht II.
Art. 111-392 StGB, Basler Kommentar, 3. Aufl., Basel 2013 (zit.: BSK
StGB II, Art. 213)

FankhaUser Roland/Vionnet Rebecca, Die Samenspende im schweizerischen

Recht, recht 2015, 144 ff.

Fassbind Patrick, Systematik der elterlichen Personensorge in der Schweiz,
Diss., Basel/Genf/München 2006

Filges Isabel/Miny Peter/Tercanli Sevgi, Medizinische Sachlage, in:

Brauer/Strub/Bleisch/Bolliger/Büchler/Filges/Miny/Sax/Tercanli/Zimmer-
mann: Wissen können, dürfen, wollen? Genetische Untersuchungen während

der Schwangerschaft, Zürich 2016, 11 ff.

ZSR 2016 II 477



Andrea Büchler

Fingerhuth Thomas, Vorbemerkungen zu Art. 122-126, in: Trechsel/Pieth

(Hrsg.). Schweizerisches Strafgesetzbuch, Praxiskommentar, 2. Aufl.,
Zürich/St.Gallen 2012 (zit.: StGB PK, Vor Art. 122)

Firestone Shulamith, Frauenbefreiung und sexuelle Revolution. The Dialectic

of Sex, Frankfurt am Main 1987

Fisch Florian, Die Angst vor der gespaltenen Mutter, in: Schweizerischer
Nationalfonds - Akademie Schweiz: Horizonte Nr. 105, 34 ff.

Fox Marie, A Woman's Right to Choose? A Feminist Critique, in: Harris/
Holm (Hrsg.), The Future of Human Reproduction, Ethics, Choice, and

Regulation, Oxford/New York, 1998, reprint 2003, 77 ff.

Fullin Nicolai/Zehntner Anouck, Die Haftung für ungewolltes Leben

unter Berücksichtigung neuer Urteile, HAVE 2013, 102 ff.

Gächter Thomas/Rütsche Bernhard, Gesundheitsrecht. Ein Grundriss für
Studium und Praxis, 3. Aufl., Basel 2013

Gächter Thomas/Vokinger Kerstin Noëlle, HIV-Test und Informed Consent.

Rechtliche Stellungnahme zu jüngeren Entwicklungen, in: Jusletter
26. November 2012

Gallagher Janet, Fetus as Patient, in: Cohen/Taub (Hrsg.), Reproductive
Laws for the 1990s, Clifton 1989, 185 ff.

Gauch Peter, Familienschuldrecht, in: Gauch/Schmid/Steinauer/Tercier/
Werro (Hrsg.), Familie und Recht - Familie et Droit, FS Berhard Schnyder,
Fribourg 1995, 249 ff.

Goering Sara, Postnatal Reproductive Autonomy: Promoting Relational

Autonomy and Self-Trust in New Parents, Bioethics, Vol. 23(1), 2009, 9 ff.

Golombok Susan/Blake Lucy/Casey Polly et al., Children born through
reproductive donation: a longitudinal study of psychological adjustment,
Journal of Child Psychology and Psychiatry, 2013 June; 54(6), 653 ff.

Goold Imogen/Savulescu Julian, In Favour of Freezing Eggs for Non-
Medical Reasons, Bioethics, Vol. 23(1), 2009, 47 ff.

Gossenreiter Anna, Die Sterilisation in den 1920er und 1930er Jahren als

Sozialpolitik und medizinisches Mittel, in: Jaun/Studer (Hrsg.), Weiblich -
männlich. Geschlechterverhältnisse in der Schweiz: Rechtsprechung,
Diskurs, Praktiken, Zürich 1995

Grabenwarter Christoph, European Convention on Human Rights,
Commentary, München/Oxford/Baden-Baden/Basel 2014 (zit.: ECHR Commentary)

Guillod Olivier, Art. 426, Art. 433, in: Leuba/Stettler/Büchler/Häfeli (Hrsg.),
Protection de l'adulte, Commentaire du droit de la famille, Bern 2013 (zit.:
Commentaire droit de ht famille, Art. 426; Art. 433)

478 ZSR 2(116 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Guillod Olivier, Droit des personnes, 4. Aufl., Basel 2015 (zit.: Personnes)

Guillod Olivier, Le nouveau-né, l'embryon et le diagnostic perinatal - quelques

repères juridiques, Schweizerische Ärztezeitung 1991: 72, 841 ff.

H after Ernst, Personenrecht. Art. 31, in: Gmür (Hrsg.), Kommentar zum
Schweizerischen Zivilgesetzbuch, Band I, 2. Aufl., Bern 1919 (zit.: Art. 31)

Haller Walter, Menschenwürde, Recht auf Leben und persönliche Freiheit,
in: Merten/Papier (Hrsg.), Handbuch der Grundrechte in Deutschland und

Europa, Band VII/2: Grundrechte in der Schweiz und in Lichtenstein, Heil-
delberg/Ztirich 2007, 199 ff.

Hangartner Yvo, Schwangerschaftsabbruch und Sterbehilfe, Zürich 2000

Hausheer Heinz/Aebi-Müller Regina E., Das Personenrecht des

Schweizerischen Zivilgesetzbuches, 3. Aufl., Bern 2012

Hegnauer Cyril, Künstliche Fortpflanzung und persönliche Freiheit. Bemerkungen

zu BGE 115 Ia 246ff. Erw.5 und 6 ZB1 91/1990, 68ff.), ZB1

1991, 341 ff.

Hegnauer Cyril, Sterilisation geistig Behinderter, ZVW 2000, 25 ff. (zit.:
Sterilisation)

Heinemann Nicola, Frau und Fötus in der Prä- und Perinatalmedizin aus

strafrechtlicher Sicht, Diss., Baden-Baden 2000

Heldrich Andreas, Der Deliktsschutz des Ungeborenen, JZ 1965, 593 ff.

Heller Geneviève/Jeanmonod Gilles/Gasser Jacques, Rejetées, rebelles,
mal adaptées. Débats sur l'eugénisme. Pratiques de la stérilisation non
volontaire en Suisse romande au XXe siècle, Chêne-Bourg/Genève 2002

Hillmer Agnes, Patientenstatus und Rechtsstatus von Frau und Fötus im Ent-

wicklungsprozess der Pränatalmedizin, Diss., Frankfurt am Main 2004

Hollenstein Marina, Das Recht auf Nichtwissen im Bereich genetischer
Untersuchungen, hill 2014 Nr. 177

Hotz Sandra, Reproduktive Selbstbestimmung und Informed Consent im
Zeitalter von pränatalen Gentests, recht 2013, 2 ff.

Hudson Nicky/Culley Lorraine/Blyth Eric et al., Cross-border reproductive

care: a review of the literature, Biomedicine Online (2011) 22, 673 ff.

Huonker Thomas, Diagnose: «moralisch defekt». Kastration, Sterilisation und

Rassenhygiene im Dienst der Schweizer Sozialpolitik und Psychiatrie
1890-1970, Zürich 2003

Imthurn Bruno, Ja zu einer zeitgemässen Fortpflanzungsmedizin, Schweizerischer

Ärztezeitung 2015; 96, 512 ff.

Jackson Emily, Regulating Reproduction. Law, Technology and Autonomy,
Antwerpen 2001

ZSR 2016 II 479



Andrea Biichler

Jadva Vasanti/Blake Lucy/Casey Polly/Golombok Susan, Surrogacy fa¬

milies 10 years on: relationship with the surrogate, decisions over disclosure
and children's understanding of their surrogacy origins. Human Reproduction

2012, 3008 ff.

Jeanmonod Gilles/Gasser Jacques/Haller Geneviève, Déficience mentale

et sexualité. La stérilisation légale dans le canton de Vaud entre 1928 et

1985, Schweizerische Ärztezeitung 2001 ; 82, 77 ff.

Jensen David, Birth, meaningful viability and abortion, Journal of Medical
Ethics 2015; 41, 460 ff.

Jerouschek Günter, Lebensschutz und Lebensbeginn: Die Geschichte des

Abtreibungsverbots, 2. Aufl., Tübingen 2002

Junod Valérie, Un pas supplémentaire vers le diagnostic préimplantoire.
Commentaire de l'arrêt Costa & Pavan de la Cour européenne des droits de

l'homme, in: Jusletter 29. Oktober 2012

Karpin Isabel/Savell Kristin, Perfecting Pregnancy. Law, Disability, and

the Future of Reproduction, New York 2012

Kentenich Heribert/Utz-Billing Isabell, Verbot der Eizellspende - ist es

medizinisch, psychologisch oder ethisch gerechtfertigt?, Gynäkologische
Endokrinologie 2006 (4), 229 ff.

Kiener Regina/Kälin Walter, Grundrechte, 2. Aufl., Bern 2013

King Jaime Staples, Not This Child: Constitutional Questions in Regulating
Noninvasive Prenatal Genetic Diagnosis and Selective Abortion, 60 UCLA
Law Review 2 (2012), 2 ff.

Kipke Roland, Mensch und Person. Der Begriff der Person in der Bioethik
und die Frage nach dem Lebensrecht aller Menschen, Berlin 2001

Kohler-Vaudaux Maryam, Le début de la personnalité juridique et la situa¬

tion juridique de l'enfant à naître, Diss., Genf/Zürich/Basel 2006

Kramp Angela, Arzthaftung bei fehlerhaften Präimplantationsdiagnostik,
Baden-Baden 2015

Kress Hartmut, Time-lapse-Embryomonitoring und Oozytenvitrifikation:
Neue Verfahren in der Reproduktionsmedizin aus ethischer Sicht, Journal
für Reproduktionsmedizin und Endokrinologie 2013, 163 ff.

Kuhn Mathias, Recht auf Kinder? Der verfassungsrechtliche Schutz des

Kinderwunsches, Diss., Ziirich/St.Gallen 2008

Landolt Hardy, Baby Boy und der kategorische Imperativ: Ein Beitrag zur
haftpflichtrechtlichen Problematik des pränatalen Schadens und der

Familienhaftung, ZSR 122/2003, 185 ff.

Lemmens Christophe, End of Life Decisions and Pregnant Women: Do Pregnant

Women Have the Right to Refuse Life Preserving Medical Treatment?
A Comparative Study, European Journal of Health Law 17 (2010), 485 ff.

480 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Leutwyler Joëlle/Daeppen Jean Bernard/Gerber Stéphane/Hohlfeld
Patrick, Schwangerschaft und Alkoholkonsum, Schweizerische Ärztezeitung

2005; 86, 1517 ff.

Liang Puping/Xu Yanween/Zhang Xiya et al„ CRISPR/Cas9-mediated gene
editing in human tripronuclear zygotes, Protein & Cell 2015, 6(5), 363 ff.

Liebermann Jürgen/Nawroth Frank, Kryokonservierung, in: Diedrich/
Ludwig/Griesinger (Hrsg.), Reproduktionsmedizin, Berlin 2013, 233 ff.

Little Margaret Olivia, Abortion and the Margins of Personhood, Rutgers
Law Journal, Vol. 39:331, 2008, 331 ff.

Little Margaret Olivia, Abortion, Intimacy, and the Duty to Gestate, Ethi¬

cal Theory and Moral Practice 2, 1999, 295 ff. (zit.: Intimacy)

Lockwood Gillian, Social egg freezing: the prospect of reproductive <immor-

tality> or a dangerous delusion? Reproductive BioMedicine Online (2011)
23, 334 ff.

MacKinnon Catharine A., Reflections on Sex Equality under Law, The Yale

Law Journal 1991, Vol. 100, No. 5, 1281 ff.

Maier Barbara, Ethik in Gynäkologie und Geburtshilfe. Entscheidungen an¬

hand klinischer Fallbeispiele, Berlin/Heidelberg/New York 2000

Maier Philipp, Art. 187, Art. 191, in: Niggli/Wiprächtiger (Hrsg.), Strafrecht
II. Art. 111-392 StGB, Basler Kommentar, 3. Aufl., Basel 2013 (zit.: BSK
StGB II, Art. 187; Art. 191)

Manai Dominique, Droit du patient face à la biomédecine, 2. Aufl., Berne
2013

Mannsdorff.r Thomas M., Pränatale Schädigung. Ausservertragliche
Ansprüche pränatal geschädigter Personen, Diss., Freiburg 2000

Markus Nora, Die Zulässigkeit der Sectio auf Wunsch. Eine medizinische,
ethische und rechtliche Betrachtung, Diss., Frankfurt am Main 2006

Mastronardi Philippe, Art. 7. Die Würde des Menschen ist zu achten und

zu schützen, in: Ehrenzeller/Schindler/Schweizer/Vallender (Hrsg.), Die
Schweizerische Bundesverfassung, St.Galler Kommentar, 3. Aufl., Zürich/
St.Gallen 2014 (zit.: St.Galler Kommentar BV, Art. 7)

Meier Marietta, Zwangssterilisationen in der Schweiz: zum Stand der For¬

schungsdebatte, in: Traverse: Zeitschrift für Geschichte Revue d'histoire
2004/1, 130 ff.

Meier Philippe/De Luze Estelle, Droit des personnes. Article 11—89a CC,
Genf/Zürich/Basel 2014

Meili Andreas, Art. 28, in: Honsell/Vogt/Geiser (Hrsg.), Zivilgesetzbuch
1. Art. 1-456 ZGB, Basler Kommentar, 5. Aufl., Basel 2014 (zit.: BSK
ZGB I, Art. 28)

ZSR 2016 II 481



Andrea Büchler

Melci-iert Tanja, Ärztliche Haftpflicht bei Fällen von Wrongful life, in:

Jusletter 12. Januar 2004

Merkel Reinhard, Forschungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und
ethische Grundlagen der Forschung an menschlichen embryonalen Stammzellen,

München 2002

Mertes Heidi/Pennings Guido, Social egg freezing: for better, not for worse,
Reproductive BioMedicine Online (2011) 23, 824 ff.

Meuei Martin/Zimmermann Roland/Ochsenbein Nicole/Möhrlen Ueli,
Kinderchirugie: Fötale Chirugie bei Spina Bifida, Schweiz Med Forum
2014; 14(51-52), 976 ff.

Michel Margot, Rechte von Kindern in medizinischen Heilbehandlungen,
Diss., Basel 2009

Müller Christoph, Die ärztliche Haftpflicht für die Geburt eines
unerwünschten behinderten Kindes. Rechtvergleichende Überlegungen zur Zu-

lässigkeit von Wrongful birth- und Wrongful life-Klagen im schweizerischen

Recht, AJP 2003, 522 ff. (zit.: Ärztliche Haftpflicht)

Müller Christoph, Wrongful-life-Klage - erster Entscheid eines Obergerichts.

Kommentar zum Urteil der 2. Zivilkammer des Obergerichts des Kantons

Bern vom 2. Mai 2011 (Entscheid ZK 10569), recht 2013, 46 ff.

Müller Jörg Paul/Schefer Markus, Grundrechte in der Schweiz. Im Rahmen

der Bundesverfassung, der EM KR und der UNO-Pakte, 4. Aufl., Bern
2008

Müller Markus, Zwangsmassnahmen als Instrument der Krankheitsbekämpfung.

Das Epidemiengesetz und die Persönliche Freiheit, Diss., Basel/Frankfurt

am Main 1992 (zit.: Zwangsmassnahmen)

Müller-Terpitz Ralf, Der Schutz des pränatalen Lebens. Eine verfassungs-,
Völker- und gemeinschaftsrechtliche Statusbetrachtung an der Schwelle zum
biomedizinischen Zeitalter, Tübingen 2007

Nelson Erin L., Law, Policy and Reproductive Autonomy, Oxford/Portland
2013

Nelson Erin L., Reconceiving Pregnancy: Expressive Choice and Legal
Reasoning, (2004) 49 McGill Law Journal, 593 ff. (zit.: Reconceiving
Pregnancy)

Oberman Michelle, Mothers and Doctors' Orders: Unmasking the Doctor's
Fiduciary Role in Maternal-Fetal Conflicts, Northwestern University Law
Review, Vol. 94, No. 2, 1999-2000, 451 ff.

Orthmann Bless Dagmar, Epidemiologie und Risiken der Gestation bei
Frauen mit geistiger Behinderung, Medizin für Menschen mit geistiger oder
mehrfacher Behinderung 2012, 75 ff.

482 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Pally Hofmann Ursina. Recht in der Geburtshilfe, Zürich/Basel/Genf 2013

Pally Ursina, Arzthaftung mit den Schwerpunkten Schwangerschaftsbetreuung

und Geburtshilfe, Diss., Zürich/Basel/Genf 2007

Pally Ursina, Die gesetzliche Regelung von medizinischen Eingriffen zu¬

gunsten des Nasciturus, AJP 2008, 855 ff. (zit.: Nasciturus)

Paltrow Lynn M./Flavin Jeanne, The Policy and Politics of Reproductive
Health. Arrests of and Forced Interventions on Pregnant Women in the

United States, 1973-2005: Implications for Women's Legal Status and Public

Health, Journal of Health Politics, Policy and Law, Vol. 38. No. 2, April
2013, 299 ff.

Parfit Derek, Reasons and Persons, Oxford/New York 1984

Pennings Guido, Legal harmonization and reproductive tourism in Europe.
Human Reproduction, Vol. 19 No. 12, 2004, 2689 ff.

Peter Christian, Rechtliche, ethische und gleichstellungspolitische Aspekte
des Social Freezing, in: Jusletter 10. August 2015

Poledna Tomas, Art. 118. Schutz der Gesundheit, in: Ehrenzeller/Schindler/
Schweizer/Vallender (Hrsg.), Die Schweizerische Bundesverfassung,
St. Galler Kommentar, 3. Aufl., Zürich/St.Gallen 2014 (zit.: St.Galler
Kommentar BV. Art. 118)

Pollack Petchesky Rosalind, Fetal Images: The Power of Visual Culture in

the Politics of Reproduction, Feminist Studies 1987, 263 ff.

Priaulx Nicolette, Rethinking Progentive Conflict: Why Reproductive
Autonomy Matters, Medical Law Review 2008, 16. 169 ff.

Pschyrembel Willibald, Klinisches Wörterbuch, 266. Aufl., Berlin 2014

Raschen Wolfgang, Zivilrechtliche Verhaltens- oder Schutzpflichten der El¬

tern für Leben und Gesundheit des ungeborenen Kindes?, Diss., Göttingen
1994

Recher Alecs, Änderung von Name und amtlichem Geschlecht: einfach zum
rechtskonformen Entscheid, FamPra.ch 2015, 623 ff.

Reinke Mathias, Fortpflanzungsfreiheit und das Verbot der Eizellenspende.
Berlin 2008

Reusser Ruth/Schweizer Rainer J., Art. 119, St.Galler Kommentar,
3. Aufl., Ztirich/St.Gallen 2014 (zit.: St.Galler Kommentar BV. Art. 119)

Rey Anne-Marie/Seidenberg André, Schwangerschaftsabbruch: die Praxis
der Spitäler und Kliniken in der Schweiz, Schweizerische Ärztezeitung
2010; 91, 551 ff.

Reyfield Lee S.. Crossing the Rubicon: Assisted Reproductive Technologies
and Remaining Human, in: Sills (Hrsg.), Screening the Single Euploid
Embryo. Molecular Genetics in Reproductive Medicine, London 2015. 377 ff.

ZSR20I6 II 483



Andrea Büchler

Rhinow René, Grundzüge des Schweizerischen Verfassungsrechts, Basel/
Genf/München 2003

Rieder Heike, Genetische Untersuchungen und Persönlichkeitsrecht. Eine

Auseinandersetzung mit dem Bundesgesetz über genetische Untersuchungen

beim Menschen im medizinischen Bereich, Diss., Basel/Genf/Munchen
2006

Robben Christine, Pränatale Schädigungen mit postnatalen Folgen. Überlegungen

zu einem neuen Schutz- und Haftungskonzept unter Berücksichtigung

der US-amerikanischen Rechtslage, Diss., Frankfurt am Main 2015

Roberts Dorothy E., Punishing Drug Addicts Who Have Babies: Women of
Color, Equality, and the Right of Privacy, Harvard Law Review 1991,

Vol. 104, 1419 ff.

Robertson John A., Children of Choice. Freedom and the New Reproductive
Technologies, Princeton 1994

Robertson John A., Procreative Liberty and the Control of Conception,
Pregnancy, and Childbirth, Virginia Law Review 1983, Vol.69, No.3, 405 ff.
(zit.: Procreative Liberty)

Robertson John A., Procreative Liberty in the Era of Genomics, American
Journal of Law & Medicine 2003, Vol. 29, No. 4, 439 ff. (zit.: Genomics)

Rohrer Jens, Menschenwürde am Lebensanfang und am Lebensende und

strafrechtlicher Lebensschutz, Diss., Berlin 2012

Rumo-Jungo Alexandra, Kindesverhältnisse im Zeitalter vielfältiger
Familienformen und medizinisch unterstützter Fortpflanzung, FamPra.ch 2014,
838 ff.

Rütsche Bernhard, Rechte von Ungeborenen auf Leben und Integrität. Die
Verfassung zwischen Ethik und Rechtspraxis, Zürich/St.Gallen 2009

Rutsche Bernhard, Eugenik und Verfassung. Regulierung eugenischer Wünsche

von Eltern im freiheitlichen Rechtsstaat, ZB1 2010, 297 ff. (zit.: Eugenik)

Rutishauser Christoph, Altersangemessener Umgang mit jugendlichen Pa¬

tienten im Widerspruch zu rechtlichen Aspekten?, Paediatrica Vol. 17/4,

2006, 28 ff.

Savulescu Julian, Procreative Beneficence. Why we should select the best

children, Bioethics, Vol. 15(5/6), 2001, 413 ff.

Schaber Peter, Wie soll die PID geregelt werden? Eine ethische Perspektive,
Ethisches Gutachten für das Bundesamt für Gesundheit, Januar 2013,
(abrufbar unter <http://www.bag.admin.ch/themen/medizin/03878/03882/in
dex.htmh)

Schkwe Anke, Mater semper certa est? Ein Plädoyer für die Abschaffung des

Verbots der Eizellenspende in Deutschland, FamRZ2014, 90 ff.

484 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Schlatter Christina, Lebenserhaltung in der Neonatologie. Entscheidungsbefugnis,

Entscheidungsfindung, Entscheidungsverantwortung, Diss., Basel

2014

Schlatter Christina/Büchler Andrea, Der (zu) frühe Start ins Leben. El¬

ternrechte und Kindeswohl bei Entscheidungen ant Lebensanfang, FamPra.
ch 2016, 35 ff.

Schröer Andreas/Weichert Jan, Mehrlingsschwangerschaften, in: Died-

rich/Ludwig/Griesinger (Hrsg.), Reproduktionsmedizin, Berlin 2013, 329 ff.

Schubarth Martin, Kommentar zum schweizerischen Strafrecht. Besonderer

Teil, 1. Band: Delikte gegen Leib und Leben. Art. 111-136 StGB, Bern
1982 (zit. : Kommentar Strafrecht)

Schwarzenegger Christian, Schwangerschaftsabbruch in der Spätphase -
Kriminologische und rechtsdogmatische Perspektiven, in: Tag (Hrsg.),
Lebensbeginn im Spiegel des Medizinrechts, Beiträge der 2. Tagung der
Medizinrechtslehrerinnen und Medizinrechtslehrer 2010 in Zürich, Baden-Baden
2011, 151 ff.

Schwarzenegger Christian, Vor Art. 111, in: Niggli/Wiprächtiger (Hrsg.),
Strafrecht II. Art. 1 11-392 StGB, Basler Kommentar, 3. Aufl., Basel 2013

(zit.: BSK StGB II, Vor Art. 111)

Schwarzenegger Christian/Heimgartner Stefan, Vor Alt. 118, Art. 119,

in: Niggli/Wiprächtiger (Hrsg.), Strafrecht II. Art. 111-392 StGB, Basler
Kommentar, 3. Aufl., Basel 2013 (zit.: BSK StGB II, Vor Art. 118; Art. 119)

Schweizer Rainer J., Art. 10. Recht auf Leben und auf persönliche Freiheit,
in: Ehrenzeller/Schindler/Schweizer/Vallender (Hrsg.), Die Schweizerische

Bundesverfassung, St.Galler Kommentar, 3. Aufl., Zürich/St.Gallen 2014

(zit.: St.Galler Kommentar BV, Art. 10)

Schweizer Rainer J., Verfassungsrechtlicher Persönlichkeitsschutz, in: Thü-
rer/Aubeit/Müller (Hrsg.), Verfassungsrecht der Schweiz, Zürich 2001,
69 Iff.

Schwendener Myriam, Krankheit und Recht. Der Krankheitsbegriff im
schweizerischen Sozialversicherungsrecht, Diss., Basel 2008

Schwenzer Ingeborg, Familienrecht und gesellschaftliche Veränderungen.
Gutachten zum Postulat 12.3607 Fehr, «Zeitgemässes kohärentes Zivil-
insbesondere Familienrecht», FamPra.ch 2014, 966 ff.

Schwenzer Ingeborg/Cottier Michelle, Art. 272, Art. 296, in: Honseil/
Vogt/Geiser (Hrsg.), Zivilgesetzbuch I. Art. 1-456 ZGB, Basler Kommentar,
5. Aufl., Basel 2014 (zit.: BSK ZGB I. Art. 272; Art. 296)

Sedgh Gilda/Singh Susheela/Shah Iqbal H, Induced abortion; incidence
and trends worldwide from 1995 to 2008, The Lancet 2012, Vol. 379, 625 IT.

ZSR 2016 II 485



Andrea Btichler

Seelmann Kurt, Haben Embryonen Menschenwürde? Überlegungen aus ju¬
ristischer Sicht, in: Kettner (Hrsg.), Biomedizin und Menschenwürde,
Frankfurt am Main 2004, 63 ff.

Seelmann Kurt/Demko Daniela, Präimplantationsdiagnostik (PID) und
Eugenik (erster Teil), Gutachten im Auftrag des Bundesamtes für Gesundheit,
Januar 2013 (abrufbar unter <http://www.bag.admin.ch/themen/medizin/
03878/03882/index.html>)

Sherwin Susan, Normalizing Reproductive Technologies and the Implications
for Autonomy, in: Tong (Hrsg.), Globalizing Feminist Bioethics. Cross-

cultural Perspectives, Colorado/Oxford 2001, 96 ff.

Simoni Heidi, Sozialwissenschaftliche Grundlagen zu den Konzepten
«Kindeswohl, Familie und Elternschaft» im Fortpflanzungsmedizingesetz, Zürich
2012 (abrufbar unter <www.bag.admin.ch/themen/nredizin/03878/03882/in
dex.htmb)

Sitek Ania, Selbstbestimmung und Geburt. Eine medizinrechtliche Betrachtung

der Geburtssituation mit speziellem Fokus auf das Selbstbestimmungsrecht,

in: Magister, Editions Weblaw, Bern 2012 (abrufbar unter <http://

www.weblaw.ch/shop/ebooks.htrnl>)

Spriggs Merle, Lesbian couple create a child who is deaf like them, Journal

of Medical Ethics 2002; 28, 283

Steck Daniel, Art. 296, in: Spühler/Tenchio/Inlanger (Hrsg.), Schweizerische

Zivilprozessordnung, Basler Kommentar, 2. Aufl., Basel 2013 (zit.: BSK
ZPO, Art. 296)

Steinauer Paul-Henri/Fountoulakis Christiana, Droit des personnes
physiques et de la protection de l'adulte, Bern 2014

Steiner Isabelle, Bemerkungen zu Bundesgericht, I. Zivilabteilung,
20.12.2005 (4C. 178/2005), AJP 2006, 1150ff.

Steiner Regula/Roggo Antoine. Rechtliche Probleme im Zusammenhang
mit der allogenen Eizellentransplantation - der so genannten «Eizellenspende»,

AJP 2012, 474 ff.

Straehle Christine, Is There a Right to Surrogacy?, Journal of Applied
Philosophy 2015, doi: 10.111/japp. 12145

Tag Brigitte/Witte Felicitas, Jugendliche in der Sprechstunde, Schweizerische

Ärztezeitung 2009; 90, 1844 ff.

Taylor-Sands Michelle, Saviour Siblings. A Relational Approach to the

Welfare of the Child in Selective Reproduction, Oxon 2013

Tettamanti Leonie, Social Egg Freezing: Eine neue Herausforderung für das

schweizerische Fortpflanzungsmedizinrecht, hill 2013 Nr. 116

486 ZSR2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Thommen Marc, Medizinische Eingriffe an Urteilsunfähigen und die Einwilli¬

gung der Vertreter. Eine strafrechtliche Analyse der stellvertretenden Einwilligung,

Diss., Basel/Genf/München 2004

Tooley Michael, Abtreibung und Kindstötung, in: Leist (Hrsg.), Um Leben
und Tod. Moralische Probleme bei Abtreibung, künstlicher Befruchtung,
Euthanasie und Selbstmord, Frankfurt am Main 1990, 157 ff.

Tschuor-Naydowski Michaela, Der Spätabbruch in der Schweiz. Eine
rechtswissenschaftliche und medizinethische Betrachtung, Diss., Zürich/Basel/Genf

2014

van den Daele Wolfgang, Der Fötus als Subjekt und die Autonomie der
Frau. Wissenschaftlich-technische Optionen und soziale Kontrollen in der

Schwangerschaft, Kritische Justiz 1998, 16 ff.

von Wolff Michael, «Social freezing»: Sinn oder Unsinn?, Schweizerische

Ärztezeitung 2013; 94, 393 ff.

Wagner-Westerhausen Katja, Die Statusfrage in der Bioethik, Diss., Berlin
2008

Warren Mary Anne, The Moral Significance of Birth, Hypatia vol. 4, no 3

(Fall 1989), 46 ff.

Weblus Anna Julka/Sciilag Sigfried/Entezami Michael/Kentenich
Heribert, Fetozid bei Mehrlingen. Medizinische und psychologische
Aspekte, Gynäkologische Endokrinologie 2011, 187 ff.

Wecker Regina, Vom Verbot Kinder zu haben und dem Recht keine Kinder
zu haben. Zu Geschichte und Gegenwart der Sterilisation in Schweden,
Deutschland und der Schweiz, in: Figurationen: Gender, Literatur, Kultur
2013, 101 ff.

Weimar Peter, Entscheid des Bezirksgerichts Arbon vom 16.10.1985,
SJZ 82/1985, 46 ff.

Weschka Marion, Präimplantationsdiagnostik, Stammzellforschung und the¬

rapeutisches Klonen: Status und Schutz des menschlichen Embryos vor den

Herausforderungen der modernen Biomedizin. Eine Untersuchung aus

einfachgesetzlicher, verfassungsrechtlicher und internationaler Perspektive,
Diss., Berlin 2010

Whitbeck Caroline, The Moral Implications of Regarding Women as People:
New Perspectives on Pregnancy and Personhood, in: Bondeson/Engelhardt/
SpickerAVinship (Hrsg. Abortion and the Status of the Fetus, Dordrecht/
Boston/Lancaster 1983, 247 ff.

Wiegand Wolfgang, Einleitung zu Art. 97-109, in: Honsel 1/Vogt/Wiegand
(Hrsg.), Obligationenrecht I. Art 1-529 OR, Basler Kommentar, 6. Aufl.,
Basel 2015 (zit.: BSK OR I, Einl. zu Art. 97-109)

ZSR 2016 II 487



Andrea Büchler

Wiesemann Claudia, Von der Verantwortung, ein Kind zu bekommen. Eine
Ethik der Elternschaft, München 2006

Wilkinson Stephan, Choosing Tomorrow's Children. The Ethics of Selective

Reproduction, Oxford 2010

Wilkinson Stephan, Exploitation in International Paid Surrogacy Arrangements,

Journal of Applied Philosophy 2015, doi: 10.1111/japp. 12138 (zit.:
Surrogacy)

Winddance Twine France, Outsourcing the Womb. Race, Class, and Gestational

Surrogacy in a Global Market, New York/Oxon 2011

Wolfisberg Carlo, Heilpädagogik und Eugenik. Zur Geschichte der

Heilpädagogik in der deutschsprachigen Schweiz (1800-1950), Zürich 2002

Zeiler Kristin, Reproductive autonomous choice - a cherished illusion?
Reproductive autonomy examined in the context of preimplantation genetic
diagnosis. Medicine, Health care and Philosophy 2004, Vol. 7, No. 2, 175 ff.

Zellweger-Gutknecht Corinne, Art. 112, in: Honsel1/Vogt/Wiegand

(Hrsg.), Obligationsrecht I. Art 1-529 OR, Basler Kommentar, 6. Aufl., Basel

2015 (zit.: BSK OR I, Art. 112)

Zellweger Raphael, Mögliche Haftungsfälle aus der Geburt eines Kindes,

Pflegerecht 2015, 78 ff.

Zimmermann-Acklin Markus, Sollte die Präimplantationsdiagnostik (PID)
unter den gleichen Voraussetzungen zulässig sein wie die Pränataldiagnostik
(PND)?, Gutachten zur rechtlichen Regelung der Präimplantationsdiagnostik

aus ethischer Sicht, Fribourg 2012, (abrufbar unter <http://www.bag.
admin.ch/themen/medizin/03878/03882/index.html?Iang=>)

Materialien

Arbeitsgruppe «Familiengerichtliche Massnahmen bei Gefährdung des Kindeswohls

- § 1666 BGB», Abschlussbericht vom 14. Juli 2009 (abrufbar unter
<http://www.sfbb.berlin-brandenburg.de/sixcms/media.php/5488/RS_G_4224
_Ergebnisse_AG_Familiengerichtliche_Ma%C3%9 Fnahmen_Anlage.pdf>)

Botschaft über die Änderung des Schweizerischen Strafgesetzbuches und des

Militärstrafgesetzes (Strafbare Handlungen gegen Leib und Leben, gegen
die Sittlichkeit und gegen die Familie) vom 26. Juli 1985, BB1 1985 II
1009 ff. (zit.: Botschaft StGB)

Botschaft über die Volksinitiative «zum Schutz des Menschen vor Manipulation
in der Fortpflanzungstechnologie (Initiative für menschenwürdige Fortpflanzung,

FMF)» und zu einem Bundesgesetz über die medizinisch unterstützte

488 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Fortpflanzung (Fortpflanzungsmedizingesetz, FMedG) vom 26. Juni 1996,

BB1 1996 III 205 ff. (zit.: Botschaft FMedG)

Botschaft zum Bundesgesetz über die eingetragene Partnerschaft
gleichgeschlechtlicher Paare vom 29. November 2002, BB1 2003 1288 ff. (zit.:
Botschaft Partnerschaftsgesetz)

Botschaft zum Bundesgesetz über genetische Untersuchungen beim Menschen

vom 11. September 2002, BB1 2002 7361 ff. (zit.: Botschaft GUMG)

Botschaft zur Änderung der Verfassungsbestimmung zur Fortpflanzungsmedizin
und Gentechnologie im Humanbereich (Art. 119 BV) sowie des

Fortpflanzungsmedizingesetzes (Präimplantationsdiagnostik) vom 7. Juni 2013,
BB1 2013 5853 ff. (zit.: Botschaft Präimplantationsdiagnostik)

Botschaft zur Änderung des Schweizerischen Zivilgesetzbuches (Adoption)
vom 28. November 2014, BB1 2015 877 ff. (zit.: Botschaft Adoption)

Bundesamt für Gesundheit, Erläuterungen zur Totalrevision des Bundesgesetzes

über genetische Untersuchungen beim Menschen vom 18. Februar 2015

(abrufbar unter <https://www.admm.ch/ch/d/gg/pc/documents/2374/GUM-
G_Erl.-Bericht_de.pdf>) (zit.: BAG, Erläuterungen)

Bundesamt für Gesundheit, Genetische Reihenuntersuchungen. Voraussetzungen
und Verfahren für die Bewilligungserteilung, Merkblatt GS-A, Bern 2012
(abrufbar unter <http://www.bag.admin.ch/themen/medizin/00683/02724/03677/
11167/?lang=de>) (zit.: BAG, Genetische Reihenuntersuchungen)

Bundesamt für Gesundheit, Kaiserschnittgeburten in der Schweiz. Synthese
wissenschaftlicher Analysen, Grundlagenbericht zur Beantwortung des

Postulates Maury Pasquier (08.3935), Bern 2013 (abrufbar unter <http://

www.bag.admin.ch/themen/medizin/13641/15309/index.html?lang=de>)
(zit.: BAG, Kaiserschnittgeburten)

Bundesamt für Statistik, Erhebung zu Familien und Generationen 2013. Erste

Ergebnisse, Neuchätel 2015 (abrufbar unter <http://www.bfs.admin.ch/bfs/
portal/de/index/news/publikationen.html?publicationID=5888>) (zit.: BFS,
Familien und Generationen)

Bundesamt für Statistik, Gesundheit, Taschenstatistik 2015, Neuchätel 2015

(zit.: BFS, Taschenstatistik)

Bundesamt für Statistik, Indikatoren der Fruchtbarkeit in der Schweiz,
1950-2014, Neuchätel 2015 (abrufbar unter <http://www.bfs.admin.ch/bfs/
portal/de/index/themen/01/06/blank/key/02/06.html>) (zit.: BFS, Indikatoren
der Fruchtbarkeit)

Bundesamt für Statistik, Medizinisch unterstützte Fortpflanzung: Behandlungen

und Resultate, Gesamtansicht 2002-2014, Neuchätel 2015 (abrufbar

unter <http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/14/02/03/
key/02.html>) (zit.: BFS, Fortpflanzung)

ZSR2016I1 489



Andrea Büchler

Bundesamt für Statistik, Mikrozensus Familie und Geburtenhäufigkeit - Erste

sexuelle Erfahrung und Verhütung, Neuchâtel (abrufbar unter <http://www.
bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/01/04/blank/dos/mikrozensus/04.
html>) (zit.: BFS, Mikrozensus Familie und Geburtenhäufigkeit)

Bundesamt für Statistik, Statistik des Schwangerschaftsabbruchs 2014.
Bestandesaufnahme der Schwangerschaftsabbrüche in der Schweiz, Neuchâtel
2015 (abrufbar unter <http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/news/
Publikationen.html?pubIicationID=6709>) (zit.: BFS, Schwangerschaftsabbrüche)

Bundesamt für Statistik, Totgeburten und Säuglingssterblichkeit 2003-2010.
Entwicklungen, Todesursachen und Risikofaktoren, Neuchâtel 2012 (abrufbar

unter <http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/14/02/04/
dos/01.html>) (zit.: BFS, Totgeburten)

Bundesrat, Bericht zur Leihmutterschaft vom 29. November 2013 in Beantwortung

des Postulates 12.3917 vom 28. September 2012, Bern 2013 (abrufbar
unter <https://www.bj.admin.ch/dam/data/bj/aktuell/news/2013/2013-11 -29/

ber-br-d.pdf>) (zit.: Bundesrat, Leihmutterschaft)

Bundesrat, Erläuternder Bericht zum Bundesgesetz über die Harmonisierung
der Strafrahmen im Strafgesetzbuch, im Militärstrafgesetz und im
Nebenstrafrecht, Bern 2010 (abrufbar unter <https://www.admin.ch/chAI/gg/pc/do
cuments/1935/Bericht.pdf>) (zit.: Bundesrat, Erläuternder Bericht, Harmonisierung

der Strafrahmen)

Bundesrat, Vorentwurf zum Bundesgesetz über die Harmonisierung der Straf¬

rahmen im Strafgesetzbuch, im Militärstrafgesetz und im Nebenstrafrecht,
Bern 2010 (abrufbar unter <https://www.admin.ch/ch/d/gg/pc/documents/
1935/Vorlage.pdf>) (zit.: Bundesrat, Vorentwurf, Harmonisierung der
Strafrahmen)

Council of Europe, Explanatory Report to the Convention for the Protection of
Human Rights and Dignity of the Human Being with regard to the Application

of Biology and Medicine: Convention on Human Rights and Biomedi-
cine, ETS 164, Oviedo 1997 (zit.: Council of Europe, Explanatory Report)

Deutscher Ethikrat, Die Zukunft der genetischen Diagnostik - von der For¬

schung in die klinische Anwendung. Stellungnahme, Berlin 2013 (abrufbar
unter <http://www.ethikrat.org/publikationen/stellungnahmen/die-zukunft-
der-genetischen-diagnostik>) (zit.: Deutscher Ethikrat, Genetische

Diagnostik)

Eidgenössisches Amt für das Zivilstandswesen (EAZW), Rechtsauskunft vom
1. Februar 2012 betreffend Transsexualität, Bern 2012 (zit.: EAZW, Trans-

sexualität)

490 ZSR 2016 II



Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Europäisches Parlament, Das System der Leihmutterschaft in den EU-Mitglied-
staaten, Zusammenfassung, Brüssel 2013 (abrufbar unter <http://www.euro
parl.europa.eu/RegData/etudes/etudes/join/2013/474403/IPOL-JURI_ET
(2013)474403(SUM01)_DE.pdf>) (zit.: Europäisches Parlament, Das

System der Leihmutterschaft)

Gynécologie Suisse, Guideline Sectio Caesarea, Bern 2015 (abrufbar unter

<http://www.sggg.ch/fileadmin/user_upload/Dokumente/3_Fachinformatio
nen/2_Guidelines/De/Guideline_Sectio_Caesarea_2015.pdf>) (zit.:
Gynécologie Suisse, Guideline)

Interdisziplinäre Expertengruppe für Notfallkontrazeption (IENK)/Kommission
Kontrazeption der Schweizerischen Gesellschaft für Reproduktionsmedizin
(SGRM). Positionspapier zur Notfallkontrazeption in der Schweiz, März
2014 (abrufbar unter <https://www.sante-sexuelle.ch/wp-content/uploads/
2014/03/PositionspapierNK_M%C3 %A4rz 14_de_def.pdf>) (zit.: IENK/
SGRM, Positionspapier zur Notfallkontrazeption)

Kommission für Rechtsfragen des Nationalrates, Bericht zur Parlamentarischen
Initiative Änderung des Strafgesetzbuches betreffend Schwangerschaftsabbruch

vom 19. März 1998, BB1 1998 III 3005 (zit.: Kommission für Rechtsfragen

NR, Schwangerschaftsabbruch)

Kommission für Rechtsfragen des Nationalrates. Bericht zur Parlamentarischen
Initiative Zwangsterilisationen. Entschädigung für Opfer (von Feiten) vom
23. Juni 2003, BB1 2003 631 I ff. (zit.: Kommission für Rechtsfragen NR,
Bericht Zwangsterilisationen)

Nationale Ethikkommission im Bereich Humanmedizin (NEK-CNE), Die
medizinisch unterstützte Fortpflanzung. Ethische Überlegungen und

Vorschläge für die Zukunft, Stellungnahme Nr. 22/2013, Bern 2013 (zit.: NEK,
Fortpflanzungsmedizin)

Nationale Ethikkommission im Bereich Humanmedizin (NEK-CNE),
Forschung an menschlichen Embryonen und Föten, Stellungnahme Nr. 11/

2006, Bern 2006 (zit.: NEK, Forschung an menschlichen Embryonen und

Föten)

Nationale Ethikkommission im Bereich Humanmedizin (NEK-CNE),
Präimplantationsdiagnostik, Stellungnahme Nr. 10/2005, Bern 2005 (zit.: NEK,
Präimplantationsdiagnostik)

Nationale Ethikkommission im Bereich Humanmedizin (NEK-CNE), Zur Ste¬

rilisation bei urteilsunfähigen Personen, Stellungnahme Nr. 7/2004, Bern
2004 (zit.: NEK, Sterilisation)

Nationalrat Jacques Neirynck. Parlamentarische Initiative Nr. 12.487 Die
Eizellenspende zulassen, 4. Dezember 2012 (zit.: Nationalrat Neirynck,
Die Eizellenspende zulassen)

ZSR 2016 II 491



Andrea Biichler

Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften (SAMW),
Medizin-ethische Richtlinien und Empfehlungen, Medizinische Behandlung und

Betreuung von Menschen mit Behinderung, Bern 2008 (aktualisiert 2012)
(zit.: SAMW, Menschen mit Behinderung)

Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften (SAMW),
Medizin-ethische Richtlinien, Zwangsmassnahmen in der Medizin, Bern 2015

(zit.: SAMW, Zwangsmassnahmen)

Schweizerische Gesellschaft für Neonatologie, Perinatal care at the limit of via¬

bility between 22 and 26 completed weeks of gestation in Switzerland. 2011

Revision of the Swiss recommendations, Swiss Medical Weekly 2011:141:

wl3280, 22ff. (abrufbar unter <http://www.smw.ch/content/smw-2011-
13280/>) (zit.: Schweizerische Gesellschaft für Neonatologie, Perinatal care)

UN Committee on Economic, Social and Cultural Rights (CESCR), General
Comment No. 14: The Right to the Highest Attainable Standard of Health

(Article 12 of the Covenant), 11. August 2000, E/C. 12/2000/4 (abrufbar
unter <http://tbinternet.ohchr.org/_layouts/treatybodyexternal/Download.
aspx?symbolno=E%2fC.12%2f2000%2f4&Lang=en>) (zit.: CESCR,
General Comment No. 14/2000)

United Nations, Beijing Declaration and Platform for Action, Fourth World
Conference on Woman (FWCW), UN Doc A/Conf. 177/20/Rev. 1. Beijing
1995 (abrufbar unter <http://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/plat
form/>) (zit.: UN, Beijing Declaration and Platform for Action)

United Nations, Final Act of The International Conference on Human Rights,
UN International Conference on Human Rights, UN Doc A/Conf.32/41,
Teheran 1968 (abrufbar unter <http://legal.un.org/avl/pdf/ha/fatchr/Final
_Act_of_TehranConf.pdf>) (zit.: UN, Final Act)

United Nations, Programme of Action of the International Conference on Population

and Development, UN International Conference on Population and

Development (ICPD), UN Doc A/CONE. 171/13/Rev.l, Cairo 1994 (abruf-
bar unter <http://www.un.org/popin/icpd/conference/offeng/poa.html>) (zit.:
UN, Programme of Action)

United Nations, Trends in Contraceptive Use Worldwide, Department of
Economic and Social Affairs, Population Division, ST/ESA/SER.A/349, New
York 2015 (abrufbar unter <http://www.un.org/en/development/desa/popula
tion/publications/pdf/family/trendsContraceptiveUse2015Report.pdf>) (zit.:
UN, Contraceptive Use).

World Health Organization (WHO), Unsafe abortion. Global and regional esti¬

mates of the incidence of unsafe abortion and associated mortality in 2008,
6"1 edition, Geneva 2011 (abrufbar unter <http://www.who.int/reproductive
health/publications/unsafe_abortion/9789241501118/en/>) (zit.: WHO,
Unsafe abortion)

492 ZSR 2016 II


	Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung : Dimensionen, Umfang und Grenzen an den Anfängen menschlichen Lebens

