
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 117 (1998)

Heft: 3

Artikel: Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratioe : Essay zu einer
schweizerischen Demokratietheorie

Autor: Mastronardi, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Essay zu einer schweizerischen Demokratietheorie

Prof. Dr. Philippe Mastronardi, St. Gallen

* Unter Mitarbeit von lic.rer.publ. Azucena Sorrosal. Für ihre wertvollen Anregungen danke
ich Pierre Faessler, Lydia Fun van Draat, Frank Kauz und Thomas Mastronardi.





Inhaltsverzeichnis

Abstract 321

1. Einleitung: Gegenstand und Absicht der Studie 322
1.1 Der pragmatische Grundzug schweizerischen Staatsdenkens

und seine Schwächen 322
1.2 Grundsätzliche Reflexion unserer Demokratie 324

2. Demokratieverständnisse 325
2.1 Vier Typen einer Demokratietheorie 325
2.2 Die republikanische Demokratietheorie 326
2.3 Die liberale Demokratietheorie 327

2.4 Die realistische Demokratietheorie 328

2.5 Die komplexe Demokratietheorie 329

2.6 Ideologiekritischer Raster 330

3. Entwicklungstendenzen der schweizerischen Demokratie 330
3.1 Das schweizerische Demokratieverständnis 331

3.1.1 Geschichtliche Wurzeln 331

3.1.2 Die Demokratie der Bundesverfassung 333

3.2 Zur politischen Praxis in der Schweiz 334
3.3 Dominanz des Wirtschaftssystems 339

3.3.1 Zum Verhältnis von System und Lebenswelt 340
3.3.2 Ökonomische Analyse der Politik 342
3.3.3 Der Steuerungsanspruch des Ökonomismus 345

3.3.4 Die Dominanz des Systemischen 347

3.4 Sinnverlust und multikulturelle Spaltung 350

4. Elemente einer schweizerischen Demokratietheorie 354
4.1 Pluralismus der Demokratiekonzepte 354
4.2 Von der Diskursethik zur deliberativen Demokratie 358

4.2.1 Diskursethische Grundlagen 358

4.2.2 Offener Begründungshorizont 364
4.2.3 Deliberative Demokratie 367

4.3 Demokratische Verfassung 369

4.3.1 Zum Verhältnis von Zentrum und Peripherie
demokratischer Politik 369

4.3.2 Praktischer Ansatz für die Schweiz: Die Grundfragen
der Bundesverfassung 371

5. Die Eidgenossenschaft als deliberative Demokratie 375

5.1 Ansatzpunkte einer Reform 375

5.2 Entwurf einer Demokratietheorie für die Schweiz 379
5.3 Strategien demokratischer Entwicklung 381

5.3.1 Volksrechte 382

319



Philippe Mastronardi

5.3.2 Bundesversammlung 383

5.3.3 Bundesrat 385

5.3.4 Intermediäre Gewalten 386
5.3.5 Integration in die Staatenwelt 388

5.4 Exkurs: Zum Sinn einer konkreten Utopie 389

6. Transnationale Demokratie 390
6.1 Die Ohnmacht des Nationalstaates 390
6.2 Die Notwendigkeit eines institutionellen Rahmens 392

6.3 Deliberativer Umgang mit dem Wirtschaftssystem 395

6.4 Schlussbetrachtung: Für eine deliberative Weltordnung 400

Thesen 401

Literaturverzeichnis 409

320



Abstract

Demokratietheorie hat zugleich theoretische wie konkrete Ansprüche zu

erfüllen: Als Theorie muss sie allgemein gültige Kriterien für die Kritik
politischer Praxis liefern; als demokratische Handlungslehre muss sie

Vorschläge für die Weiterentwicklung einer konkreten Staatsordnung
anbieten.

Eine Demokratietheoriefür die Schweiz wird daherAussagen aufden

drei Ebenen der universalen Moral, der kulturbedingten Ethik und der
politisch gestalteten Rechtsordnung machen:

a) Universal gelten die diskursethischen Anforderungen an demokratische

Verfahren und Strukturen; sie lassen sich nach dem Konzept der
deliberativen Demokratie stufengerecht aufpolitische Diskurse
anwenden;

b) im europäischen Kulturkreis gilt ein Pluralismus unterschiedlicher
Demokratieverständnisse, die sich in einer Typologie mit vier
unterschiedlichen Demokratietheorien zusammenfassen lassen; unter
multikulturellen Bedingungen beanspruchen diese gleichberechtigt
nebeneinander Anerkennung.

c) das schweizerische Staatsrecht kennt sechs staatsleitende Prinzipien,
die als Eckwerte der politischen Auseinandersetzung zu beachten

sind; demokratische Institutionen haben dafür zu sorgen, dass
Entscheide über ihre Gewichtung im Einzelfall in einem pluralistisch
offenen Verfahren aufdiskursethisch legitime Weise getroffen werden.

Die A rbeit beginnt mit einer Typologie demokratischer Konzepte, welche

in unserem Kulturraum das Selbstverständnis der politisch Handelnden

prägt. Die Typologie dient als analytisches Netz, das gestattet, die

Vielfalt demokratischer Selbstverständnisse zu ordnen und die «Idee der
Demokratie» in ihren unterschiedlichen normativen Ausrichtungen
sichtbar zu machen: Liberales Denken setzt auf Freiheit, republikanisches

auf Gleichheit; realistische Betrachtung verlangt Effizienz, während

ein komplexer Ansatz versucht, Freiheit und Gleichheit unter
funktionalen Bedingungen zu optimieren. Aufdiesem Hintergrund lässt
sich auch das Bild eines idealisierten schweizerischen Demokratieverständnisses

ausmalen.

In einem zweiten Schritt wird als Gegenbild dazu die «Realität der
Demokratie» gezeichnet. Praxis und sozialwissenschaftliche Analyse
zeigen eine tiefe Kluft zwischen Norm und Wirklichkeit. Die normativen

Ansprüche werden nicht gelebt. Nützlichkeitsdenken ersetzt Wertungen.
Damit übernimmt das ökonomische Denken die Steuerung der Politik.

321



Philippe Mastronardi

Diese steht zunehmend unter dem Einfluss des Wirtschaftssystems und
entzieht sich demokratischer Leitung.

Die Spannung von Norm und Wirklichkeit wird durch eine grundsätzliche

Pluralisierung des Lebens überlagert. In einer zunehmend
multikulturellen Gesellschaft kann der systemischen Herausforderung immer

weniger mit einer bestimmten normativen Antwort begegnet werden.

Dieser komplexen Situation stellt sich in einem dritten Schritt das

Konzept der deliberative/: Demokratie. Das Konzept vermittelt zwischen
der pluralistischen Lebenswelt und dem politischen System und bringt
diskursethische Grundsätze in abgestufter Weise aufallen Ebenen
politischer Auseinandersetzung zur Geltung. Der deliberative Umgang mit
der nationalen Rechtsordnung sichert allen staatsleitenden Prinzipien

- und damit dem Pluralismus der Demokratiekonzeptionen - eine

gleichwertige Wirkungschance. Angesichts der Dominanz des

Wirtschaftssystems hat die Verfassung dafür zu sorgen, dass Grundsätze und

Verfahren ein Gegengewicht zum Einfluss der Wirtschaft aufdie Politik
schaffen. Insbesondere ist die schweizerische Mischvetfassung auf die
intermediären Gewalten - Verbände, Parteien, Medien - auszudehnen.

Nationale Demokratie ist allerdings machtlos, wenn sich die
Weltwirtschaft nicht in eine auch demokratische und soziale Ordnung
integrieren lässt. Die Hoffnung aufeine deliberative Weltordnung kann sich
immerhin darauf stützen, dass die Marktwirtschaft aus ihrer eigenen

Logik an einer gerechten Rahmenordnung interessiert sein muss.

1. Einleitung: Gegenstand und Absicht der Studie

1.1 Der pragmatische Grundzug schweizerischen Staatsdenkens und seine

Schwächen

Die Bundesverfassung von 1874 kennt keinen programmatischen Artikel, in
dem sich der Bund zur Demokratie bekennt. Die Wahrung der demokratischen

Staatsform wird im Zweckartikel nicht ausdrücklich zur Aufgabe
erklärt. Dennoch kann an der demokratischen Grundlegung des Bundes kein
Zweifel bestehen. Das Demokratieprinzip ist bereits im Begriff der
Eidgenossenschaft angelegt, wie er seit der Gründung des Bundesstaates neu zu
verstehen ist. Zum «Schutz der Freiheit und der Rechte der Eidgenossen»
(Art. 2 BV) zählen auch die demokratischen Rechte1. Sodann muss auch für
den Bund gelten, was dieser den Kantonen vorschreibt, nämlich dass sie die

Ausübung der politischen Rechte nach republikanischen Formen sichern und

Vgl. den Zweckartikel des Entwurfs 96 zur Verfassungsreform, BB1 1997 I 126 f., 590.

322



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

für die Verfassungsgebung die direkte Demokratie vorsehen (Art. 6 Abs. 2

lit. b und c BV). Wie der Bund das Demokratieprinzip für sich selber

ausgestalten will, zeigt die Bundesverfassung in ihrem zweiten und dritten
Abschnitt (Bundesbehörden und Revision der Bundesverfassung).

Theoretische Aussagen sind nicht das Element unserer Verfassung. Wie
die Praxis geht schon unser Grunderlass auf pragmatische Weise mit den

zentralen Fragen unseres politischen Zusammenlebens um. Geregelt wird
das, was organisatorisch notwendig ist. Der Rest wird der politischen Kultur
überlassen.

Dies entspricht einem pragmatischen Grundzug des schweizerischen
Staatsdenkens. Die politischen Institutionen unseres Landes werden nur
schrittweise weiterentwickelt und kaum grundsätzlich in Frage gestellt.
Vereinzelte Ansätze grundsätzlicher Reformen, welche die Lehre vorschlägt2
werden von der Praxis kaum aufgegriffen.

Die Bewährung im Alltag steht grundsätzlicher Reform im Wege.
Als Folge dieser Unbeweglichkeit steigt in letzter Zeit der Reformdruck

spürbar an. Am deutlichsten sichtbar sind die internationalen Anpassungen,
die von der Schweiz verlangt werden. Zwischen der engen wirtschaftlichen
Verflechtung unseres Landes mit der Weltwirtschaft und dem politischen
Alleingang in Europa öffnet sich eine Kluft, die die Handlungsfähigkeit
unseres Staates auf den «autonomen Nachvollzug» internationaler Entwicklungen

reduziert3. Politisches System und Wirtschaftssystem driften auseinander,

wobei die dynamische Wirtschaft die träge Politik soweit möglich nach
sich zieht.

Ähnliche Spannungen zeigen sich auch im innerschweizerischen Verhältnis.

Die Konkordanz, die als Maxime der Wachstumsgesellschaft bei der

Verteilung der Überschüsse gut gespielt hat, fällt in Zeiten wachsender

Finanzknappheit zunehmend in Misskredit. Dies sowohl im Bereich der

Wirtschaft, als auch in jenem der Politik. Die Selbstverständlichkeit, mit der
sich Verbände und Parteien der demokratischen Institutionen bedient haben,
beruhte auf dem Vertrauen in das Gelingen des Einigungsprozesses. Sobald
diese Einigung brüchig wird, ist nicht mehr fraglos anerkannt, dass die
Prozesse der Konkordanz die Verfahren der Demokratie überlagern sollen.

Zugleich offenbart der zunehmende Problemdruck die Überforderung der

politischen Institutionen. Die Politik der kleinen Schritte ist der Geschwindigkeit

des wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Wandels nicht mehr
gewachsen. Der politische Prozess erweist sich als träge. Seine Tugend der

2 Vgl. z.B. Raimund E. Germann, Politische Innovation, 185 ff.
3 Vgl. dazu Alois Riklin, Isolierte Schweiz, 25.

323



Philippe Mastronardi

Ausgewogenheit gerät in Verruf. Das schweizerische Verständnis von Demokratie

wird so auf die Probe gestellt.
Letztlich leidet unsere Politik unter diesem Reformdruck an einem

Orientierungsmangel. Im Gegensatz zur Wirtschaft, die klaren Prioritäten und

Gesetzmässigkeiten folgt, kennt sie keine Ziele, die sie über das Austarieren
der Gruppeninteressen auf der Ebene des kleinsten gemeinsamen Nenners
hinaus auf einen zukunftsträchtigen Weg führen könnten. Aus Mangel an

Alternativen folgt die Politik daher den wirtschaftlichen Prioritäten. Dabei

gelingt es ihr kaum, die ökonomische Rationalität in politische Legitimation
umzusetzen. Denn dazu müssten die Politiker das Volk davon überzeugen
können, dass die wirtschaftlichen Anforderungen zugleich die besten politischen

Ziele abgeben.

1.2 Grundsätzliche Reflexion unserer Demokratie

Diese einleitenden Hinweise zum Zustand der Eidgenossenschaft als Demokratie

sollen bloss plausibel machen, dass ein Bedarf danach besteht, den

pragmatischen Umgang mit Demokratie, der schweizerisches Staatsdenken

prägt, einer grundsätzlichen Reflexion zu unterziehen.
Dazu soll hier folgender Gedankengang dienen:

Wer die Orientierung verloren hat, braucht ein Koordinatensystem, das

ihm die Himmelsrichtungen angibt, in die er sich bewegen kann. Für das

schweizerische Demokratieverständnis bedeutet dies, dass sein Standort im
Umfeld möglicher Konzeptionen von Demokratie geklärt werden muss: Lässt
sich eine Typologie von Demokratietheorien bilden, welche uns hilft, die

eigene Praxis zu orten und die aktuellen Entwicklungstendenzen der
schweizerischen Demokratie zu beurteilen (Ziffer 2.)?

Auf dem Hintergrund dieser Orientierungshilfe ist sodann danach zu

fragen, in welche Richtung sich die schweizerische Demokratie bewegt. Lässt
sich zeigen, dass sie eine wertbezogene Ausgewogenheit, die ihr Legitimität
und Stabilität zu verleihen schien, abbaut und zunehmend einseitig wird?
Führt diese Einseitigkeit zu Sinnverlust und macht sie das politische System
anfällig für den Führungsanspruch des Wirtschaftssystems? Wie ist dem
Sinnverlust zu begegnen, wenn Wertordnungen nur noch im Plural verfügbar
sind (Ziffer 3.)?

Solche Anfechtung des normativen Anspruchs führt zur Frage, ob es ein
demokratisches Minimum gibt, das trotz des pluralistischen Relativismus
gesichert bleibt. Gibt es Grundsätze und Kriterien, nach denen wir uns auch

in einer postmodernen Welt ausrichten können? Wie weit helfen uns dabei
die Erkenntnisse der Diskursethik? Lässt sich diese im Sinne einer delibera-
tiven Demokratie für die politische Auseinandersetzung nutzen? Liefert die

324



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

schweizerische Bundesverfassung Anhaltspunkte für diesen Diskurs (Ziffer
4.)?

Auf der Grundlage möglicher Antworten auf diese Fragen gilt es schliesslich.

praktische Richtlinien für die demokratische Weiterbildung der
schweizerischen Staatsordnung zu entwickeln: Lässt sich eine schweizerische
Demokratietheorie entwickeln, welche Diskursethik, Pluralismus und

Verfassungsrecht miteinander verknüpft? Welche Forderungen ergeben sich

aus einer solchen Konzeption für die Weiterentwicklung der schweizerischen
Demokratie (Ziffer 5.)?

Da der Nationalstaat unter den Bedingungen der Globalisierung nicht
mehr in der Lage ist, der Wirtschaft einen Rahmen zu setzen, drängt sich die
Suche nach Möglichkeiten transnationaler Demokratie auf. Braucht es im
internationalen Feld Institutionen, welche den nationalen Verfahren und

Strukturen nachgebildet sind und diskursethische Fairness, pluralistische
Anerkennung und grundsätzliche Abwägung wichtiger Rechtsgüter gewährleisten?

Kann eine deliberative Weltpolitik darauf aufbauen, dass die
Marktwirtschaft selber auf Fairness und auf ein Minimum an sozialem Ausgleich
angewiesen ist (Ziffer 6.)?

2. Demokratieverständnisse

2.1 Vier Typen einer Demokratietheorie

Wenn wir wissen wollen, wohin wir uns zur Zeit bewegen, müssen wir Bezug
nehmen können auf ein Umfeld, in dem uns verschiedene Richtungen offen
stehen. Wir brauchen ein Bezugsnetz der Möglichkeiten, unter denen wir
wählen können. Welches sind die grundsätzlichen Varianten, in denen der

Sinn von Demokratie gesehen werden kann?

Der Blick in die Ideengeschichte liefert uns einen Spiegel, in dem wir die
wiederkehrenden Wunschbilder der menschlichen Geschichte erkennen können.

Die idealen Konzepte, welche die Schöpfer politischer Systeme angeleitet

haben, liefern auch uns eine normative Orientierung. Die folgende
Typisierung erhebt allerdings nicht den Anspruch historischer Angemessenheit.

Ihr Sinn ist einzig, ein analytisches Instrument für die gedankliche
Ordnung unterschiedlicher demokratischer Praxis zu schaffen. Die Typologie
hat somit heuristischen Wert: Sie bildet eine Arbeitshypothese als Hilfsmittel
besserer Erkenntnis gegenwärtiger Verhältnisse.

Für die Zwecke dieser Studie lassen sich die verschiedenen Ideen in

folgende vier Typen gruppieren4:

4 Das Folgende ist eine Kurzfasung aus Philippe Mastronardi, Demokratietheoretische

325



Philippe Mastronardi

- die republikanische Demokratietheorie (oder die Lehre vom demokratischen

Gemeinwohl);

- die liberale Demokratietheorie (oder die Lehre vom freien Menschen in
freier Gesellschaft);

- die realistische Demokratietheorie (oder die Lehre vom funktionalen
Gleichgewicht der sozialen Kräfte);

- die komplexe Demokratietheorie wozu meist jene Modelle zu zählen sind,

welche Freiheit und Gemeinwohl unter den Bedingungen einer modernen

pluralistischen Funktionsgemeinschaft verwirklichen wollen).

2.2 Die republikanische Demokratietheorie

Ausgangspunkt des Republikanismus ist ein Menschenbild, das den Einzelnen

wesentlich an seine Lebensgemeinschaft mit anderen gebunden sieht.

Der Mensch ist von Natur aus nicht so ausgestattet, dass er für sich allein ein

menschenwürdiges Dasein führen könnte. Für seine soziale Integrität, die ihn
erst zum Menschen macht, ist er essentiell auf das «Du», auf den andern,

angewiesen. Sein Leben ist auf Gemeinschaft - Polis - ausgerichtet. Ein
solcher Mensch hat ein fundamentales Interesse an Gemeinschaft: Sein
Interesse an der Gemeinschaft ist das an einer bürgerl ich garantierten Freiheit.
Denn frei kann er nur als Mitglied dieser Gemeinschaft sein. Die
Lebensgemeinschaft wird von gemeinsamen Werten, die alle Mitglieder teilen, getragen.

Die Gemeinschaft hat ein Ziel, das Gemeinwohl. Dieses umfasst und

übersteigt alle individuellen Interessen. Individuelle und öffentliche Moral
fallen zusammen im Bild des «guten Lebens», das alle miteinander teilen.
Ausdruck dieser Einheit ist die Bürgertugend, der politische Charakter des

Menschen. - Der Republikaner ist politischer Moralist: homo politicus.
Die republikanische Theorie betont die Gleichheit, die allen in ihrer

Freiheit zukommt. Freiheit ist das Recht zur Teilnahme für alle. Freiheit ist

nur unter Gleichen möglich. Teilnahme führt zur Teilhabe: Indem alle am
Staat teilnehmen, bilden sie selber den Staat. Dieser ist - zumindest in der
Variante Jean-Jacques Rousseaus^ - keine losgelöste Identität, sondern
das Volk selber, wie es sich in seinem demokratisch gebildeten Gemeinwillen
ausdrückt. Der Staat, das sind wir selber.

Die kommunitaristische Variante des Republikanismus betont die
Bürgertugenden und den Gemeinschaftssinn. Sie sucht nach der Gemeinschaft

geteilter Werte in lokal eng begrenzten, relativ homogenen Gesellschaften.

Modelle-praktisch genutzt, in: Aktuelle Juristische Praxis (AJP) 1998. 383 ff. Dort finden
sich auch ideengeschichtliche Hinweise.

5 Jean-Jacques Rousseau, Gesellschaftsvertrag.

326



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Sie legt das Schwergewicht auf Fragen der individuellen Ethik. Die übrigen
Strömungen des Republikanismus interessieren sich hingegen mehr für Fragen

der Institutionenethik. Sie orientieren sich an der Lehre von der
Mischverfassung und suchen die gerechte Teilhabe aller sozialen Kräfte an den

politischen Funktionen zu gewährleisten. Die gemischte Verfassung will
Machtmissbrauch dadurch verhindern, dass verschiedene Interessen innerhalb

des Staates in verschiedenen Gewalten verkörpert werden, die sich

gegenseitig im Zaum halten.

2.3 Die liberale Demokratietheorie

Der liberale Mensch ist autonom und steht von Anfang an mit unveräusserlichen

Rechten seiner Gesellschaft gegenüber. Seine Fähigkeit zur
Selbstbestimmung erwirbt er nicht primär sozial, sondern er trägt sie bereits vom
Naturzustand her in sich. Im Gegensatz zur republikanischen Theorie von der

geselligen Natur des Menschen geht das liberale Menschenbild von Eigennutz

und Angst als Triebfedern menschlichen Handelns aus. Im Naturzustand
herrscht unter den Menschen völlige Freiheit und Gleichheit, aber so, dass

jeder im Krieg gegen jeden das gleiche Recht auf alles hat. Die Freiheit ist
daher nicht gesichert und das Recht nicht geschützt. Der Selbsterhaltungstrieb

veranlasst die Menschen, ihre natürliche Freiheit aufzugeben und die
Fesseln der bürgerlichen Gesellschaft auf sich zu nehmen, um dadurch
Sicherheit, Frieden und Wohlergehen einzutauschen. Im Unterschied zur
republikanischen Theorie sind die Rechte des Einzelnen nicht primär Anteile
am gemeinsamen Gut der Gemeinschaft, sondern Eigentum eines jeden, das

er durch das Werk seiner Hände erwirbt: Leistung schafft Besitz. - Der
liberale Mensch erschafft sich seine Welt: Er ist homo faber.

Die Menschen treten ihrem Staat nur so viel von ihrer Rechtsstellung ab,

wie ihnen notwendig scheint, um die Rahmenbedingungen zu schaffen, unter
denen sie ihre Freiheit leben können. Gesellschaft und Staat sind voneinander

getrennt, und zwar so, dass die Gesellschaft dem Staat vorgeordnet ist. Die
Gesellschaft schafft sich ihren Staat nach ihren Zwecken. Und innerhalb der

Gesellschaft hat das Privatinteresse Vorrang vor kollektiven Interessen. Das

öffentliche Interesse ergibt sich aus der Summe der Einzelinteressen.
Gemeinwohl verwirklichen heisst nicht, ein kollektives Ziel erreichen, sondern

jedem gestatten, seine individuelle Vorstellung von Freiheit zu verwirklichen.
Das Gemeinwohl wird damit individualisiert und zugleich formalisiert. Das

Ziel ist der Weg: Da wir über verbindliche Wahrheit nicht verfügen, gilt es,
eine offene Gesellschaft zu bilden, die jedem optimale Entwicklungschancen
seiner eigenen Möglichkeiten bietet.

Misstrauen gegenüber kollektiver Macht begründet den liberalen Rechtsstaat.

Dieser erhält seinen Auftrag in einer Verfassung übertragen, die seine

327



Philippe Mastronardi

Macht beschränken soll. Dem Mehrheitswillen sind mit den unveräusserlichen

Menschenrechten Schranken gesetzt. Zudem wird die Machtausübung
im Staat durch gewaltenteilige Organisation gemässigt.

Der moderne Liberalismus ist in zwei Lager gespalten: Der Neoliberalismus

will den Staat auf die Aufrechterhaltung allgemeiner Rahmenbedingungen

beschränken. Die Marktwirtschaft soll demnach ihre gesellschaftlichen
Voraussetzungen weitgehend selber bestimmen können. Demgegenüber vertritt

der Ordoliberalismus die These, dass Gesellschaft und Politik jene
Institutionen zu schaffen haben, welche die Rahmenbedingungen der
Wirtschaft bestimmen, damit die Wirtschaft ihre gesellschaftliche Funktion nicht
selbst definiert.

2.4 Die realistische Demokratietheorie

Ausgangspunkt dieser Theorie ist nicht eine normative Vorstellung vom
Verhältnis des Einzelnen zur Gesellschaft, sondern die tatsächliche Feststellung,

dass Politik im wesentlichen nicht vom Volk selber, sondern von
interessierten Gruppen und Organisationen betrieben wird. Das Interesse gilt
daher dem Institutionengefüge und den Funktionsbedingungen, die dieses

Gefiige prägen. Die realistische Theorie fragt nach den Leistungen des

politischen Systems, nach dem Output. Ihr Ziel ist die möglichst rationale

Herrschaftsausübung. Zur Bestimmung dessen, was rational ist, überträgt die
Pluralismustheorie meist das Marktmodell auf die Politik. Als Kriterium der
Rationalität bietet sich dort die individuelle Nutzenmaximierung an. Danach
lässt sich das Verhalten der Bürgerinnen und Bürger bei einer Wahl oder einer

Abstimmung ähnlich deuten, wie das des rationalen Verbrauchers: Jeder wird
seine Stimme so einsetzen, dass dadurch sein persönlicher Nutzen möglichst
gefördert wird. - Der realistische Mensch ist homo oeconomicus.

Die Konkurrenz der verschiedenen Verbände schafft einen pluralistischen
Ausgleich der Interessen im Volk. Der Kompromiss zwischen den organisierten

Interessen führt zu einer Konkordanz unter den staatstragenden
gesellschaftlichen Kräften, die dem Allgemeininteresse zumindest nahe kommt.
Demokratie spielt sich zwar primär unter den Eliten des politischen Systems
ab. Die Konkurrenz unter den Politikern auf dem Wahl-Markt verleiht dem

Volk aber Macht und zwingt die Führer, gegenüber den Anliegen der Geführten

aufgeschlossen zu sein.

Voraussetzung ist allerdings, dass in der Gesellschaft ein unstrittiger
Bereich vorhanden ist, ein Konsens über den Wertkodex des politischen
Systems. Dazu gehört die allseitige Bereitschaft, den Wettbewerb für neue
Teilnehmer offen zu halten und allen Gruppen die gleichen Chancen in der

Auseinandersetzung zu gewähren: Das Prinzip der Fairness muss von allen
anerkannt sein. Hinzu kommt ein Bestand an regulativen Ideen, die für

328



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

unverfügbar gelten und im Konkordanzprozess nicht verändert werden dürfen.

Dazu zählen die Grundrechte in ihren Kerngehalten und die staatlichen
und demokratischen Strukturen. Der Gruppenegoismus bewährt sich nur,
solange er die Grenzen wahrt, welche die Selbsterhaltung des Systems ihm
auferlegt.

2.5 Die komplexe Demokratietheorie

Das Anliegen dieser neueren Ausrichtung der Demokratietheorie ist, die

normativen Postulate der alten Demokratietheorien unter den systemfunktionalen

Bedingungen der heutigen Politik soweit möglich zur Geltung zu

bringen. Der Mensch wird wieder in die Mitte gerückt, aus der ihn die

systemische Betrachtung verdrängt hat. Aber er ist nicht mehr die unproblematische

Basis der Demokratie. Er ist selber komplex geworden. Weder das

Bild des autonomen Individuums noch jenes des sozialen Wesens genügen
mehr. Die Menschenbilder müssen ebenso differenziert werden, wie sich die

Gesellschaft differenziert hat. Das Anliegen der Partizipation kann nicht mehr
das Verhältnis des Einzelnen als solchem zu Gesellschaft und Staat als

Ganzen betreffen, sondern nur noch das Verhältnis verschiedener Aspekte
menschlicher Identität zu den entsprechenden sozialen Bezügen, in denen der
Einzelne steht: Demokratie ist nicht mehr nur eine Sache des Staates, sondern
ebenso sehr der Wirtschaft, der Kultur, der Familie.

Eine diskursethisch begründete Variante appelliert an die Verständigungsbereitschaft

aller und versucht, den machtkritischen Gehalt unserer demokratischen

Institutionen und Verfahren für Anliegen der nicht organisierten
Öffentlichkeit zu nutzen. Gefordert sind aktive Bereichsöffentlichkeiten, in

denen sich Fachleute und problembewusste Gruppierungen zum Fürsprecher
von Interessen machen, die sich im System des Gruppenpluralismus nicht
von selbst organisieren: langfristige Interessen, Aspekte des Gemeinwohls
oder der Lebensform unserer Zeit insgesamt. Bereichsweise soll stellvertretend

für die passive Öffentlichkeit eine Auseinandersetzung über das Gemeinwohl

möglich werden.
Auch die komplexe Demokratietheorie verfügt nicht über ein definierbares

Gemeinwohl. Aber sie verlangt, dass der kollektive Interessenausgleich nicht
dem Gruppenpluralismus nach freiem Spiel der Interessen überlassen werde,
sondern sich in einem Verfahren abspiele, das allgemeine Interessen fördert.
Partikuläre Meinungen müssen sich der Bewährung in einer möglichst
rationalen Auseinandersetzung unterziehen.Stichworte zur Gewährleistung
solcher Verfahren sind: Öffentlichkeit der Auseinandersetzung und Verantwortlichkeit

der entscheidenden Behörden; d.h. ihre Pflicht, das Ergebnis des

Verfahrens vor einem grösseren Kreis Aussenstehender, letztlich vor der
Öffentlichkeit zu begründen. Kontrolle und Öffentlichkeit werden hier zum

329



Philippe Mastronardi

kritischen Prinzip. Die Gemeinwohlbindung des Staates reduziert sich auf
eine Rationalitätsverpflichtung: Er hat darauf zu achten, dass Entscheidungen
innerhalb der modernen pluralistischen Funktionsgemeinschaft in fairer,
argumentativer Auseinandersetzung getroffen werden können.

2.6 Ideologiekritischer Raster

Die hier skizzierte Typologie dient im folgenden als methodisches Rüstzeug,
mit dessen Hilfe der Stand und die Entwicklung der schweizerischen Demokratie

analysiert werden soll. Sie bildet einen ideengeschichtlichen Raster,

mit dem die politische Praxis in der Schweiz hinterfragt werden kann. Er

gestattet, jede staatspolitische Position in eine Denktradition einzuordnen,
ihre Verwandschaft mit andern Elementen einer Demokratiekonzeption zu
bestimmen und sie von alternativen Konzeptionen abzugrenzen6. Die Typologie

wird damit zu einem Instrument der Ideologiekritik.
Dabei wird sich zeigen, dass das Selbstverständnis, das die politische

Praxis prägt, mit der entworfenen Typologie gut erfasst werden kann. Die vier
demokratietheoretischen Ausrichtungen spiegeln die multikulturelle Spaltung

der Politik - sie dienen als Weltbilder, welche die Auseinandersetzung
in der Öffentlichkeit nähren. Allerdings stehen diese Vorstellungswelten in
hartem Konflikt mit der politischen und wirtschaftlichen Realität. Sie sind
zunächst nicht Instrument der Problemlösung, sondern Teil des politischen
Problems: ideologische Verzerrungen, an denen festgehalten wird, obwohl
sie nur einem partiellen Aspekt der Wirklichkeit entsprechen (Ziffer 3.).

Legitime Geltung erlangen sie erst wieder im Kontext eines normativen
Pluralismus, der jedem Weltbild seine relativierte Stellung im Rahmen eines

Konzepts deliberativer Demokratie zuweist (Ziffern 4. und 5.).

3. Entwicklungstendenzen der schweizerischen Demokratie

Die schweizerische politische Praxis wird von einem Selbstverständnis

geprägt, nach welchem sich der Pluralismus aller wesentlichen
Gesellschaftsinteressen durch allseitige Konkordanz zu einem harmonischen
Ganzen verbindet. In Wirklichkeit fördern die Entscheiclungsprozesse
aber partikuläre Gruppeninteressen; als Maxime politischer Haltung
macht sich ein ökonomisierter Utilitarismus breit, der die Nützlichkeitsrechnung

jedes Einzelnen zum Massstab erhebt. Die Erfordernisse des

Wirtschaftssystems und das Denken in ökonomischen Kategorien be-

6 Für die praktische Nutzung der Typologie im Rahmen der staatsrechtlichen Argumentation
vgl. Philippe Mastronardi, Modelle, 392 ff.

330



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

stimmen zunehmend die Grenzen politischer Freiheit. Das Wirtschaftssystem

dominiert das politische; die Rationalität heider Systeme
verdrängt die kommunikative Rationalität der Lebenswelt überall dort, wo
Geld und Macht Entscheidungen effizienter erbringen als die solidarische

Suche nach Verständigung unter Menschen. Sinnfragen werden mit
Denk- oder Sachzwängen beantwortet. Orientierungslosigkeit und
Verunsicherung rufen nach vereinfachenden, oft fundamentalistischen
Lösungsmodellenfür politische Probleme. Die Gesellschaft zerfällt zunehmend

in die Welt der Systeme einerseits, in die Lebenswelt anderseits,
in der sich immer mehr geschlossene soziale Gruppen abgrenzen. An
die Stelle eines konsensfähigen Pluralismus tritt eine multikulturelle
Spaltung.

3.1 Das schweizerische Demokratieverständnis

3.1.1 Geschichtliche Wurzeln

Die alte Eidgenossenschaft war keine Demokratie im modernen Sinne. Sie

kannte jedoch einige Traditionen, welche die heutige Politik noch immer

prägen. Es sind dies in erster Linie die folgenden:
Der Genossenschaftsgedanke gilt als prägendes Merkmal der alten

Eidgenossenschaft. Er umschreibt idealtypisch eine echte Gemeinschaft von
Mitgliedern. die auf ethische Bindungen an gemeinsame Werte gegründet ist und

weitgehende Solidarität verbürgt7. Dieser Gedanke war mindestens für das

Selbstverständnis der alten Eidgenossen leitend. Er hat aber sicher zumindest
teilweise auch die soziale Wirklichkeit mitgeprägt.

Die sog. Schweizer Freiheit ist eng damit verbunden. Gemeint war damit

primär die Selbstbestimmung der autonomen Körperschaft, die sich für den

Bürger als Teilnahme an der Verwaltung des Gemeinwesens auswirkte.
Freiheit war nicht ein Anspruch des Individuums, sondern ein Teilnahmerecht
des Genossenschafters8. Diese genossenschaftliche Konzeption vertrug sich

durchaus mit sozialer und vor allem politischer Ungleichheit sowie der

Ausbildung einer Aristokratie, doch milderte sie die Unterschiede im
Vergleich zu den Verhältnissen in andern Ländern9.

Das Genossenschaftsprinzip förderte auch die Politisierung aller Schichten,

was der Verbreitung des Milizprinzips diente10. Die Hingabe für das

7 Roman Abbgg. Eidgenossenschaft, 83.
8 A.a.O., 86 f.
9 A.a.O.. 92 f.

10 A.a.O.. 96. Mildem Milizsystem soll die Verankerung der Staatsorgane und der Verwaltung
im Volk garantiert werden (Alois Riklin/Silvano Möckli, Werden und Wandel, 50).

331



Philippe Mastronardi

Gemeinwesen galt als selbstverständliche Pflicht und die Ausübung öffentlicher

Ämter als Ehre11.

Auch die typisch schweizerische Entwicklung der Konkordanz folgt einer
Traditionslinie des «gütlichen Einvernehmens» unter den alten Orten12. Sie

lehrte den Eidgenossen die gegenseitige Rücksichtnahme, die später zur
Politik der möglichsten Integration jeder Opposition führte13.

Schliesslich ist das Kollegialprinzip auch ein altes Prinzip der Organisation

staatlicher Aufgaben innerhalb und unter den alten Orten14.

Insgesamt lässt sich die schweizerische Staatsordnung ihrer Herkunft nach
als Mischung von Republikanismus und Liberalismus verstehen, in der die

republikanischen Tendenzen überwiegen:
Das republikanische Gedankengut ist in der Schweiz vor allem über das

Wirken von JEAN-JACQUES ROUSSEAU und über das Vorbild der amerikanischen

Revolution bedeutsam geworden. Zusammen mit den soeben skizzierten

alteidgenössischen Traditionen bildet der Republikanismus die Grundlage

für das Demokratieprinzip in der Schweiz. Unser Bundesstaat ist in seiner
demokratischen Komponente damit wesentlich republikanisch geprägt.
Unsere direkte Demokratie, der politische Willensbildungsprozess und die für
uns typische Konsenssuche im Konkordanzsystem legitimieren staatliches
Handeln nach Massgabe des Demokratieprinzips. Gute Gründe für die
Zustimmung zum Staat stützen sich auf republikanisches Gedankengut und auf
dessen demokratische Institutionen15.

Das liberale Gedankengut bildet im schweizerischen Verfassungsrecht die

Grundlage für das Rechtsstaatsprinzip16. Dieses legitimiert staatliches Handeln

durch dessen Legalität, also durch die rechtssatzförmige Bindung der

Verwaltung an das Recht, sodann durch den Rechtsschutz, der den Betroffenen

gestattet, sich vor unabhängigen Gerichten für ihre Rechte zu wehren,
ferner durch die Grundrechte, die dem einzelnen eine staatsfreie Sphäre der

Individualität sichern, und durch ein System politischer und administrativer
Kontrollen staatlicher Macht.

11 Roman Abegg, Eidgenossenschaft, 96. So wurden alle öffentlichen Ämter in den Länder-
orten nebenamtlich besetzt und wurden nur tief oder gar nicht entschädigt (Alois
Riklin/Silvano Möckli, Werden und Wandel, 51).

12 Alois Riklin, Staatsidee, 234.
13 A.a.O., 234 f.
14 Vgl. Jakob Dubs. Öffentliches Recht. Bd. I, 85.

15 Wieviel beim Ubergang von der alten zur neuen Eidgenossenschaft Kontinuität, wieviel
Paradigmenwechsel darstellt, kann hier offen bleiben; vgl. Alois Riklin, Staatsidee, 226;

Alfred Kölz, Verfassungsgeschichte, 616 ff.
16 Die Rechtsstaatsidee hat gegenüber der Vorherrschaft der Demokratie grosse Mühe, sich

in der Schweiz durchzusetzen (Alois Riklin, Staatsidee, 236).

332



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

3.1.2 Die Demokratie der Bundesverfassung

Indem die Verfassung den Begriff der Eidgenossenschaft aus den alten
Bünden aufgreift, übernimmt sie die geschichtlichen Wurzeln der Demokratie

in der Schweiz. Für die Bundesebene verankert sie das System der
halbdirekten Demokratie. Für die Kantone schreibt sie nur auf Verfassungsebene

die direkte Form vor. Im übrigen lässt sie daneben auch die halbdirekte
und die repräsentative Form zu17.

Mindestens die halbdirekte Demokratie ist auf Gesetzesebene in allen
Kantonen verwirklicht. Das schweizerische Verfassungsrecht sieht somit für
die Kantone eine Mittelstellung zwischen republikanischer und liberaler
Konzeption der Demokratie vor. Republikanisch (im Sinne Jean-Jacques
ROUSSEAUS) handeln jene Kantone, die auch auf Gesetzesebene das
obligatorische Referendum kennen18; liberaler strukturiert sind jene, die dafür nur
das fakultative Referendum vorsehen. Instrumente wie die Gesetzesinitiative,
das Finanzreferendum oder die Volksmotion verstärken die direktdemokratische

Komponente noch. Das kantonale Staatsrecht ist insgesamt stark vom
republikanischen Gedanken der Volkssouveränität geprägt. Es überwiegt die

republikanische gegenüber der liberalen Begründung der Staatsorganisation.
Für die nationale Ebene geht die Bundesverfassung etwas weniger weit.

Gleich strukturiert wie auf kantonaler Ebene ist die Verfassungsgebung. Für
sie gilt das obligatorische Referendum mit Zustimmung von Volk und Ständen,

also die direkte Demokratie19. Auf der Ebene der Gesetzgebung ist

jedoch nur das fakultative Referendum vorgesehen, also die halbdirekte
Form20. Auch auf Bundesebene findet sich so eine Mischung von republikanischer

und liberaler Ausrichtung, wobei die verstärkte Position des

Parlaments gegenüber dem Volk das liberale Element etwas mehr hervorhebt.

Entsprechend sind auch die Kontrollinstrumente stärker ausgebaut21.

Die hängigen Vorschläge zur Verfassungsreform im Bund nehmen in

unterschiedlicher Weise Stellung zu den vier Leitvorstellungen einer Demokratie:

17 Art. 6 Abs. 2 lit. b BV; Wolf Linder, Verfassung.
18 Dazu gehören die Kantone Aargau, Appenzell Ausserrhoden, Appenzell Innerrhoden,

Basel-Landschaft, Glarus, Graubünden, Nidwaiden, Obwalden, Schaffhausen, Schwyz,
Solothurn, Thurgau, Uri, Wallis und Zürich.

19 Art. 118 ff. BV.
20 Art. 89l,is 90 BV.
21 Vgl. die Finanzdelegation (Art. 50 Geschäftsverkehrsgesetz |GVG | die Geschäftsprü-

fungskommissionen (Art. 47lu GVG) mit ihrer Geschäftsprüfungsdelegation (Art. 47l|Uin"

ljuils qyq) un(j der parlamentarischen Verwaltungskontrollstelle (Art. 47scx"-'s GVG) sowie
die parlamentarischen Untersuchungskommissionen (Art. 55-65 GVG).

333



Philippe Mastronardi

Die Reform der Volksrechte entspricht zunächst einer republikanischen
Tendenz, die Partizipationsrechte des Volkes auszuweiten und die Gewaltenteilung

über die Behörden hinaus auch auf die Stimmbürgerschaft auszudehnen.

Die Allgemeine Volksinitiative sieht in diesem Sinne sowohl eine

Erleichterung und Ausweitung der Initiativrechte des Volkes vor; das

Verwaltungsreferendum soll der Bürgerschaft in wichtigen nicht legislativen
Geschäften einen Anteil an der Kontrolle der Behörden verschaffen. Allerdings
will der Bundesrat gleichzeitig die Zahl der erforderlichen Unterschriften
erhöhen. Hierin zeigt sich eine funktionalistische Tendenz, die Nutzung der
Volksrechte zu erschweren, um die Belastung des staatlichen Entscheidungs-

prozesses zu reduzieren22.

Die Justizreform verfolgt ebenfalls ein doppeltes Ziel; Zum einen dient sie

der liberalen Stärkung des Verfassungsstaates, indem sie eine Rechtsweggarantie

vorsieht und die Verfassungsgerichtsbarkeit im Anwendungsfall
einführt. Zum andern dient sie dem funktionalistischen Anliegen, die Überlastung

des Bundesgerichts zu beheben, indem sie Ausnahmen vom Zugang
zum obersten Gericht ermöglicht.

Die vier skizzierten Leitvorstellungen einer Demokratie prägen somit auch

die hängige Verfassungsreform. Insgesamt lässt sich sagen, dass die vier
Ideen in pluralistischer Kombination das Selbstverständnis der politischen
Praxis in der Schweiz bestimmen.

3.2 Zur politischen Praxis in der Schweiz

Der politische Prozess entspricht in der Schweiz nur scheinbar dem

Ideal des Pluralismus. In Wirklichkeit dient das intermediäre System,
das die Interessenvermittlung zwischen der Öffentlichkeit und den
Behörden wahrnehmen soll, vor allem den Interessen der Verbände und
damit der Wirtschaft. Das republikanische oder liberale Selbstverständnis

wird kaum gelebt; die Realität entspricht eher einem ökonomisierten
Utilitarismus. Die Handlungsmassstäbe werden dem Wirtschaftssystem
entnommen.

Dem skizzierten Selbstverständnis und der normativen Ordnung unserer
Institutionen steht eine Wirklichkeit gegenüber, die davon in erheblichem
Masse abweicht. Normativität und Normalität der schweizerischen Demokratie

entsprechen einander nicht. Dies ist zwar bis zu einem gewissen Grad
Zweck jeder Normierung. Eine Spannung von Sein und Sollen gehört zur
Dynamik menschlichen und gesellschaftlichen Handelns. Wichtig dabei ist
aber, dass diese Spannung bewusst gemacht wird und zur Orientierung dient.

22 Vgl. Philippe Mastronardi, Demokratie, 21.

334



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Ist die Differenz zu gross, gerät die Norm zur Utopie; ist die Differenz aus

dem Bewusstsein der Beteiligten verdrängt, wird die Norm zur Ideologie;
besteht zwischen verschiedenen Normen ein Widerspruch, verlieren sie ihre

Orientierungskraft. In all diesen Fällen besteht die Gefahr, dass faktische
Machtverhältnisse normative Kraft entfalten und die kreative Spannung
normativer Orientierung dem systemischen Zwang der Realität weicht.

Werden gesellschaftliche Veränderungen unter solchen Bedingungen
vorgenommen, so erfahren die Betroffenen sie als schicksalshaft, fremdgeleitet
und somit heteronom - als Verletzung der eigenen Autonomie. Was ein

Wertewandel sein könnte, in dem neue Orientierungen an die Stelle alter

gesetzt werden, wird zum blossen Wertzerfall. Wer sich orientieren will, kann
dann nur noch entweder am schwindenden Alten festhalten oder dem Trend
der herrschenden Kräfte folgen. Auf die Dauer führt beides zu Orientierungsverlust.

Ob sich die schweizerische Demokratie heute in einem solchen Zustand
des Wertzerfalls befindet, kann der Zeitgenosse nie güllig beurteilen. Es

lassen sich aber genügend Anzeichen dafür geltend machen, um dieses

Problem am Ende unseres Jahrhunderts zum Ausgangspunkt der Frage nach

dem Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie zu machen.
Das Dilemma zeigt sich vor allem am Verhältnis zwischen dem politischen

System und dem Wirtschaftssystem, dem ein ganzer Abschnitt gewidmet
werden soll (Ziffer 3.3). Aber auch innerhalb des politischen Systems weisen

einige Indizien auf dessen Notlage hin:
Die Funktionsweise des politischen Prozesses entspricht zwar bei erstem

Zusehen dem Ideal des Pluralismus, möglichst alle Werte und Interessen, die
in der Gesellschaft vertreten sind, zu berücksichtigen. Das hat in der Schweiz

zu einer politischen Kultur des Ausgleichs aller Anliegen geführt23. Unser

Entscheidungsprozess fördert dabei allerdings einseitig kurzfristige
Einzelinteressen der verschiedenen Wirtschaftsgruppen und lässt Werte und
Konzeptionen zu kurz kommen24. Das vorparlamentarische Verfahren entspricht
nicht dem demokratischen Prinzip der allgemeinen politischen Öffentlichkeit,

sondern begünstigt selektiv die Interessen der Verbände25. Die doppelte
Chance zur Einflussnahme bei der Gesetzesvorbereitung und beim Vollzug
gibt einer Reihe von Wirtschaftsorganisationen die Möglichkeit,
unerwünschte Veränderungen zu verhindern, d.h. die Macht, nicht lernen zu

23 Wolp Linder, Entscheidung, 201.

24 Wolf Linder weist darauf hin, dass bei uns im Gegensatz zum parlamentarischen System
das Gegengewicht einer konzeptionellen Regierungspolitik fehle (a.a.O.. 202). - Die

Möglichkeit eines Machtwechsels, der auf einer alternativen Wertung beruht, entfallt.
23 A.a.O., 203 f.

335



Philippe Mastronardi

müssen26. Der Lernprozess, der für die Problemlösungsfähigkeit jedes
politischen Systems zentral ist, wird gefährdet.

Damit spielt sich die Interessenvermittlung zwischen der Bürgerschaft und

dem politisch-administrativen System nicht so ab, wie die republikanische
oder die liberale Demokratietheorie es sich vorstellen. Zwischen die politische

Öffentlichkeit und ihre Behörden schiebt sich ein intermediäres System,
das im Effekt vor allem die Interessen der Verbände und damit des

Wirtschaftssystems begünstigt27. Der scheinbare Pluralismus unseres politischen
Systems wird durch einen Korporatismus der Verbandsmacht überlagert, in

welchem ein professioneller innerer Kreis der wirtschaftlichen und politischen

Elite grossen Einfluss hat28. Der schweizerische Staat verliert dabei die
klaren Strukturen - mit der Volksvertretung als Zentrum der politischen
Meinungsbildung -, die er bei seiner Gründung gehabt hat29. Die «helvetische

Ideologie» zerbricht an der Wirklichkeit der Machtverhältnisse30.

Diese mehr qualitativen Befunde werden durch empirische Analysen
bestätigt-31.

Ein Überblick über die Vox-Analysen der Abstimmungen im Bund zeigt,
dass das Vertrauen der Bürgerschaft in die Regierung sinkt. Im Langzeitvergleich

ist das Vertrauen in die Regierung 1991 in ein Misstrauen
umgekippt32.

Die Feststellung, dass das Vertrauen der Bevölkerung in Regierung und
Parlament sowie in die politische und die wirtschaftliche Elite unter die
50%-Marke gesunken ist33, stimmt bedenklich, weil sie zeigt, dass die

Regierung - und allenfalls das ganze politische System - an der Substanz
ihres Vertrauenskapitals zehren.

26 A.a.O., 204 und 228 ff.
27 Hanspeter Kriesi, Entscheidungsstrukturen, 31 und 46 ff.
28 A.a.O., 686 ff. Nach Hans Tschäni (Wer regiert die Schweiz?, 169) «degeneriert» unsere

Verständigungsdemokratie langsam zur «Elitedemokratie eines beschränkten Interessenkreises».

29 Max Imboden, Malaise, 14.

30 Uli Windisch, Ideology, 215. Uli Windisch hat damit einen umfassenderen Prozess

gemeint, in dem neben dem Mythos der direkten Demokratie auch noch weitere Elemente

vergangener eidgenössischer Grösse in eine Krise geraten sind.
31 So stützen sich Wolf Linder auf die Arbeiten des Nationalen Forschungsprogramms Nr. 6

(Entscheidungsvorgänge in der schweizerischen Demokratie) und Hanspeter Kriesi auf

umfangreiche Studien zu referendumsfähigen Sachfragen der Jahre 1971-1976.
32 Vox-Analyse der eidgenössischen Volksabstimmung vom 25. September 1994, 36. Vgl.

die Vox-Analysen der eidgenössischen Abstimmungen vom 12. Juni 1994, 45, vom
27. September 1992, 53 ff. und vom 6. Dezember 1992,43 (EWR-Abstimmung; vgl. dazu
aber auch Silvano Möckli, Sekundäranalyse, 20).

33 Vox-Analyse der eidgenössischen Abstimmungen vom 1. Dezember 1996. 28.

336



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Mit der sogenannten Fichen-Affäre ist einer breiten Schicht der Bevölkerung

ein Stück des republikanischen Grundvertrauens in unsere Staatsordnung

verloren gegangen. Institutionell eröffnete diese Affäre eine Ära
parlamentarischer Untersuchungen und rückte die Bundespolitik etwas weiter weg
von der republikanischen Kultur der Zusammenarbeit in Richtung auf die
liberale Kultur der Kontrolle und des Misstrauens.

Seit einiger Zeit wird das Konkordanzsystem, bis anhin Garant politischer
Gerechtigkeit in der Schweiz, in und ausserhalb der beteiligten Parteien

angefochten, sei es, dass eine Partei, die Sozialdemokraten, mit dem Ausstieg
drohen, sei es, dass eine andere, die Schweizerische Volkspartei, deren

Ausschluss aus der Regierung anstrebt. Die Schwächen des politischen
Systems sind zwar bewusst, aber die Vorteile, die es heute den Beteiligten
bringt, sind immer noch gross genug, um zu verhindern, dass jemand es von
innen heraus grundlegend verändern möchte. Dabei verliert das politische
System an Legitimität: Die Konkordanz wird nicht mehr um ihrer potentiellen
Gerechtigkeit willen gepflegt; sie wird als Machtinstrument der teilhabenden
Eliten genutzt.

Eine Tendenz zur Entsolidarisierung zeigt sich in der Debatte um die

künftige Finanzierung der AHV. Dieses Solidaritätswerk leidet zwar faktisch
unter finanziellen Engpässen; normativ geht es aber um ein Versagen der

intergenerationellen Solidarität angesichts des egoistischen Nützlichkeitsdenkens.

Es fehlt die Bereitschaft, die Not der Generation unserer Eltern vor
die Eigeninteressen zu setzen - und es fehlt entsprechend auch das Vertrauen,
dass die Generation unserer Kinder das Gleiche auch für uns tun wird. Die
Krise ist somit nicht nur eine der Finanzen, sondern auch eine der politischen
Tugend.

Auch die Kostenexplosion im Bereich der Krankenversicherung ist nur das

sichtbare Zeichen einer grundsätzlichen menschlichen Verhaltensweise: Sie

ist die Folge des maximierenden Konsumverhaltens der Patienten einerseits,
der wirtschaftlichen Ausbeutung der Krankheit durch den Medizinalsektor
anderseits.

Demokratierelevant sind diese Hinweise deshalb, weil sie das Fehlen von
zwei Voraussetzungen des Republikanismus anzeigen: Erstens fehlt es an den

Bürgertugenden, die eine wohlgeordnete politische Gemeinschaft republikanischen

Zuschnitts voraussetzt. Zweitens fehlt es am Grundkonsens über das

Gemeinwohl (oder zumindest über den Rang der regulativen Idee eines

öffentlichen Interesses). Diese normativen Vorstellungen tragen zwar zum
Teil noch immer die Rechtsordnung und die normative Idee einer
«schweizerischen Eidgenossenschaft», doch vermögen sie kaum die Realität des

politischen Lebens zu prägen.
Für das vorliegende Thema ist dabei unerheblich, ob die Bürgertugenden

je in wesentlich grösserem Masse verwirklicht gewesen sind als heute.

337



Philippe Mastionardi

Entscheidend ist, dass es ein republikanisch geprägtes Selbstverständnis der
Politik gibt, ein heiles Selbstbild schweizerischer Demokratie, das nicht der

gelebten Praxis entspricht.
In Wirklichkeit macht sich die Maxime des ökonomisierten Utilitarismus

breit, welche von der Wirtschaftlichkeitsüberlegung jedes Einzelnen ausgeht.
Der Massstab des Richtigen oder des Guten wird operationalisiert zum
Kriterium des günstigsten Kosten-Nutzen-Verhältnisses oder der optimalen
Effizienz. Referenzgrösse ist dabei unwillkürlich die Ökonomie des Einzelnen

oder der organisierten Gruppe.
Beginnt der Staatsbürger auf diese Weise die Politik nach seinem direkten,

unmittelbaren Nutzen zu beurteilen, so bedeutet das eigentlich seinen Rückzug

ins Private. Seine Entscheidung über Vorlagen der Behörden ist nicht
mehr von politischen Erwägungen, sondern von individuellen Motiven geleitet:

seinem materiellen Vorteil, seiner persönlichen Angst34. Es beginnt ein
Prozess der Entpolitisierung. Damit verkümmert auch der liberale Aspekt der
schweizerischen Demokratie. Er verliert seine grundrechtliche Ausrichtung
und beschränkt sich auf eine ökonomische Rationalität: die Freiheit der
individuellen Nutzenmaximierung.

Der enttäuschte Republikaner wird zum liberalen Skeptiker gegenüber
dem Staat. Er akzeptiert staatliche Entscheidungen nicht deshalb, weil sie

demokratisch legitimiert sind, sondern nur, falls sie zu nützlichen Leistungen
führen: Der Staat wird an seinem Nutzen für den Einzelnen gemessen. Die

Output-orientierte Legitimation tritt an die Stelle der Input-orientierten35.
In Wirklichkeit werden damit sowohl die republikanische wie die liberale

Haltung verlassen. Beide Argumentationen zur Legitimierung des Staates

sind ja von starken normativen Vorstellungen davon durchdrungen, wie der
Mensch und seine Gesellschaft sein sollten. Wo immer die Identifikation mit
dieser Norm zerbröckelt, wird dem Idealismus des Normativen ein Realismus
der Nützlichkeit entgegengesetzt. Das Idealbild wird mit dem Realbild
konfrontiert.

Der Wechsel der Legitimationskriterien für staatliches Handeln hat

weittragende Folgen. Wenn an die Stelle der demokratischen Willensbildung oder
der rechtsstaatlichen Gerechtigkeit der Machtausübung neu die Nützlichkeit
und Effizienz staatlicher Leistungen treten, bedeutet dies nichts anderes, als
dass ökonomische Werte das politische System zu steuern beginnen.

Dies entspricht dem Modell der realistischen Demokratietheorie: In dem

Masse, in dem die Legitimationskriterien sich verändern, bewegt sich die
schweizerische Demokratie von einer öffentlichen Lebenswelt, in der repu-

34 Wolf Linder, Entscheidung, 214.

35 Vgl. dazu Philippe Mastronardi, Legitimation des Staates.

338



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

blikanische und liberale Elemente die massgebenden Handlungskriterien
abgeben, zu einem wirtschaftlich-politischen System, das von funktionalisti-
schen Anforderungen gesteuert wird. Während Republikanismus und
Liberalismus ein Spannungsfeld von handlungsorientierenden Kriterien anboten,
nach denen sich eine demokratische Entscheidung richten sollte, liefert nun
das Wirtschaftssystem funktionale Erfordernisse in Gestalt von
marktwirtschaftlichen Gesetzmässigkeiten, die nicht verletzt werden dürfen.

Gleichzeitig ändert sich der Standpunkt, von dem aus der Staat betrachtet
wird: Während die republikanische und die liberale Optik dem Einzelnen eine

verantwortliche und begründbare Handlungsweise im öffentlichen Raum
anbieten wollen, geht es der funktionalen Analyse darum, das System als

Ganzes in seinem Reproduktionsprozess zu beobachten. Die Teilnehmerperspektive

wird gegen die Beobachterperspektive ausgetauscht. Die Systemtheorie

tritt an die Stelle der politischen Ethik.
Die Tragweite dieses Wandels wird unterschätzt, wenn im Wechsel der

Perspektive bloss ein reversibler methodischer Schritt gesehen wird, als ob

wir je nach der Frage, die wir beantworten wollten, einmal den Teilnehmer-,
ein andermal den Beobachterstandpunkt einnehmen könnten. Gewiss ist dies
im Einzelfall möglich. Je häufiger jedoch der systemische Standpunkt
eingenommen wird, desto stärker verengt sich der Freiraum für den ethischen.
Denn die Beobachtelperspektive bleibt - entgegen ihrem Namen - nicht

folgenlos. Die Erkenntnisse, die aus dieser Sicht gewonnen werden, bilden
höchst nützliche Steuerungsinstrumente der Sozialtechnologie. Sie gestatten,
eine bestimmte Strategie innerhalb des wirtschaftlichen und politischen
Systems erfolgreich zu verwirklichen. Sie sind damit ebenfalls handlungs-
orientierend in einem technokratischen Sinn. Die systemischen Gesetzmässigkeiten

überlagern so mit der Zeit das Spannungsfeld politisch-ethischer
Entscheidungen. Politische Freiheit besteht - bei Strafe des Misserfolgs - nur
noch in den Grenzen systemischer Erfordernisse.

Falls dieser Befund für die gegenwärtige Entwicklung der politischen
Kultur in der Schweiz stimmen sollte, wäre er von schwerwiegender Bedeutung

für den Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie. Liegt der Sinn
der Demokratie in der Schweiz in Zukunft darin, das politische System zu

befähigen, auf möglichst wirksame und effiziente Weise die Anforderungen
des Wirtschaftssystems in die Gesellschaftsordnung umzusetzen? Dann
verliert die Demokratie ihren eigenständigen Sinn.

3.3 Dominanz des Wirtschaftssystems

Die moderne Gesellschaftstheorie beschreibt Wirtschaft und Politik als

funktional ausdifferenzierte Teilsysteme der Gesellschaft, denen die
Lebenswelt als Ort der zwischenmenschlichen Verständigung gegen-

339



Philippe Mastronardi

übersteht. Die Neue Politische Ökonomie zeigt, class politische Prozesse

nach dem Muster wirtschaftlicher Rationalität ablaufen und entsprechend

gesteuert werden können. Das politische System funktioniert
danach als riesiger Markt für öffentliche Güter. Soweit sich diese

Theorie erfolgreich umsetzen lässt, erobert die Ökonomie den politischen

Bereich. Ihr Steuerungsanspruch gegenüber der Politik bedeutet,
class die Marktwirtschaft ihre eigenen Rahmenbedingungen selber
definieren will und sich so zur totalen Marktgesellschaft ausweiten möchte.
Je mehr das Wirtschaftssystem so das politische dominiert und dessen

Logik bestimmt, desto weniger Handlungsalternativen verbleiben
finden Einfluss der Lebenswelt aufdie Politik.

Auch wenn dem politischen System in der Schweiz nicht jede Autonomie

gegenüber dem Wirtschaftssystem abgesprochen werden darf,
übernimmt doch ökonomisches Denken die Führung. Politik kann am besten

als Zusammenspiel von dominierendem Wirtschaftssystem und
reagierendem politischem System beschrieben werden.

Die am Schluss des letzten Abschnitts formulierte These lautet, dass politisches

Handeln nur noch in den Grenzen systemischer Gesetzmässigkeiten
erfolgreich sein könne und dass innerhalb des Systemischen das Wirtschaftssystem

das politische System dominiere. Darin sind zwei Aussagen kombiniert:

Zum einen sei die Handlungsperspektive des Teilnehmers eingebunden
in übergeordnete Wirkungszusammenhänge, wie sie nur aus der systemischen

Perspektive des Beobachters erkennbar seien (Ziffern 3.3.1 und 3.3.2);
zum andern seien die Wirkungszusammenhänge des politischen Systems im
wesentlichen abhängig von den Wirkungszusammenhängen des Wirtschaftssystems

(Ziffern 3.3.3 und 3.3.4).

3.3.1 Zum Verhältnis von System und Lebenswelt

Teilnehmerperspektive und Beobachterperspektive36 werden in der aktuellen

sozialphilosophischen Diskussion am deutlichsten von JÜRGEN Habermas
und Niklas Luhmann repräsentiert. Niklas Luhmann vertritt den Standpunkt

der systemtheoretischen, JÜRGEN Habermas jenen der handlungs-
orientierten Betrachtungsweise sozialer Kommunikation.

Nach Niklas Luhmann spielt sich alle soziale Interaktion innerhalb der
Gesellschaft als dem umfassenden Sozialsystem ab37. Aus funktionalen
Erfordernissen differenziert sich dieses Gesamtsystem, indem sich Teilbereiche
der Gesellschaft zu in sich geschlossenen Systemen ausbilden. Damit reagie-

36 Vgl. Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln. Bd. 2, 179.

37 Niklas Luhmann, Soziale Systeme, 555.

340



Der Zweck der Eidgenossenschaft ai s Demokratie

ren sie auf die historisch wachsende Komplexität der gesellschaftlichen
Verhältnisse: In Abgrenzung zu ihrer gesellschaftsinternen Umwelt reduzieren

sie in ihrem Innern die Komplexität der Kommunikationsbeziehungen
und erhöhen damit ihre Funktionsfähigkeit38.

Solche soziale Systeme sind beispielsweise das Wirtschaftssystem39, das

Rechtssystem und das politische System40. Zum Wirtschaftssystem gehören
alle Kommunikationen, welche über das Medium Geld vermittelt werden41.

Im politischen System ist das entsprechende Medium die Macht; das politische

System hat sich aus der Gesellschaft ausdifferenziert, indem es sich das

Machtmittel der physischen Gewalt angeeignet hat42.

Nun wäre es in der Terminologie Niklas Luhmanns falsch, zu sagen, ein

System dominiere ein anderes43. Jedes System ist selbstreproduzierend, sog.

autopoietisch und daher gegenüber direktem Einfluss von aussen (operativ)
geschlossen44. Aber es ist kognitiv offen, also lernfähig. Und so haben die

Systeme unterschiedliche Möglichkeiten, einander Umweltbedingungen zu
schaffen, nach denen sich die anderen richten müssen. Aus der Sicht Niklas
Luhmanns kann dabei nicht von der «Macht» herrschender Kreise gesprochen

werden, welche ihre Wertvorstellungen mit Hilfe des Rechts durchsetzen45,

sondern eher von Trends bei der Entwicklung der verschiedenen

autopoietischen Systeme46. Die systemische Betrachtung interessiert sich

nicht für die persönlich verantwortete soziale Handlung, sondern nur für die
Funktionalität kommunikativer Prozesse.

Jürgen Habermas anerkennt zwar die Funktionalität des Systemischen47,

bestreitet aber die These Niklas Luhmanns, dass die funktionali-
stische Analyse die einzige zulässige Form der Rationalisierung von
Entscheidungen sei48. Es gibt daneben eine lebensweltliche, kommunikative
Rationalität, d.h. eine Chance handlungsorientierender Kommunikation unter

Menschen als lebensweltlichem Freiraum gegen den systemischen

38 Niklas Luhmann, Moderne Systemtheorien, 10 f. Niklas Luhmann verwendet hiereinen
kybernetischen Systembegriff, der das System durch seine operative Geschlossenheit

gegenüber seiner Umwelt definiert.
39 Niklas Luhmann, Wirtschaft der Gesellschaft, 52 ff.
40 Niklas Luhmann, Recht der Gesellschaft, 407 ff.
41 A.a.O., 453.
42 A.a.O., 281.
43 Niklas Luhmann wirft selber die Frage nach der Dominanz des Wirtschaftssystems auf,

verneint sie aber in dieser Form (Wirtschaft der Gesellschaft, 312 und 324 ff.).
44 Niklas Luhmann, Recht der Gesellschaft, 42 ff.
45 A.a.O.. 494.

46 A.a.O.. 495.
47 Er will Gesellschaften gleichzeitig als System und als Lebenwelt konzipieren (Jürgen

Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. 2, 180).

48 Jürgen Habermas, Theorie der Gesellschaft, 144.

341



Philippe Mastronardi

Zwang49. Jürgen Habermas' Handlungstheorie will sowohl Lebenswelt
wie System umfassen, allerdings unter Inkaufnahme eines Gegensatzes
zwischen normativen Strukturen und einschränkenden materiellen Bedingungen50.

Eine Gesellschaft differenziert sich nach Jürgen Habermas im Laufe
ihrer Geschichte sowohl als System wie als Lebenswelt aus. Mit dem

steigenden Verständigungsbedarf einer sich entwickelnden Gesellschaft vereinfachen

systemische Steuerungsmedien wie Geld und Macht die erforderliche
Handlungskoordination und ersetzen die sprachliche Kommunikation. Ihre

Subsysteme verselbständigen sich aus der Lebenswelt, technisieren diese

oder unterwerfen sie ihrem systemischen Zwang51.
Wirtschaft und Politik sind zwar durch Geld und Macht gesteuert, aber

empfindlich für Impulse aus der Lebenswelt, welche mittels der ihr eigenen
kommunikativen Rationalität eine Kontrolle über die beiden Teilsysteme
ausüben kann52.

Das Recht kann im Schnittfeld von Lebenswelt und System verständi-
gungsorientiertes Handeln fördern, indem es diskursive Willensbildungsprozesse

und konsensorientierte Verhandlungs- und Entscheidungsverfahren
errichtet53.

Die beiden Positionen von NlKLAS LUHMANN und JÜRGEN HABERMAS

lokalisieren das Dilemma einer modernen Demokratiekonzeption: Systemisch

betrachtet ist Demokratie ein Problem der Machtverteilung im politischen

System; als Handlungslehre sucht Demokratie nach Möglichkeiten der

Steuerung systemischer Prozesse durch eine lebensweltliche politische
Willensbildung.

3.3.2 Ökonomische Analyse der Politik

Die moderne Politikwissenschaft nimmt in diesem Dilemma überwiegend im
Sinne des Beobachterstandpunktes Stellung. Die Neue Politische Ökonomie
untersucht Politik mit den Instrumenten der ökonomischen Analyse und

gelangt zum Ergebnis, dass politische Prozesse nach dem Muster wirtschaftlicher

Rationalität ablaufen und entsprechend auch gesteuert werden können.

49 Jürgen Habermas, Legitimationsprobleme, 14.

50 A.a.O., 16.

51 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. 2, 272 ff.
52 Jürgen Habermas, Diskurs der Moderne, 422 f. Jürgen Habermas unterscheidet Geld.

Macht und Solidarität als die drei Steuerungsressourcen der Gesellschaft. Sein Anliegen
ist es, die Solidarität, als die Ressource der Lebenswelt, aus der sich die politische
Willensbildung nähren kann, gegenüber dem Geld und der administrativen Macht zu

behaupten (Unübersichtlichkeit, 158).
53 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. 2, 544; vgl. hinten Ziffer 4.2.3.

342



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Damit entfällt nicht nur die lebensweltliche Autonomie, sondern auch die

Eigengesetzlichkeit des politischen Systems. Letztlich dominieren die
ökonomischen Gesetzlichkeiten über die gesamte gesellschaftliche Entwicklung.

Der unter dem Namen «Public Choice» bekannte Ansatz ökonomischer
Analyse der Politik dehnt ökonomische Modelle auf den Bereich der Politik
aus54. Er generalisiert Regeln der Marktwirtschaft über ihren angestammten
Bereich hinaus, um sie auf politisches Handeln anzuwenden55. Er übernimmt
die Methodik der modernen Ökonomik und trifft für die Politik die gleichen
Verhaltensannahmen, die das herrschende Modell wirtschaftlichen Handelns

prägen: Der Mensch ist ein rationaler Egoist, der seinen persönlichen Nutzen

zu maximieren sucht56. Er ist homo oeconomicus oder «rational evaluating
maximising man (REMM)»57. Nach dem Prinzip des methodologischen
Individualismus58 lassen sich gesellschaftliche Ereignisse ausschliesslich
durch individuelles Verhalten erklären59: Die Präferenzüberlegung des

Einzelnen entscheidet über die Steuerung des Marktes bzw. der Politik60.
Während die traditionelle politische Theorie annimmt, es gebe im politischen

System genügend Anreize, welche die Politiker dazu anhalten, das

öffentliche Wohl oder doch das Interesse ihrer eigenen sozialen Gruppe zu

verfolgen61, sehen die Vertreter der Public Choice Theorie keinen Grund,
anzunehmen, dass das Individuum seine Motivation wechsle, wenn es sich

vom privaten in den öffentlichen Sektor bewege62. Das Gewinnstreben wird
bloss ersetzt durch das Einfangen von Wählerstimmen. Es ist unwesentlich,
oh der einzelne Politiker Motive des öffentlichen Interesses oder der Sorge
für die Armen haben mag oder nach Ruhm, Reichtum oder Macht strebt,
entscheidend für sein Verhalten wird - immer nach Public Choice - letztlich
immer sein, was er tun muss, um wieder gewählt zu werden63. Dies beruht

54 Dennis C. Mueller. Public Choice. I ; Guy Kirsch, Neue Politische Ökonomie, 4.

55 Paddy A. Mcnutt, Economics, 2 f.. James M. Buchanan, Politische Ökonomie, 26.

56 Dennis C. Mueller, Public Choice, 2 f.; Peter Self, Government by the Market?, 4.

57 Gebhard KirchgässnerAVerner W. Pommerehne, Low-cost decisions, 107.

58 Paddy A. Mcnutt, Economics, I.
59 Adrian Vatter, Eigennutz, 23; Guy Kirsch, Neue Politische Ökonomie, 5.

60 «Politik wird somit als ein Verfahren zur Bildung gesellschaftlicher Entscheidungen auf
der Grundlage individueller Präferenzen aufgefasst.» (Adrian Vatter, Eigennutz, 24 mit
weiterem Hinweis).

61 Gebhard Kirchgässner/Werner W. Pommerehne, Low-cost decisions, 107; vgl. auch

Dennis C. Mueller. Public Choice, 1.

62 Peter Self, Government by the Market 2; James D. Gwartney/Richard E. Wagner,
Conduct of representative government, 7.

63 James I). Gwartney/Richard E. Wagner, Conduct of representative government, 8 f.

Dass dem nicht immer so ist, belegt Jürg Steiner, Gewissen. 114 ff. anhand einer
Fallstudie, die zeigt, dass Politiker sich bei Entscheidungen nicht nur nach dem politischen
Druck richteten, sondern auch danach, was sie aufgrund ihres Gewissens als recht bctrach-

343



Philippe Mastronardi

auf einer der Grundannahmen der ökonomischen Theorie, wonach Entscheidungen

immer Folgen für den Entscheidenden haben, nach denen er sich
richtet. Dank dieser Folgenorientierung lernen die Teilnehmer am (politischen)

Markt, «richtig» zu entscheiden64.

Der Begriff des Richtigen wird hier freilich in seiner ethischen Dimension
auf ein reines Erfolgskalkül reduziert - auf den effizienten Mitteleinsatz im
Dienste individueller Nutzenmaximierung. Damit wird Politik privatisiert:
ihrer öffentlichen Dimension beraubt. Public Choice verkennt, dass politische
Ethik nicht nur resultatorientiert sein kann, sondern auch institutionell- und

personenorientiert sein muss65. - Dazu hier nur zwei Bemerkungen: Zum
einen gibt es gerade in der Politik Entscheidungen zu treffen, die kaum Folgen
für den Entscheidenden haben66, zum andern hat die ausschliessliche

Wirkungsorientierung ethische Folgen: Wenn Institutionen darauf ausgerichtet
werden, die Menschen über Erfolg und Misserfolg zu steuern, werden immer
mehr Leute sich tatsächlich nach der utilitaristischen Grundannahme verhalten

müssen, um zu bestehen. Der homo oeconomicus wird dann zur «self-

fulfilling prophecy»67.
Hinter dem methodologischen Individualismus der Theorie steht ein ganz

bestimmter philosophischer Individualismus ihrer Vertreter68: Sie hängen
einer allliberalen Demokratiekonzeption an, die auf ökonomische Dimensionen

verkürzt ist. Ihr Konzept lässt keinen Raum für Aspekte der Solidarität
und der Gemeinschaft69. Es stellt sich deutlich gegen republikanisches
Gedankengut, präsentiert sich ganz funktionalistisch, kommt aber ohne eine

normative Basis nicht aus. Es wird von der Haltung des ökonomisierten
Liberalismus getragen, die heute mit der Etikette «neoliberal» versehen wird.

Dass die Grundlagen der Public Choice Theorie kritisierbar sind, ändert

freilich nichts an der Tatsache, dass diese Theorie ihr Versprechen, politisches
Handeln mit ökonomischen Kriterien treffend voraussagen zu können, über
weite Strecken einlösen kann. Sie formuliert überprüfbare Hypothesen, die
sich in zahlreichen Studien bewährt haben70. Sie hat damit ein beachtliches

ideologiekritisches Potential, mit dem das herrschende Selbstverständnis der

politischen Elite und die gängigen Vorstellungen über das Funktionieren der

tctcn.
64 Gebhard Kirchgässner/Werner W. Pommerehne, Low-cost decisions, 108 f.

65 Alois Riki.in, Politische Ethik, 105 ff. Zudem erfasst das Erfolgskalkül des Nutzenmaxi-
mierers nur Bruchteile einer wohlverstandenen Verantwortungsethik.

66 Sog. low-cost decisions, Gebhard Kirchgässner/Werner W. Pommerehne, Low-cost
decisions, 109.

67 Vgl. Peter Ulrich, Demokratie und Markt, 88.

68 Vgl. a.a.O., 82.

69 Vgl. Adrian Vatter, Eigennutz, 25.

70 Peter Self, Government by the Market?, 7.

344



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Demokratie in Frage gestellt werden können71. Die Theorie ist daher sowohl
als analytisches Instrument als auch als praktisches Steuerungsmittel im

politischen System sehr wirkungsvoll. Die traditionelle politische Theorie ist
in die Defensive geraten; die Ökonomie erobert die Politik gleichermassen
auf wissenschaftlicher wie auf praktischer Ebene72.

3.3.3 Der Steuerungsanspruch des Ökonomismus

Die Neue Politische Ökonomie ist nur auf der instrumentellen Ebene ein
bestimmter methodischer Ansatz zur Beschreibung der Politik. Auf der

philosophischen Ebene ist sie Ausdruck eines Welt- und Menschenbildes, das

die Marktwirtschaft zum Ideal und Vorbild für die gesamte Gesellschaft
erhebt; praktisch gesehen ist sie die legitimierende Ideologie für den
faktischen Prozess der Ökonomisierung der Welt. Sie rechtfertigt den Steuerungsanspruch

des Wirtschaftssystems gegenüber dem politischen System - und
letztlich auch gegenüber der Lebenswelt.

Kritik am Geltungsanspruch der Neuen Politischen Ökonomie kann
entweder immanent erfolgen, d.h. indem aufgezeigt wird, welche Schwächen
die Theorie aufweist, oder extern, indem ihr Stellenwert im Rahmen der
Gesellschaftstheorie relativiert wird.

Immanente Kritik übt etwa Adrian Vatter, indem er die ausschliessliche

Output-Orientierung der Methode rügt. So verkennt sie den Wert demokratischer

Partizipation; sie will diese als blossen Kostenfaktor minimieren73. Mit
ihrer einseitigen Rationalität ist die Theorie zu eindimensional, um als

umfassende Demokratietheorie dienen zu können. Zudem lassen sich politische

Prozesse nicht allein mit dem Tauschmodell erfassen. Es fehlt der
Theorie das Sensorium für den Machtaspekt und für die Konflikthaftigkeit
der Politik. Ferner sieht sie politisches Handeln bloss als einseitige Aktion
(die Wahlhandlung des Einzelnen) statt als gegenseitige Interaktion. Menschliches

Verhalten ist stets mehrdimensional und lässt sich nicht auf eine einzige
Antriebsfeder reduzieren.

Public Choice bietet daher nur eine sehr verkümmerte politische
Handlungslehre. Diese Verkürzung ist aber nicht ungefährlich: Weil sich die Politik
nicht an die Rationalität des Ökonomismus halten will, gerät sie in Misskredit.

Weil sich der Staat nicht wie ein Markt verhalten kann, soll er abgebaut

71 Vgl. Richard E. Wagner/James D. Gwartney, Constitutional Order, 50.
72 Peter Ulrich, Demokratie und Markt, 79 spricht in diesem Zusammenhang von einem

«ökonomischen Imperalismus». Der ökonomische Ansatz hat denn auch innerhalb der

politikwissenschaftlichen Forschung eine dominierende Stellung eingenommen (Adrian
Vatter. Eigennutz, 329 mit weiteren Hinweisen).

73 Adrian Vatter, Eigennutz, 338 ff.

345



Philippe Mastronardi

und wo möglich durch den Markt ersetzt werden. Public Choice begründet
so die neoliberale Parole «weniger Staat, mehr Markt»74. Das Festhalten am

deskriptiven Modell trotz Abweichen der empirischen Realität macht die

Theorie zur Ideologie, die sich die Wirklichkeit unterordnen will. Damit läuft
Public Choice Gefahr, zu einem Instrument einer bestimmten politischen
Richtung zu verkümmern. Wissenschaft wird dann zum Machtinstrument der
Wirtschaft.

Hier setzt die externe Kritik an, wie sie etwa durch Peter Ulrich vertreten
wird75. Das ökonomistische Denken stellt den normativen Primat demokratischer

Politik in Frage, indem es den von ihm ermittelten faktischen Verhältnissen

normative Geltung zuerkennt. Es fördert damit die fortschreitende
Ökonomisierung der Gesellschaft. Auch wenn der Primat der Politik formell
anerkannt bleibt, wird Politik doch dazu instrumentalisiert, gleichsam natürlich

vorgegebene «Sachgesetzlichkeiten» der Wirtschaft zu legitimieren. Das

ökonomische System zwingt so dem politischen immer mehr seine eigene

Sachlogik auf. Mittels eines ökonomistischen Begründungszirkels wird «die

Rahmenordnung des Marktes, die diesen ethisch legitimieren soll, selbst noch
in Kategorien der 'reinen' ökonomischen Rationalität (Effizienz)
konzipiert»76. Die Marktwirtschaft will so ihre eigenen Rahmenbedingungen
selber definieren und weitet sich damit zur totalen Marktgesellschaft aus77.

Das ökonomistische Denken begeht dabei nach PETER ULRICH freilich einen

philosophisch-ethischen Kategorienfehler, weil es die Rationalität des

ökonomischen Tausches mit jener des ethisch vernünftigen Konsenses verwechselt78.

Ökonomistisches Denken will die «direkte Demokratie des Marktes» an

die Stelle der indirekten Demokratie der Politik setzen. Sie sieht im Staat nur
die Hierarchie und will den Einzelnen nicht der staatlichen Heteronomie

aussetzen, wo er doch im Markt unmittelbar seine Autonomie nutzen kann.
Dieses Denken verkennt, dass Autonomie auch im Markt nur staatlich
konstituiert sein kann und dass Autonomie für alle nur möglich ist, wenn soziale
Gleichheit annähernd verwirklicht ist, was sich nur über staatliche
Verantwortung sichern lässt. Der Denkfehler beruht auf einseitig liberalen Prämissen,

die der Ergänzung durch republikanische und funktionale Elemente
bedürfen.

Im Kontext der Globalisierung sieht die Neue Politische Ökonomie die

Aufgabe des Staates darin, die Strukturanpassungen zu bewältigen, welche

74 A.a.O.. 347.
75 Pf.tf.r Ulrich, Demokratie und Markt, 75 ff.
76 A.a.O.. 88.

77 A.a.O.. 86.

78 A.a.O., 86.

346



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

die Weltwirtschaft den nationalen Wirtschaftsräumen aufzwingt. Der
Ökonomismus entspricht somit auf der konzeptionellen Ebene dem Führungsanspruch

der Wirtschaft gegenüber der Politik. So wie die Wirtschaft von der
Politik verlangt, dass sie ihre Interessen umsetze, so verlangt die Neue

Politische Ökonomie von der Politik, dass sie ihre Logik anwende.

3.3.4 Die Dominanz des Systemischen

Die Neue Politische Ökonomie wird durch ihren axiomatischen Individualismus

(sowohl methodologisch wie philosophisch) daran gehindert, ihre eigene
Systemrelevanz zu erkennen. Sie betrachtet sowohl Wirtschaft wie Politik
ausschliesslich vom Standpunkt des Einzelnen aus. Allerdings nimmt sie

nicht den integralen Menschen wahr, sondern nur einen schematisierten

Rollenträger, der eine bestimmte Funktion am Markt erfüllt. Zudem interessieren

nur statistisch relevante Handlungsweisen, so dass der Individualismus
folgenlos bleibt. Wäre ihr Blick nicht axiomatisch fixiert, müsste die Neue
Politische Ökonomie ihren funktionalistischen Charakter einsehen: Die
Theorie der Wahlhandlungen formuliert bloss Präferenzmechanismen, nach
denen das System sich reproduziert. Im Wirtschaftssystem werden die
Präferenzen über das Medium Geld gesteuert, im politischen System einer Demokratie

über das Machtmedium der Wählerstimmen. Die Reduktion des
Menschen auf den homo oeconomicus ist nur eine Metapher für die Umschreibung
der Kommunikationsform, welche das System definiert: Zum Wirtschaftssystem

gehört jede Interaktion, welche Präferenzen ausdrückt, die sich in Geld
umsetzen lassen; zum politischen System gehört jede Interaktion, deren Wert
sich als Machtveränderung in Form von Wählerstimmen messen lässt. So

reformuliert ist die zentrale Aussage der Neuen Politischen Ökonomie die,
dass die pekuniäre Logik des Wirtschaftssystems auch für das politische
System gilt - nur ist die Währung dort eine andere. Im Wirtschaftssystem
kauft und zahlt man mit Geld, im politischen System mit Stimmen. Das

politische System funktioniert als ein Tauschsystem nach den Regeln des

Wirtschaftssystems. Oder in der Systemsprache Niklas Luhmanns: Das

Wirtschaftssystem definiert die massgebenden Umweltbedingungen für das

politische System; ja, es bestimmt sogar teilweise dessen Logik.
Diese Dominanz des Wirtschaftssystems über das politische System hat

noch eine weitere Konsequenz, die für die Demokratietheorie bedeutsam ist:
Je mehr die Politik unter dem Finfluss der Wirtschaft systemisch wird, desto

weniger Handlungsalternativen verbleiben für den Einfluss der Lebenswelt
auf die Politik. Politik wird wie Wirtschaft zu einem zweckrationalen Subsystem,

das von Normen und Werten weitgehend abgehängt ist79. Es ist damit
diskursethischer Argumentation kaum mehr zugänglich80. Demokratie als

handlungsorientierende Kommunikation über Anliegen der Gemeinschaft

347



Philippe Mastronardi

wird zunehmend aus dem politischen System in die Lebenswelt abgeschoben,

wo sie aber höchstens indirekt wirksam werden kann. Das politische Zentrum
funktioniert undemokratisch nach systemischen Imperativen, solange es

nicht von der Peripherie her gestört wird. Demokratie wird in eine
Öffentlichkeit ausserhalb des politischen Systems verdrängt.

Hinzu kommt, dass die durch die Medien Geld und Macht gesteuerten
Systeme Wirtschaft und Politik eine schier unaufhaltsame Eigendynamik
entfalten, mit welcher sie immer weitere Teile der Lebenswelt kolonialisie-
ren81. Ihre Logik dringt immer tiefer auch in die lebensweltlichen Beziehungen

unter den Menschen ein82. Dies führt zu einer Entfremdung und
Verunsicherung dieser Beziehungen, zur «Verdinglichung der kommunikativen
Alltagspraxis»83.

Das hier skizzierte Modell einer Dominanz des Wirtschaftssystems
entspricht praktischer Erfahrung auch in der Schweiz84. Das Vorherrschen
wirtschaftlicher Imperative zeigt sich sowohl in der Struktur unseres politischen

Entscheidungsprozesses wie auch in der wachsenden Kluft zwischen
Behörden und Volk. Diese lässt sich als Reaktion auf die Kolonialisierung der
Lebenswelt durch das System deuten: Das Volk-die lebensweltliche
Öffentlichkeit - misstraut der systemischen Rationalität, welche das politische
System zunehmend steuert85.

Zwar wäre es sicher einseitig, dem schweizerischen politischen System
bereits jede Autonomie gegenüber dem Wirtschaftssystem abzusprechen. Für
die Problematik einer Demokratietheorie ist aber entscheidend, dass mit einer
Tendenz zum Vorrang wirtschaftlicher Macht innerhalb der Politik gerechnet
werden muss und dass sich die systemischen Gesetzlichkeiten funktionaler
Machterhaltung innerhalb der politischen Elite Geltung verschaffen.

Es genügt, wenn das politische System infolge eigener Ziellosigkeit dem

Druck der wirtschaftlichen Umwelt nachgibt. Das Wirtschaftssystem hat

dank seiner Gewinnorientierung eine klare Zielhierarchie und ist in der Lage,
entsprechend klare und in sich konsistente Forderungen zu erheben. Wenn

79 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. 2, 230.
80 So vernachlässigt die Politische Ökonomie die Rolle der Argumente (vgl. Jürg Steiner.

Gewissen, 116).
81 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. 2, 488.
82 A.a.O., 522.
83 A.a.O., 566.
84 Vgl. vorne unter Ziffer 3.2.

85 Z.B. verweigerte die Mehrheit des Volkes sich dem wirtschaftlichen Druck zum Beitritt in
den EWR - allerdings mit der Folge, dass der Bund die geforderte wirtschaftliche
Restrukturierung mit seiner «Revitalisierungspolitik» nun autonom nachvollzieht
(Botschaft über das Folgeprogramm nach der Ablehnung des EWR-Abkommens vom 24.
Februar 1993, BB1 1993 I 805-995).

348



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

das politische System mangels eigener Grundsätzlichkeit diesen Forderungen
nichts Eigenständiges entgegenzusetzen hat, wird es die Ziele der Wirtschaft
übernehmen. Das ökonomische Denken übernimmt dann auch in der Politik
die Führung. Wirtschaft wird dann innerhalb der Politik systembestimmend.
Und aus dieser systemischen Sicht ist demokratischer Einfluss von Seiten der
lebensweltlichen Öffentlichkeit dysfunktional, ein Störfaktor, der möglichst
zu begrenzen ist86.

Somit besteht hinreichend Grund zur Annahme, dass die ideale Vorstellung
vom Verhältnis von Volk und Behörden, sei sie nun republikanischer oder
liberaler Prägung, in erheblichem Widerspruch zur Realität steht und dass

diese weit besser durch eine funktionale Beschreibung charakterisiert wird.
Zudem gehl es nicht um Funktionen innerhalb der Politik, sondern um die
Funktionen des politischen Systems für das dominierende Wirtschaftssystem.

Unter diesen Bedingungen ist das pluralistische Selbstverständnis
schweizerischer Politik weniger Staatsideal als Staatsideologie. Dies in dem Masse,
als der Anspruch politischer Selbstbestimmung, den das politische System
auf der Grundlage seiner Institutionen erhebt, nicht gelebt wird. Die Politik
ist gar nicht in der Lage, demokratisch im Sinne des Ausgleichs zwischen
unterschiedlichen Demokratievorstellungen zu wirken, weil sie nicht autonom

genug ist, um nach den ihr eigenen Gesetzmässigkeiten zu funktionieren.

Sie ist wohl funktional, aber nicht im Sinne der realistischen
Demokratievariante. Denn diese meint die Funktionalität politischer Machtfaktoren
innerhalb des politischen Systems. Politik aber droht als Ganze zu einer
Funktion für das Wirtschaftssystem zu werden.

An dieser Stelle sind ein paar terminologische Hinweise fällig: Mit der

Gegenüberstellung von Staat und Wirtschaft soll kein künstlicher Gegensatz
heraufbeschworen werden. Staat und Wirtschaft bilden in dieser Darstellung
zwei funktionale Systeme, die zwar mehr oder weniger autonom sind, aber

für einander wichtige Funktionen erfüllen. Sie stehen dabei nicht nur in einem

Spannungsverhältnis zueinander. Das eine System könnte auch bei ausgewogenem

gegenseitigem Verhältnis nicht ohne das andere sein. Das Wirtschaftssystem

wird hier nur deshalb kritisch reflektiert, weil es über seine
gesellschaftliche Aufgabe, Güter aller Art bereitzustellen, hinaus dominanten
Einfluss auf die Politik ausübt.

Die Forderung nach einem Primat der demokratischen Politik vor der
Marktwirtschaft kann allerdings nicht durch das funktionale Modell einer
Dialektik zwischen zwei gleichwertigen Kräften ersetzt werden. Damit würde

die normative Ebene zugunsten einer deskriptiven verlassen: Wohl bedingen

sich die beiden Systeme gegenseitig, aber die Wirtschaft ist in ihrer

86 Vgl. Philippe Mastronardi, Demokratie, 279 f.

349



Philippe Mastronardi

Legitimation von einer demokratischen Ordnung abhängig, die ihr nur vom
politischen System vermittelt werden kann. Im normativen Sinne ist der

Vorrang demokratischer Politik unverzichtbar.
Die in diesem Essay verwendete Begrifflichkeit hat im übrigen analytischen

Wert: Ausdrücke wie System, Lebenswelt, politisches System,
Wirtschaftssystem, das Systemische - oder auch bloss: Politik oder Wirtschaft -
stehen nicht für behauptete Realitäten, sondern für typische Denkmodelle. Es

geht darum, die Schwierigkeiten einer modernen Demokratietheorie besser

zu fassen, um zu verstehen, unter welchen Bedingungen wir politisch
handeln. Da ist es hilfreich, den unteilbaren Fluss des Lebens gedanklich in

analytische Kategorien zu unterteilen. Diese dürfen aber nicht verdinglicht
und für Realitäten genommen werden. Es gibt nicht «die Wirtschaft». Wir
alle haben Teil am Wirtschaften. Aber wir verstehen besser, was um uns

geschieht, wenn wir brauchbare Modelle des Geschehens entwerfen, welche
die Unübersichtlichkeit der Verhältnisse abbauen. «Real» werden diese
Modelle erst dadurch, dass wir sie in unsere Erwartungen integrieren und danach

zu handeln beginnen. Denkmuster werden über Denkzwänge zu Sachzwän-

gen, wenn solche Erwartungen kollektiv geteilt werden.

3.4 Sinnverlust und multikulturelle Spaltung

Die wachsende Orientierungslosigkeit weckt in der Schweiz ein Bedürfnis

nach einfachen, oftfundamentalistischen Antworten aufdie Verdrängung

lehensweltlichen Sinns durch das Systemische. Es bilden sich
Subkulturen mit in sich geschlossenen Weltbildern. Daraus erwächst
eine grundsätzliche Pluralisierung der Lebenswelt, die multikulturellen
Charakter annimmt und die Verständigung über gemeinsame Werte

erschwert.

Sinn ist eine Kategorie der Lebenswelt, nicht des Systemischen87. Wenn heute

die Lebenswelt zunehmend von systemischen Welten verdrängt wird, bedeutet

dies somit, dass Sinn verloren geht. Die Sinnfrage lässt sich für immer

grössere Bereiche der Lebenserfahrung nicht mehr stellen. Sie wird durch

Notwendigkeit oder Sachzwang ersetzt. Das Leben des modernen Menschen
leidet unter Sinnverlust.

Damit wächst die Not der Orientierungslosigkeit, die sich mit zunehmender

Komplexität der Gesellschaft ohnehin breit macht. Der vorne (Ziffer 3.2)
beschriebene Wertzerfall erhält einen Anstrich des Unvermeidlichen, weil
Systembedingten. Versuche, die Orientierungsnot zu überwinden, werden

87 Er kann einzig in umgangssprachlicher Verständigung erzeugt und vermittelt werden

(Jürgen Hafsermas, Theorie der Gesellschaft, 186).

350



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

sich daher gegen das System wenden: Die Suche nach neuem Sinn wird eine
Reaktion der Lebenswelt gegen den Systemzwang darstellen, sei es in der
Form der Opposition oder des Aussteigens. Die Orientierungslosigkeit löst
vielfach ein Bedürfnis nach fundamentalistischen Gemeinschaften aus. Diese
sind oft religiös oder ethnisch begründet88. Offenbar sind viele Menschen

zwar bereit, sich im wirtschaftlichen Bereich anzupassen, rebellieren dafür
aber auf der kulturellen Ebene gegen die Nivellierung der systemischen
Welt89.

Solche systemfeindliche Reaktionen der Lebenswelt sind tatsächlich in
der Gegenwart in grosser Zahl festzustellen. Sie bewegen sich in aller Regel
auf einer emotionalen Ebene, sind also auch im kommunikativen Sinne wenig
rational und stellen keine günstige Grundlage für eine demokratische Steuerung

der Systemprozesse dar.

Die Verunsicherung, die seit bald dreissig Jahren den Fortschrittsoptimismus

der Nachkriegszeit abgelöst hat90, weckt auch in der Schweizer Politik
ein Bedürfnis nach neuen Fundamenten, welches extreme politische
Bewegungen begünstigt91.

Auf der politischen Rechten entstehen zunächst die fremdenfeindlichen
nationalistischen Parteien (zunächst die «Nationale Aktion», dann die

«Republikanische Bewegung», heute die «Schweizer Demokraten»), Sie benützen

die Ausländer als Sündenböcke für eine beängstigende Wirtschafts- und

Gesellschaftsentwicklung, der sie eine Antimodernismus-Ideologie
entgegenhalten, welche die gute alte Zeit wieder herstellen will92. Ähnlich stellt
die «Autopartei» (heute «Freiheitspartei») eine Reaktion gegen die Umwelt-
bewegung, die «Lega dei Ticinesi» eine regionalistische Protestbewegung
dar93. Die «Aktion für eine unabhängige und neutrale Schweiz (Auns)», die
auch schon als «politische Sekte» bezeichnet worden ist, weil sie sich vom
bürgerlichen Lager abgespalten hat und einen absoluten Wahrheitsanspruch
erhebt, «vermittelt ihren Anhängern die Nestwärme der Zugehörigkeit zur
grossen Familie der Guten» im Kampf gegen das Böse94.

Fundamentalismus und Populismus verbreiten sich aber nicht nur am
Rand des politischen Spektrums, sondern auch in einer der schweizerischen

Regierungsparteien. Als Reaktion auf den Zerfall der mittelständischen Tu-

88 Urs Altermatt, Fanal, 158.

89 Vgl. a.a.O., 176.

90 Urs Altermatt et AI., Fundamentalopposition, 4 ff.
91 A.a.O., 7 f.
92 A.a.O.. 12.

93 A.a.O., 13 f.
94 Leitartikel der NZZ vom 30. Juli 1996, 11.

351



Philippe Mastro n aid i

genden95 und aufdie 68er-Bewegung schafft die «Schweizerische Volkspartei
(SVP)» ein Sammelbecken für Menschen mit einer Law and order-Haltung96.
Christoph Blocher formuliert seiner Partei prägnante politische Leitlinien,
welche ihren Mitgliedern eine neue ideologische Orientierung anbieten97. In

populistischer Vereinfachung verbindet er Wirtschaftsfreundlichkeit mit
einem Rückgriff auf die Tradition, von der aus er die linke Kritik am Wachstum
des Wirtschaftssystems als «Krankheitserscheinung einer degenerierten
Modernität» interpretieren kann98. Mit seiner konservativen Ideologie gelingt es

ihm, den inneren Widerspruch in seiner Position zu überdecken und die

Opposition seiner Anhänger gegen das Systemische vom Wirtschaftssystem
abzulenken99. Seine neokonservative Argumentation knüpft u.a. an die

Abwehrhaltung des kalten Krieges an, um «Bewährtes» vor Kritik zu schützen,
und behauptet für Bürgertum und Bauernstand den Anspruch, die Idee der
Schweiz zu verkörpern100. Methodisch überdeckt er parteiinterne Differenzen,

indem er die innere Krise in die Welt hinaus verlagert, von der vielfältige
Bedrohungen auf uns zukommen. Die Lösung der modernen Gesellschaftskonflikte

sucht er im Appell an die Selbstverantwortung des Individuums101.

Die Scheinantwort wird geglaubt, weil sie dem Bedürfnis nach dem
Wiederaufleben einer zerfallenen Wertordnung entspricht.

Der Vorwurf des Fundamentalismus richtet sich allerdings nicht
ausschliesslich an die rechte Seite des politischen Spektrums. Auch in der

politischen Linken entstehen Bewegungen, die zumindest teilweise dazu

neigen, auf komplexe Verhältnisse eine vereinfachte und dogmatisierte
Antwort zu geben:

So bilden sich aus der Studentenbewegung von 1968 die «Progressiven
Organisationen der Schweiz (POCH)», die sich in den ersten Jahren als

revolutionäre Kaderpartei des Marxismus-Leninismus verstehen und damit
auch fundamentalistische Züge tragen. Später mässigt sich ihre Position und

wird zum Ausgangspunkt einer Alternativkultur der Bürgerinitiativen, welche

sich für den Frieden, die Dritte Welt, die Umwelt oder die Gleichberechtigung

der Frauen einsetzen102. Daraus entstehen auch die beiden grünen
Parteien, die «Grüne Partei der Schweiz» und das «Grüne Bündnis».

95 Hans Hartmann/Franz Horvatm, Zivilgesellschaft, 24.

96 A.a.O.. 43.
97 A.a.O., 50.
98 So a.a.O., 105.

99 Vgl. a.a.O., 162 f.

100 A.a.O., 162.

101 A.a.O., 45 und 162 f.
102 Urs Altermatt et ah, Fundamentalopposition, 14 ff.

352



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Die Skizze zeigt, dass innerhalb der politisch orientierten Organisationen
der Pluralismus der Konzeptionen wesentlich breiter geworden ist. Die
Vielfalt erhält zudem einen neuen Charakter: Die innere Geschlossenheit der

unterschiedlichen Vorstellungswelten steht einer rationalen politischen
Auseinandersetzung unter den verschiedenen Gruppen im Wege. Konsens ist ein

knappes Gut geworden.
Die Spaltung der Gesellschaft wird durch eine Vielzahl fundamentalistischer

Gruppierungen ohne politische Zielsetzung noch vertieft. Diese entziehen

sich der gesellschaftlichen Konfliktlage durch Flucht in eine eigene Well.
Das gilt z.B. für religiöse oder mystisch ausgerichtete Vereinigungen mit
Sektencharakter oder für Aussteiger, die nach dem Muster der Hippies zurück

zur Natur wollen, ferner für Jugendgruppierungen, welche die Gesellschaft
ablehnen, die ihnen ihre Eltern anbieten.

Insgesamt entsteht unter diesen Subkulturen der Lebcnswelt auch in der
Schweiz eine multikulturelle Situation, welche die Verständigung über
gemeinsame Werte erschwert.

Diese grundsätzliche Pluralisierung der Lebenswelt, die mit dem Prädikat
«multikulturell» versehen wird, zwingt dazu, die bisherige Pluralismuskonzeption,

die den Interessenausgleich unter den Gruppierungen anstrebt, durch
eine «Politik der kulturellen Identität» zu ersetzen, mit welcher sich die

einzelnen Gruppen verselbständigen103. Dem Streben nach Konsens wird das

Recht auf Dissens entgegengehalten. Das Trennende, nicht das Verbindende
wird betont. Die gemeinsame Wertordnung, die ein Gemeinwesen
zusammenhält, fehlt. Es ist nicht mehr möglich, eine für alle gültige Konzeption
des Zusammenlebens zu formulieren.

Daraus erwächst ein grundsätzliches Dilemma postmoderner Demokratie:
Der Wille, zusammenzuleben, kann demokratisch nicht erzwungen werden.
In der multikulturellen Gesellschaft steht jede Demokratietheorie daher unter
einem Vorbehalt. Sie muss als Voraussetzung die Annahme treffen, dass die

Gruppen, die in einem Land leben, bereit sind, ihre öffentlichen Angelegenheiten

gemeinsam zu entscheiden. Demokratietheorie kann angeben, welche
Verfahren, Strukturen und Grundsätze unter multikulturellen Bedingungen
legitimer sind als andere, aber sie kann keine Norm errichten, welche von
einer Gruppe verlangen würde, mit einer anderen zusammenzuleben.

Jede Demokratietheorie enthält die Voraussetzung, dass die Bevölkerung
des Landes, für die eine Staatsordnung gelten soll, zusammenleben will. Und
diese Voraussetzung ist heute keine Selbstverständlichkeit mehr.

103 Jean Leca, La démocratie à l'épreuve, 234 f.

353



Philippe Mastronardi

4. Elemente einer schweizerischen Demokratietheorie

Keine der bisher bekannten Demokratiekonzeptionen vermag der Spaltung

der Gesellschaft in Systeme und multikulturelle Gruppen
angemessen Rechnung zu tragen. Als Metatheorie des politischen
Zusammenlebens verlangt Demokratie heute die Koexistenz divergierender
normativer Konzepte von Demokratie. Als ethisches Minimum kann nur
noch eine Rahmenordnung der Toleranz und der Fairness Geltung
beanspruchen.

Aber auch diese Voraussetzung gilt nicht universal, sondern nur dort,
wo ein Regime von den betroffenen Menschen als legitim anerkannt
werden will. Dann unterzieht es sich den diskursethischen Anforderungen

einer deliberativen Demokratie. Für solche Regierungen kann
Demokratietheorie eine doppelte Aufgabe erfüllen:

— Als Metatheorie der Demokratie kann sie die rechtliche Verfassung
und die politische Praxis aus der Warte diskursethischer Prinzipien
kritisieren (Ziffer 4 2);

- als demokratische Handlungslehre kann sie Kriterien für die Weiter¬

entwicklung konkreter Staatsordnungen formulieren.

4.1 Pluralismus der Demokratiekonzepte

Das Anwachsen der systemischen Welten einerseits, die multikulturelle
Entwicklung der Gesellschaft anderseits stellen die Möglichkeit einer kohärenten

Demokratietheorie insgesamt in Frage. Es fehlen die Voraussetzungen
sowohl für den Republikanismus wie für den Liberalismus, aber auch der

Funktionalismus verkennt die Dynamik der multikulturellen Gesellschaft.
Dieser Situation entspricht an sich die «komplexe Demokratietheorie», da

sie die Fraktionierung der Gesellschaft und ihrer Mitglieder widerspiegelt.
Die verschiedenen Ansätze, die sich unter diesem Titel zusammenfassen
lassen, beschränken sich auf Aspekte der drei andern Konzeptionen und

versuchen, den Differenzen und Differenzierungen der modernen Gesellschaft

Rechnung zu tragen. Als analytisches Instrument taugt die Figur
«komplexe Demokratietheorie» durchaus, um jene Versuche zu charakterisieren,

welche die moderne Realität mit tradierten Idealen verknüpfen wollen.
Ohne notwendigerweise die in dieser Studie verwendete Terminologie zu

verwenden, wollen sie der Sache nach die systemische Entwicklung von
Wirtschaft und Politik einerseits anerkennen, anderseits nach Chancen der
Lebenswelt suchen, kommunikative Normen gegenüber den systemischen
Funktionen zur Geltung zu bringen.

Die Ansätze sindjedoch zu unterschiedlich, als dass sie auf einen inhaltlich
gemeinsamen Nenner gebracht werden könnten. Unter den Bedingungen

354



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

einer multikulturellen Gesellschaft kann - mit einer Ausnahme - keine dieser
Theorien allgemeine Anerkennung finden. Die Ausnahme ist die diskursethische

Demokratiekonzeption, auf die noch näher einzugehen ist. Sie ist so

formal, dass sie kaum Widerspruch erregt. Aber dafür ist sie nicht aussagekräftig

genug, um ohne Ergänzung durch weitere Konzepte aus sich heraus

praktikable Regeln für die Ausgestaltung der Demokratie in einer konkreten
Situation zu generieren104.

Unter den Bedingungen der Multikulturalität vermag somit einerseits
keine der vier Demokratietheorien zu befriedigen. Anderseits umfasst die

Typologie der vier Denkrichtungen doch die Gesamtheit der heute verfügbaren

Ideen zur Demokratietheorie. Das Problem liegt in der Ausschliesslichkeit

der einzelnen Konzepte, nicht darin, dass sie keine gülligen Aussagen zu
machen hätten. Der reale gesellschaftliche Pluralismus verhindert zwar einen
Konsens über einen gemeinsamen Satz demokratietheoretischer Aussagen,
aber er verlangt umgekehrt die Anerkennung aller vier dilferenten Ansätze.
Jede Denkrichtung entspricht zumindest in Teilen der Haltung bestimmter

gesellschaftlicher Gruppen und hat damit Anspruch auf politische Anerkennung.

Gefordert ist unter diesen Bedingungen ein Pluralismus der Demokratiekonzepte.

Demokratie ist kein einheitliches Prinzip, sondern steht für einen

Pluralismus von Normen, die je unterschiedliche Demokratieverständnisse

umsetzen. Demokratie ist nicht einfach eine Norm, welche die pluralistische
Willensbildung im Staat fördert, wie das etwa der liberalen Konzeption
entsprechen würde; das Demokratieprinzip selber wird pluralistisch und

verlangt die Koexistenz divergierender Inhalte und Verfahren politischer
Legitimation. Auf der Ebene konkreter Normen, welche die Ausgestaltung
einer Demokratie anleiten, lässt sich somit keine Kohärenz mehr herstellen.
Die staatlichen Prozesse und Strukturen dürfen nicht nach den Anforderungen

einer einzigen Demokratietheorie ausgestaltet werden. Vielmehr gilt auf
einer Meta-Ebene oberhalb der einzelnen Demokratiekonzeptionen ein

Pluralismusgebot, ein normativer Pluralismus: Staatliche Institutionen sollen
allen Demokratieverständnissen, die von den existierenden gesellschaftlichen

Gruppen vertreten werden, gleichermassen Anerkennung verschaffen.
Die Politik der Anerkennung, die von den Gruppierungen beansprucht wird,
hat auch für die verschiedenen Demokratiekonzepte zu gelten. Demokratie
darf keine Ideologie sein, die Partei ergreift, sondern rnuss eine Rahmenvor-

stellung der Toleranz und der Fairness sein, die für alle Demokratiekonzeptionen

Raum schafft.

104 Näheres siehe unter Ziffer 4.2.

355



Philippe Mastronardi

Der Schritt zum normativen Pluralismus hat erhebliche Konsequenzen für
eine Staatsordnung. Er bedeutet, dass die Institutionen nicht nach einer
Konvention über die materiellen Inhalte der gesellschaftlichen Gerechtigkeit
ausgestaltet werden dürfen. Beispielsweise kann die Proportionalität in der

Vertretung parlamentarischer Gremien nicht damit begründet werden, sie

entspreche der proportionalen Stärke unter den gesellschaftlichen Gruppierungen.

Denn dies bedeutet, dass faktische Machtverhältnisse demokratische
Normen bestimmen. Das ist zwar das realistische Ergebnis eines Kompromisses

unter der Geltung heutiger Gerechtigkeitsvorstellungen: Die
Proportionalität bringt ein gerechtes Abbild des Pluralismus in der Gesellschaft.
Aber dieses Gerechtigkeitskonzept schliesst ein, dass kleine Gruppen weniger

Recht haben als grosse. Es ist Ausdruck des konsensorientierten Pluralismus,

der einen Ausgleich der Interessen nach ihrem gesellschaftlichen
Gewicht anstrebt. Es widerspricht aber dem Pluralismus der Identitäten, der die

Anerkennung der Differenz um ihrer selbst willen fordert. Denn nach dieser
multikulturellen Konzeption von Pluralismus kommt es auf die Grösse der

Gruppierungen nicht an. Für solche Gruppen ist eine Konvention über eine

proportionale Gerechtigkeit nicht akzeptabel.

Legitimität darf unter multikulturellen Bedingungen ihre Quelle nicht in
den herrschenden ethischen Vorstellugen haben, da dies divergierende
Vorstellungen minoritärer Gruppen verletzen würde. Moderne Institutionen müssen

die Stufe konventioneller Moral übersteigen und sich von Normen der

prozeduralen Moral leiten lassen105. Diese verweist auf die Ebene der
Diskurstheorie106. Der Gruppendifferenz wird nur jene Institution gerecht, welche

jedes Weltbild gleichberechtigt behandelt und Geltungsfragen von der

Qualität der Argumente, nicht von der Zahl ihrer Vertreter abhängig macht107.

Der Pluralismus der Demokratietheorien bedeutet somit den Verzicht auf
einen einheitlichen Moralkodex auf der Ebene der konkreten Regelungen.
Alle vier Typen eines demokratischen Weltbildes haben ihren legitimen
Geltungsanspruch. Demokratie im Sinne einer Metatheorie des politischen
Zusammenlebens verlangt heute die Koexistenz divergierender normativer
Konzepte von Demokratie. Diese Koexistenz verlangt als ethisches Minimum
eine Rahmenordnung der Toleranz und der Fairness, die für alle
Demokratiekonzeptionen Raum schafft.

Nun ist aber auch diese Rahmenordnung nicht voraussetzungslos und
bedarf daher der Begründung. Es ist keineswegs gesichert, dass alle Gruppierungen

bereit sind, einer Rahmenbedingung zuzustimmen, die von ihnen

105 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. 2, 260.
106 Vgl. sogleich Ziffer 4.2.
107 Zu den praktischen Konsequenzen und Schwierigkeiten dieser Forderung siehe Ziffer 5.

356



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Toleranz und Fairness verlangt. Gerade fundamentalistische Bewegungen
neigen zur Intoleranz und dazu, andern Gruppen die Rechte abzusprechen,
die sie für sich in Anspruch nehmen. Sie sind z.T. nicht bereit, sich andern

gegenüber fair zu verhalten.
Die Anerkennung einer Pluralität der Demokratiekonzepte mag zwar

genügen, um dem geschichtlich gewachsenen Pluralismus moderner europäischer

Prägung Rechnung zu tragen, aber sie bietet noch keine genügende

Grundlage für allgemeingültige Normen in der postmodernen Unübersichtlichkeit.

Die Demokratietheorie steht damit vor der Aufgabe, unter der Bedingung
grundsätzlicher Differenz beteiligter Gruppen einen minimalen Rahmen für
das gesellschaftliche Zusammenleben zu begründen. Eine solche Begründung

muss verschiedene Ebenen beachten:

1. Auf universaler Ebene ist eine Begründung nötig, wenn ein Zusammenleben

beliebiger Gruppen im weltweiten Kontext angestrebt wird. Angesichts

der wirtschaftlichen Globalisierung ist die Frage einer politischen
Weltordnung dringend geworden. Nationalstaatliche Demokratie wird
zunehmend von der Möglichkeit transnationaler Demokratie abhängig108.

Hier dürfen keine kulturbedingten Voraussetzungen getroffen werden.

2. Auf nationaler Ebene muss die Begründung sowohl den kulturellen,
geschichtlichen und politischen Bedingungen eines Landes, als auch der
multikulturellen Tendenz der modernen Gesellschaft Rechnung tragen.
Hier ist die universale Begründung mit dem Pluralismus der Demokratienormen

und der konkreten Verfassung zu verknüpfen109.

Der Versuch einer universalistischen Begründung einer inhaltlich definierten
Theorie der politischen Gemeinschaft, wie sie John Rawls in seiner Theorie
der Gerechtigkeit und nachfolgenden Überarbeitungen vorgenommen hat,
scheitert zwangsläufig daran, dass konkrete Inhalte stets kulturell bedingt
sind - im Falle John Rawls durch die liberale westliche Tradition110 Auch

wenn als gemeinsamer Nenner nur minimale Anforderungen wie Toleranz,
Fairness und Menschenrechte aufgestellt werden, gilt doch ein bestimmter

Vernunftbegriffjeweils als Grundlage der Argumentation111. Unter multikulturellen

Bedingungen kann niemand den eigenen materiellen Gerechtigkeitsvorstellungen

ein universalistisches Fundament verleihen. Ein solches
Fundament ist wohl nur auf einer Metaebene möglich, auf der keine Aussagen

108 Näheres dazu siehe unter Ziffer 6.

109 Näheres dazu siehe unter Ziffer 5.

110 John Rawls, Liberalism, 370.
111 John Rawls, Völkerrecht, 93 f.

357



Philippe Mastronardi

über Inhalte des öffentlichen Zusammenlebens mehr möglich sind. Es ist die
Ebene der Diskurstheorie. Demokratietheorie muss diese Ebene hoher
Abstraktion freilich mit der Ebene konkreter Staatsordnungen - z.B. jener der
Schweiz - verknüpfen können, um den Sinn der Demokratie gültig zu fassen,
d.h. um ihr sowohl eine unstrittige Grundlage als auch einen konkreten Inhalt
zu geben.

4.2 Von der Diskursethik zur deliberativen Demokratie

Demokratietheorie setzt eine Herrschaft voraus, die durch die Zustimmung

der betroffenen Menschen legitimiert sein will. Nur dann muss
eine Verständigung über öffentliche Fragen gesucht werden, für welche
die Regeln der Diskursethik gelten. Aus diesen ergeben sich aber
demokratierelevante Moralprinzipien wie die gegenseitige gleichberechtigte
Anerkennung oder die Pflicht zur Begründung von Geltungsansprüchen.

Angesichts der teils systemischen, teils multikulturellen Struktur der
Gesellschaft erhält der demokratische Diskurs eine therapeutische
Funktion: Er fördert die argumentative Offenheit und den Einbezug
sämtlicher Gruppen, die in einer politischen Ordnung zusammenleben
sollen; in seiner Ausgestaltung als deliberative Demokratie vermittelt
er zwischen Lebenswelt und System, indem er Politik über rechtlich
abgestufte Kommunikationsformen an die Partizipation der Öffentlichkeit

bindet.

4.2.1 Diskursethische Grundlagen

Eine universalistische Letztbegründung der Demokratie ist nicht möglich. Es

gibt kein moralisches Fundament, aus dem heraus abgeleitet werden könnte,
dass die Demokratie weltweit die einzig richtige oder auch nur die beste

Staatsform sei. Damit gibt es auch keine voraussetzungslose Demokratietheorie.

Zu Beginn steht somit eine Entscheidung: Ein Herrschaftssystem kann
demokratisch oder autoritär sein. Demokratietheorie kann sich nur an solche

Regierungsformen wenden, welche sich entschieden haben, für sich die

Qualifikation als Demokratie in Anspruch zu nehmen. Als minimale Definition

dieser Qualität mag gelten, dass solche Regierungen ihre Herrschaft in

irgendeiner Form durch die Zustimmung der betroffenen Menschen legitimieren

wollen. Demokratietheorie setzt mit andern Worten voraus, dass öffentliche

Machtausübung legitim sein will und dass der primäre Legitimierungsgrund

in der (mehr oder weniger ausdrücklichen) Zustimmung der
Machtunterworfenen zu dieser Herrschaft liegt. Wohl mag es gute Gründe

geben, eine solche Staatsform einer autoritären vorzuziehen, doch gelten

358



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

diese Gründe nur unter Menschen, welche kommunikations- und konsensbereit

sind, also die Zustimmung ihrer Partner suchen. Solche Menschen
erfüllen bereits in sich die Voraussetzung einer demokratischen Ausrichtung.
Ihre Argumente können weder jenen erreichen, der aus reinem Machtstreben

gar keine Legitimation sucht, noch jenen, der Legitimation nicht in der

Zustimmung seiner Partner, sondern etwa in seiner eigenen fundamentalistischen

Überzeugung findet. Solange ein Diktator glaubt, ohne die Zustimmung

seines Volkes regieren zu können, kann die Lehre von der Demokratie
ihm gegenüber keine Anforderungen erheben. Sie kann bloss feststellen, dass

sein Regime keine Demokratie ist. Ihre Normen haben aber für ihn keine

Gültigkeit.
Demokratietheorie setzt somit die Diskursbereitschaft der Beteiligten

voraus. Legitimierende Zustimmung erfordert einen Prozess kommunikativer

Verständigung. Wenn ich zustimme, heisst das, dass ich ja sage zum
Vorschlag eines andern, was bedingt, dass wir im Gespräch miteinander sind.

Auf dieses Gespräch findet die Diskurstheorie Anwendung. Demokratische

Legitimation muss sich damit an den Anforderungen der Diskursethik messen
lassen. Diese wird zur Grundlage jeder Demokratie, indem sie ihr einen
theoretischen Rahmen liefert. Dieser soll im folgenden kurz vorgestellt
werden112.

Wenn Demokratie eine Form der Verständigung über öffentliche Fragen
sein soll, ist sie zentral auf das Mittel der Sprache angewiesen. Sprache wird
hier als Handlung erfasst, die eine Verständigungswirkung erzielen soll. Sie

ist ein intersubjektiver Prozess. Verständigung ist nicht allein ein Erfolg
zweckgerichteten Handelns des Sprechers, sondern das Ergebnis eines

Zusammenwirkens von Sprecher und Hörer113. Sie setzt voraus, dass der Hörer
die Bedeutung des Gesagten versteht und die Äusserung als gültig anerkennt;
damit ist die Verständigung von der Zustimmung des Hörers abhängig und
lässt sich nur kooperativ erreichen114.

Indem der Sprechende mit seinem Sprechakt das Ziel der intersubjektiven
Verständigung verfolgt, anerkennt er den Adressaten zwangsläufig als

ebenbürtig. Er setzt voraus, dass der andere ebenso zur Kommunikation befähigt
ist, wie er - oder, anders ausgedrückt, dass beide einer Kommunikationsgemeinschaft

zugehören, in der sich alle Mitglieder wechselseitig als gleichberechtigte

Gesprächspartner anerkennen. Diese Anerkennung ist nicht als

Norm oder als idealisierende Vorstellung von Sprache gemeint, sondern als

112 Vgl. dazu Jürgen Habermas, Moralbewusstsein, 53 ff. Eine etwas umfassendere Darstel¬

lung der diskursethischen Grundlagen, als sie hier geboten werden kann, findet sich in

Philippe Mastronardi, Kriterien, 563 ff.
113 Jürgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 72.

114 A.a.O., 66.

359



Philippe Mastronardi

faktische Voraussetzung eines jeden Sprechaktes115. Auch wer Sprache latent

strategisch nutzt, um andere als Mittel für seine Ziele einzusetzen, erwartet
von seinen Adressaten insoweit Vernünftigkeit, als sie fähig sein müssen, die

Geltungsansprüche seiner Sprechhandlungen zu verstehen und sich mit ihm
darüber zu einigen; insofern setzt auch er die Möglichkeit zwangloser
Verständigung über den Geltungssinn seiner Äusserungen voraus und spricht
seine Adressaten zunächst als gleichberechtigte Partner an116.

Der Sprechende, der überzeugen (oder überreden) will, muss zugleich
bereit sein, seinen Geltungsanspruch zu begründen. Die Begründung von
Äusserungen normativer Art ist Thema der Moralphilosophie und findet im

sogenannten praktischen Diskurs statt: dem argumentativen Verfahren zur
Prüfung der Gültigkeit vorgeschlagener Normen117. Die Begründung richtigen

Handelns erfolgt dabei nach den Regeln der moralischen Argumentation,
d.h. nach dem Prinzip der Verallgemeinerung: Eine Handlungsmaxime wird
nur dann als moralisch gültige Norm anerkannt, wenn sie die Zustimmung
aller möglicherweise Betroffenen finden könnte118.

Die kommunikationstheoretische Wendung dieses Grundsatzes führt zur
Formulierung des Diskursprinzips, wonach die Geltung einer Norm davon

abhängt, dass sich alle von ihr möglicherweise Betroffenen einigen können,

wenn darüber unter den Voraussetzungen eines praktischen Diskurses eine

argumentative Auseinandersetzung stattfindet: Gültige Normen müssen nicht
nur die Anerkennung von Seiten aller Betroffenen verdienen119, diese

Anerkennung muss zudem im Verfahren des praktischen Diskurses hergestellt
werden können120. Die moralische Rechtfertigung von Aussagen über die

Richtigkeit menschlichen Handelns hängt somit ab von der zwanglosen

115 Auch der strategisch Handelnde setzt die Verständigungsfähigkeit seines Gegenübers
tatsächlich voraus. Sonst hätte seine Rede keinen Sinn. Denn so oder so erhebt der

Sprechende mit seiner Äusserung gegenüber dem andern faktisch einen Geltungsanspruch,
von dem er tatsächlich annehmen muss, der andere könne sich ihm grundsätzlich anschlies-

sen. Er ist zu dieser Annahme gezwungen, auch wenn sich ihr Inhalt als idealisierend und

kontrafaktisch erweisen sollte. Eine gegenteilige Annahme geriete in Widerspruch zur
Sprechhandlung selber. Ohne Verständigungsanspruch lässt sich nicht argumentieren (vgl.
a.a.O., 63 ff., 123 ff. und 183).

116 Wer Sprache strategisch einsetzt, um beim Hörer ohne echte Verständigung einen bestimm¬

ten Erfolg zu erzielen, erwartet, dass die andere Seite davon ausgeht, dass die Sprache
verständigungsorientiert gebraucht wird (a.a.O., 72). Der latent strategisch Handelnde

muss somit vorgeben, verständigungsorientiert zu handeln und kann daher für seine

Geltungsansprüche zur Rechenschaft gezogen werden.
117 Jürgen Habermas, Moralbewusstsein, 1 13.

118 A.a.O., 73.

119 A.a.O., 76.
120 A.a.O., 76.

360



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Einigung in einem Verständigungsprozess, in dem alle Betroffenen die
gleichen Beteiligungsmöglichkeiten haben.

Soviel zu den Grundlagen der Diskursethik. Dass mit der gegenseitigen
gleichberechtigten Anerkennung und der Pflicht zur Begründung von
Geltungsansprüchen Prinzipien formuliert sind, die für eine Demokratietheorie
interessant sind, ist einleuchtend. Die Diskurstheorie lässt sich allerdings
nicht unvermittelt auf die demokratische Auseinandersetzung anwenden. Sie

liefert zunächst nur eine regulative Idee121, deren normative Geltung in
konkreten Lagen nicht evident ist. Mehrere Umsetzungsschritte sind nötig,
damit aus ihr eine «demokratische Form der Ethik»122 werden kann123.

Die Diskursethik kann nicht unmittelbar als moralische Grundlage für die

Ableitung materieller Grundnormen einer demokratischen Ordnung genutzt
werden. Diskursethik beschlägt nur Verfahrenslegitimation, und diese ist im
Verfassungsstaat durch einen offenen Prozess der politischen Auseinandersetzung

vermittelt: Die Prozesse und Strukturen der Demokratie - die
demokratische Rahmenordnung - werden selber durch demokratische Entschei-

dungsprozesse geschaffen. Erst diese institutionenbildenden Diskurse
unterstehen unmittelbar der Kritik moralischer Argumente. Diskurse unterer
Stufen gehorchen zunächst der demokratischen Rahmenordnung und sind
bloss mittelbar den Grundsätzen der Diskurstheorie verpflichtet.

Dies führt zu engen Grenzen des Geltungsbereichs universal gültiger
Aussagen. Jede Konkretisierung diskursethischer Grundsätze zu einer
Demokratietheorie verlässt rasch den Bereich, in dem der universale Geltungsanspruch

erhoben werden kann. Zahlreiche Formen, in denen der Diskursgedanke

institutionalisiert wird, mögen zwar als notwendig oder doch wichtig
erscheinen, um die kommunikative Rationalität des Diskurses innerhalb des

politischen Systems zu fördern; sie sind aber nicht Bestandteile des

übergeordneten moralischen Diskurses, sondern Elemente der demokratischen
Auseinandersetzung, die sich an den diskursethischen Massstäben orientieren124.

121 Vgl. aber den Vorbehalt von Jürgen Habermas dazu in Nachholende Revolution, 132.

122 Jörg Paul Müller, Begründung der Demokratie, 625; vgl. auch ders., Demokratische

Gerechtigkeit, 88 f.
123 Die Forderung nach einer diskurstheoretisch begründeten Institutionenlehre, die an anderer

Stelle erhoben worden ist (Philippe Mastronardi, Kriterien, 572), braucht hier nicht
erfüllt zu werden, weil keine allgemeingültige Staatslehre angeboten werden soll, sondern

vorausgesetzt wird, dass eine Regierungsform vorliegt und diese sich durch Zustimmung
und damit diskursiv legitimieren will.

124 Beispielsweise ist das Prinzip der Gewaltenteilung eine Institution, die als Ausprägung des

Symmetriegebots gewerlel werden kann; es ist aber keinesfalls direkt aus universalen

Forderungen «ableitbar»: Es ist nur eine Variante für die Erfüllung dieser Forderung
innerhalb eines bestimmten Rahmens staatlicher Institutionen. Hingegen kann eine
konkrete Ausgestaltung der Gewaltenteilung, die politisch entschieden ist oder zur Wahl steht,
teilweise anhand universaler Kriterien auf ihre Legitimität hin beurteilt werden.

361



Philippe Mastronardi

Die Grenze zwischen den formalen Aussagen der universal gültigen
Moraltheorie und den Argumenten im konkreten Diskurs ist sorgfältig zu wahren.
Sonst verfällt die diskursethische Begründung der Demokratie unversehens

in Ideologie.
Die Diskurstheorie liefert vier grundlegende Kriterien für die Formulierung

einer Demokratietheorie: das Prinzip der Reziprozität, das Prinzip der
demokratischen Legitimation, das Prinzip der Stufengerechtigkeit von
Diskursen und das Prinzip der Reflexion.

Bevor diese Kriterien näher umschrieben werden, ist ihr Stellenwert zu
klären: Sie sind «gültig» in dem Sinne, als sie einen kritischen Massstab für
die Beurteilung konkreter demokratischer Institutionen abgeben: Sie sind

Legitimitätskriterien einer demokratischen Ordnung. Sie sind aber nicht

«gültig» im Sinne einer positiven Rechtsnorm, welche alle, die am demokratischen

Prozess beteiligt sind, zu bestimmten Handlungen verpflichten würden.

Ihr Massstab gilt erst, wenn die Qualität der Zustimmung der Regierten
zum Gegenstand des Diskurses gemacht wird, nicht schon beim Diskurs, der

zur Zustimmung führt. Sie wahren damit die Metaebene der Moral; sie sind
keine Rechtsnormen.

Das Prinzip der Reziprozität gründet in der notwendigen Gegenseitigkeit
der Anerkennung unter den Gesprächsteilnehmern, die in jeder Sprechhandlung

vorausgesetzt ist. Unter institutionell geprägten Verhältnissen erfordert
die Reziprozität der Beziehungen unter den Beteiligten, dass Rahmenbedingungen

geschaffen werden, die jedem die gleichen Kommunikationschancen
gewähren. Die Institutionen müssen so ausgestaltet werden, dass sie symmetrische

Strukturen bilden.
Das Prinzip der demokratischen Legitimation folgt aus dem diskursethischen

Grundsatz der zwanglosen Einigung aller in der unbegrenzten
Kommunikationsgemeinschaft. Das Ergebnis einer Auseinandersetzung gilt in

dem Masse als legitim, in dem der Diskurs, der darüber stattgefunden hat, die

idealen Diskursvoraussetzungen erfüllt. Das Prinzip legt an die Legalität
kompetenzkonformer Entscheidungen einen Massstab der Legitimität an.

Staatliche Entscheidungen sind in dem Masse legitim, in dem sie einer

Rechtfertigungsprozedur unterzogen werden können, die die Diskursvoraussetzungen

erfüllt. Die Legitimität staatlicher Kompetenz- und Verfahrensordnung

beurteilt sich nach diesem Kriterium somit anhand ihrer Eignung zur
besten Annäherung an den praktischen Diskurs.

Das Prinzip der Stufengerechtigkeit von Diskursen folgt daraus, dass jede
Beschränkung einer Diskursvoraussetzung, die in einem konkreten Diskurs
hingenommen werden soll, rechtfertigungsbedürftig ist und nur im Rahmen
einer Auseinandersetzung begründet werden kann, für die diese Beschränkung

nicht gilt. In einem offeneren Argumentationsprozess ist darüber zu

befinden, welche Beschränkungen in nachgeordneten Diskursen anerkannt

362



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

werden müssen: z.B. muss die Eignung stellvertretender Diskurse in einem
Diskurs unter den Vertretenen geprüft werden können. Dies begründet die

Abstufung der demokratischen Willensbildung. Zudem wird dadurch in einer
institutionellen Ordnung mit Verfahren unterschiedlicher Diskurshöhe jeder
nachgeordnete Diskurs gegenüber dem vorgeordneten rechenschaftspflichtig.

Das Prinzip der Reflexion ist Ausdruck der Rationalität, die nach der
Diskurstheorie im Prozess der argumentativen Auseinandersetzung geschaffen

wird. Soweit eine Instanz für ihr Handeln Verantwortung tragen soll, hat
sie ihre Entscheide (vor einem internen oder externen Forum) zu begründen
und ihren Standpunkt mit den ihn begleitenden Kriterien in den Diskurs
einzuwerfen. Zusammen mit dem Grundsatz der Stufengerechtigkeit von
Diskursen schafft das Prinzip der Reflexion eine Rechenschaftspflicht für
alles staatliche Handeln in der Demokratie125.

Zwischen der Diskurstheorie und den vier aus ihr ableitbaren Prinzipien
einer Demokratie einerseits, den realen Diskursen der politischen
Auseinandersetzung anderseits besteht eine utopische Spannung. Der universale

Geltungsanspruch des Diskursprinzips zwingt allerdings nicht dazu, den praktischen

Diskurs zu idealisieren. Vielmehr ist er die Form der Argumentation,
in der im täglichen Leben Ansprüche auf normative Richtigkeit zum Thema

gemacht werden126. Konkrete Diskurse unterliegen allerdings vielfältigen
Beschränkungen, die dazu führen, dass sich die idealisierende Annahme,

grundsätzlich könne immer ein rational motiviertes Einverständnis erzielt
werden, nicht erfüllt127.

Die wichtigste Einschränkung ist wohl die, dass nie alle Betroffenen
teilnehmen können, so dass jeweils ein stellvertretender Diskurs, der unter
fairen Bedingungen zustande kommt, akzeptiert werden muss. Zudem sind

praktische Diskurse eingebettet in Prozesse der Machtbildung und

Konfliktentscheidung, in denen kein Konsens gefunden werden kann oder gar nicht

gesucht wird. Insbesondere im politischen Diskurs findet sich die moralische

Argumentation neben instrumentaler und strategischer Rede; oft sind gar
keine verallgemeinerungsfähigen Interessen im Spiel, so dass keine

Einigung, sondern höchstens ein echter Kompromiss angestrebt werden kann: ein

Ausgleich zwischen partikularen, einander widerstreitenden Interessen. An
die Stelle des Konsenses tritt dann die Forderung nach Fairness, nach

gleichberechtigter Partizipation aller Betroffenen. Das Prinzip der Fairness selber

hingegen entspricht dem verallgemeinerungsfähigen Interesse aller Beteilig-

125 Für Anwendungsbeispiele dieser Kriterien auf der Ebene konkreter demokratischer Insti¬

tutionen vgl. Philippe Mastronardi, Kriterien, 612 ff.
126 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. I, 39.

127 Jürgen Habermas. Moralbewusstsein, 115 f.

363



Philippe Mastronardi

ten nach Chancengleichheit. Seine Ausgestaltung zu einem Verfahren zur
Erzielung optimaler Kompromisse kann auf übergeordneter Stufe Gegenstand

eines praktischen Diskurses sein128.

4.2.2 Offener Begründungshorizont

Die Diskurstheorie verlangt von jedem Teilnehmer, dass er bereit sei, den

Geltungsanspruch normativer Äusserungen zu begründen. Er ist darauf
angewiesen, seine Partner mit «guten Gründen» zu überzeugen. Was ein guter
Grund ist, steht dabei nicht von vornherein fest. Als guter Grund kann alles

gelten, was geeignet ist, alle möglichen Betroffenen von der Richtigkeit des

Geltungsanspruchs zu überzeugen. Vor einem universalen Auditorium müssen

gute Gründe daher verallgemeinerungsfähig sein. Sie sind in dem Sinne

vernünftig, dass sie zur Universalisierung der Zustimmung der Beteiligten
beitragen; sie haben damit Teil an der Rationalität des Diskurses129.

Das bedeutet allerdings nicht, dass im Diskurs nur streng rationale
Argumente vorgetragen werden dürfen. Vielmehr soll jeder alle seine Bedürfnisse

einbringen können130, sowohl seine persönlichen, kulturellen wie universalen

Anliegen. Der Konsens besteht dann darin, dass die persönlichen und kulturellen

Eigenheiten der Einzelnen und ihrer Gruppen gegenseitig als

gleichberechtigt anerkannt und die universalen Gemeinsamkeiten als für alle
verbindlich bestimmt werden.

Diese argumentative Offenheit ist unter multikulturellen Bedingungen
unerlässlich. In einer homogenen, liberal geprägten Welt würde es genügen,
die entsprechende kulturell bestimmte Rationalität zu pflegen. Sobald aber
das liberale Weltbild weder auf den einzelnen Menschen noch auf die Gesellschaft

als Ganze passt, muss ein offener Begründungshorizont die Chancen

intersubjektiver Verständigung erweitern.
Jeder Einzelne trägt in sich eine Mehrzahl von Elementen verschiedener

Weltbilder. Er ist in sich pluralistisch. Er hat unterschiedliche und zum Teil

widersprüchliche Bedürfnisse, hat eine Vielzahl von Lebenserfahrungen
gemacht und steht in vielfältigen sozialen und ökonomischen Beziehungen,
denen ebensoviele unterschiedliche Einflüsse auf seine Persönlichkeit
entsprechen.

JÖRG Paul Müller hat die Diskurstheorie in diesem Sinne aufgefordert,
den Menschen in seiner Ganzheit ernstzunehmen: «mit seinen intellektuellen

Fähigkeiten, aber auch mit seiner leiblichen Existenz und seinen bewussten

128 A.a.O., 82 f.

129 Jürgen Habermas, Moralbewusstsein, 67 ff.; ders., Einbeziehung, 61 f.

130 Jürgen Habermas, Moralbewusstsein, 99.

364



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

und unbewussten emotionalen Triebkräften»131. Zur Diskursfähigkeit gehöre
auch das Einfühlungsvermögen. Moralische Probleme könnten wir
überhaupt nur wahrnehmen, wenn wir empfänden, dass die Integrität einer Person

bedroht oder verletzt werde. Gefühle bildeten so die Basis dafür, dass etwas
als moralisch erkannt werde132. Die demokratische Gemeinschaft verlange
von den Menschen «die Fähigkeit, eigene Empfindungen wahrzunehmen und
Bedürfnisse zu formulieren, sich gegenseitig ernstzunehmen, aufeinander

einzugehen, einander zuzuhören und eigene wie fremde Schwächen und

Stärken, Wünsche und Eigenarten wahrzunehmen und anzuerkennen»133.

Jörg Paul Müller fordert eine neue Ethik, welche die abgelehnte, meist
als Schatten verdrängte Seite des Menschen bewusst macht und in die

jeweilige Persönlichkeit integriert, indem ein «reflexiver und kommunikativer

Umgang mit unbewussten und verdrängten Inhalten» gesucht wird134.

Auf der Ebene des demokratischen Diskurses ergibt sich daraus für JÖRG

Paul Müller die Forderung nach Offenheit. Auch der Freiheitsbegriff muss
offen bleiben und darf nicht vom Lernprozess der demokratischen Gesellschaft

ausgenommen werden135. Politische Freiheit ist nichts Vorgegebenes,
sondern im politischen Prozess in ihren Konturen immer wieder neu zu
ermitteln. Dabei müssen einerseits Konflikte erkannt und Dissense über

heterogene Lebensentwürfe akzeptiert werden, anderseits ist trotzdem zu
versuchen, miteinander unter Achtung der gegenseitigen Lebenswelten
umzugehen136. Der Mensch ist in seinem Dasein wesentlich von den Kräften der

persönlichen Emotionen und von den geschichtlichen Traditionen, in denen

er steht, geprägt. Diesen Widerständen gegenüber soll zwar die «Stimme der

Vernunft», wie es die Diskursethik fordert, zur Geltung gebracht werden, aber

nicht als blosser Rationalismus, sondern mit Respekt vor den realen Bedingtheiten

menschlicher Existenz: Vernunft, Emotion und Geschichte sind glei-
chermassen in den Kommunikationsprozess einzubringen137.

In dieser Weiterführung erhält der Diskurs eine therapeutische Funktion
für die Gesellschaft und ihre Institutionen. Bei JÖRG Paul MÜLLER fehlt
freilich der Bezug zum Verhältnis von Lebenswelt und System. Wird dieser

hergestellt, dann kann der Prozess der «Rationalisierung der Lebenswelt»138

als diskursiver Umgang mit dem Schatten-Aspekt von Persönlichkeit und

131 Jörg Paul Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 11.

132 A.a.O., 67.

133 A.a.O., 209.

134 A.a.O., 213.
135 A.a.O., 31.

136 A.a.O., 35.

137 A.a.O., 139 f.
138 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln, Bd. 2, 219 ff.

365



Philippe Mastronardi

Kultur im kommunikativen Prozess der Gesellschaft verstanden werden. Die
demokratische Öffentlichkeit hat dann die Aufgabe, die so erweiterte diskursive

Vernunft auch gegenüber den Systemen der Politik und der Wirtschaft
zur Geltung zu bringen. Demokratische Rationalität steht damit in doppelter
Hinsicht Widerständen gegenüber: Zum einen reibt sie sich an den emotionalen

und historischen Bindungen der Lebenswelt, zum andern stösst sie sich

an den systemischen Rationalitäten der Steuerungsmedien Geld und Macht
in Wirtschaft und Politik.

Diesen faktischen Beschränkungen setzt die Diskursethik die normative

Forderung nach Öffnung entgegen: Sie verlangt, dass Verborgenes oder
Verstecktes in den Diskurs eingebracht und der Begründungsprozedur unterstellt

werde. Solches gibt es aber nicht nur in der Lebenswelt, sondern auch

in den Systemen. Deren Aufgabe ist es ja, überfordernde Komplexität in

gesellschaftlichen Teilbereichen zu reduzieren. Sie ersetzen Kommunikation
durch zweckrationale Steuerungsmedien. Damit gehört es zu ihrer Eigenart,
dass sie alle Bedürfnisse und Anliegen, die nicht der Logik dieses Mediums

gehorchen, ausblenden, «verdrängen»139. Die Systeme können gesellschaftliche

Verhältnisse nur dank axiomatischen Annahmen vereinfachen. Diese

Grundlage darf aber systemintern nicht problematisiert werden, weil sonst
die ganze Komplexität wieder aulbrechen würde. Deshalb reflektiert
systemisches Denken seine grundlegenden Voraussetzungen nicht140. Dies kann

nur von aussen, am besten von der Warte der Lebenswelt her, geschehen.
Dazu dient der Diskurs der demokratischen Öffentlichkeit. Er soll sowohl den

lebensweltlichen wie den systemischen «Schatten» ans Licht holen und in
die Kommunikation integrieren.

Die Öffnung des Begründungshorizontes ist noch aus einem weiteren
Grunde nötig, den JÖRG PAUL MÜLLER weniger hervorhebt: Nicht nur die

persönliche und die historische Bindung des Einzelnen beeinflusst heute die

öffentliche Kommunikation, sondern auch die multikulturelle Spaltung der
Gesellschaft. Der Diskurs muss neben den persönlichen Irrationalitäten auch
die Differenzen zwischen den Subkulturen der Lebenswelt ernst nehmen. Die
Weltbilder, mit denen innerhalb der demokratischen Auseinandersetzung
umzugehen ist, sind vielfältiger und widersprechender geworden. Die
Gruppenidentität bringt eine neue Qualität von Bedürfnissen in den Diskurs ein,
die das Dissensrisiko erhöht. Die Anerkennung der Andersartigkeit und der

Anspruch auf Schutz dieser Identität belastet den Diskurs mit einer zusätzlichen

Ausweitung der zuzulassenden «guten Gründe». Das Arsenal jener

139 Dies ist auch die Ursache des Leidens der Lebenswelt bei der Kolonialisierung durch das

System; was in den Systemwelten unterdrückt wird, taucht in der Lebenswelt als Angst
und Verunsicherung auf.

140 Vgl. die diesbezügliche Kritik an der Neuen Politischen Ökonomie vorne unter Ziffer 3.3.2.

366



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Argumente, die letztlich nur zu einer Verständigung darüber führen, dass

Dissens besteht, wird erweitert. Aber um der Möglichkeit willen, trotzdem

«überlappende Konsense»141 herstellen zu können, muss der Diskurs auch

diese Argumente integrieren.
Dort, wo der Diskurs durch Zustimmung politische Herrschaft legitimieren

soll, ist der Versuch, einen Konsens über die Grundlagen der demokratischen

Ordnung herzustellen, unabdingbar. Das Gespräch muss dann mit allen

Gruppen, die in dieser Ordnung zusammenleben sollen, aufgenommen werden.

Der Kreis der Argumente erweitert sich damit auch um jene, die von
Randgruppen der Gesellschaft für wichtig gehalten werden. Denn der
Ausschluss solcher Gruppen lässt sich diskursiv nicht begründen. Er wäre eine

Verletzung kommunikativer Rationalität zugunsten systemischer Funktionalität.

Die Offenheit des Begründungshorizontes im demokratischen Diskurs
wird so zum Wesensunterschied zwischen ihm und dem eindimensional
geschlossenen Diskurs innerhalb eines Systems.

4.2.3 Deliberative Demokratie

Die diskursethische Begründung der Demokratie führt zu einer bestimmten

Ausprägung des Konzepts der deliberativen Politik142. Der Begriff ist
zunächst nur zu dem Zweck eingeführt worden, den politischen Prozess von der
ökonomischen Präferenzentscheidung abzuheben: In demokratischen
Prozessen bestehen Entscheidungen nicht bloss aus einer Summe von Präferen-

zäusserungen. Sie sind das Ergebnis einer Meinungsbildung, die sich erst im
Laufe einer Deliberation entwickelt143. In der diskursethischen Fassung nach

JÜRGEN Habermas meint der Begriff einen intersubjektiven Prozess der

Argumentation, welcher instrumenteile und dialogische Politik, also

strategisches und kommunikatives Handeln miteinander verschränkt. Deliberation
umfasst eine Vielfalt von Kommunikationsformen: Neben den moralischen
Diskurs über das universal Richtige tritt der ethische Diskurs über das

(lebensweltliche) gemeinsame Gute, der juristische Diskurs über Fragen der

rechtlichen Kohärenz, der zweckrationale Diskurs über Fragen der Mittelwahl

und schliesslich die Verhandlung über einen Kompromiss zu Fragen des

141 John Rawls, Liberalism, 38 f.

142 Die hier vertretene Konzeption entspricht in vielem jener, die Rainer Schmalz-Bruns im
Anschluss an Jürgen Habermas entwickelt hat (Reflexive Demokratie, 121 ff.). Der

.systemischen Steuerung wichtiger gesellschaftlicher Bereiche und der multikulturellen
Spaltung der Gesellschaft wird im folgenden jedoch mehr Gewicht beigemessen.

143 David Miller, Social Choice, 55, 67.

367



Philippe Mastronardi

Interessenausgleichs144. Das deliberative Verfahren sucht in diskursiv
begründbarer Abstufung alle Kommunikationsformen so zu verbinden, dass es

die Vermutung begründet, vernünftige oder doch faire Ergebnisse zu
erzielen145. Deliberative Politik vermittelt zwischen der Lebenswelt und dem

politischen System; sie macht politische Kommunikation von den Ressourcen

einer rationalisierten Lebenswelt-z.B. den Initiativen autonomer
Öffentlichkeiten der Zivilgesellschaft - abhängig146. Ziel der deliberativen Politik
ist eine Gewichtsverschiebung im Verhältnis von Geld, Macht und Solidarität
als den drei gesellschaftlichen Ressourcen der Handlungskoordination in
Wirtschaft, Politik und Lebenswelt.

Der Rechtsstaat dient damit als Mittel der deliberativen Demokratie,
indem er die (nicht organisierte) Gesellschaft politisch als Rechtsgemeinschaft

organisiert147. Er öffnet das politische System zur Lebenswelt hin148.

Die Ligur der Lebenswelt darf dabei nicht idealisiert werden. Lebensweltliche

Motive können archaische Züge tragen und die Lreiheit des Einzelnen
unterdrücken. Die Traditionen und Selbstverständlichkeiten des Alltagslebens

bedürfen in vielfacher Weise der kritischen Reflexion. Die Lebenswelt
ist bloss der Ort, wo solche Aufklärung stattfinden kann. Sie ist jener
Lebensbereich, welcher der zwischenmenschlichen Verständigung offensteht,

weil er (noch) nicht von der systemischen Rationalität beherrscht wird.
Diskursethisch legitimiert sich Politik somit, indem sie sich über rechtlich

institutionalisierte Diskurse aller Ebenen gegenüber der Lebenswelt öffnet
und ihr Einfluss gewährt. Das Diskursprinzip bleibt oberster Beurteilungsmassstab

dieser Legitimation. Die Institutionen, über welche die Lebenswelt
mit dem politischen System verbunden werden, müssen sich im Lichte der
vier Grundsätze rechtfertigen lassen, die das Diskursprinzip für Demokratien
konkretisieren: die Reziprozität, die demokratische Legitimation, die

Stufengerechtigkeit von Diskursen und die Reflexion149. Staatliche Prozesse und

Strukturen sind in dem Ausmass diskursethisch legitimiert, in welchem sie

die Partizipation aller Betroffenen im Sinne dieser Prinzipien an einem
offenen Entscheidungsprozess gewährleisten. Einschränkungen dieses Prinzips

müssen sich selber diskursethisch begründen lassen: Es müssen sich

dafür verallgemeinerungsfähige Gründe finden, die auch jene überzeugen
können, welche von der Einschränkung betroffen sind.

144 Jürgen Habermas, Einbeziehung, 284 f.; vgl. Rainer Schmalz-Bruns, Reflexive Demo¬

kratie, 102 ff.
145 Jürgen Habermas, Einbeziehung, 285 f.
146 A.a.O., 288 und 292.
147 Jürgen Habermas, Faktizität, 396 f.
148 A.a.O.. 427.
149 Vgl. vorne Ziffer 4.2.1.

368



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Diese strengen Anforderungen der Idee einer deliberativen Demokratie
lassen sich kaum je voll verwirklichen. Sie bleiben aber trotzdem gültig im
Sinne einer kritischen Instanz zur Beurteilung tatsächlicher Verhältnisse. Sie

dienen als Legitimationskriterien, anhand derer bestimmt werden kann, in
welchem Ausmass eine konkrete Staatsordnung vom diskursethischen Ideal

abweicht. Sie bilden damit «gute Gründe» im Diskurs über demokratische
Institutionen.

Die Anforderungen an eine konkrete Staatsform lassen sich im einzelnen
nicht aus den Prinzipien der Diskurstheorie ableiten. Aber Demokratietheorie
hat eine doppelte Aufgabe:

a) Als Metatheorie der Demokratie hat sie die rechtlichen Verfassungen und
die politische Praxis aus der Warte diskursethischer Prinzipien zu kritisieren,

b) als demokratische Handlungslehre hat sie Kriterien für die Weiterentwicklung

der positivrechtlich geltenden Staatsordnung zu formulieren.

Demokratietheorie muss stets die Metaebene der Diskursethik (a) mit der
staatsrechtlichen Ebene einer bestimmten öffentlichen Ordnung (b) verknüpfen.

Die bisherigen Ausführungen zur Ziffer 4 dienten der Metaebene, der
Rest dieser Ziffer betrifft die Ebene des Staatsrechts.

4.3 Demokratische Verfassung

Im Normalfall steuert das Zentrum des politischen Systems den Ent-

scheidungsprozess. In einer Demokratie muss aber das Verfassungsrecht

dafür sorgen, dass die Peripherie in wichtigen Fällen ihre Imperative
gegenüber dem Zentrum durchzusetzen vermag.

Der Pluralismus staatsleitender Prinzipien in der Schweiz gestattet,
politische Konflikte sichtbar zu machen und in den demokratischen
Diskurs einzubringen. Die Spannung zwischen den sechs Grundfragen
der Bundesverfassung spiegelt die Unterschiedlichkeit der
Demokratieverständnisse, welche von den verschiedenen Gesellschaftsgruppen
vertreten werden; ein diskursethisch legitimer Umgang mit dieser Plurali-
tät erfordert Verfahren und Strukturen, welche allen staatsleitenden

Prinzipen eine angemessene Geltung verschaffen.

4.3.1 Zum Verhältnis von Zentrum und Peripherie demokratischer Politik

Das diskursethische Konzept der deliberativen Demokratie schlägt eine
Antwort auf die Tendenz von Politik und Wirtschaft vor, sich gegenüber der

Lebenswelt zu autonomen Systemen auszuformen, ja diese zu kolonisieren.

369



Philippe Mastronardi

Das Recht dient dabei als Institution der Vermittlung von Lebenswelt und

politischem sowie wirtschaftlichem System. Insbesondere hilft es der
allgemeinen Öffentlichkeit, sich als Peripherie des politischen Systems gegenüber
dem Zentrum dieses Systems zu artikulieren. Dazu ist primär das

Verfassungsrecht aufgerufen.
Die lebensweltliche Kommunikation bricht dort ab, wo sie auf die

systemischen Medien Geld und Macht stösst. Die Umgangssprache ist an dieser

Grenze auf die Übersetzung durch das Recht angewiesen, das darauf angelegt
ist, wirtschaftliche wie politische Systemfragen zu regeln150. Schliesslich
sind es Institutionen des privaten und des öffentlichen Rechtes, welche die

Einrichtung von Märkten und die Organisation einer Staatsgewalt ermöglichen;

Wirtschaft und Staat funktionieren in den Formen des Rechts151. Das

Recht funktioniert damit gleichsam als «Scharnier» oder als «Transformator»
zwischen Lebenswelt und System152.

Dank seiner rechtsstaatlichen Verfassung ist das politische System zur
Lebenswelt hin geöffnet153. Dieses Verhältnis von Politik und Lebenswelt
lässt sich als Beziehung zwischen Zentrum und Peripherie des politischen
Systems darstellen154.

Das Zentrum bilden Regierung und Verwaltung, Justiz, Parlament und
Parteien. Ihm stehen die formellen Entscheidungskompetenzen des Staates

zu. Es ist umgeben von organisierten Interessengruppen, die am Verhand-

lungsprozess des Zentrums teilnehmen und seine Entscheidungen auf wenig
transparente Weise steuern. Die eigentliche Peripherie besteht aus Vereinigungen

der Zivilgesellschaft, welche - partikuläre oder allgemeine - Interessen

aus der politischen Öffentlichkeit an das Zentrum herantragen155.

Grundsätzlich müssen politische Entscheidungen, um nach dem diskurstheoretischen

Demokratieverständnis legitim zu sein, von der Peripherie ausgehen
und die Verfahren des Zentrums durchlaufen, bis sie verbindlich werden.

Tatsächlich aber braucht es auch in diesem Bereich systemische
Komplexitätsreduktionen, die nur vom Zentrum und den ihm nahestehenden
Interessenverbänden erbracht werden können. Im Normalfall wird der politische
Prozess daher vom Zentrum aus gesteuert156. Es herrschen damit die
systemischen Imperative von Wirtschaft und Politik vor. Dies kann hingenommen
werden, solange das Zentrum für Anstösse aus der Peripherie offen bleibt: Im

150 Jürgen Habermas, Faktizität, 78.
151 A.a.O., 59.

152 A.a.O., 77 f.
153 A.a.O., 427.
154 A.a.O., 429 ff., in Anlehnung an Bernhard Peters, Integration, 327 ff., insb. 340 ff.
155 Jürgen Habermas, Faktizität, 430 f.

156 A.a.O., 459 f.

370



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Konfliktsfall muss die Chance bestehen, den zentral gesteuerten Kreislauf
umzukehren und die Anliegen der Peripherie im Zentrum durchzusetzen157.

Es kommt somit darauf an, dass die Peripherie - die Zivilgesellschaft mit
ihren aktiven Öffentlichkeiten - in der Lage ist und auch Gelegenheit erhält,
die Routine des Zentrums zu stören158. Demokratie wird derart in Krisen des

politischen Systems verwirklicht. Zwischen Lebenswelt und System bildet
sich eine demokratische Arbeitsteilung heraus: Der politische Alltag verbleibt
dem System, die Stunden der Weichenstellung aber gehören der Lebenswelt159.

Der Entscheid darüber, ob eine Ausnahme vom Normalfall vorliegt,
ist Sache der Demokratie. Diese behält damit die Kompetenz, über ihre eigene

Zuständigkeit zu befinden. Sie wahrt damit trotz der Vermutung zugunsten
des Systems ihren Vorrang160.

Dieses Bild verbindet die Normativität diskurselhischer Ansprüche mit der

Normalität systemischer Abläufe in der Politik. Es zeigt den Ausnahmecharakter

gelingender Verständigung zwischen Lebenswelt und System, ohne
den Primat demokratischer Legitimation aufzugeben. Denn das Verfassungsrecht

kann den systemischen Prozess so von Zustimmungsakten der
Öffentlichkeit abhängig machen, dass diese ihre Imperative in wichtigen Lällen
durchzusetzen vermag. Dazu dienen einerseits Verfahren (Wahlen, Referendum

und Initiative), anderseits inhaltliche Vorgaben (Staatsziele, Grundsätze
und Gesetzgebungsaufträge).

4.3.2 Praktischer Ansatz für die Schweiz: Die Grundfragen der Bundesverfassung

Es ist Aufgabe der Demokratietheorie in ihrer konkreten Lorm als demokratische

Handlungslehre, zu zeigen, wie das Verfassungsrecht Verfahren und

Inhalte diskursethisch legitim gestalten kann. In dieser Aufgabe wendet sie

sich notwendigerweise einer konkreten staatsrechtlichen Ordnung zu und

macht Vorschläge für deren Weiterentwicklung.
Bezogen auf die Schweiz gilt es, die Bundesverfassung daraufhin zu

untersuchen, ob sie die Verfahren und Inhalte anbietet, welche der Peripherie
gestatten, dem politischen Zentrum die nötigen Vorgaben zu machen.

Im Verfahrensbereich geht es um die Instrumente der halbdirekten Demokratie.

Diese sind zwar weit ausgebaut, doch wirken sie, wie bereits
dargelegt161, nicht nur im Sinne der Peripherie. Wie sie im Sinne der deliberative!!

157 A.a.O., 433 und 460.
158 A.a.O., 433 f.
159 Philippe Mastronardi. Demokratie, 282.
160 A.a.O., 283.
161 Vgl. vorne Ziffer 3.2 und 3.3.

371



Philippe Mastronardi

Demokratie gesichert und ergänzt werden können, soll in Ziffer 5 näher

ausgeführt werden.

Vörgängig ist abzuklären, ob das geltende Verfassungsrecht auch inhaltliche

Vorgaben macht, welche eine diskursive Rationalität fördern könnten. Es

gehl darum, ob sich der Bundesverfassung materielle Grundsätze entnehmen
lassen, welche als positivierte «gute Gründe» im demokratischen Diskurs
dienen und zu dessen Vernünftigkeit beitragen können. Die Verfassung kann
den ihr nachgeordneten Diskursen gewisse Grundfragen stellen und angeben,
in welcher Richtung die Antwort gesucht werden soll. Unter pluralistischen
Verhältnissen werden diese Grundfragen in unterschiedliche Richtungen
weisen.

Unsere Bundesverfassung nennt zwar einige Staatsziele und zahlreiche

Aufgaben des Bundes. Insgesamt bilden diese Normen aber eine unsystematische

Vielzahl mehr oder weniger konkreter Regelungen. Immerhin gestattet
eine Durchsicht dieser Vielheit, zwischen vielen von ihnen eine Gemeinsamkeit

festzustellen, die darin besteht, dass sie auf die gleichen Grundfragen
staatlicher Ordnung zu antworten versuchen. Lehre und Praxis haben dafür
ungeschriebene staatsleitende Prinzipien entwickelt. Als solche gelten der
Rechtsstaat und die Demokratie, der National- und der Bundesstaat, der

Leistungs- und der Wirtschaftsstaat162:

- Das Rechtsstaatsprinzip bindet staatliche Macht an Verfassung und
Gesetz, insbesondere an die Grundrechtsordnung. Es gewährleistet Freiheit,
Gleichheit und Sicherheit durch das Recht.

- Das Demokratieprinzip bindet staatliches Handeln an die Mitwirkung der

politischen Bürgerschaft und der von ihr bestimmten Behörden: Kerngedanken

sind die Volkssouveränität und die Verantwortlichkeit der Regierung.

- Das Nationalstaatsprinzip hat eine landesrechtliche und eine völkerrechtliche

Komponente: Nach innen formuliert es den Grundsatz der nationalen
Einheit, welcher dem Bund die oberste Gewalt im Lande zuspricht. Im
Verhältnis nach aussen postuliert es die nationale Souveränität der
Schweiz.

- Das Bundesstaatsprinzip regelt die Kompetenzaufteilung zwischen Bund
und Kantonen. Es schafft eine vertikale Gewaltenteilung zwischen den

Behörden der verschiedenen bundesstaatlichen Ebenen.

- Das Prinzip des Leistungsstaates formuliert die Verantwortung des Staates

für die wichtigsten Voraussetzungen zur Erhaltung und Entfaltung der
Menschen in unserer modernen Gesellschaft: soziale Sicherheit, gemein-

162 Philippe Mastronardi, Strukturprinzipien, 55 ff.; ders., Kriterien. 453 ff.

372



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

same Wohlfahrt, Dienstleistungen und öffentliche Werke sowie
Verantwortung für die Umwelt.

- Das Wirtschaftsstaatsprinzip umschreibt schliesslich die Verantwortung
des Staates für das wirtschaftliche Wohlergehen des Landes. Danach hat

sich das Handeln der Behörden auf jenes Mass an öffentlichem Dienst
auszurichten, das für das wirtschaftliche Wohlergehen sowohl notwendig
als auch tragbar ist163.

Die angeführten Leitprinzipien ergänzen sich teilweise, teilweise stehen sie

aber auch in einem Spannungsverhältnis zueinander. Zielkonflikte ergeben
sich insbesondere zwischen den Anforderungen der Demokratie und des

Rechtsstaates einerseits, jenen des Leistungs- und Wirtschaftsstaates anderseits.

Während die ersten beiden primär der Lebenswelt (der Peripherie) dazu

dienen, Einfluss auf das politische und das wirtschaftliche System zu gewinnen

und sich vor deren Übergriffen zu schützen, steuern die beiden letzteren
eher die Wirkung und den Nutzen des politischen Systems (des Zentrums)
für Wirtschaft und Gesellschaft und dienen daher primär einer systemischen
Rationalität. Oder, systemtheoretisch ausgedrückt: Die ersteren steuern den

Input in die Systeme, die letzteren den Output aus den Systemen von Politik
und Wirtschaft.

Die sechs staatsleitenden Prinzipien ergeben zusammen ein Analysemodell

des schweizerischen Bundesstaatsrechts. Sie gestatten, Verfassungsfragen

in den mehrfachen Bezug unterschiedlicher Zielrichtungen
staatlichen Handelns einzuordnen. Jedes staatsrechtliche Problem lässt sich von
jedem der sechs Grundsätze her betrachten, was gestattet, Argumente
verschiedener Ausrichtung zur Geltung zu bringen. Das Modell ist daher
pluralistisch in dem gleichen Sinne, wie der geforderte Pluralismus der
Demokratietheorien: Es liefert eine Pluralität von Normen, die alle für sich

genommen umfassende Geltung beanspruchen, aber im Verein mit andern

konkretisiert werden müssen. Für jeden einzelnen Entscheid ist eine
unterschiedliche Mischung von Argumenten aus den verschiedenen Grundsätzen

massgeblich.
Die sechs staatsleitenden Prinzipien bieten normative Orientierung an, sie

sind somit werthaft und wirken der allgemeinen Verunsicherung der
Öffentlichkeit entgegen. Aber sie sind nicht einheitlich; sie unterdrücken keines der

vielfältigen Weltbilder, denen sie in der Lebenswelt entsprechen sollen. Sie

reduzieren die Komplexität des Verfassungsrechts auf eine überschaubare

Anzahl von Normen, lassen aber letztlich den Konflikt offen, der in ihnen

angelegt ist. Ihre eigentliche Leistung ist, die im Verfassungsrecht verborgenen

Konflikte überhaupt sichtbar zu machen und in den demokratischen

163 Näheres zu diesem Prinzip: Philippe Mastronardi, Strukturprinzipien, 69 ff.

373



Philippe Mastronardi

Diskurs einzubringen. Die sechs Prinzipien generieren für jede Verfassungsfrage

ein Argumentarium mit guten Gründen für die politische und rechtliche

Auseinandersetzung.
Das Modell bietet auch Raum für unterschiedliche Demokratieverständnisse.

Die sechs Grundsätze bilden gemeinsam einen Pluralismus von
Normen, der den unterschiedlichen Demokratiekonzepten Rechnung trägt. Denn

jeder Typus demokratischer Denkrichtung nimmt unter den sechs Prinzipien
eine eigene Gewichtung vor. Liberale werden sich vor allem auf Argumente
aus dem Rechtsstaats- und dem Wirtschaftsstaatsprinzip stützen. Republikaner

auf solche aus dem Demokratie- und dem Leistungsstaatsprinzip,
Realisten auf das Wirtschaftsstaatsprinzip und Anhänger einer der komplexen

Varianten werden allen Grundsätzen bestimmte Argumente entnehmen

können. Im Pluralismus der staatsleitenden Grundsätze findet sich der
Pluralismus der Demokratietheorien wieder. Staatsrechtliche Argumentation

ermöglicht so eine diskursive Auseinandersetzung unter Vertretern
verschiedener Weltbilder. Sie trägt zur Rationalität des demokratischen Diskurses

bei.
Die Verfassung stellt somit der demokratischen Auseinandersetzung ein

Set rechtlich positivierter guter Gründe zur Verfügung. Dies ist aber nur der
eine Teil ihrer Aufgabe. Sie hat zusätzlich dafür zu sorgen, dass die verschiedenen

Argumente auch tatsächlich in korrekter Weise verwendet werden. Der
diskursethisch legitime Umgang mit den staatsleitenden Prinzipien erfordert,
dass Verfahren und Strukturen entwickelt werden, die allen sechs Prinzipien
eine angemessene Geltung verschaffen. Grundsätzlich sind alle sechs Prinzipien

gleichrangig. Dies ist eine Konsequenz der gleichberechtigten Anerkennung

der unterschiedlichen Weltbilder, die in der Gesellschaft vertreten sind,
sowie ihrer Demokratieverständnisse. Eine Hierarchie unter den Grundfragen
der Verfassung würde eine Wertordnung voraussetzen, welche von allen

Mitgliedern der schweizerischen Gesellschaft geteilt würde. Da eine solche

Übereinstimmung fehlt, muss die Verfassung alle anerkannten normativen

Ausrichtungen als gleichwertig behandeln. Ein Vorrang im Einzelfall muss
sich diskursiv begründen lassen, d.h. er muss sich auf verallgemeinerungsfä-
hige Argumente stützen. Im Konflikt zwischen zwei Grundsätzen kann es

freilich auch unmöglich sein, für jedermann überzeugende Gründe für eine

Lösung zu finden. Dann muss es genügen, zwischen den Prinzipien faire

Kompromisse zu suchen, d.h. Entscheidungen, die in einem Verfahren getroffen

werden, das die Zustimmung aller Betroffener findet. Entscheidend ist

dabei, dass immer alle staatsleitenden Prinzipien zum Zuge kommen. Dann
ist auch sichergestellt, dass die verschiedenen demokratischen Denkrichtungen

gleichwertig berücksichtigt werden.
Diese Anforderung erhält praktische Relevanz, wenn bedacht wird, was

vorne zur Dominanz des Wirtschaftssystems über das politische System

374



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

ausgeführt wurde164. Auf die Ebene verfassungsrechtlicher Argumentation
übertragen heissl dies nämlich, dass in der heutigen Praxis der Gesichtspunkt
des Wirtschaftsstaates ein Übergewicht erhält. Daraus erwächst der Verfassung

die Aufgabe, für die nötigen Gegengewichte zu sorgen, damit ein fairer

Ausgleich stattfindet. In den Foren der deliberativen Demokratie, in welchen

vom moralischen Diskurs bis zur Verhandlung über Kompromisse alle
Diskursstufen angerufen werden können, müssen Korrektive zur Dominanz des

Wirtschaftsstaates geschaffen werden. Es braucht geeignete Prozeduren, in
denen wirtschaftsstaatliche Massnahmen vor den Ansprüchen der fünf anderen

Leitprinzipien gerechtfertigt werden müssen.

5. Die Eidgenossenschaft als deliberative Demokratie

Deliberative Demokratie hat in der Schweiz nur dann eine Chance,

wenn das politische System für Impulse aus der Lebenswelt empfänglich
bleibt und aktive Teile der Öffentlichkeit gegenüber dem politischen
Zentrum eine spürbare Macht ausüben können. Dies versucht das Konzept

der deliberativen Demokratie zu gewährleisten, indem es Diskursethik,

gesellschaftlichen Pluralismus und staatsrechtliche Grundsätze
in stufengerechter Weise so miteinander verbindet, dass im Konflikt
zwischen Lebenswelt und System faire Kompromisse gefunden werden

können. Eine Reihe von Reformvorschlägen soll zu diesem Zweck die
demokratische Rationalität des politischen Prozesses steigern.

5.1 Ansatzpunkte einer Reform

Bis hierher ist die vorliegende Studie von drei gedanklichen Schritten geprägt

gewesen. Zuerst (in Ziffer 2.) ging es darum, ein analytisches Netz aufzuziehen,

das die Vielfalt demokratischer Konzepte zu fassen vermag. «Die Idee

der Demokratie» wurde so in ihren unterschiedlichen normativen Ausrichtungen

sichtbar. Als Gegenbild dazu wurde in einem zweiten Schritt (in Ziffer
3.) «die Realität der Demokratie» skizziert. Praxis und sozialwissenschaftli-
che Analyse zeigten eine tiefe Kluft zwischen Norm und Wirklichkeit. Der
dritte Schritt (in Ziffer 4.) bestand darin, zu untersuchen, welche Konsequenzen

aus der «Realität» für die «Idee» zu ziehen sind. Im Konzept der

deliberativen Demokratie wurde ein Lösungsvorschlag gefunden, der sowohl
der systemischen Bedingtheit wie der normativen Orientierung Rechnung zu

tragen versucht. Im nun folgenden vierten Schritt (in Ziffer 5.) werden

164 Vgl. vorne unter Ziffer 3.3.

375



Philippe Mastronardi

Vorschläge für eine Reform der schweizerischen Demokratie nach diesem

Konzept vorgetragen.
Bevor dies geschehen kann, muss geklärt werden, ob solche Reformen in

der Schweiz überhaupt eine Chance haben. In Ziffer 3. wurde gezeigt, dass

die demokratischen Ideale zunehmend als Ideologien wirken, weil sie ein
falsches Bild von den realen Möglichkeiten demokratischer Selbstbestimmung

vermitteln. Dem politischen System fehlt die nötige Autonomie gegenüber

dem Wirtschaftssystem. Unter dieser Voraussetzung nützt es nichts, die

politischen Institutionen zu optimieren. Sie werden damit nur ihre Funktion
für die Wirtschaft besser erfüllen. Demokratietheorie wird dann apologetisch
und beschönigt die faktischen Machtverhältnisse.

Demokratietheorie wird damit zum Wagnis. Wenn es nicht gelingt, ihren
normativen Einspruch gegen die Faktizität systemischer Verhältnisse deutlich
zu machen, läuft sie Gefahr, missbraucht zu werden. Sie wird dann angerufen,
um zu belegen, dass demokratische Partizipation hinreichend gegeben sei und
die Peripherie ja die Möglichkeit habe, das politische Zentrum zu beeinflussen.

Damit sei dieses, solange die Peripherie passiv bleibt, legitimiert. Was

aber, wenn es sinnlos geworden ist, Einfluss auf die Politik nehmen zu wollen,
weil das Wichtige in der Wirtschaft entschieden wird?

Es geht also um die Frage, ob eine deliberative Demokratie unter
schweizerischen Verhältnissen möglich ist. Besteht die Aussicht, dass die
lebensweltliche Ressource Solidarität sich gegen die Medien Geld und Macht in
Wirtschaft und Politik durchsetzt? Kann die Peripherie dort, wo es für die

Rationalisierung der Lebenswelt wichtig ist, das Zentrum des politischen
Systems steuern, und zwar auch in wirtschaftsrelevanten Fragen?

Gegen die Chance deliberativer Politik spricht die Entwicklung, die in

Ziffer 3. geschildert worden ist. Die Tendenz in der Praxis läuft einer

Aktivierung der Öffentlichkeit entgegen und begünstigt die Privatisierung des

öffentlichen Raumes. Die Systeme von Wirtschaft und Politik verselbständigen

sich gegenüber der Lebenswelt und sind immer weniger auf diese

angewiesen. Es gelingt ihnen zumindest teilweise, der Öffentlichkeit ihre
Interessenstruktur aufzuzwingen165. Indem sie der Lebenswelt ihre eigene
Rationalität aufdrängen, bestimmen sie ihre Rahmenbedingungen selber.

165 Vgl. dazu die Auseinandersetzung um die Wirksamkeit des «politischen Marketings»:
Eröffnet wurde sie durch die Studie von Hans Peter Hertig (Abstimmungserfolge, 52).
Sie erregte zunächst Widerspruch (vgl. René A. Rhinow, Grundprobleme, 226; Ulrich
Schmid, Wahlkampffinanzierung, 246; Wolf Linder, Zukunft, 33). Später löste sie
differenzierende Studien aus (vgl. Erich Wiederkehr, Der gekaufte Sitz; Silvano Möckli.
Abstimmungsbudget; Claude Longchamp, Herausgeforderte demokratische Öffentlichkeit,

311 ff.).

376



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Diesen Einflüssen kann die Öffentlichkeit nur dann widerstehen, wenn sie

in der Lage ist, eine eigene Rationalität zu entfalten, die mehr Überzeugungskraft

hat als das systemische Zweck-Mittel Denken. Das setzt eine wache,
aktive Öffentlichkeit voraus. In Wirklichkeit verhält sich die Mehrheit der

Stimmbürgerschaft passiv und nimmt nicht an den Abstimmungen teil. Die

Beteiligung ist aber nicht nur tief, sondern auch ungleich. Die Bevölkerungsschichten

mit tieferer Bildung und niedrigerem Einkommen, sowie die Jungen

und die Frauen wirken weniger mit als andere166. Die aktive Öffentlichkeit

ist somit sozial ungleich zusammengesetzt, was den politischen Diskurs
verzerrt. Die Rationalität des Diskurses leidet ferner darunter, dass zahlreiche

Stimmbürger ungenügend oder falsch informiert sind. Sie wissen nicht,
worum es bei den Volksabstimmungen geht und stimmen nicht selten gegen
ihre eigene Meinung167. Nicht nur der normale Stimmbürger, auch wer sich
beruflich mit Politik befasst, ist überfordert168.

Die breite Öffentlichkeit scheint die Verantwortung für eine rationale

Auseinandersetzung mit dem System nicht tragen zu können.
Für die Chance deliberativer Demokratie spricht allerdings, dass die

schweizerische Stimmbürgerschaft immer wieder solidarische Entscheide
trifft und dass alternative Bewegungen sich hin und wieder gegen die Interessen

der Systeme durchsetzen können. Zur ersten Kategorie von Fällen
zählen die wiederholte Ablehnung ausländerfeindlicher Vorlagen, die
Zustimmung zur höheren Variante der Mehrwertsteuer oder die Ablehnung von
Sparmassnahmen zu Lasten der Arbeitslosen169. Zum Teil haben solidarische
Entscheide auch den Charakter einer Zurückweisung von systemischen
Ansprüchen, so etwa bei der Ablehnung des revidierten Arbeitsgesetzes oder
beim Nein zu kantonalen Vorlagen, welche die Ladenöffnungszeiten libera-
lisieren wollen. Zur zweiten Kategorie zählen beispielsweise das Moratorium
für den Bau neuer Atomkraftwerke, die Rothenturm-Initiative gegen den Bau
eines Waffenplatzes in einem Hochmoor und die Alpentransit-Initiative zum
Schutz des Landes vor dem Schwerverkehr auf der Strasse.

Die Ablehnung des EWR-Vertrages kann zwar nicht als rational in dem
Sinne bezeichnet werden, dass sie einer argumentativ befriedigenden
Kampagne gefolgt wäre. Sie ist daher kein gutes Beispiel für den deliberativen
Prozess. Sie bringt aber zumindest einen deutlichen Widerstand gegen
eindimensional wirtschaftsorientierte Argumentationen und Druckversuche zum
Ausdruck. Sie hat darin Ähnlichkeiten mit der Ablehnung des revidierten

166 Wolf Linder/Thanh-Huyen Ballmer-Cao, Politisches System, 346.
167 Alois Riklin, Gemeinwohl, 9.

168 A.a.O., 10.

169 Volksabstimmung vom 28. September 1997.

377



Philippe Mastronardi

Arbeitsgesetzes, das von der Arbeitgeberseite her mit dem Sachzwang der

globalisierten Wirtschaft begründet wurde.
Die schweizerische Öffentlichkeit, so lässt sich zumindest vermuten,

entspricht zwar nicht dem Ideal einer rationalen Deliberation, hat jedoch ein
kritisches Gespür für Übergriffe der Systeme von Wirtschaft und Politik in
die Lebenswelt.

An dieser Stelle ist nochmals eine terminologische Präzisierung anzubringen170.

Die Konzepte der Lebenswelt und des Systems sind analytische
Kategorien, die wesentlich zum Verständnis unseres Zusammenlebens

beitragen. Sie helfen, die grundsätzliche Tragweite politischer Ereignisse zu
erkennen. Sie legen offen, was der herrschende Pragmatismus verschleiert.
Sie ermöglichen die Reflexion über den Zustand unserer Gesellschaft. Aber
sie sind keine überpersonale Totalitäten, denen wir als Menschen schicksalshaft

ausgeliefert wären. Systemischer Zwang ist nur Denkzwang - der sich

freilich als Sachzwang präsentiert. Seine Macht ist die statistische
Wahrscheinlichkeit von Erfolg und Misserfolg, je nachdem, ob die systemischen
Gesetzmässigkeiten befolgt oder übergangen werden. Im Einzelfall bleibt die
Freiheit des Handelns erhalten. Je nach Situation kann auch dysfunktionales
Verhalten Erfolg bringen. Grundsätzlich bleibt es möglich, auch im Bereich

systemischer Macht durch Abweichen von den Erwartungen systemrelevante
Veränderungen hervorzurufen.

Auch in systemisch geprägten Bereichen der Gesellschaft gibt es nicht nur
unpersönliche Prozesse. Auch hier handeln Menschen, die ihre Lebenswelt
in sich tragen und kommunikative Verständigung suchen. In der Wirtschaft
müssen sie zwar nach Geld streben und in der Politik nach Macht, aber nicht
ausschliesslich. Sie können auch hier Verantwortung für Abweichungen von
systemischer Gesetzlichkeit übernehmen und innerhalb der ihnen gesteckten
Rahmenbedingungen solidarisch handeln, echte Verständigung mit andern
aufbauen und damit ein Stück rationaler Lebenswelt verwirklichen. Nur
deshalb ist es überhaupt möglich, dass Politiker und Wirtschaftsführer von
sich selber ein Bild haben, das von mitmenschlicher Verantwortung und
Humanität geprägt ist. Ein jeder sieht in sich primär seine lebensweltliche
Identität und versucht, als Persönlichkeit unter systemischen Bedingungen
zu bestehen. Wer bei systemischer Betrachtung als Funktionär erscheint,
erlebt sich selbst als Staatsdiener; der Träger politischer Herrschaft will
Staatsmann sein; der Wirtschaftsmagnat Menschenführer. Beide Gesichtspunkte

haben ihre Berechtigung. Beide drücken ein Potential aus, das mehr
oder weniger genutzt werden kann. Letztlich bleibt dafür die Verantwortung
beim Einzelnen.

170 Vgl. vorne Ziffer 3.3.4 am Ende.

378



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Die Erkenntnisse, welche die Analyse von Lebenswelt und System zutage
fördert, sind damit nicht weniger ernst zu nehmen. Aber sie sind nicht
fatalistisch misszuverstehen. Wir können unsere Verantwortung nur wahrnehmen,

wenn wir uns der Bedingungen bewusst sind, unter denen wir handeln.

Aber wir brauchen uns unser Handeln nicht von den äusseren Bedingungen
diktieren zu lassen. Den gegenläufigen Entwicklungstrend erkennen, bedeutet

vielmehr, die Aufgabe verstehen, die uns gestellt ist.

Die Erkenntnis, dass das Systemische den politischen Prozess zunehmend

beherrscht, widerlegt nicht den Anspruch deliberativer Demokratie;
sie ist vielmehr notwendige Voraussetzung dafür, dass sich überhaupt
Widerstand gegen die Dominanz organisieren kann. Liberale oder republikanische

Einfärbung systemkonformen Verhaltens ist Schönfärberei; erst die

Aufdeckung des Konflikts zwischen normativem Selbstverständnis und
funktionalem Handeln gestattet es, der Situation rational zu begegnen. Deliberative

Demokratie muss entscheiden, welche Fragen dem systeminternen
Verhandlungsprozess belassen werden können und welche in einen höherstufigen

Diskurs gehören. Dies wird erst möglich, wenn die Konfliktgrenzen
geklärt sind. Die Erkenntnis des Konflikts ist somit Chance seiner Bewältigung.

In diesem Sinne darf die Chance deliberativer Demokratie für die Schweiz

bejaht werden.

5.2 Entwurfeiner Demokratietheorie für die Schweiz

Eine Demokratietheorie für die Schweiz muss aus drei Elementen

aufgebaut sein: (1) den diskursethischen Anforderungen an demokratische

Verfahren und Strukturen, (2) dem Pluralismus der Demokratieverständnisse

und (3) den sechs staatsleitenden Prinzipien der Bundesverfassung.

Eine handlungsorientierende Theorie für die Weiterentwicklung der Demokratie

in der Schweiz muss sämtliche bisherigen Gedankenschritte dieser
Studie berücksichtigen. Vom Abstrakten zum Konkreten geordnet heisst dies

folgendes:

- Auf der moralischen Ebene bildet die Diskursethik den universalen Massstab

für die Verfahren und Strukturen des demokratischen Diskurses.

- Auf der Ebene stufengerecht konkretisierter Diskurse nach dem Modell
der deliberative!! Demokratie sind Abstriche an den universalen Anforderungen

zulässig, soweit sie für kulturbedingte, rechtliche oder systemische
Belange notwendig sind. Dabei ist dem Pluralismus der Weltbilder Rechnung

zu tragen, indem unterschiedliche Demokratieverständnisse
gleichberechtigt zur Geltung kommen. Republikanische, liberale, realistische

379



Philippe Mastronardi

und komplexe Ansätze liefern gleichermassen legitime Gründe für die

Ausgestaltung der demokratischen Institutionen.

- Der konkrete politische Diskurs über Sachfragen schliesslich hat dem
Pluralismus der Grundfragen unserer Bundesverfassung Rechnung zu

tragen, indem er einen fairen Ausgleich unter den sechs staatsleitenden
Grundsätzen anstrebt.

Moraltheorie, Ideengeschichte und positives Staatsrecht sind auf diese Weise

miteinander zu verknüpfen.
Die Diskursethik liefert die regulative Idee und damit den normativen

Bezugspunkt demokratietheoretischer Kritik der politischen Institutionen171:

Wieweit respektieren diese das Prinzip der Reziprozität: Schaffen symmetrische

Strukturen gleiche Chancen unter den Parteien im politischen Prozess?

Sind sie nach dem Prinzip der demokratischen Legitimation ausgerichtet:
Weichen sie nur soweit vom Ideal der zwanglosen Einigung aller Betroffenen
ab, wie dies die Beschränkung von Raum und Zeit erfordert? Folgen die

notwendigen Beschränkungen des Ideals dem Prinzip der Stufengerechtigkeit

von Diskursen: Können die Beschränkungen nachgeordneter Diskurse
in höherstufigen, offeneren Verfahren auf ihre Notwendigkeit hin überprüft
werden? Entsprechen die Entscheidungsstrukturen dem Prinzip der Reflexion:

Ist alles staatliche Handeln Begründungs- und Rechenschaftspflichten
unterworfen?

Der Pluralismus der Demokratieverständnisse gewährleistet die erforderliche

Offenheit des Begründungshorizontes im demokratischen Diskurs172:

Er gestattet allen Gruppen der multikulturellen Gesellschaft, ihr eigenes
Demokratieverständnis zu entwickeln und zu vertreten. Die vier dargestellten
Ausrichtungen möglicher Demokratietheorie gestatten dabei eine breite
Palette von Variationen. Sie sind allerdings in ihrer Offenheit nicht grenzenlos.
Sie schränken die universale Offenheit der Moraltheorie auf die kulturelle
Dimension des ethischen Diskurses ein. Als gute Gründe anzuerkennen sind

nur noch jene, die den möglichen Pluralismus einer Staatsordnung nicht

sprengen. Während die Offenheit im Bereich der Lebenswelt durch Institute
des Persönlichkeitsschutzes und der Grundrechte sehr weit gefasst werden

soll, muss sie im Bereich der politischen Willensbildung durch Entschei-

dungsprozesse eingeengt werden. Regeln der Proportionalität oder des

Minderheitenschutzes können zwar auch hier zur Öffnung beitragen, letztlich
müssen aber Mehrheitsentscheide getroffen werden, welche für alle verbindlich

sind. Der Pluralismus auf der Input-Seite des politischen Willensbil-

171 Vgl. vorne Ziffer 4.2.1.
172 Vgl. vorne Ziffer 4.1.

380



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

dungsprozesses bietet zwar eine Chance, nicht aber eine Garantie für die

pluralistische Offenheit des politischen Outputs.
Den inhaltlichen Pluralismus garantiert erst die Spannung unter den sechs

staatsleitenden Grundsätzen: Diese verleihen der Auseinandersetzung um
die positive Staatsordnung eine normative Pluralität, die geeignet ist, die

einseitige Dominanz eines partiellen Staatsverständnisses zu verhindern.
Der grundsätzliche Pluralismus unter den Normen der Bundesverfassung
ist das Resultat eines bisher relativ plural verlaufenen historischen Prozesses

in der Schweiz. Für die Weiterentwicklung unserer Staatsordnung im Sinne

der deliberativen Demokratie bildet er entgegenkommende materielle

Voraussetzungen. Der politische Diskurs kann an eine Vielfalt von guten
Gründen im positiven Recht anknüpfen. Wenn er die diskursethischen

Rahmenbedingungen soweit möglich einhält und den Pluralismus der Weltbilder
zur Geltung kommen lässt, besteht in der Schweiz die Chance deliberativer
Demokratie.

Die Diskursethik, der Pluralismus der Demokratieverständnisse und der
Pluralismus der staatsleitenden Grundsätze prägen somit das Bild einer
deliberativen Demokratie in der Schweiz. Sie umschreiben die Voraussetzungen,

unter denen im Konflikt zwischen Lebenwelt und System faire Kompromisse

gefunden werden können.

Angesichts der Dominanz des Wirtschaftssystems verlangt die Fairness

heute vor allem, dass gegenüber dem Prinzip des Wirtschaftsstaates genügende

Gegengewichte gesetzt werden. Die in den anderen fünf Grundfragen
angesprochenen Standpunkte sind daher zu stärken. Verfahren und Strukturen
sind so auszugestalten, dass ihnen besser Rechnung getragen werden kann.
Dies bedingt eine Reihe institutioneller Reformen.

5.3 Strategien demokratischer Entwicklung

Die Volksrech te sind konsequent als Instrumente der Peripherie gegenüber

dem politischen Zentrum auszugestalten. Fürsprecher der
staatsleitenden Grundsätze in den parlamentarischen Kommissionen und ein

Verfassungsrat sollen institutionelle Garantien für die faire Deliberation

in der Bundesversammlung bilden. Eine zweistufige Regierung
stärkt das demokratische Element im Kollegialprinzip Die Gewaltenteilung

ist aufdie intermediären Gewalten auszudehnen, indem verlangt
wird, dass Verbände, Parteien und Medien sich pluralistisch strukturieren

und in ihrerpolitischen Aktivität diskursiv verfahren. Internationale
Solidarität und weltbürgerliches Engagement der Schweiz sind dadurch

zu institutionalisieren, dass die Schweiz den bestehenden politischen
Organisationen Europas und der Welt beitritt.

381



Philippe Mastronardi

Das Gelingen einer deliberativen Strategie hängt auch von persönlichen,
kulturellen und gesellschaftlichen Qualitäten ab. Institutionen sind nicht die

alleinigen Träger politischer Tugend173. Aber sie sind jener Teil einer Reform,
der rechtlich gesteuert werden kann. Deshalb werden im folgenden nur die
institutionellen Wege einer deliberativen Demokratisierung eidgenössischer
Politik erörtert.

Gemeinsames Anliegen aller Reformvorschläge ist, die demokratische
Rationalität des politischen Prozesses zu steigern. Zu diesem Zweck ist das

materielle und formelle Verfassungsrecht zu ändern. In materieller Hinsicht
sind die sechs staatsleitenden Grundsätze in der Verfassung ausdrücklich
festzuhalten. Zu ihrer Umsetzung benötigen diese aber auch organisationsrechtliche

Instrumente. Allen staatsleitenden Grundsätzen der Verfassung
sollte daher eine Institutionalisierung im Organisationsrecht entsprechen.

Ansatzpunkte der Reform sind die Volksrechte, das Verfahren der

Bundesversammlung und die Struktur des Bundesrates, ferner der Einbezug der

intermediären Gewalten in die Gewaltenteilung und die Integration der
Schweiz in die Staatenwelt.

5.3.1 Volksrechte

Im Rahmen der hängigen Verfassungsreform sind vor allem die Chancen der

Peripherie, Einfluss auf das Zentrum des politischen Systems zu nehmen, zu
verbessern. Die Volksrechte sind entsprechend auszubauen.

Das Referendum ist ein unverzichtbares Oppositionsinstrument der
Peripherie gegen das Zentrum, auch wenn es nicht konstruktiv neue Lösungen
einbringt, sondern nur Entwicklungen verhindern kann, welche eine Minderheit

oder ein allgemeines Interesse verletzen174. Entgegen seiner Aufgabe, ein
Instrument in der Hand jener zu sein, welche am politischen Zentrum nicht
teilhaben, wird es aber heute zu sehr von den bereits am zentralen Entschei-

dungsprozess beteiligten Organisationen eingesetzt. Dies zu verhindern ist

jedoch schwierig. Für eine thematische Einschränkung des Anwendungsbereichs

des Referendums fehlen die legitimen Kriterien. Eine verfahrensmässige

Beschränkung auf Erlasse, gegen die im Parlament eine relativ grosse
Opposition bestanden hat, wäre zwar denkbar, macht aber die Völksrechte

von Konstellationen im politischen Zentrum abhängig. Am wirksamsten wäre

173 Alois Riklin, Politische Ethik, 115. Alois Riklin fordert zu Recht eine Synthese perso-
nenorientierter, institutionenorientierter und resultatorientierter Ethik (Gemeinwohl.
11 ff.). Vgl. dazu auch ders., Gleichgewicht, 20.

174 Vgl. das erfolgreiche Referendum eines kleinen Komitees aus La Chaux-de-Fonds gegen
die Änderung des Arbeitslosengesetzes, das zur Volksabstimmung vom 28. September
1997 führte.

382



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

die Reduktion der formellen Gesetze auf wichtige Grundsatzfragen, d.h. eine

flexiblere Handhabung des Legalitätsprinzips in der politischen Praxis175.

Die allgemeine Volksinitiative und das Verwaltungsreferendum sind nötig,
um die direktdemokratische Mitwirkung auf alle wichtigen Staatsakte
auszudehnen. Die allgemeine Volksinitiative bringt dabei eine sinnvolle Arbeitsteilung

zwischen Peripherie und Zentrum. Für jene Fälle, in denen den

Behörden die Ausformulierung der konkreten Regelung nicht überlassen
werden soll, bleibt die formulierte Verfassungsinitiative bestehen. Das

Verwaltungsreferendum muss allerdings - entgegen dem Vorschlag des Bundesrates176

- als parlamentarisches Minderheitenrecht ausgestaltet werden. Nur
so ist es geeignet, den Einfluss aktiver Öffentlichkeiten, die in der
Bundesversammlung unterlegen sind, zu stärken.

Die Unterschriftenzahl für Referendum und Initiative darf nicht erhöht
werden, weil sonst die Volksrechte noch mehr zu Rechten organisierter
Interessengruppen werden. Das Anheben der Hürde trifft die losen Vereinigungen

der Zivilgesellschaft viel härter als die wohlorganisierten Interessenverbände,

die ohnehin bereits am Entscheidungsprozess des politischen
Zentrums beteiligt sind177.

Die Volksmotion ist in den Vorschlägen zur Verfassungsreform nicht
vorgesehen, bildet aber ein geeignetes Instrument für kleine Gruppen der

Gesellschaft, auf das politische Zentrum einzuwirken. Daher sollen beispielsweise

tausend Bürgerinnen und Bürger ein Thema zum Gegenstand der

Bundesversammlung machen können. Die Volksmotion ist in jedem Rat von
einer Kommission unter Anhörung des Motionskomitees zu beraten. Im

übrigen ist sie wie eine Einzelmotion eines Ratsmitglieds zu behandeln. -
Dieses Instrument eignet sich sowohl für Impulse wie für Kontrollen aus der

unorganisierten Öffentlichkeit, weil es das Parlament verpflichtet, mit den

Vertretern der Volksmotion das Gespräch zu führen.
Mit solchen Verfahrensänderungen kann die Brückenfunktion des

Demokratieprinzips zwischen Lebenswelt und System verbessert werden.

5.3.2 Bundesversammlung

Die Abhängigkeit der Parlamentarier von intermediären Gewalten ist zu

gross. Sie sollte durch eine Verstärkung der Bindung an die Wählerschaft

kompensiert werden. Am besten wird dies durch eine möglichst eindeutige

175 Vorausgesetzt ist dabei, dass die Rechtsetzung auf Verordnungsebene transparent und

pluralistisch gestaltet wird. Der Widerstand der Öffentlichkeit kann sich dann über das

Mittel der allgemeinen Volksinitiative (auf Gesetzesebene) ausdrücken.
176 Botschaft über eine neue Bundesverfassung vorn 20. November 1996, BB1 1997 I 466 ff.
177 Philippe Mastronardi. Demokratie, 285.

383



Philippe Mastronardi

Vertretungsbeziehung zum Wahlkreis hergestellt. Aus dieser Sicht ist zu

prüfen, ob das heutige Proportionalwahlrecht für den Nationalrat durch die
Wahl in Einerkreisen ersetzt werden soll. Dies erschwert zwar die Repräsentation

kleiner Parteien, ermöglicht aber viel direktere Auftrags- und

Rechenschaftsbeziehungen zwischen den Wähleranliegen und dem Parlamentarier.
Im parlamentarischen Verfahren sind für alle Grundfragen der Bundesverfassung

«Fürsprecher» zu bestimmen, die als Anwalt des Verfassungsgrundsatzes,

den sie vertreten, wirken können. Das Parlamentsrecht hat dafür zu

sorgen, dass Vertreter der verschiedenen verfassungsmässigen Anliegen in
den zuständigen Kommissionen zum Zuge kommen178.

Dadurch wird der advokatorische Diskurs über allgemeine Interessen der
Öffentlichkeit institutionalisiert. Es wäre auch denkbar, für die einzelnen

Grundfragen der Verfassung ein spezielles Gremium zu schaffen, wie etwa
für den Schutz der Umweh vorgeschlagen worden ist179. Demgegenüber ist

jedoch vorzuziehen, dass die einzelnen Gesichtspunkte direkt in die Debatte
des Sachgeschäfts integriert werden180.

Eine zweite institutionelle Neuerung im parlamentarischen Verfahren
dient direkt der diskursethischen Kontrolle des politischen Prozesses: Ein
Verfassungsrat soll sich mit den Rahmenbedingungen dieses Prozesses

befassen, ohne dass er in die politische Auseinandersetzung über die konkreten
Inhalte politischer Entscheidungen hineingezogen wird.

Der Verfassungsrat, der von der Bundesversammlung gewählt wird, ist als

Hüter der Fairness im politischen Prozess auf Bundesebene eingesetzt.
Insbesondere hat er über die Wahrung des Gleichgewichts zwischen den Grundfragen

der Bundesverfassung im politischen Entscheidungsverfahren zu wachen.

Er prüft von Amtes wegen und auf Einzelbeschwerde, ob in den Botschaften

des Bundesrates Alternativen und Argumente, die sich aus staatsleitenden

Prinzipien ergeben, hinreichend zur Geltung kommen. Er kann die parlamentarische

Behandlung des Geschäfts unterbrechen lassen und vom Bundesrat
eine Ergänzung des Vorverfahrens verlangen, wenn verfassungsrelevante

178 Vgl. Philippe Mastronardi, Staatsreform, 508: Die Kommissionen sind zu diesem Zweck
nicht ausschliesslich nach Parteienproporz, sondern zum Teil nach den relevanten
staatsleitenden Prinzipien zusammenzusetzen: Parteienvertreter für Anliegen der Demokratie,
Juristen für den Rechtsstaat, Regierungsräte für den Föderalismus, Gewerkschaften und

sozialpolitisch orientierte Organisationen für den Leistungsstaat sowie Wirtschaftsverbände

für den Wirtschaftsstaat. Diese Sprachrohre werden von national tätigen Vereinigungen
nominiert und von der Bundesversammlung ernannt. Die Kommissionen bestehen nach

diesem Vorschlag etwa je zur Hälfte aus Ratsmitgliedern und aus Vertretern von
Verfassungsanliegen.

179 Vgl. den von Hans Christoph Binswanger postulierten Ökologischen Rat (Nachhaltig¬
keit, 304 f.).

180 Philippe Mastronardi, Staatsreform, 508 f.

384



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Standpunkte bei der Vorbereitung der Vorlage nicht ausdrücklich vertreten
und argumentativ geprüft worden sind. Er kann der Bundesversammlung
üher seine Feststellungen Bericht erstatten und Antrag in Vorgehensfragen
stellen. Insbesondere kann er beantragen, dass bestimmte Personen oder

Gruppen von den zuständigen Kommissionen angehört werden.
Er beobachtet die Arbeitsweise der Bundesversammlung und hat das

Initiativrecht in Fragen des Parlamentsrechts und des Zusammenwirkens von
Bundesversammlung und Bundesrat.

Er entscheidet ferner Abstimmungsbeschwerden bei eidgenössischen
Volksabstimmungen und Nationalratswahlen und erwahrt das Wahlergebnis.
Er übernimmt damit heutige Funktionen des Bundesrates und des Nationalrates,

die bisher zum Teil in eigener Sache entschieden haben. Er korrigiert
Unregelmässigkeiten im Wahl- oder Abstimmungskampf und kann damit

ungerechtfertigte Abweichungen von den Grundsätzen des politischen
Diskurses beheben181.

Mitglieder des Verfassungsrates dürfen nicht Mitglieder der Bundesversammlung

oder des Bundesrates sein. Sie vertreten Fachkenntnisse zu allen
sechs Grundfragen der Verfassung182. Der Verfassungsrat ist nicht nach

Parteiproporz, sondern nach Anzahl der in der Bundesversammlung vertretenen

Fraktionen (ohne Gewichtung der Fraktionsgrösse) zusammenzusetzen.

Der Vorsitzende muss Jurist sein.

5.3.3 Bundesrat

Im Bundesrat treffen sich Demokratie und Leistungsstaat. Ihr Ausdruck ist
das Kollegialprinzip einerseits, das départementale Führungssystem anderseits.

Um das heutige Übergewicht des Departementalprinzips zugunsten der

integralen Staatsleitung zu kompensieren, ist eine zweistufige Regierung mit
einem Bundesratskollegium und einer Ministerialebene zu schaffen.

Das Modell C, das die Arbeitsgruppe Führungsstrukturen des Bundes für
den Bundesrat entwickelt hat183, entspricht den Anforderungen deliberativer
Demokratie am besten. Es ermöglicht der Landesregierung, sich auf die

grundsätzlichen Fragen der Politik zu konzentrieren und sorgt dafür, dass im

Kollegium ein Diskurs stattfinden kann, der nicht durch die Geltungsansprüche

von Departementsvorstehern verzerrt wird. Der Bundesrat wird dadurch

von administrativen Denkzwängen abgehoben und kann dazu beitragen, das

181 Er ergänzt damit die Aufgabe des Bundesgerichts, das für Stimmrechtsbeschwerden bei

eidgenössischen Abstimmungen zuständig bleibt.
182 Wählbar sind z.B. je zwei ausgewiesene Experten für jedes staatsleitende Prinzip.
183 Botschaft betreffend ein neues Regierungs- und Verwaltungsorganisationsgesetz (RVOG)

vom 16. Oktober 1996, BB1 1996 V 1 ff.

385



Philippe Mastronardi

politische System für die Anliegen der Öffentlichkeit empfänglich zu
machen.

Der Ausbau der Volksrechte, die Verfahrenssicherungen in der Bundesversammlung

und die Zweistufigkeit der Regierung sind geeignet, das Zentrum
des politischen Systems für die Anliegen der aktiven Öffentlichkeit zu
sensibilisieren. Sie fördern ein «responsive government», welches den Diskurs
zwischen Regierenden und Regierten führen kann184.

5.3.4 Intermediäre Gewalten

Die staatsrechtliche Organisation des demokratischen Diskurses ist auf die
intermediären Gewalten auszudehnen. Diese Forderung folgt zwei

Überlegungen, die näher auszuführen sind:

- Deliberative Demokratie verlangt die Ausdehnung des Gedankens der

gewaltenteiligen Mischverfassung185 auf alle Akteure des politischen
Prozesses, die wirksam Einfluss auf die Entscheidung ausüben können, also

auch auf die intermediären Gewalten186. Es geht darum, das Wirken
informeller Teilnehmer transparent zu machen und sie in den Diskurs zu
ziehen, damit sie den gleichen Begründungspflichten unterstehen wie die

Amtsträger187.

- Zudem sind organisationsrechtliche Instrumente in der Schweiz zwar für
die Ausgestaltung von Rechtsstaat, Demokratie, Nationalstaat und
Bundesstaat weitgehend vorhanden. Sie fehlen aber bisher für den Leistungsstaat

und den Wirtschaftsstaat. Für diese genügt es nicht, Verfahren und

Strukturen der staatlichen Behörden zu regeln. Die rechtliche Ordnung
muss auf die intermediären Gewalten ausgedehnt werden188.

Das Ungleichgewicht unter den sechs staatsleitenden Prinzipien hat seine

Ursache vor allem in der unkontrollierten Einflussnahme organisierter Interessen

auf den politischen Prozess. Deliberative Demokratie bedingt daher die

Ausdehnung der Grundsätze des Pluralismus und des Diskurses auf die
intermediären Gewalten: Parteien, Verbände, Medien (und allenfalls
Kirchen). Nur solche Organisationen sind zum politischen Prozess zuzulassen,
die in ihrem Innenverhältnis pluralistisch strukturiert sind und ihre Entschei-

184 Jörg Paui. Müller, Responsive Government, 13.

185 Alois Riklin, Mischverfassung, 33.

186 Vgl. dazu die soziale Gewaltenteilung als Teil einer umfassenden Gewaltenteilungslehre
(Werner Kägi, Klassische Dreiteilung, 170); Hansjörg Seiler. Gewaltenteilung, 229 ff.

187 Vgl. die Forderung nach Transparenz und Fairness im politischen Marketing bei Claude
Lonc.champ, Herausgeforderte demokratische Öffentlichkeit, 325 f.

188 Philippe Mastronardi, Staatsreform, 504 ff.

386



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

düngen in diskursethisch fairer Weise treffen. Die Teilnahme an Wahlen, das

Ergreifen von Initiativen und Referenden, die Mitwirkung an Vernehmlassungen,

aber auch die informellen Aktivitäten des Lobbyismus und der

Konkordanzpolitik setzen demnach voraus, dass die betreffende Organisation
ihren inneren Diskurs angemessen geregelt hat. Der Gesetzgeber hat diese

Anforderungen näher zu umschreiben und ein geeignetes Kontro 11 verfahren
einzurichten. Denkbar ist, dass jenen Organisationen, welche selber die

Voraussetzungen erfüllen, ein Beschwerderecht gegen die politische Ein-
flussnahme von nicht legitimierten Interessengruppen zugesprochen wird.

Wie sich diese Forderung auf die Interessenvermittlung in der Politik
auswirkt, kann am Beispiel der Expertenkommissionen des Bundes gezeigt
werden: Diese sind heute in der Regel nach der formalen Proportionalität der

Vertretung wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Interessen zusammengesetzt.

Dadurch entsteht oft ein Ungleichgewicht der Kräfte unter den in der
Sache zu berücksichtigenden staatsleitenden Prinzipien. Die formelle ist
daher durch eine materielle Proportionalität zu ersetzen, die sich an der

gleichmässigen Vertretung aller Grundfragen der Verfassung orientiert. Die
ausserparlamentarischen Gremien sind so nicht primär nach der wirtschaftlichen

Betroffenheit, sondern vermehrt nach argumentativen Gesichtspunkten

zu bilden. Die Grundsätze der Zusammensetzung sind gesetzlich festzulegen;

ihre Einhaltung kann vom Verfassungsrat überwacht werden. Jeder

Verein mit einer statutarischen Zielsetzung, die im Sinne der sechs Grundfragen

einen Beitrag zum Sachthema des Gremiums verspricht, kann Entscheide
über die Zusammensetzung solcher Gremien anfechten.

Der Vorschlag bezweckt, alle effektiven Kräfte im Staat in die Mischver-
fassung aufzunehmen, die tatsächlichen Machtfaktoren im Staat zu «verfassen»,

d.h. in legitimierende Strukturen und Prozesse einzubinden. Es gilt, die
Grenzen des Begriffs Staat an die Realität der politischen Macht anzupassen.
Staatlich - und damit den Grundsätzen des Verfassungsstaates verpflichtet -
ist alles, was wirksam an der Steuerung des Zusammenlebens in der
Rechtsgemeinschaft teilhat. Es ist damit Gegenstand verfassungsrechtlicher
Normierung. Gewiss stösst jede Formalisierung in ihrer Wirkung dort an Grenzen,

wo sie ein Ausweichen in informelle Prozesse nicht verhindern kann. Es

wird nie möglich sein, Machtprozesse vollständig zu demokratisieren. Aber
die Transparenz der Machtstrukturen kann gegenüber heute noch wesentlich
verbessert werden189.

189 Die Fairness unter den Partnern im politischen Prozess lässt sich verfahrensmässig durch
Parteirechte anderer organisierter Interessen hei der staatlichen Willensbildung z.B.
dadurch sicherstellen, dass die Intervention dereinen Lobby bei einer Verwaltungsstelle diese

verpflichtet, die konkurrierenden Organisationen, welche abweichende Interessen vertreten.

zur Stellungnahme einzuladen.

387



Philippe Mastronardi

Die zweite Begründung dieses Vorschlages beruht auf der Einsicht, dass

Inhalt und Formen einer Verfassung ein Ganzes bilden und zusammen passen
müssen. Inhaltliche Garantien benötigen zu ihrer Umsetzung organisationsrechtliche

Instrumente. Die Ausdehnung der schweizerischen Mischverfassung

auf die intermediären Gewalten bildet daher bloss die strukturelle und

verfahrensmässige Folge der Wirtschafts- und Sozialverfassung, die in der

Nachkriegszeit geschaffen worden ist:

Die Verfassungswerke des letzten Jahrhunderts schufen die Rahmenordnung

für Föderalismus, Demokratie und Rechtsstaat. Sie sorgten dafür, dass

diese materiellen Verfassungsgrundsätze durch geeignete Strukturen und

Verfahren auch tatsächlich gelebt werden konnten. Die drei Prinzipien wurden

beispielsweise durch das Zweikammersystem, die Volksinitiative und das

ständige Bundesgericht institutionell abgesichert. Für die seither neu
eingeführten Verfassungsprinzipien des Leistungsstaates190 und des Wirtschaftsstaates191

fehlen entsprechende Sicherungen. Der moderne Wohlfahrtsstaat

mit seinen sozialgestaltenden und wirtschaftslenkenden Aufgaben wird noch

weitgehend mit den gleichen Strukturen und Prozessen geführt wie der Staat

des letzten Jahrhunderts. Die spätere Entwicklung des materiellen
Verfassungsrechts ruft nach einer angemessenen institutionellen Entsprechung.

5.3.5 Integration in die Staatenwelt

Die Logik, nach welcher alle staatsleitenden Prinzipien einer organisationsrechtlichen

Ausgestaltung bedürfen, gilt auch für das Nationalstaatsprinzip.
Seit der Gründung des Bundes ist die landesrechtliche Dimension dieses

Grundsatzes hinreichend ausdifferenziert. Die internationale Dimension
unserer Staatlichkeit ist jedoch organisatorisch unterentwickelt. Im Rahmen

einer zeitgemässen Staatsreform bedarf das Nationalstaatsprinzip dringend
einer Überprüfung und Neufassung im Sinne der internationalen Solidarität
und des weltbürgerlichen Engagements. Gerade angesichts der

Globalisierungsprozesse bietet die nationale Abkapselung der schweizerischen Politik
keine erfolgversprechende Perspektive.

Die neuen materiellen Teilgehalte des Prinzips - die internationale
Solidarität und das weltbürgerliche Engagement - benötigen ebenso wie andere

materielle Grundsätze eine organisatorische Abstützung. Die Schweiz ist
daher in Europa und in die Staatenwelt zu integrieren, indem sie den
bestehenden Organisationen beitritt.

190 Philippe Mastronardi, Strukturprinzipien, 60 ff.
191 A.a.O., 62 f., insb. 69 ff.

388



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Gefordert ist allerdings nicht eine bloss wirtschaftliche Integration,
sondern die Ausdehnung der deliberativen Demokratie auf sämtliche
grenzüberschreitenden Beziehungen. Damit stellt sich die Frage nach der Möglichkeit
transnationaler Demokratie.

5.4 Exkurs: Zum Sinn einer konkreten Utopie

Das hier entwickelte Modell einer deliberativen Demokratie hat den Stellenwert

einer konkreten Utopie. Es ist eine Utopie, weil seine Realisierung nicht
gesichert ist. Die Utopie ist aber konkret, weil nicht bloss ein Idealzustand

gezeichnet wird, sondern Verfahren und Strukturen zu seiner Verwirklichung
angegeben werden.

Einwände gegen ein normatives Konzept wie das vorliegende beruhen oft
auf Einwänden gegen seine Realisierbarkeit: Normativität wird mit Faktizität
bestritten. Das ist von vornherein untauglich. Eine Norm wird nicht deshalb

ungültig, weil sie übertreten wird. Allerdings darf die Spannung zwischen
Norm und Wirklichkeit nicht zu gross werden. Normen haben stets einen

Sachbezug. Insoweit kann eine Norm kritisiert werden, wenn sie diesen

Sachbezug verliert oder wenn der Bezug der faktischen Problemlage nicht

gerecht wird. In diesem Sinne sind Argumente, die sich von der Sache her

gegen eine Norm richten, zulässig. Ein normatives Konzept muss daher stets

seine Problemrelevanz ausweisen können. Dies wird hier zumindest versucht.
Das Konzept einer deliberativen Demokratie billigt dem Recht einen

Erziehungsauftrag zu192. Es beschränkt Recht somit nicht auf unmittelbar
durchsetzbare Regeln, sondern arbeitet mit Prinzipien, die der Konkretisierung

durch die Gesetzgebung bedürfen. Staatsleitende Prinzipien und soziale

Gestaltungsaufträge stehen damit in einem rechtstechnischen Gegensatz zu
liberalen Grundrechten oder verfahrensrechtlichen Grundsätzen, die justizia-
bel sind. Das darf aber nicht bedeuten, dass nur der Rechtsstaat, nicht aber

der Sozialstaat eine Frage der Verfassung sei193. Sonst wird mittels formaler
Kategorien ein Ungleichgewicht in den Pluralismus staatlicher Grundwertungen

gebracht. Die Freiheit behält dann Verfassungswürde, die Solidarität
wird abgewertet. Die Forderung nach Reduktion des Verfassungsinhaltes auf

sog. Minimalfunktionen - Prozesse und Strukturen des Staates ohne materielle

Ziele und Aufgaben194 - verletzt den Pluralismus der Weltbilder. Sie

lässt die Grundfragen nicht zu, welche sich der moderne Staat gestellt hat.

192 Vgl. Peter Häberle, Erziehungsziele.
193 Das wäre aber die Konsequenz aus der Forderung von Thomas Cottier/Daniel Wüger

nach einer «schlanken Verfassung» (Auswirkungen der Globalisierung, erscheint
demnächst).

194 Jean-François Aubert, Fonctions, performances et limites (erscheint demnächst).

389



Philippe Mastronardi

Indem sie den Abbau bestehender Normierung staatsleitender Prinzipien
verlangt, nimmt sie einseitig zugunsten einer alt- oder neo-liberalen Position

Stellung. Mit Absicht oder unwillkürlich redet sie damit einer blossen

Anpassungsstrategie gegenüber dem Globalisierungsdruck das Wort. Liberale

Haltung schliesst so aus wirtschaftlichem Sachzwang auf Normverzicht und
damit von Sein auf Sollen. Verfassungstheorie wird dann zum Reflex der

wirtschaftlichen Situation statt zur Reflexion über das Verhältnis von Staat

und Wirtschaft. Eine ganzheitliche Konzeption des Verfassungsrechts wird
demgegenüber nicht ohne Staatsziele und Leitgrundsätze auskommen, die
dieses Verhältnis ordnen.

Eine echte Antwort auf die Herausforderung der Globalisierung wird nicht
im Verzicht auf staatsleitende Normen und Staatsaufgaben liegen, sondern
eher darin, dass nach neuen Formen gesucht wird, in denen die bisherigen
Aufgaben des Staates erfüllt werden können. Der Staat muss nicht alles selber

tun, wofür er verantwortlich ist. Er kann auch durch Anreize und Verhandlungen

gewährleisten, dass öffentliche Interessen von Dritten wahrgenommen

werden. Dort, wo dies nicht möglich ist, kann er mit neuen Führungsformen

wie dem New Public Management zeitgemässe Handlungsweisen
entwickeln195. Der Sinn konkreter Utopie liegt heute darin, zu zeigen, dass

die Macht des Faktischen nicht zum Normverzicht zwingt, sondern in der

problemgerechten Ausgestaltung der Rechtsordnung eine Antwort finden
kann.

6. Transnationale Demokratie

Die nationale Staats- und Rechtsordnung kann wegen ihrer territorialen
Begrenzung der weltweiten Wirtschaft keinen Rahmen setzen. Der
Nationalstaat muss sich in das Weltwirtschaftssystem einordnen. Dieses

fördert zwar den Frieden, nicht aber dessen Gerechtigkeit.
Eine gerechte Ordnung braucht auch auf internationaler Ebene einen

institutionellen Rahmen. Dieser kann sich aufein Minimum an Fairness

stützen, das in der Anerkennung der Andersartigkeit der verschiedenen
Kulturen angelegt ist. Aber auch die Logik des Wirtschaftssystems stützt
die Entwicklung eines Minimums an Gerechtigkeit.

6.1 Die Ohnmacht des Nationalstaates

Der bisherige Gedankengang ist geprägt von einem spannungsreichen
Verhältnis von Norm und Wirklichkeit. Deliberative Demokratie erhebt Gel-

195 Vgl. Philippe Mastronardi/Kuno Schedler, New Public Management.

390



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

lungsansprüche innerhalb des politischen Systems und gegenüber dem

Wirtschaftssystem. Sie setzt voraus, dass es möglich sei, mit demokratischen
Mitteln Einfluss auf die Politik zu nehmen. Und damit beruht sie auf der

Annahme, dass das politische System in der Lage sei, in Fragen, die für die

Allgemeinheit wichtig sind, das Wirtschaftssystem zu steuern. Dies war
bereits unter dem Blickwinkel der nationalen Rechtsordnung fraglich. Das

politische System ist dort nur beschränkt in der Lage, dem Wirtschaftssystem
einen Rahmen zu setzen. Zunehmend findet eher das Gegenteil statt. Die
Wirtschaft steuert die Politik.

Auf globaler Ebene ist die Übermacht der Wirtschaft noch viel grösser.
Das Modell einer nationalen, deliberativ gestalteten Demokratie leidet unter
einem konzeptionellen Mangel: Es trifft eine unrealistische Voraussetzung -
jene einer national begrenzten Volkswirtschaft, welche sich im Geltungsbereich

der demokratisch bestimmbaren Rechtsordnung bewegt. Die Forderung
nach Optimierung der nationalen demokratischen Institutionen suggeriert, es

sei möglich, wichtige Fragen auf diesem Wege zu entscheiden. In Wirklichkeit

wird ein grosser Teil gemeinschaftsrelevanter Fragen auf dem globalisierten

Weltmarkt getroffen.
Nochmals stellt sich die Frage nach der Zulässigkeit von Demokratietheorie

mit aller Schärfe. Nochmals besteht die Gefahr des Missbrauchs zur
Beschönigung realer Machtverhältnisse. Denn die Rede von der nationalen
Deliberation täuscht über die internationale Abhängigkeit hinweg. Demokratietheorie

fällt damit unter Ideologieverdacht. Sie wird vollends zum Wagnis,
weil sie nur noch als Utopie vertretbar wird, als Modell, nach welchem
weltweit Demokratie anzustreben wäre.

Politik und Recht des Nationalstaates vermögen den Wirtschaftsprozess,
der weltumspannend geworden ist, nicht mehr zu fassen. Die nationale Staatsund

Rechtsordnung ist in entscheidenden Fragen nicht mehr imstande,
Rahmenordnung für die Wirtschaft zu sein, weil ihre Geltung geographisch
beschränkt ist196. Der Weltmarkt stellt sich auf nationaler Ebene als

Sachzwang dar und stützt die ökonomische Logik gegenüber der politischen197.
Der sog. «Wettbewerb der Standorte»198 definiert systemische Anforderungen

an die nationale Politik - und macht diese immer mehr zu einem

196 Wolf-Dieter Narr/Alexander Schubert, Weltökonomie, 158.

197 Kurt Hübner, Spielräume, 94.
198 Urs P. Gasche/Hanspeter GuggenbühlAVerner Vontobel zeigen, dass dieser Begriff

eine Beschönigung für die Monopolstellung des internationalen Kapitals gegenüber den

lokal gebunden Arbeitskräften ist (Geschwätz, 56 f.). Der Arbeitsmarkt funktioniert nicht
nach den klassischen Regeln der Marktwirtschaft, weil mit sinkenden Löhnen das Angebot
an Arbeit steigt, statt zu sinken. Deshalb führt der freie Wettbewerb hier zur Ausbeutung
(a.a.O.. 69, vgl. auch 185 ff.).

391



Philippe Mastronardi

Subsystem der Weltwirtschaft. Der Staat beginnt, sich als Unternehmen zu

verstehen und rezipiert die betriebswirtschaftliche Rationalität199.

Der Staat ist bloss noch eine der zahlreichen Verhandlungsparteien in der

Weltwirtschaft. Er wird nach dem Vorbild der virtuellen Unternehmung zum
«virtuellen Staat»; Die erfolgreiche Volkswirtschaft ist nicht mehr jene,
welche optimale Produklionsvoraussetzungen anbietet, sondern jene, welche
über die besten internationalen Wirtschaftsbeziehungen verfügt. Sie ist nur
noch die Holding und lässt andere Länder für sich produzieren. Aufgabe des

virtuellen Staates ist es dabei, mit andern Staaten möglichst günstige
Handelsbedingungen zu vereinbaren200.

Der Nationalstaat behält zwar seine internen Funktionen, aber er wird
primär zum Vermittler zwischen dem internationalen System und der
Bevölkerung seines Landes. Er gerät dabei in einen Konflikt zwischen äusseren

Zwängen und innerer Legitimation201. Der Staat muss seine Souveränität mit
anderen teilen. Er verletzt damit zwangsläufig das demokratische
Legitimationsprinzip der Zustimmung, denn politische und wirtschaftliche Prozesse

im Ausland bestimmen zu einem grossen Teil über das, was er nach den

Regeln des Landesrechts im Inneren demokratisch entscheiden sollte -
ebenso wie er über Dinge bestimmt, die fremde Staatsangehörige betreffen202.

Die internationale Handelswelt verursacht damit eine Krise der nationalen

Demokratie. Diese wird gezwungen, sich international zu öffnen203.

Der Nationalstaat muss sich in das Weltwirtschaftssystem einordnen.
Die internationale wirtschaftliche Vernetzung verringert zwar die Gefahr

militärischer Konflikte204, der «Friede», der so entsteht, ist allerdings kein

«gerechter», sondern eine reine Machtordnung. Er ist das Resultat systemisch

gesteuerter Interaktion, nicht der Verständigung über gemeinsame Ziele. Er

entspricht nicht den Vorstellungen Kants vom «ewigen Frieden», der aus dem

natürlichen Handelsgeist der Menschen erwachsen sollte.

6.2 Die Notwendigkeit eines institutionellen Rahmens

Die Verwirklichung politischer Gerechtigkeit auf regionaler und auf
weltweiter Ebene erfordert Institutionen, welche ähnlich wie jene
des nationalen Rechts Fairness gewährleisten. Darauf weisen zcihl-

199 Claus Koch, Gier des Marktes, 31.

200 Richard Rosecrance, Virtual State, 51 ff.
201 Richard Rosecrance: «Die Regierung muss zwei Herren dienen, aber die Wählerschaft

möchte der einzige sein» (Handelsstaat, 239); vgl. Claus Koch, Gier des Marktes, 94.

202 Vgl. David Held, Democracy and the global order, 138 f.

203 Richard Rosecrance, Virtual State, 59 ff.
204 A.a.O., 56.

392



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

reiche konkrete Utopien einer Weltordnung hin. Die meisten dieser

Konzepte sind jedoch zu idealistisch, um die Weltwirtschaft einfangen
zu können.

Immanuel Kant hat als erster die Idee einer föderalistischen Weltordnung
entwickelt. Die Staaten sollten sich zu einem Friedensbund205 zusammen-
schliessen und das Völkerrecht auf einen Föderalismus freier Staaten
gründen206. Der Krieg entspreche zwar der menschlichen Natur207, aber der

«wechselseitige Eigennutz», der «Handelsgeist» des Menschen sei mit Krieg
nicht vereinbar. Das Geld, als die zuverlässigste Macht im Staat, dränge
diesen «den edlen Frieden zu befördern», auch wenn dies nicht aus moralischem

Antrieb geschehe. Auf diese Art garantiere die Natur durch den

Mechanismus der menschlichen Neigungen selbst den ewigen Frieden208.

Immanuel Kant hofft, dass dieser Friede daher keine leere Idee, sondern

eine Aufgabe sei, die ihrer Erfüllung beständig näher komme209.

Bedingung ist für Immanuel Kant, dass die weltweite Föderation aus

republikanischen Staaten bestehe, die von der Zustimmung der Angehörigen
abhängen210. Der ewige Friede ist nur dann eine menschengerechte Ordnung,
wenn die Menschen sich in der Föderation durch ihre Staaten richtig vertreten
fühlen211. Die Weltordnung muss durch demokratische Zustimmung legitimiert

sein.

Diese Bedingung ist es, die von der modernen Handelswelt nicht erfüllt
wird - und die nach den Erkenntnissen über den Systemcharakter der
Wirtschaft von ihr auch nicht erfüllt werden kann. Die von Immanuel Kant
anvisierte Integration der Staaten aus Eigennutz und über das Steuerungsmedium

Geld findet zwar statt, aber nicht ohne weiteres in dem von ihm
erhofften Sinn, sondern als reiner wirtschaftlicher Zwang. Der kantische

Fortschrittsglaube an die natürliche Entwicklung der Welt zu einer menschengerechten

Ordnung scheint sich nicht zu bestätigen. Sein moralischer Aufruf
zu weltbürgerlicher Gerechtigkeit hingegen dient weiterhin als Anregung und

Ansporn.
Kants Idee hat zahlreiche Vorschläge zur Förderung des Weltbürgertums

hervorgerufen212. Am deutlichsten formuliert David Held die Anforderun-

205 Immanuel Kant, Zum Ewigen Frieden, 356.

206 A.a.O., 354.

207 A.a.O., 365.
208 A.a.O., 368.

209 A.a.O., 386.
210 A.a.O., 349 ff.
211 Jörg Paul Müller, Republikanische Repräsentation, 149.

212 Statt vieler: Wolf-Dieter Narr/Alexander Schubert, Weltökonomie, 252 f.; Hans
Küng, Weltethos; Peter Ulrich, Transformation.

393



Philippe Mastronardi

gen und Bedingungen einer konkreten Utopie für eine neue Weltordnung. Er
entwirft ein «kosmopolitisches Demokratiemodell», in welchem eine Vielzahl

von Staaten und internationalen Mächten dank einem gemeinsamen
Fundament von Grundsätzen und Regeln demokratisch und rechtsstaatlich
zusammenleben213. Das Modell beruht auf den Ideen der individuellen
Selbstbestimmung und der kollektiven demokratischen Autonomie sowie
einem Schatz anerkannter Rechte und Pflichten, welche in wichtigen Bereichen

eine Übereinstimmung der Politik aller Mächte sicherstellt. Auf dieser
Basis kann ein vielfältiger Pluralismus weiterbestehen; es genügen überlappende

Netzwerke unter den Völkern und Nationen. Politische Partizipation
ist nicht territorial, sondern personal definiert. Das Bürgerrecht lässt sich

daher auf Mitgliedschaften in allen sich überschneidenden politischen
Gemeinschaften ausdehnen214.

Konzepte dieser Art für die Sicherung eines gerechten Weltfriedens sind
konkrete Utopien in dem Sinne, dass sie in normativer Absicht eine Zielvorstellung

entwerfen, die unter günstigen Voraussetzungen verwirklicht werden
kann. Sie sind von der Absicht getragen, einem minimalen Humanismus
weltweite Geltung zu verschaffen. Darin liegt sowohl ihre Stärke wie ihre
Schwäche. Einerseits verleiht ihnen ihr Engagement für eine real mögliche
Form der Humanität Überzeugungskraft. Anderseits verlassen sie sich zu sehr

auf diese Kraft ihres Idealismus, wenn sie voraussetzen, dass die Menschheit

von ihrer Idee so sehr überzeugt werden kann, dass sie ihre Utopie verwirklicht.

Sie sind unrealistisch in dem Sinne, dass sie sich nur wenig um die

gegenläufigen tatsächlichen Tendenzen der Entwicklung kümmern und die

Bedingungen zu wenig analysieren, unter denen ein Umschwung zu erwarten
wäre. Schliesslich sind sie zum Teil einseitig von einem republikanischen
Demokratieverständnis geprägt und vermögen daher nicht, dem legitimen
Pluralismus der Demokratieverständnisse Rechnung zu tragen. Insbesondere
unterschätzen sie oft die funktionalen Aspekte einer Demokratie und den

positiven Beitrag des Wirtschaftssystems. Eine Weltordnung muss zwar das

aktuelle Übergewicht der Ökonomie kompensieren, darf aber nicht in
Wirtschaftsfeindlichkeit verfallen. Sie muss offen genug sein, um die Entwicklung

der Weltwirtschaft einfangen zu können.
Unverzichtbar ist hingegen eine gemeinsame Einsicht aller bisherigen

Konzepte einer Weltordnung: In mehr oder weniger ausgeprägtem Masse

braucht es auf weltweiter und auf regionaler Ebene Institutionen, welche
einen deliberativen Prozess ermöglichen. So wie auf nationaler Ebene
Verfahren und Strukturen geschaffen werden müssen, welche die Einhaltung der

213 David Held, Democracy and the global order. 139 f.

214 A.a.O., 271 f.

394



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

diskursethischen Anforderungen, die Wahrung des Pluralismus demokratischer

Konzepte und des Gleichgewichts der Grundfragen staatlicher Ordnung
gewährleisten, müssen auf internationaler Ebene Instanzen geschaffen werden,

welche gleichwertige Aufgaben übernehmen. Bestehende regionale und
weltweite Organisationen sind daher mit den je für sie abgestuften Institutionen

für politische Fairness auszustatten. Näher zu prüfen bleibt, wieweit die
nationalen Konzepte von Demokratie auf den internationalen Raum übertragen

werden können.

6.3 Deliberative)- Umgang mit dem Wirtschaftssystem

In ihrer Ausgestaltung ist Demokratie stets kulturell definiert. Auf
weltweiter Ebene können unter demokratischen Staaten nur die Prinzipien
der Diskursethik vorausgesetzt werden. In den einzelnen Kulturräumen
gelten darüber hinaus noch ethische Kriterien, welche die Verständigung

erleichtern. Deliberative Weltpolitik muss auf der Anerkennung
der Andersartigkeit von Kulturen aufbauen. In dieser Anerkennung ist
ein Gebot gegenseitiger Gerechtigkeit enthalten. Deliberative Strategie
kann sich daneben auch auf die unterschiedlichen kulturellen Ausprägungen

der Weltwirtschaft und aufeine kritische Weltöffentlichkeit stützen.

Schliesslich kommt die Logik der Marktwirtschaft dem deliberati-
ven Anliegen insoweit entgegen, als auch sie auf ein Minimum an
Fairness angewiesen ist.

Das Konzept der deliberativen Demokratie enthält eine Abfolge stufengerechter

Diskurse für universal-moralische, für kulturell-ethische, für
prinzipiell-rechtliche, für politisch-pragmatische und für systemisch-strategische
Argumentationen. Für jede Frage gibt es den angemessenen Diskurs, in
welchen sie eingebracht werden soll. Was kein moralisches oder ethisches

Problem ist, gehört nicht in die höherstufigen Diskurse. Interessen, die nicht
universalisierbar sind, sind deswegen nicht illegitim. Sie sollen Gegenstand

politischer Kompromisse oder systemischer Steuerung bilden. Politik und
Wirtschaft sind in ihrer systemischen Ausprägung unersetzlich, weil sie die

Komplexität der Gesellschaft reduzieren. Sie erfüllen Wohlfahrtsaufgaben,
welche die Gesellschaft ohne sie nicht wahrnehmen könnte. In jenen Bereichen,

in denen die moralischen und ethischen Ziele vorgegeben (und allenfalls

durch dits Recht konkretisiert) sind, ist zweckrationale Fogik angemessen.

Illegitim wird sie erst, wenn sie auf Wertungsfragen angesetzt wird, weil
diese in höherstufige Diskurse gehören.

Auf der nationalen Ebene wird die Deliberation durch Kriterien angeleitet,
welche die stufengerechte Argumentation unterstützen: Die staatsleitenden

Prinzipien und der Pluralismus der Demokratieverständnisse liefern Anhalts-

395



Philippe Mastronardi

punkte für die Konkretisierung der diskursethischen Vorgaben215. Auf
internationaler Ebene verschärfen sich jedoch die Probleme kommunikativer
Verständigung. Die staatsleitenden Prinzipien werden von Land zu Land
zumindest unterschiedlich verstanden, oft auch anders gefasst. Die Pluralität
der Demokratiekonzepte wächst bereits innerhalb von Europa und wird noch

grösser, wenn der europäische Raum verlassen wird.
Die sechs Grundfragen staatlicher Ordnung und die vier Demokratiekonzepte,

die für die Schweiz entwickelt worden sind, können nicht unbesehen

verallgemeinert werden. Auf der Ebene dieser Kriterien und ihrer Ausgestaltung

ist Demokratie stets kulturell definiert. In einer multikulturellen Welt
lässt sich kein Konsens über solche Prinzipien herstellen. Dafür fehlt die von
John Rawls vorausgesetzte gleichartige Vernünftigkeit des Denkens und
Fühlens aller Kulturen216. Weltweit gültige Prinzipien für das öffentliche
Zusammenleben können zwar vorgeschlagen und in einen internationalen

politischen Diskurs eingebracht werden, dürfen aber nicht als gültig vorausgesetzt

werden. Sie bleiben Hypothese oder Entwurf und werden in der
historisch kontingenten Auseinandersetzung bestätigt oder verworfen. Wer

von der eigenen Ideenwelt mehr erwartet, verfällt unversehens in eurozentri-
sches Denken, auch wenn er sich bloss einem minimalen Humanismus

verpflichtet fühlt.
Möglicherweise bleibt auf weltweiter Ebene nur noch die Diskursethik als

normativ legitime und auch einigermassen anerkannte Grundlage für die
Überwachung politischer Fairness. Denn sie setzt nur voraus, dass ein Regime

vorgibt, sich durch irgendwelche Formen der Zustimmung seiner
Unterworfenen zu legitimieren217. Schon durch diese Behauptung begibt sich ein
solches Regime in den Geltungsbereich kommunikativer Rationalität und
kann daher an den diskursethischen Massstäben gemessen werden: Nach dem

Prinzip der Reziprozität muss es allen Betroffenen die gleichen
Kommunikationschancen im politischen Prozess gewähren; nach dem Prinzip der

demokratischen Legitimation muss es die öffentliche Zustimmung zu seiner
Herrschaft suchen; das Prinzip der Stufengerechtigkeit von Diskursen
verlangt, dass es Beschränkungen der Diskursfreiheit rechtfertigen kann und das

Prinzip der Reflexion begründet seine demokratische Verantwortlichkeit218.
Da diese moralischen Pflichten aber nicht Rechtscharakter haben, ist ihre

Bindungswirkung schwach. Im internationalen politischen Diskurs kann

215 Vgl. vorne Ziffer 5.2.

216 Vgl. vorne Ziffer 4.1.
217 Vgl. vorne Ziffer 4.2.1.
218 Vgl. vorne Ziffer 4.2.1. Im interkulturellen Diskurs werden diese Prinzipien freilich

divergierenden Interpretationen unterliegen, weshalb eine Verständigung nur über elementare

Regeln erhofft werden kann.

396



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

einem Regime, das Diskurspflichten verletzt, nur widersprüchliches Verhalten

vorgeworfen werden. Es ist dann kein zuverlässiger Vertragspartner und

riskiert, von der Staatengemeinschaft ausgeschlossen zu werden. Nur dieser
äussere Druck kann ein solches Regime veranlassen, die Regeln der Fairness

zu beachten.
Im Kulturraum einer bestimmten Region können über die Diskursregeln

hinaus ethische Kriterien geschaffen werden, welche die Kontrolle über die

Einhaltung deliberativer Grundsätze griffiger machen. Jede Kultur teilt eine

beschränkte Anzahl divergierender Demokratiekonzepte, so dass der
Pluralismus von Weltbildern, der in jeder Entscheidung zu berücksichtigen ist,
überschaubar bleibt. Ebenso werden die Grundfragen staatlicher Ordnung in

vergleichbarer Weise gestellt, so dass eine Verständigung darüber möglich ist.

Auf diese Weise lassen sich Regionen mit gemeinsam verstärkter Deliberation

bilden.
Die Hoffnung deliberativer Weltpolitik beruht auf dem Umstand, dass die

unterschiedlichen Rationalitäten der einzelnen Länderund der verschiedenen

Regionen einander überlappen. Es gibt zwar nicht die eine Vernunft, welche
sie alle zusammenfassen könnte, wohl aber ein Netzwerk von Welten,
zwischen denen vermittelt werden kann. Jede dieser Welten und ihre Rationalität
hat ihr eigenes Recht und darf von aussen nicht beurteilt werden. Aber gerade
diese Anerkennung der Andersartigkeit eines jeden enthält in sich das Gebot

gegenseitiger Gerechtigkeit oder Fairness.

Eine Weltfriedensordnung, welche nicht in eurozentrischen Imperialismus
zurückfällt, muss die Anerkennung dieser Andersartigkeit ernst nehmen. Das

bedeutet insbesondere den Verzicht auf einen einheitsstiftenden Vernunftbegriff,

wie er noch John RawlS' Theorie der Gerechtigkeit zugrunde liegt.
Offener ist bereits der Vernunftbegriff der Diskurstheorie, weil Vernunft hier
das Resultat eines diskursiven Prozesses ist und daher von den Beiträgen aller

Beteiligten abhängt. Als Antwort etwa auf den Rationalismusvorwurf

Jean-François Lyotards219, der den Hegemonieanspruch des rationalen
Diskurses gegenüber anderen Diskursarten anprangert, kann das Konzept der
transversalen Vernunft dienen, das WOLFGANG WELSCH220 entwickelt hat:

Vernunft steht dann nicht mehr über den Rationalitäten der einzelnen
Weltsichten, sondern ist nur noch das Vermögen, die Übergänge zwischen den sich

überlappenden Welten zu erkennen und Kulturen gleichberechtigt an andere

anzuschliessen. Allgemein gültige Aussagen lassen sich dann nicht mehr aus

der Einheit der Vernunft ableiten, sondern ergeben sich höchstens im günstigen

Fall aus wiederkehrenden Elementen kultureller Rationalitäten, etwa im

219 Jean-François Lyotard, Postmodernes Wissen.

220 Wolfgang Welsch, Vernunft.

397



Philippe Mastronardi

Sinne des reiterativen Universalismus von MICHAEL WALZER221: Wo

Leitvorstellungen unterschiedlicher Kulturen einander überlappen, kann sich eine

Gemeinsamkeit von Wertungen ergeben, die auch für dritte Kulturen als

Vorbild dienen mag. Die Anerkennung solcher Werte ist aber stets jeder
einzelnen Kultur anheimgestellt.

Deliberative internationale Politik muss daher ihre Grundlage in der

gleichberechtigten gegenseitigen Anerkennung der Andersartigkeit suchen.

Sie kann dabei auf der Ebene moralischer und ethischer Argumentation an

ein Mindestmass von diskursiv und interkulturell gesicherter Gerechtigkeit
anknüpfen. Denn das Anerkennungsgebot schliesstein Minimum an Fairness

im gegenseitigen Verkehr ein. Dieses moralische Minimum kann sie auch der
Weltwirtschaft gegenüber geltend machen, wenn sie versucht, dieser einen

demokratischen Rahmen zu setzen.

Neben der diskursiv abgestützten minimalen Humanität kommen der

deliberativen Strategie drei Entwicklungskräfte entgegen, die sie gegenüber
dem Weltwirtschaftssystem nutzen kann: Die kulturelle Prägung der
Wirtschaft, die Weltöffentlichkeit und die Logik der Marktwirtschaft selber.

Der Ökonomismus, der die Dominanz der Wirtschaft über Politik und
Gesellschaft prägt, ist Ausdruck einer westlichen Kulturform. Das Bild einer

«Globalisierung» der Wirtschaft nach dem Muster reiner systemrationaler
Effizienz ist eine Abstraktion aus dem euro-amerikanischen Modell der

Marktwirtschaft. Die «ökonomische Rationalität» ist nicht so universal, wie
sie uns erscheint. Vielmehr wird auch das Wirtschaftssystem kulturell
geprägt. So funktioniert die Wirtschaft etwa in Ostasien nicht gleichermassen
auf dem Boden des individuellen Wettbewerbs, sondern viel stärker auf
kollektiver Grundlage; Staat und Wirtschaft sind dort eher ineinander
integriert als voneinander getrennt. Im arabischen Raum ist das Wirtschaften

religiös durchdrungen; Geschäft und persönliche Beziehung sind viel enger
miteinander verflochten als bei uns. In beiden Beispielen haben die
lebensweltlichen Impulse eine stärkere Wirkung auf die systemischen Steuerungsmedien.

Ökonomische Effizienz ist unter solchen Bedingungen eine Frage
der Optimierung systemischer und lebensweltlicher Rationalitäten222.

Weltweit tätige Firmen stehen sodann zunehmend unter der Kontrolle
einer wachsenden Weltöffentlichkeit. Nichtgouvernementale Organisationen,

Medien und internationale Organisationen beobachten das Wohlverhal-

221 Michael Walzer, Sphären der Gerechtigkeit.
222 Nicht behandelt werden kann an dieser Stelle der Konflikt zwischen Weltwirtschaftssystem

und multikultureller Weltgesellschaft. Ethnische Konflikte fordern sowohl Politik wie
Wirtschaft heraus (vgl. die Gegenthese zur Globalisierung bei Samuel Huntington.
Kampf der Kulturen, oder das Konzept der Staatsbürgernation als Lösungsansatz bei Urs
Altermatt, Fanal, 90 ff. und 244 f.).

398



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

ten multinationaler Unternehmen. Die Ausbeutung von Mensch und Natur
führt zu öffentlicher Kritik und schädigt das Firmenbild. Das führt zu einem

Legitimierungsdruck nach den Normen der Lebenswelt und nach grundlegenden

Rechtsprinzipien. So verschafft sich eine Weltbürgerschaft die
Möglichkeit, politischen Einfluss auf die Wirtschaft zu nehmen. Die politische
Sensibilität grosser Firmen wird ferner durch ihr eigenes Wachstum gefördert:

Das Firmenimperium wird verantwortlich für das Wohlergehen der

eigenen Mitarbeiterschaft in einer Vielzahl von Ländern. Wenn Menschen,
die zur Firma gehören, Opfer politischer Instabilität in ausgebeuteten Ländern

werden, schädigt das die Identifikation der Belegschaft auf der ganzen
Welt. Die Firma wird im eigenen Interesse Anstrengungen unternehmen, um
in ihrem Wirkungsbereich ein Minimum an sozialer Gerechtigkeit zu
verwirklichen.

Schliesslich kommt das Wirtschaftssystem selber bis zu einem gewissen
Grade den Bemühungen deliberativer Politik entgegen. Denn Gerechtigkeitsvorstellungen,

welche dem Anliegen deliberativer Verständigung entsprechen,

gelten auch auf der pragmatischen und der strategischen Ebene der

Verhandlungen um Kompromisse und um zweckrationale Funktionen der

Wirtschaft. Das internationale Wirtschaftssystem ist aus seiner eigenen Logik
heraus auf die Gerechtigkeit seiner eigenen Regeln angewiesen:

Nur die kurzfristige Nutzenmaximierung profitiert vom Abbau des
rechtlichen und sozialen Rahmens. Langfristig ist die Wirtschaft an einer stabilen

Gesellschaftsordnung interessiert. Unternehmen wandern nicht einfach in

Billiglohnländer ab, sondern vergleichen Nutzen und Kosten der verschiedenen

Standorte. Der soziale Friede, die staatliche Infrastruktur, die
Rechtsstaatlichkeit und die Wettbewerbsordnung sind Standortvorteile hochentwik-
kelter Staaten, die ein Gefälle bei den Produktionskosten überwiegen können.
Diktaturen und andere politisch instabile Staaten stellen für die Marktwirtschaft

hohe Risiken dar. Ein Mindestmass an demokratischer Kultur ist für
eine stabile Rechtsordnung erforderlich. Und ohne die können sich die

Vertragspartner am Markt nicht auf die gegenseitige Erfüllung der
Verbindlichkeiten verlassen. Eine wohlgeordnete nationale oder regionale Volkswirtschaft

bietet in dieser Hinsicht weit mehr als ein globaler Markt, der mangels
umfassender Rahmenordnung nur sehr unvollkommen funktioniert.

Wenn heute auf dem globalen Markt vielfach Arbeitskräfte und Kunden

ausgebeutet werden, so widerspricht dies langfristiger wirtschaftlicher Logik.
Denn der Markt braucht autonome Subjekte auf beiden Seiten. Ein Unternehmen

ist auf eine qualifizierte und sich mit der Firma identifizierende Belegschaft

angewiesen. Die Mitarbeiter müssen ihre Persönlichkeit im Betrieb
entfalten können, wenn die Leistung optimal sein soll. Und die Kunden
müssen ihre Kaufkraft bewahren können, damit die Nachfrage erhalten bleibt.
Sowohl am Arbeitsmarkt wie am Markt der Waren und Dienstleistungen muss

399



Philippe Mastronardi

ein Mindestmass an Gerechtigkeit verwirklicht werden, wenn die Marktwirtschaft

funktionieren soll. Das Wirtschaftssystem ist offen für ein moralisches
Minimum.

Die Logik der Marktwirtschaft ist somit grundsätzlich geeignet, in Ländern

mit tiefem Stand demokratischer Entwicklung die Rechtsstaatlichkeit
und die Demokratie zu stützen. Was der hohe Entwicklungsstand der
schweizerischen Staatsordnung nicht sichtbar werden lässt, wird mit Blick auf die

globale Wirtschaft deutlich: Das Wirtschaftssystem muss nicht nur Bremse,
sondern kann auch Motor der Demokratie sein.

Deliberative Demokratie kann sich also auf der Ebene notwendiger
Wirtschaftsfunktionen auf die systeminterne Logik des Marktes stützen: Auch er

verlangt ein Mindestmass an Fairness und an geordneten Rahmenbedingungen.

Eine deliberative Weltordnung, welche der Rationalität der Marktwirtschaft

Raum lässt, liegt auch im Interesse der Weltwirtschaft. Deliberative
Strategie kann diese entgegenkommenden Aspekte des Wirtschaftssystems
nutzen.

6.4 Schlussbetrachtung: Für eine deliberative Weltordnung

Die Weltwirtschaftsordnung muss aus eigenem Interesse zu einer
demokratischen und sozialen Ordnung werden, weil sie nur so Bestand haben
kann.

Die weltweite wirtschaftliche Interdependenz kann ein Motor für die

Entwicklung einer Weltordnung sein. Der Friede, den sie fördert, ist ein erster
Schritt dazu. In ihrer Form als möglichst freie Marktwirtschaft ruft sie auch
nach einer weltweit gültigen Rahmenordnung, auf die sich die Vertragsparteien

verlassen können. Das Grundproblem der bisher verwirklichten
Ordnung ist, dass sie nur Wirtschaftsordnung ist. Die Bedürfnisse des

Wirtschaftsprozesses bestimmen die Weltrahmenbedingungen. Die Wirtschaft
setzt sich ihren politischen Rahmen selber.

Auf internationaler Ebene fehlt das Zusammenspiel von Wirtschaft, Staat

und Gesellschaft, das die nationalen Ordnungen prägt. Moderne westliche
Staaten haben die Ideale von Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit umgesetzt

in Wirtschaft, Demokratie und Sozial Staat. Davon hat sich nur die
Wirtschaft international organisiert. Damit das internationale Recht zu einer

Weltordnung wird, bedarf es einer weltweiten Entsprechung für Demokratie
und Sozialstaat als den beiden anderen Voraussetzungen des öffentlichen
Zusammenlebens, also einer sozialen Abstützung der Marktwirtschaft und
der demokratischen Legitimation der Rechtsordnung.

Das westliche Muster dieser Idee einer politischen Ordnung kann freilich
höchstens als Vorbild dienen und muss in weltweit offener Deliberation

400



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

umgestaltet werden. Aber eine deliberative Weltordnung wird Mitbestimmung

und Gerechtigkeit für alle verlangen. Sie wird sich dafür nicht nur auf
die Grundsätze der Diskursethik stützen können. Sie wird darin auch durch

langfristige Interessen der Marktwirtschaft gestärkt. Die Öffnung des

Wirtschaftssystems für Fragen eines moralischen Minimums wird der deliberati-
ven Strategie ermöglichen, die wirtschaftliche Rationalität an deren Gerechtigkeit

zu messen. Denn die Weltwirtschaftsordnung muss aus ihrer eigenen

Logik zu einer demokratischen und sozialen Ordnung werden, wenn sie

Bestand haben soll.

Umgekehrt aber werden die nationalen Ordnungen zerfallen, wenn diese

Weltordnung nicht entsteht. Denn nationale Ordnungen können nicht
demokratisch und sozial sein, wenn die Weltwirtschaft allein einer eng verstandenen

ökonomischen Rationalität folgt. Auf nationaler Ebene sind Demokratie
und Sozialstaat nur möglich, wenn die Weltwirtschaft als Ganze demokratisch

und sozial eingebunden werden kann.

Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie ist es, das deliberative

Zusammenspiel von Gesellschaft, Politik und Wirtschaft zu fördern. Dieser
Zweck kann aber im Inland allein nicht erfüllt werden. Er bedingt den Einsatz
für eine deliberative Weltordnung.

Thesen

I Vier Typen einer Demokratietheorie (Ziffer 2)

1. Aus der Fülle ideengeschichtlichen Materials lässt sich eine Typologie
unterschiedlicher Demokratietheorien bilden. Diese erhebt nicht den

Anspruch historischer Angemessenheit. Ihr Zweck ist einzig, ein analytisches
Instrument für die gedankliche Ordnung unterschiedlicher demokratischer
Praxis zu gewinnen. Es soll möglich werden, ein bestimmtes politisches oder
rechtliches Argument, eine demokratische Institution oder ein
Entscheidungsverfahren unter verschiedenen Gesichtspunkten zu beurteilen. Die
Typologie hat somit heuristischen Wert: Sie bildet eine Arbeitshypothese als

Hilfsmittel besserer Erkenntnis gegenwärtiger Verhältnisse. Sie trifft vorläufige

Annahmen zum Zweck des besseren Verständnisses unserer eigenen
Demokratie.

2. Die republikanische Demokratietheorie geht aus von einem Menschenbild,

das den Einzelnen wesentlich an seine Lebensgemeinschaft mit anderen

gebunden sieht. Frei ist der Mensch nur als gleichberechtigtes Mitglied seiner
Gemeinschaft. Diese wird von einem Grundkonsens über gemeinsame Werte

getragen, die das Gemeinwohl ausmachen. Dieses umfasst und übersteigt alle

401



Philippe Mastronardi

individuellen Interessen. Kraft seines politischen Charakters wirkt der
Mensch mit seiner Bürgertugend an der Gestaltung des Gemeinwesens mit.

Jean-Jacques Rousseau gibt diesem Demokratieverständnis eine eher identitäre

Prägung, welche die Einheit der Herrschenden und der Beherrschten betont. Die
Kommunitaristen setzen auf eine individuelle Ethik und betonen die solidarische Motivation des

Menschen. Demgegenüber vertreten die Anhänger der Mischverfassung eine
Institutionen-Ethik und anerkennen das Machtproblem, dem sie mit einer möglichst ausgewogenen

Verteilung des Einflusses auf den Staat begegnen.

3. Die liberale Demokratietheorie folgt einem Menschenbild des autonomen
Individuums, das seine natürliche Freiheit nur deshalb preisgibt und die
Fesseln der Gesellschaft akzeptiert, weil es dadurch Sicherheit, Frieden und

Wohlergehen eintauschen kann. Die Menschen, die primär von Eigennutz
oder Angst motiviert sind, treten ihrem Staat nur so viel von ihrer Rechtsstellung

ab, wie nötig ist, um die Rahmenbedingungen zu schaffen, unter denen
sie in bürgerlicher Freiheit leben können. Ein öffentliches Interesse ergibt
sich nur aus der Summe der Einzelinteressen. Das Gemeinwohl besteht darin,

jedem Einzelnen zu gestatten, seine individuelle Vorstellung von Freiheit zu
verwirklichen. Gesellschaft und Staat sind voneinander getrennt; die Staatsmacht

ist durch eine Verfassung und durch gewaltenteilige Kontrollen zu
beschränken.

Der Ordoliberalismus betont dabei die Grundrechte und die Notwendigkeit einer starken

staatlichen Rahmenordnung für die Wirtschaft, während der ökonomisierte Liberalismus
(Neoliberalismus) die marktwirtschaftlichen Gesetzmässigkeiten zum Massstab der
staatlichen Ordnung erhebt.

4. Die realistische Demokratietheorie analysiert die tatsächlichen
Funktionsbedingungen der Politik, insbesondere den Pluralismus der Parteien und
Verbände und die Konkurrenz unter den politischen Eliten. Sie interessiert
sich nicht für politische Ideale, sondern für die realen Leistungen des politischen

Systems (Output). Nach ihren Feststellungen führt die Konkurrenz
unter den Machtkonkurrenten zu einem demokratischen Interessenausgleich,
der einem Allgemeininteresse zumindest nahekommt. Demokratische Politik
funktioniert dabei im wesentlichen nach dem Marktmodell. Vorausgesetzt
wird ein Konsens über einen minimalen Wertkodex des politischen Systems,
z.B. das Prinzip der Fairness.

Grundlage dieser Denkrichtung ist die Pluralismustheorie, welche davon ausgeht, dass

in der Gesellschaft stets eine Vielzahl minoritärer Gruppen versuchen, ihre Interessen zu

verwirklichen, und dabei in freiem Wettbewerb zueinander stehen. Die Theorie führt
jedoch über zu einer funktionalen Analyse der Erfolgsbedingungen politischen Handelns
im politischen System.

5. Die komplexe Demokratietheorie sucht die normativen Postulate der

republikanischen und der liberalen Denkrichtungen unter den .systemfunktio¬
nalen Bedingungen der heutigen Politik soweit möglich zur Geltung zu

402



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

bringen. Die Komplexität der modernen Gesellschaft erfordert dabei eine

Differenzierung des Menschenbildes nach unterschiedlichen Aspekten und

Lebensbezügen des Einzelnen. Das Partizipationspostulat kann nicht mehr

integral, sondern nur noch je bezogen auf konkrete Bereiche verwirklicht
werden, in welchen sich der Einzelne persönlich engagiert. Die passive
Öffentlichkeit wird so durch aktive Bereichsöffentlichkeiten belebt, in denen

stellvertretend für die Gesamtheit eine Auseinandersetzung über das Gemeinwohl

oder eine öffentliche Kontrolle des politischen Systems stattfinden
kann.

II Entwicklungstendenzen der schweizerischen Demokratie (Ziffer 3)

6. Die schweizerische Staatsordnung lässt sich ihrer Herkunft nach und in
ihrem Selbstverständnis als Mischung von Republikanismus und Liberalismus

verstehen, in der die republikanischen Tendenzen überwiegen. Die
Realität politischer Praxis steht dazu aber im Widerspruch.

7. Zwei wesentliche Voraussetzungen des Republikanismus sind in der Realität

der schweizerischen Demokratie nicht erfüllt: Erstens fehlt es an den

Bürgertugenden, die eine wohlgeordnete politische Gemeinschaft republikanischen

Zuschnitts voraussetzt. Zweitens fehlt es am Grundkonsens über das

Gemeinwohl (oder zumindest über den Rang der regulativen Idee eines

überwiegenden öffentlichen Interesses).

8. Zunehmend beurteilt der Staatsbürger die Politik nur noch nach seinem

direkten, unmittelbaren Nutzen. Er entscheidet auch in öffentlichen
Angelegenheiten oft nicht nach politischen Erwägungen, sondern gemäss seinem
materiellen Vorteil oder aus persönlicher Angst. Damit verkümmert auch der
liberale Aspekt der schweizerischen Demokratie. Er verliert seine grundrechtliche

Ausrichtung und beschränkt sich auf eine ökonomische Rationalität: die
Freiheit der individuellen Nutzenmaximierung.

9. Die Praxis der schweizerischen Demokratie entspricht eher dem Modell
der realistischen Demokratietheorie: Sie bewegt sich von einer öffentlichen
Lebenswelt, in der republikanische und liberale Elemente die massgebenden

Handlungskriterien abgeben, zu einem wirtschaftlich-politischen System,
das von funktionalistischen Anforderungen gesteuert wird.

10. Die Gesellschaft differenziert sich zunehmend in spezialisierte Systeme
einerseits, die allgemeine Lebenswelt kultureller und persönlicher Verständigung

anderseits. Systemische Steuerungsmedien wie Geld und Macht
übernehmen die soziale Steuerung und ersetzen die sprachliche Verständigung
über gemeinsame Ziele. Gesellschaftliche Subsysteme wie Wirtschaft und
Politik verselbständigen sich aus der Lebenswelt und unterwerfen sie ihrem

403



Philippe Mastronardi

systemischen Zwang. Die Systemwelten kolonialisieren so immer breitere
Bereiche der Lebenswelt.

11. Politisches Handeln kann nur noch in den Grenzen systemischer
Gesetzmässigkeiten erfolgreich sein: Die Handlungsperspektive des Teilnehmers ist

eingebunden in übergeordnete Wirkungszusammenhänge, wie sie nur aus der

systemischen Perspektive des Beobachters erkennbar sind.

12. Innerhalb des Systemischen dominiert das Wirtschaftssystem das politische

System: Die Wirkungszusammenhänge des politischen Systems sind im
wesentlichen abhängig von den Wirkungszusammenhängen des Wirtschaftssystems.

13. Die Neue Politische Ökonomie ist mehr als ein bestimmter methodischer

Ansatz zur Beschreibung der Politik. Auf der philosophischen Ebene

ist sie Ausdruck eines Welt- und Menschenbildes, das die Marktwirtschaft
zum Ideal und Vorbild für die gesamte Gesellschaft erhebt; praktisch wirkt
sie als legitimierende Ideologie für den faktischen Prozess der Ökonomisierung

der Welt. Sie rechtfertigt den Steuerungsanspruch des Wirtschaftssystems

gegenüber dem politischen System - und letztlich auch gegenüber der

Lebenswelt.

14. Das ökonomische System zwingt dem politischen immer mehr seine

eigene «Sachlogik» auf. Die ökonomische Rationalität prägt selbst die
Rahmenordnung des Marktes, die diesen ethisch legitimieren soll. Die
Marktwirtschaft will so ihre eigenen Rahmenbedingungen selber definieren und
weitet sich damit zur totalen Marktgesellschaft aus.

15. Je mehr die Politik unter dem Einfluss der Wirtschaft systemisch
wird, desto weniger Handlungsalternativen verbleiben für den Einfluss
der Lehenswelt auf die Politik. Politik ist damit diskursethischer Argumentation

kaum mehr zugänglich. Demokratie als handlungsorientierende
Kommunikation über Anliegen der Gemeinschaft wird zunehmend aus
dem politischen System in eine Öffentlichkeit ausserhalb des politischen
Systems verdrängt. Das politische Zentrum funktioniert undemokratisch
nach systemischen Imperativen, solange es nicht von der Peripherie her

gestört wird.

16. Es wäre einseitig, dem schweizerischen politischen System bereits

jede Autonomie gegenüber dem Wirtschaftssystem abzusprechen. Für die
Problematik einer Demokratietheorie genügt es aber bereits, wenn mit
einer Tendenz zum Vorrang wirtschaftlicher Macht innerhalb der Politik
gerechnet werden muss und wenn sich innerhalb einer politischen Elite die

systemischen Gesetzlichkeiten funktionaler Machterhaltung Geltung
verschaffen.

404



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

17. Insgesamt besteht hinreichend Grund zur Annahme, dass die ideale

Vorstellung vom Verhältnis von Volk und Behörden, sei sie nun republikanischer

oder liberaler Prägung, in erheblichem Widerspruch zur Realität steht

und dass diese weit besser durch die funktionale Beschreibung des

Zusammenspiels von dominierendem Wirtschaftssystem und reagierendem
politischem System charakterisiert wird.

18. Der Prozess der Verdrängung der Lebenswelt durch das Systemische löst
eine allgemeine Not der Orientierungslosigkeit aus. Als Gegenbewegung
formieren sich fundamentalistische, nationalistische und andere irrationale
Identitäten zu Subkulturen der Lebenswelt. Es entsteht auch innerhalb der

Schweiz eine multikulturelle Situation, welche die Verständigung Liber

gemeinsame Werte erschwert.

III Elemente einer schweizerischen Demokratietheorie (Ziffer 4)

19. Dieser Situation entspricht an sich die komplexe Demokratietheorie, da

sie die Fraktionierung der Gesellschaft und ihrer Mitglieder widerspiegelt.
Allerdings kann auch sie unter diesen Bedingungen nicht allgemeine
Anerkennung finden. Gefordert ist ein Pluralismus der Demokratiekonzepte. Jede

der vier Denkrichtungen vertritt dabei einen wesentlichen Aspekt. Dies führt
zu einem Pluralismus der demokratischen Normen: Demokratie ist primär
keine Ideologie, die Partei ergreift, sondern eine Rahmenvorstellung der
Toleranz und der Fairness, die für alle Demokratiekonzeptionen Raum

schafft.

20. Auch diese Rahmenvorstellung ist nicht voraussetzungslos und bedarf
daher der Begründung. Ein universalistisches Fundament ist freilich nur auf
einer Metaebene möglich, auf der keine Aussagen über Inhalte des öffentlichen

Zusammenlebens mehr möglich sind. Demokratietheorie muss diese

Ebene mit der Ebene konkreter Staatsordnungen verknüpfen, um sowohl

gültige wie konkrete Aussagen machen zu können.

21. Demokratische Staatsformen wollen ihre Herrschaft mit der Zustimmung

der betroffenen Menschen legitimieren. Die Diskursethik liefert dafür
einen theoretischen Rahmen. Sie begründet vier grundlegende Kriterien für
die Formulierung einer Demokratietheorie: das Prinzip der Reziprozität, das

Prinzip der demokratischen Legitimation, das Prinzip der Stufengerechtigkeit

von Diskursen und das Prinzip der Reflexion.

22. Staatliche Prozesse und Strukturen sind in dem Ausmass diskursethisch

legitimiert, in welchem sie die Partizipation edler Betroffenen an einem
offenen Entscheidungsprozess gewährleisten. Einschränkungen dieses Prinzips

müssen sich selber diskursethisch begründen lassen.

405



Philippe Mastronardi

23. Die Anforderungen an eine konkrete Staatsform lassen sich im einzelnen
nicht theoretisch ableiten. Aber Demokratietheorie hat eine doppelte Aufgäbe:

a) als Metatheorie der Demokratie hat sie die rechtliche Verfassung und die

politische Praxis aus der Warte diskursethischer Prinzipien zu kritisieren.

b) als demokratische Handlungslehre hat sie Kriterien für die Weiterentwicklung

der positivrechtlich geltenden Staatsordnung zu formulieren.

Demokratietheorie muss stets die Metaebene der Diskursethik mit der
staatsrechtlichen Ebene einer bestimmten öffentlichen Ordnung verknüpfen.

24. Für die schweizerische Staatsordnung kann von sechs Grundfragen
der Bundesverfassung ausgegangen werden, die ihren Ausdruck in den

folgenden staatsleitenden Prinzipien finden: Rechtsstaat, Demokratie, Nationalstaat,

Bundesstaat, Leistungsstaat und Wirtschaftsstaat. Diese Grundsätze
bilden gemeinsam einen Pluralismus von Normen, der auch den unterschiedlichen

Demokratiekonzepten Rechnung trägt. Denn jeder Typus demokratischer

Denkrichtung nimmt unter den sechs Prinzipien eine eigene Gewichtung

vor.

25. Der diskursethisch legitime Umgang mit diesen Prinzipien verlangt, dass

Verfahren und Strukturen entwickelt werden, die allen sechs Prinzipien eine

angemessene Geltung verschaffen. Grundsätzlich sind alle sechs Prinzipien
gleichrangig. Ein Vorrang im Einzelfall muss sich diskursiv begründen
lassen. Damit ist auch sichergestellt, dass die verschiedenen demokratischen

Denkrichtungen gleichwertig berücksichtigt werden.

IV Die Eidgenossenschaft als deliberative Demokratie (Ziffer 5)

26. Eine Demokratietheoriefür die Schweiz muss drei Elemente miteinander
verbinden:

a) die diskursethischen Anforderungen an demokratische Verfahren und

Strukturen;

b) den Pluralismus der Demokratieverständnisse und

c) die sechs staatsleitenden Prinzipien der Bundesverfassung.

27. Angesichts der Dominanz des Wirtschaftssystems bedeuten die Postulate
des normativen Pluralismus und der Diskursethik heute vor allem, dass

gegenüber dem Prinzip des Wirtschaftsstaates genügende Gegengewichte

gesetzt werden. Verfahren und Strukturen sind so auszugestalten, dass den
andern fünf Grundsätzen besser Rechnung getragen werden kann.

406



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

28. Im Rahmen der hängigen Verfassungsreform sind vor allem die Chancen
der Peripherie, Einfluss auf das Zentrum des politischen Systems zu nehmen,

zu verbessern. Die Volksrechte sind entsprechend auszubauen (allgemeine
Volksinitiative, Verwaltungsreferendum, Volksmotion, Verzicht auf die Erhöhung

der Unterschriftenzahl).

29. Die staatsleitenden Grundsätze sind in der Verfassung ausdrücklich
festzuhalten. Zusätzlich benöligen sie aber zu ihrer Umsetzung
organisationsrechtlicher Instrumente. Allen staatsleitenden Grundsätzen der Verfassung

sollte daher eine Institutionalisierung im Organisationsrecht entsprechen.

Dies hat Auswirkungen auf das parlamentarische Verfahren, auf den

Bundesrat, auf die intermediären Gewalten und auf die Aussenpolitik.

30. Im parlamentarischen Verfahren sollten für alle Grundfragen der
Bundesverfassung «Fürsprecher» bestimmt werden, die als Anwälte des

Verfassungsgrundsatzes, den sie vertreten, handeln können. Das Parlamentsrecht
hat dafür zu sorgen, dass Vertreter der verschiedenen verfassungsmässigen
Anliegen in den jeweiligen vorberatenden Kommissionen zum Zuge kommen.

31. Ein von der Bundesversammlung gewählter Verfassungsrat ist als Hüter
der Fairness im politischen Prozess auf Bundesebene einzusetzen. Insbesondere

hat er über die Wahrung des Gleichgewichts zwischen den staatsleitenden

Grundsätzen der Bundesverfassung im politischen Entscheidungsverfahren

zu wachen. Zu diesem Zweck kann er in die Verfahrensleitung bei der

parlamentarischen Behandlung eines Geschäftes eingreifen. Allgemein
beobachtet er die Arbeitsweise der Bundesversammlung und hat das Initiativrecht

in Fragen des Parlamentsrechts und des Zusammenwirkens von
Bundesversammlung und Bundesrat.

32. Im Bundesrat treffen sich Demokratie und Leistungsstaat. Ihr
Ausdruck ist das Kollegialprinzip einerseits, das départementale Führungssystem
anderseits. Um das heutige Übergewicht des Departementalprinzips zugunsten

der integralen Staatsleitung zu kompensieren, ist eine zweistufige
Regierung mit einem Bundesratskollegium und einer Ministerialebene zu schaffen.

33. Organisationsrechtliche Instrumente sind in der Schweiz zwar für
Rechtsstaat, Demokratie, Nationalstaat und Bundesstaat weitgehend vorhanden.

Sie fehlen aber für den Leistungsstaat und den Wirtschaftsstaat. Für sie

ist das Konzept der demokratischen Mischverfassung über die staatlichen
Behörden hinaus auf die intermediären Gewalten: Parteien, Verbände,
Medien (und allenfalls Kirchen) auszudehnen. Nur solche Organisationen sind

zum politischen Prozess zuzulassen, die in ihrem Innenverhältnis plurali-

407



Philippe Mastronardi

stisch strukturiert sind und ihre Entscheidungen in diskursethisch fairer Weise

treffen.

34. Das Nationalstaatsprinzip verlangt in zeitgemässer Fassung nach

internationaler Solidarität und weltbürgerlichem Engagement. Auch dieser
materielle Grundsatz bedarf der organisatorischen Abstützung. Die Schweiz ist
daher in Europa und in die Staatenwelt zu integrieren, indem sie den
bestehenden Organisationen beitritt.

V Transnationale Demokratie (Ziffer 6)

35. Politik und Recht des Nationalstaates vermögen den Wirtschaftsprozess,
der weltumspannend geworden ist, nicht mehr zu fassen. Zwischen
politischem System und Wirtschaftssystem sind die Spiesse ungleich lang. Die
nationale Staats- und Rechtsordnung ist in entscheidenden Fragen nicht mehr

imstande, der Wirtschaft einen Rahmen zu setzen.

36. Die nationalen Kriterien demokratischer Legitimität lassen sich nicht
unverändert auf internationale Verhältnisse ausdehnen. Auf weltweiter Ebene

bleibt nur noch die Diskursethik als normativ legitime und auch einigermas-
sen anerkannte Grundlage für die Überwachung politischer Fairness. Unter
Staaten ähnlicher politischer Kultur können auf regionaler Ebene dazu noch

die Pluralismen der Demokratiekonzepte und die Grundfragen staatlicher

Ordnung zusätzliche Kriterien liefern.

37. Ähnlich wie auf nationaler Ebene braucht es auf weltweiter und auf

regionaler Ebene Institutionen, welche die Einhaltung der diskursethischen

Anforderungen sowie allenfalls die Wahrung des Pluralismus der Konzepte
und des Gleichgewichts der Grundfragen staatlicher Ordnung überwacht.

38. Die heutige Weltordnung ist primär eine Wirtschaftsordnung. Ihr fehlen
das demokratische und das soziale Element nationaler Rechtssysteme. Dieser
Umstand ist nur kurzfristig von wirtschaftlichem Vorteil. Soll die
Weltwirtschaftsordnung Bestand haben, so muss sie zu einer demokratischen und

sozialen Weltordnung werden.

408



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Literaturverzeichnis

Abegg, Roman. Die alte Eidgenossenschaft. Ein Versuch über die Genossenschaft, Diss. Zürich,
Basel 1964 (Eidgenossenschaft).

Altermat, Urs. Das Fanal von Sarajevo, Ethnonationalismus in Europa, Zürich 1996 (Fanal).
Altermatt et al. Rechte und linke Fundamentalopposition. Studien zur Schweizer Politik

1965-1990, Basel 1994 (Fundamentalopposition).
Albert, Jean-François. Fonctions, performances et limites d'une Constitution nationale, in:

Sitter-Liver, Beat (Hrsg.). Herausgeforderte Verfassung. Die Schweiz im globalen Kontext,
Bern 1998 (Fonctions, performances et limites).

Binswanger, Hans Christoph. Nachhaltigkeit und Verfassung, in: Zeitschrift für Kultur,
Politik, Kirche, 45. Jahrgang (1996), 300 ff. (Nachhaltigkeit).

Buchanan, James M. Politische Ökonomie als Verfassungstheorie, Zürich 1990 (Politische
Ökonomie).

Cottier, Thomas/Daniel Wüger. Auswirkungen der Globalisierung: Eine Diskussionsgrund¬
lage, in: Sitter-Liver, Beat (Hrsg.). Herausgeforderte Verfassung. Die Schweiz im globalen
Kontext, Bern 1998 (Auswirkungen der Globalisierung).

Dubs, Jakob. Das öffentliche Recht der Schweizerischen Eidgenossenschaft: dargestellt für das

Volk, 2 Bände, Zürich 1877-1878 (Öffentliches Recht).
Gasche, Urs P./Guggenbühl, Hanspeter/Vontobel, Werner. Das Geschwätz von der freien

Marktwirtschaft. Wie Unternehmen den Wettbewerb verfälschen, die Natur ausbeuten und

die Steuerzahler zur Kasse bitten, Zürich 1996 (Geschwätz).
Germann, Raimund E. Politische Innovation und Verfassungsreform. Ein Beitrag zur schwei¬

zerischen Diskussion über die Totalrevision der Bundesverfassung, Bern/Stuttgart 1975

(Politische Innovation).
Gwartney, James D./Wagner, Richard E. Public Choice and the conduct of representative

government, in: Gwartney, James D./Wagner, Richard E. (Hrsg.). Public choice and
constitutional economics, Greenwich/Connecticut 1988, 3 ff. (Conduct of representative government).

Habermas, Jürgen. Die Einbeziehung des Anderen, Frankfurt am Main 1996 (Einbeziehung).
-Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen

Rechtsstaates, Frankfurt am Main 1992 (Faktizität).

- Nachholende Revolution, kleine politische Schriften VII. Frankfurt am Main 1990
(Nachholende Revolution).

-Nachmetaphysisches Denken, philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main 1988

(Nachmetaphysisches Denken

-Der philosophische Diskurs der Moderne, Zwölf Vorlesungen. Frankfurt am Main 1986

(Diskurs der Moderne).
-Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt am Main 1985 (Unübersichtlichkeit).

- Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main 1983 (Moralbewusst-
sein

-Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bände. Band 1: Handlungsrationalität und

gesellschaftliche Rationaliserung; Band 2: Zur Kritik der funklionalistischen Vernunft,
Frankfurt am Main 1981 (Kommunikatives Handeln).

-Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie? Eine Auseinandersetzung mit Niklas
Luhmann, in: Habermas, Jürgen/Luhmann, Niklas. Theorie der Gesellschaft oder
Sozialtechnologie - Was leistet die Systemforschung?, Frankfurt am Main 1975, 142 ff. (Theorie
der Gesellschaft).

-Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt am Main 1973 (Legitimationsprobleme).

Häberle, Peter. Erziehungsziele und Orientierungswerte im Verfassungsstaat, Freiburg (Breis-
gau)/München 1981 (Erziehungsziele).

409



Philippe Mastronardi

Hartmann, Hans/Horvath, Franz. Zivilgesellschaft von rechts. Die Erfolgsstory der Zürcher
SVP, Zürich 1995 (Zivilgesellschaft).

Held, David. Democracy and the global order. From the Modern State to Cosmopolitan
Governance, Cambridge 1995 (Democracy and the global order).

Hertig, Hans Peter. Sind Abstimmungserfolge käuflich? - Elemente der Meinungsbildung bei

eidgenössischen Abstimmungen, in: Schweizerisches Jahrbuch für politische Wissenschaft.
Band 22 (1982), 35 ff. (Abstimmungserfolge).

Hübner, Kurt. Spielräume iransnationaler Demokratie in einer globalen Ökonomie, in: Erne,
Roland/Gross, Andreas et al. (Hrsg.). Transnationale Demokratie, Zürich 1995, 93 ff.
(Spielräume).

Huntington, Samuel. Kampf der Kulturen, Wien 1996 (Kampfder Kulturen).
Imboden, Max. Helvetisches Malaise, Zürich 1964 (Malaise).
Kägi, Werner. Von der klassischen Dreiteilung zur umfassenden Gewaltenteilung, in: Verfas¬

sungsrecht und Verfassungswirklichkeit, Festschrift für Hans Huber zum 60. Geburtstag,
Bern 1961, 153 ff. (Klassische Dreiteilung).

Kant, Immanuel. Kant's gesammelte Schriften, Band V III. Zum Ewigen Frieden. Königlich
Preussischc Akademie der Wissenschaften (Hrsg.). Berlin/Leipzig 1923 (Zum Ewigen
Frieden).

Kirchgässner, Gebhard/Pommerehne, Werner W. Low-cost decisions as a challenge to public
choice, in: Public Choice, Volume 77 (1993), 107 ff. (Low-cost decisions).

Kirsch, Guy. Neue Politische Ökonomie, 3., Überarb. und erw. A„ Düsseldorf 1993 (Neue
Politische Ökonomie).

Koch, Claus. Die Gier des Marktes. Die Ohnmacht des Staates im Kampf der Weltwirtschaft.
München/Wien 1995 (Gier des Marktes).

Kölz, Alfred. Neuere schweizerische Verfassungsgeschichte. Ihre Grundlinien vom Ende der
Alten Eidgenossenschaft bis 1848, Bern 1992 (Verfassungsgeschichte).

Kriesi, Hanspeter. Entscheidungsstrukturen und Entscheidungsprozesse in der Schweizer
Politik, Frankfurt am Main/New York 1980 (Entscheidungsstrukturen).

Küng, Hans. Projekt Weltethos, Serie Piper, 5. A., München 1993 (Weltethos).
Leca, Jean. La démocratie à l'épreuve des pluralismes, in: Revue française de science politique.

volume 46, 1996), 225 IT. (La démocratie à l'épreuve).
Linder, Wolf. Verfassung als politischer Prozess, in: Sitter-Liver. Beat (Hrsg.). Herausgefor¬

derte Verfassung. Die Schweiz im globalen Kontext, Bern 1998 (Verfassung).
-Die Zukunft der schweizerischen Demokratie, in: Stiftung für Geisteswissenschaften

(Hrsg.). Die Schweiz. Aufbruch aus der Verspätung, Zürich 1991, 14 ff. (Zukunft).

- Politische Entscheidung und Gesetzesvollzug in der Schweiz. Schlussbericht des Nationalen

Forschungsprogrammes Nr. 6 «Entscheidungsvorgänge in der schweizerischen
Demokratie», Bern/Stuttgart 1988 (Entscheidung).

Linder, Wolf/Ballmer-Cao, Thanh-Huyen. Das politische System in der Schweiz von

morgen, in: Direkte Demokratie, Bern, Stuttgart 1991, 337 ff. (Politisches System).

Longchamp, Claude. Herausgeforderte demokratische Öffentlichkeit, in: Direkte Demokratie,
Schweizerische Vereinigung für Politische Wissenschaft, Bern 1991 (Herausgeforderte
demokratische Öffentlichkeit).

Luhmann, Niklas. Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1994 (Wirtschaft der
Gesellschaft).
-Recht der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1993 (Recht der Gesellschaft).

- Soziale Systeme, Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt am Main 1984 (Soziale
Systeme).

-Moderne Systemtheorien als Form gesamtgesellschaftlicher Analyse, in: Habermas,
Jürgen/Luhmann, Niklas. Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie - Was leistet
die Systemforschung?, Frankfurt am Main 1975, 7 ff. (Moderne Systemtheorien).

410



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

Lyotard, Jean-François. Das postmoderne Wissen: Ein Bericht, Böhlau Graz 1986 (Postmo¬
dernes Wissen

Mastronardi, Philippe. Demokratietheoretische Modelle - praktisch genutzt, in: Aktuelle
Juristische Praxis (AJP), 1998. XXX (Modelle).

- Verfassungsreform 96. Ein Instrument der Staatsreform?, in: Schweizerisches Zentralblatt
für Staats- und Verwaltungsrecht (ZB1), Band 98 (1997), 501 ff. (Staatsreform).

-Wieviel Demokratie verträgt die Schweiz?, in: Zeitschrift für Kultur, Politik, Kirche, 45.

Jahrgang (1996), 279 ff. (Demokratie).
-Zur Legitimation des Staates durch die Wirkungen seines Handelns, in: LeGes, Gesetzgebung

heute, 7. Jahrgang (1996), 25 ff. (Legitimation des Staates).

- Kriterien der demokratischen Verwaltungskontrolle, Basel 1991 (Kriterien).
- Strukturprinzipien der Bundesverfassung? Fragen zum Verhältnis von Recht und Macht

anhand des Wirtschaftsstaatsprinzips, Beiheft zur Zeitschrift für Schweizerisches Recht

(ZSR), Hell 7, Basel 1988 (Strukturprinzipien).
Mastronardi, Philippe/Schedler, Kuno. New Public Management in Staat und Recht, Ein

Diskurs, Bern 1998 (New Public Management).
Mcnutt, Paddy A. The Economics of Public Choice, Cheltenham 1996 (Economics).

Miller, David. Deliberative Democracy and Social Choice, in: Political Studies, Volume XL
(Special Issue, 1992), 54 ff. (Social Choice).

Möckli, Silvano. Eine Sekundäranalyse der eidgenössischen Abstimmung vom 6. Dezember

1992 über den EWR-Vertrag, Beiträge und Berichte, Institut für Politikwissenschaften,
Hochschule St. Gallen. 206/1993 (Sekundäranalyse).

- Abstimmungsbudget und Abstimmungserfolg. Erfahrungen und Forschungsergebnisse aus
den USA und aus der Schweiz, Beiträge und Berichte, Institut für Politikwissenschaften,
Hochschule St. Gallen, 138/1989 (Abstimmungsbudget).

Mueller. Dennis C. Public Choice II, Cambridge 1989 (Public Choice).

Müller, Jörg Paul. Kants Entwurf globaler Gerechtigkeit und das Problem der republikani¬
schen Repräsentation im Staats- und Völkerrecht, in: Zen-Ruffinen, Piermarco/Auer, Andreas

(Hrsg.). De la constitution. Etudes en l'honneur de Jean-François Auberl, Basel 1996,
133 ff. (Republikanische Repräsentation).
-Responsive Government. Verantwortung als Kommunikationsproblem, in: Zeitschrift für

Schweizerisches Recht (ZSR). Band 114 (1995), I. Halbband, 3 ff. (Responsive Government).

- Demokratische Gerechtigkeit. Eine Studie zur Legitimität rechtlicher Ordnung und politischer

Ordnung, München 1993 (Demokratische Gerechtigkeit).

- Versuch einer diskursethischen Begründung der Demokratie, in: Haller, Walter et
al. (Hrsg.). Dienst an der Gemeinschaft, Festschrift für Dietrich Schindler zum 65. Geburtstag,

Basel/Frankfurt am Main 1989, 617 ff. (Begründung der Demokratie).
Narr, Wolf-Dieter/Schubert, Alexander. Weltökonomie. Die Misere der Politik, Frankfurt

am Main 1994 (Weltökonomie).
Peters. Bernhard. Die Integration moderner Gesellschaften, Frankfurt am Main 1993 (Inte¬

gration).
Rawls, John. Das Völkerrecht, in: Shute, Stephen/Hurley, Susan (Hrsg.). Die Idee der

Menschenrechte, Frankfurt am Main 1996, 53 ff. (Völkerrecht).
-Political Liberalism, New York 1993 (Liberalism).

Rhinow, René A. Grundprobleme der schweizerischen Demokratie, in: Zeitschrift für schwei¬
zerisches Recht (ZSR), Band 103 (1984), II. Halbband, 111 ff. (Grundprobleme).

Riklin, Alois. Gemeinwohl und Volkssouveränität, Beiträge und Berichte, Institut für Politik¬
wissenschaften. Hochschule St. Gallen, 251/1996 (Gemeinwohl).

- Vom Gleichgewicht in der Politik. Beiträge und Bericht, Institut für Politikwissenschaften,
Hochschule St. Gallen, 235/1996 (Gleichgewicht).

411



Philippe Mastronardi

-Isolierte Schweiz. Eine europa- und innenpolitische Lagebeurteilung, in: Swiss Political
Science Review, Band 1 1995), 11 ff. (Isolierte Schweiz).

-Politische Ethik, in: Österreichische Zeitschrift für Politikwissenschaften, 23. Jahrgang
(1994), 105 ff. (Politische Ethik).

- Mischverfassung und Gewaltenteilung, in: Brem, Ernst/Druey, Jean Nicolas et al. (Hrsg.).
Festschrift zum 65. Geburtstag von Mario M. Pedrazzini, Bern 1990. 21 ff. (Mischverfas-
sung).

- Die schweizerische Staatsidee, in: Zeitschrift für Schweizerisches Recht (ZSR), Band 101

(1982), 1. Halbband, 217 ff. (Staatsidee).

Riklin, Alois/Möckli, Silvano. Werden und Wandel der schweizerischen Staatsidee, in: Riklin,
Alois (Hrsg.). Handbuch Politisches System der Schweiz, Band 1 (Grundlagen). Bern 1983,

9 ff. Werden und Wandel).

Rosecrance, Richard. The Rise of theVirtual State, in: Foreign Affairs. Volume 75 (1996),
45 ff. (Virtual state).

-Der neue Handelsstaat. Herausforderungen für Politik und Wirtschaft, Frankfurt am Main
1987 (Handelsstaat).

Rousseau, Jean-Jacques. Der Gesellschaftsvertrag (1762), Herausgegeben und eingeleitet von
Weinstock, Heinrich, Stuttgart 1968 (Gesellschaftsvertrag).

Schmalz-Bruns, Rainer. Reflexive Demokratie. Die demokratische Transformation moderner

Politik, Baden-Baden 1995 (Reflexive Demokratie).
Schmid, Ulrich. Wahlkampffinanzierung in den USA und in der Schweiz, Diss. Zürich.

Diessenhofen 1985 (Wahlkampffinanzierung).
Seiler, Hansjörg. Gewaltenteilung, Bern 1994 (Gewaltenteilung).
Self, Peter. Government hy the Market? The Politics of Public Choice. Houndmills 1993

(Government by the Market?).
Steiner, Jürg. Gewissen in der Politik, Entscheidungsfälle in der Schweiz, Bern 1996 (Gewis¬

sen

Tschäni, Hans. Wer regiert die Schweiz? Eine kritische Untersuchung über den Einfluss von
Lobby und Verbänden in der schweizerischen Demokratie, Zürich 1983 (Wer regiert die
Schweiz?).

Ulrich, Peter. Demokratie und Markt. Zur Kritik der Ökonomisierung der Politik, in: Jahrbuch

für Christliche Sozialwissenschaften, Band 36 (1995), 74 ff. (Demokratie und Markt).

- Transformation der ökonomischen Vernunft, Fortschrittsperspektiven der modernen

Industriegesellschaft, 3. A., Bern 1993 (Transformation).
Vatter, Adrian. Eigennutz als Grundmaxime der Politik. Eine Überprüfung des Eigennutz¬

axioms der Ökonomischen Theorie der Politik bei Stimmbürgern, Parlamentariern und der

Verwaltung, Bern 1994 (Eigennutz).
Vox-Analyse der eidgenössischen Abstimmung vom (seit 1977). hrsg. vom GfS-Forschungs-

institut in Zusammenarbeit mit den politikwissenschaftlichen Instituten der Universitäten
Bern. Genf und Zürich.

-Analyse der eidgenössischen Abstimmung vom 1. Dezember 1996, Nr. 60, GfS und IPZ.
Zürich 1997 (Vox-Analyse der eidgenössischen Abstimmung vom 1. Dezember 1996).

-Analyse der eidgenössischen Abstimmungen vom 25. September 1994, Nr. 54, GfS und

IPZ, Zürich 1994 (Vox-Analyse der eidgenössischen Abstimmungen vom 25. September

1994).

-Analyse der eidgenössischen Abstimmungen vom 12. Juni 1994, Nr. 53, GfS und SDP,

Adliswil/Bern 1994 (Vox-Analyse der eidgenössischen Abstimmungen vom
12. Juni 1994).

- Analyse der eidgenössischen Abstimmung vom 6. Dezember 1992, Nr. 47, GfS und DSP.

Adliswil 1993 (Vox-Analyse der eidgenössischen Abstimmung vom 6. Dezember 1992).

412



Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratie

-Analyse der eidgenössischen Abstimmungen vom 27. September 1992, Nr. 46, Gl'S und

BIP, Adliswil/Bern 1993 (Vox-Analyse der eidgenössischen Abstimmungen vom 27.
September 1992).

Wagner, Richard E./Gwartney, James D. Public Choice and constitutional Order, in: Gwart-

ney, James D./Wagner, Richard E. (JJrsg.). Public choice and constitutional economics,
Connecticut 1988, 29 ff. (Constitutional order).

Walzer, Michael. Sphären der Gerechtigkeit: ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit,
Frankfurt am Main 1992 (Sphären der Gerechtigkeit).

Welsch, Wolfgang. Vernunft: die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der trans¬

versalen Vernunft, Frankfurt am Main 1995 (Vernunft).
Wiederkehr, Erich. Der gekaufte Sitz? Werbung und Wahlerfolg. Eine empirische Untersu¬

chung der Wirkung von Zeitungswerbung bei den Nationalratswahlen 1987, Kleine Politische

Studien zur Politischen Wissenschaft, Nr. 265-266, Zürich 1989 (Der gekaufte Sitz).

Windisch, Uli. Ideology. Key to Power, in: Birnbaum, Pierre/Lively, Jack/Parry, Geraint (Hrsg.).
Democracy, Consensus and Social Contract, London 1978 (Ideology).

413


	Der Zweck der Eidgenossenschaft als Demokratioe : Essay zu einer schweizerischen Demokratietheorie

