
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 66 (1947)

Artikel: Die Idee der Gerechtigkeit

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ldee# der Gerechtigkeit.
Von Prof. Dr. phil. Paul Häberlin, Basel/Muzzano.

1. Von Gerechtigkeit als Idee ist in der neueren Rechtstheorie

häufig die Rede. Sei es, daß sie mehr praktisch, als

Prinzip der Rechtsetzung, oder mehr theoretisch, als zum
Verständnis des Rechts notwendige Voraussetzung, gewürdigt

werde. Ich habe mich aber ohne Erfolg bemüht, eine
ausreichende Antwort auf die Frage zu finden, was denn
eigentlich darunter zu verstehen sei. Aus manchen Gesprächen

mit Vertretern der Jurisprudenz weiß ich, daß ich in
dieser Verlegenheit nicht allein stehe. Am radikalsten gibt
ihr wohl W. Burckhardt Ausdruck, wenn er (an
verschiedenen Stellen, am deutlichsten in seiner «Einführung
in die Rechtswissenschaft») erklärt, Gerechtigkeit, eben als
Idee, lasse sich überhaupt nicht definieren. In merkwürdi-
digem Verhältnis zu diesem Verdikt &eht dann allerdings
einerseits dessen Begründung (Gerechtigkeit sei ein
einfacher Begriff) und andrerseits die wiederholte Versicherung,

daß die Berufung auf Gerechtigkeit keine Illusion sei.

Beide Bemerkungen verraten doch wohl, daß dieser Autor
immerhin eine gültige Antwort auf die eingangs gestellte
Frage visiert und daß er sie nur innerhalb der Rechtslehre
für unmöglich hält. Diese Vermutung wird denn auch
ausdrücklich bestätigt durch seine Bemerkung, die
Rechtsphilosophie «führe auf allgemeine Philosophie zurück». Dieser

also wird offenbar die Verpflichtung zur Antwort auf
unsre Frage zugeschoben.

Imfolgenden will ich, in Vertretung der also angerufenen
Philosophie, auf meine Weise diese Antwort zu geben
versuchen. Weil aber der Weg dazu über ein weites Gebiet
führt, werden wir genötigt sein, ihn im Fluge zurückzulegen.

Zunächst muß indessen die Situation geklärt werden,
Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 66. 27



396 Prof. Dr. Paul Häberlin :

vor welcher hier Philosophie steht, damit ihre Aufgabe richtig

verstanden werden kann. « Idee » kann sehr verschiedenes
heißen. Wenn das Wort allgemein so viel besagen will wie
Bild, Vorstellung, Gedanke, Meinung, so kommt es vor
allem darauf an, ob im besondern h all solche « Idee » als nur
subjektiv geltende verstanden sei, ohne objektiven Grund,
kurz als «bloße Idee» — oder im Gegensatz dazu als gültige

Idee, so daß ihr objektive, das heißt Wahrheitsbedeutung

zukäme. Es ist begrifflich scharf zu trennen zwischen
bloßer Geltung und Gültigkeit schlechthin. Diese letztere
meint auch durchaus nicht dasselbe wie faktische
«Allgemeingültigkeit» (welche besser als Allgemeingeltung zu
bezeichnen wäre). Auch derartiger Consensus, auch wenn er
nicht etwa nur zu dieser oder jener Zeit, in dieser oder jener
Kultursituation bestände, sondern menschlich-allgemein
wäre, bedeutete nicht Gültigkeit schlechthin, sondern nur
Übereinstimmung in einer Meinung, der gegenüber erst
noch zu fragen wäre, ob sie objektiv gültig sei, oder ob es
sich um eine wiewohl für den Menschen charakteristische
Illusion («Ideologie») handle.

Nun muß klar sefci, daß die eingangs aufgeworfene Frage
Philosophie nur dann etwas angeht, wenn die Idee der
Gerechtigkeit als gültige Idee gemeint ist. Philosophie
ist immer nur dann angerufen, wenn es sich um Wahrheit
schlechthin handelt. Denn ihre einzige Aufgabe ist es, solche

Wahrheit zum Bewußtsein zu bringen, sei es, daß sie

positiv darauf hinzuweisen oder daß sie kritisch falsche
Ansprüche (auf gültige Wahrheit) zurückzuweisen habe. Die
Frage nach der Idee der Gerechtigkeit ist also nur dann eine

philosophische Frage, wenn in ihr nach Wahrheit schlechthin

gefragt wird. Dies aber ist nur dann der Fall, wenn
Gerechtigkeit als gültige Idee zur Diskussion steht.

Darnach sieht sich Philosophie also vor die Aufgabe
gestellt, zu bestimmen, was Gerechtigkeit, als ideell gültige
verstanden, bedeute. Sie soll sagen, in welchem Sinn
«Gerechtigkeit» zu verstehen sei, wenn sie als Idee gelten solle.
Sie soll im Bereich des wahrhaft Geltenden das Wesen



Die Idee der Gerechtigkeit. 397

der Gerechtigkeit bestimmen. — Philosophie nimmt diesen

Auftrag entgegen, weil darin nach Wahrheit schlechthin
gefragt ist. Sie muß sich aber vorbehalten, eben im Interesse

dieser Wahrheit, eventuell eine negative Entscheidung
zu treffen : Vielleicht gibt es im Bereiche der gültigen Ideen

überhaupt nicht so etwas wie «Gerechtigkeit».
2. Auf jeden Fall wird Philosophie zuerst sich darüber

aussprechen müssen, ob und in welchem Sinn es gültige Idee
(oder Ideen) überhaupt «gebe». Sie wird dabei didaktisch
mit Vorteil zunächst auf die 1 o gi s ch e Idee hinweisen. Diese
ist im Grunde die Idee des Seins, im Sinne derÜberzeugung
von einem für sich (objektiv) bestehenden, so oder so
qualifizierten Seienden als Gegenstand möglichen feststellenden
Urteils. Sie ist erst dadurch zugleich Idee der (theoretischen)
Wahrheit, das heißt der Überzeugung, daß ein feststellendes

Urteil entweder wahr oder falsch sei (beides ist nur möglich,

wenn es objektiv Seiendes gibt). Sie fungiert eben damit
endlich als Prinzip des urteilenden Verhaltens : wenn das
Urteil wahr sein soll (und das «will » es ja, sonst wäre es nicht
Urteil), so muß es dem objektiv Seienden gerecht werden.

— Logische Wahrheit und logisches Prinzip hängen somit
an der Idee des objektiven Seins. Ist diese selber mehr als
eine subjektive Idee, ist sie als Idee gültig, dann und nur
dann hat Wahrheit und hat das Urteilsprinzip objektiven
Sinn. Es hängt alles an der Frage, ob es objektiv Seiendes

«gebe». Es muß klar sein, daß aller «Relativismus» zuletzt
die negative Antwort auf diese Frage bedeutet.

Die philosophische Antwort ist positiv. Sie geht aus von
der Besinnung auf die Existenz als je eigene. Dieses Sein
steht außer aller Diskussion darum, weil «wir» nie nur
Festgestellte, sondern selber Feststellende sind. Wir «sind»
schlechthin, nicht von Gnaden eines Seins-Urteils, sondern
diesseits und außerhalb jedes Urteils, das wahr oder falsch
sein könnte. — Es kann sich also nur noch um die Frage
handeln, ob es so nst noch schlechthin Seiendes gebe, etwas, was
wäre, «so wahr ich selbst bin». Diese Frage ist es, welche
der «Solipsismus» verneint; er ist die im Angesicht der je



398 Prof. Dr. Paul Häberlin :

eigenen Existenz einzig «mögliche» Form des Relativismus.
— Aber auch er fällt vor der philosophischen Besinnung
zusammen, wenn diese es mit der je eigenen Existenz genau
nimmt. Denn es läßt sich zeigen, daß gerade diese Existenz
nicht anders ist denn als auf andre Existenz bezogene.
Man könnte formulieren : So wahr ich bin, so wahr ist
Beziehung (Begegnung), und so wahr diese ist, ist Begegnendes.
— Es ist an dieser Stelle nicht möglich, diese Andeutungen
so auszuführen, daß sie jedermann einleuchten. Vielleicht
darf ich ein für allemal, auch für das folgende, auf die
demnächst erscheinende «Logik im Grundriß» hinweisen.

Wenn Philosophie auf dem Wege solcher Besinnung zur
Einsicht in die Gültigkeit der logischen Idee als Idee des
Seins kommt, so schließt, wie gesagt wurde, diese Gültigkeit
diejenige der Wahrheitsidee und des logischen Prinzips ein.
Es hat objektiven Sinn, im feststellenden Urteil Wahrheit

zu suchen, und objektiv wahr ist solches Urteil, sofern
es dem Sein seines Gegenstandes gerecht wird.

Man sieht, daß damit ein «Begriff »von Gerechtigkeit
bereits gewonnen ist, so zwar, daß in dieser Bedeutung
Gerechtigkeit als Idee gültig ist. Es ist der Begriff oder
vielmehr die Idee der logischen (theoretischen) Gerechtigkeit
gegenüber dem Gegenstand. Das ist einfach die Idee der
Wahrheit, verstanden als Prinzip alles feststellendenUrteils-
verhaltens.

Allein wenn im Rahmen der Rechtslehre von Gerechtigkeit

die Rede ist, so wird zwar dieser logische, theoretische
Sinn des Wortes nicht ganz außer Betracht fallen, der Ton
wird aber auf dem praktischen Sinn liegen. Es wird
vornehmlich gefragt sein nach einer gültigen Idee von Gerechtigkeit

im Sinn nicht des theoretischen, sondern des
praktischen Verhaltens gegenüber dem Gegenstand. Daher muß
Philosophie zunächst darüber Auskunft geben, ob es, analog

zur gültigen Idee der theoretischen Wahrheit (oder
also zum gültigen Prinzip des feststellenden Urteils), eine
ebenso gültige Idee des praktischen, handelnden
Verhaltens gebe.



Die Idee der Gerechtigkeit. 399

«

3. Die Antwort kann auch hier wieder nur kurz angedeutet

werden. Am besten vielleicht von der Idee des Seins her.
Die von der Existenz ausgehende Besinnung lehrt nämlich,
mit der Einsicht in die gegenseitige Bezogenheit alles Seienden,

Sein als «Funktionalität» einsehen. Alles wahrhaft
Seiende steht mit allem andern in funktioneller Beziehung.
Und dies wiederum heißt, daß Sein soviel ist wie « Geschehen»,

Werden. Funktion ist Akt; Sein ist je Aktualität;
Seiendes «steht im Werden». Es gibt wahrhafte Vergangenheit,

Gegenwart, Zukunft. — In diesem Geschehen hat das
Sosein alles Seienden «praktische» Bedeutung: es ist eine
soundso beschaffene Funktionalität, das heißt eine eigenartige

Anteilnahme am Geschehen, an der Gestaltung der
Zukunft. Alles, was ist, hat eine bestimmte Bedeutung
im Ganzen des Geschehens. Dies ist der Begriff des objektiven

Wertes. Nicht im Sinne des Wertes «für uns» natürlich,

sondern im Sinne eben der Bedeutung für das objektive
Geschehen. Alles Sosein ist zugleich eine So-Bedeutung,
ein bestimmter objektiver Wert.

Nun urteilen wir faktisch über die Dinge auch im Sinne
der Bewertung. Neben dem theoretischen steht das
praktische Urteil. Darin vindizieren wir dem Gegenstand des
Urteils einen bestimmten Wert ; und praktisch heißt dieses
Werturteil darum, weil wir daran unsere «Praxis», das heißt
die Behandlung des Gegenstandes orientieren. — Auch
dieses praktische oder Wert-Urteil «will» wahr sein; wir
wollen ja den Gegenstand damit «treffen». Auf jeden Fall
unterscheiden wir auch hier zwischen wahr und falsch.
Das heißt : es waltet im praktischen Urteilsverhalten d i e

Idee der (praktischen) Wahrheit. Sie ist nichts andres als
die Idee des objektiven Wertes. Wir sind darin der Meinung,
daß aller Urteilsgegenstand einen objektiven Wert habe —
den es im Urteil nun eben zu bestimmen gelte. Auch wenn
wir lediglich den «Wert für uns» bestimmen wollen, so soll
es doch der wahre Wert für uns sein. Die Meinung geht auf
alle Fälle dahin, daß der Gegenstand einen objektiven Wert
habe — der dann in der Beziehung auf uns dies oder jenes



400 Prof. Dr. Paul Häberlin:
I

bedeute. Nichts könnte Wert für uns haben, wenn es

nicht «Wert überhaupt» hätte. — Nur weil jedes
praktische Urteil diese Idee des objektiven Wertes enthält,
kann ja auch die Frage aufgeworfen werden, ob eine
bestimmte Bewertung (sei es auch eine ich-bezogene) richtig
oder falsch sei.

Vorher ist, wenigstens in Kürze, gezeigt worden, daß
nach philosophischer Einsicht alles Seiende einen objektiven

Wert im Sinne der Geschehensbedeutung besitzt. In
keinem andern Sinne aber meinen unsere praktischen
Urteile den Wert. Es zeigt sich damit, daß die Wertidee, welche
in diesen Urteilen waltet, gültig ist. Was sie meint, trifft
objektiv zu; alles Seiende hat seinen objektiven Wert.
Neben der gültigen Idee des Seins steht die Idee der Wert-
haftigkeit als ebenso gültige. Daher gilt die Idee der Wahrheit

im praktischen Bereich ebenso wie im theoretischen.
Und endlich gibt es darum auch für das praktische Urteil
ein gültiges Prinzip. Dieses Prinzip ist, wie auf der
logischen Seite, die Idee selbst in ihrer Bedeutung für das Urteil.
Wenn dieses wahr sein will, so muß auch es dem Gegenstand,
nun als werthaftem, gerecht werden; es muß den objektiven

Wert treffen.
Damit ist ein zweiter Begriff der Gerechtigkeit im

Sinne gültiger Idee gefunden. Gerechtigkeit heißt hier :

Wahrheit des wertenden Urteils. Weil aber das wertende
Urteil maßgebend ist für die Behandlung des
Gegenstandes, für die «Praxis» im engern Sinn, so gilt das Urteilsprinzip

zugleich als Prinzip dieser Praxis. Wahrheit in
solcher Praxis heißtBichtigkeit des handelnden Verhaltens.
Gerechtigkeit im Sinne des wahren Werturteils ist Gerechtigkeit

im Sinne der richtigen Behandlung. Es gibt eine

gültige Idee praktischer Art : die Idee der praktischen
Gerechtigkeit. Man sieht aber ohne weiteres, daß diese Idee
von derjenigen der theoretischen Gerechtigkeit nicht zu
trennen ist. Als objektiv so und so Seiendes hat alles,
was ist, seinen objektiven Wert. Darum vereinigen sich
die Prinzipien der logischen und der praktischen Wahrheit



Die Idee der Gerechtigkeit. 401

im einen Prinzip der Gerechtigkeit überhaupt, Gerechtigkeit
nach der Feststellung wie nach der Praxis.

4. Dem Gegenstand, dem uns Begegnenden, praktisch
gerecht werden, heißt, ihn entsprechend dem wahren
Werturteil, das ist entsprechend seinem objektiven Wert behandeln.

Was dies zu bedeuten habe, darüber gibt philosophisch
nun nicht mehr die Logik, sondern die Ethik Auskunft.
Ich kann mich auch hier nur kurz fassen und verweise, wenn
es erlaubt ist, auf die 1946 erschienene «Ethik imGrundriß».

Die Problematik des praktischen Lebens, welche den
Gegenstand der Ethik bildet, besteht im Widerspruch des
faktischen Wollens zur gültigen Idee (die wir ja «haben»),
das heißt also, nach bisher verwendeter Terminologie, zur
Idee der Gerechtigkeit, welche die Idee des Verhaltens in
Begegnung mit dem Gegenstand ist. Woher dieser Widerspruch

komme, kann hier unerörtert bleiben ; wir deuten
nur an, daß in ihm die «Subjektivität» des Menschen ihren
Ausdruck findet. In allem Verhalten waltet zwar, wie wir
sahen, die Idee; aber das Verhalten selbst verleugnet sie

zugleich in dem Maße und in der Weise, als darin die
Subjektivität bestimmend ist. Wir wollen «eigentlich» (das
heißt der Idee entsprechend) dem Gegenstand gerecht werden;

aber wir wollen «faktisch » etwas anderes. Darum können

wir uns vornehmen, gerecht zu sein; aber dieser Vorsatz

ist in der Ausführung ständig bedroht durch die

Subjektivität. Das Prinzip der Gerechtigkeit kann zur
«Gesinnung» werden; aber das tatsächliche Verhalten braucht
ihr nicht zu entsprechen.

Damit stehen wir beim Begriff der Liebe. Liebe heißt
die Gesinnung, welche dem Gegenstand gerecht werden
will, im Sinn der Idee der Gerechtigkeit, die wir skizziert
haben. Liebe ist also der Wille zum «Verzicht» auf die
Ansprüche der Subjektivität zugunsten des Anspruchs, den
der Gegenstand durch seinen objektiven Wert besitzt. (Mit
sentimentaler Liebe hat das natürlich nichts zu tun; diese
wäre ihrerseits Ausdruck der Subjektivität.) — Liebe ist
darum zugleich Wille zur Gemeinschaft, verstanden als



402 Prof. Dr. Paul Häberlin :

Verkehrsverhältnis, in welchem die ideegemäße Gesinnung
bestimmend wäre. Gemeinschaft wäre realisierte Gerechtigkeit;

Gemeinschaft ist Liebesgemeinschaft.
Der Realisation von Gemeinschaft steht, wie gesagt,

ständig die Subjektivität des Einzelnen im Wege. Darin
ist, wie wiederum nur angedeutet sein soll, inbegriffen die
Relativität des «Verstehens» des Partners — eine Relativität,

welche, unter anderm, Gemeinschaft mit andern als
menschlichen Partnern sozusagen a limine verhindert.
Verstehen heißt Reurteilung des Gegenstandes nach seiner
objektiven Redeutung, seinsmäßig wie wertmäßig.) —Trotzdem

gilt Gemeinschaft als Idee, und diese Idee ist keine
andre als die der Gerechtigkeit.

Darnach scheint die Frage, von der wir ausgegangen
sind, im wesentlichen beantwortet. Philosophie sollte
darüber Auskunft geben, was Gerechtigkeit, als gültige
Idee verstanden, bedeute. Wir haben nun gesehen: Die
Idee der Gerechtigkeit ist dann gültige Idee, wenn Gerechtigkeit

soviel heißt wie Gerechtwerden gegenüber dem
Partner der Begegnung nach seiner (vom Sein nicht zu
trennenden) Wertbedeutung — Gerechtwerden im Urteil und
deshalb in der diesem entsprechenden Praxis. Die gültige
Idee der Gerechtigkeit ist die Idee der Gemeinschaft
in Liebe. — Es ist damit gesagt, daß Gerechtigkeit nur in
dieser Bedeutung des Wortes gültige Idee ist. Denn Gerechtigkeit

in dieser Bedeutung ist die gültige Idee des
Verhaltens gegenüber dem Partner. Alles, was sonst mit dem
Wort «Gerechtigkeit» bezeichnet werden möchte, könnte
also zwar «Idee» sein, aber nicht gültige Idee.

5. Wenn darnach Philosophie der an sie gestellten Aufforderung

(sei es auch «im Fluge») nachgekommen ist, so bleibt
nun aber doch für die Stelle, von welcher die Aufforderung
ergangen ist, eine Frage übrig. Diese Stelle ist die Rechtslehre.

Die Frage ging zwar auf die Gerechtigkeitsidee als
solche; aber gemeint war diese Idee eben doch als
(gültiger) Orientierungspunkt des Rechtes. Was also nach
unserer Antwort immer noch fraglich bleibt, ist die Be-



Die Idee der Gerechtigkeit. 403

ziehung des Rechtes zu der als gültig erwiesenen Idee der
Gerechtigkeit. — Nun ist «Recht» ein juristischer Be-
griff, mit dem Philosophie nichts zu tun haben scheint.
Darnach wäre es der Jurisprudenz zu überlassen, jene
übrigbleibende Frage zu beantworten. Sie hätte in dieser
Hinsicht die Aufgabe, den Begriff des Rechts so zu bestimmen,

daß klar würde, in welcher Weise Recht an der nun als

gültig erwiesenen Idee orientiert sei.
Vielleicht kann aber doch auch hierbei Philosophie eine

kleine Hilfe leisten. Was immer unter «Recht» verstanden
werden möge, so ist doch wohl überall eine «Ordnung»
gemeint, welche die gegenseitigen Beziehungen einer Mehrheit

von Menschen gestalten soll. Zum «Recht» gehört
darnach die Rechts-« Gesellschaft », und beide können nur
zusammen definiert werden. Rechtsgesellschaft ist
diejenige Vereinigung von Einzelnen, deren Ordnung durch
das Recht bestimmt ist, und Recht ist diejenige Ordnung,
durch welche eine «Gesellschaft» (im weiten Sinn einer
Mehrheit von Menschen) zur Rechtsgesellschaft wird. —
Wenn also, wie wir sagten, «Recht» so bestimmt werden
soll, daß dabei klar würde, in welcher Weise es an der
Idee der Gerechtigkeit orientiert sei, dann muß zugleich
klarwerden, in welcher Weise die Rechts-Gesellschaft
orientiert sei an eben dieser Idee. Mit andern Worten: in
weicher Weise die Rechtsgesellschaft an der Idee der
Gemeinschaft orientiert sei. Denn die Idee der Gerechtigkeit

ist, in Ansehung des gegenseitigen Verhältnisses einer
Mehrheit von Menschen, die Idee der Gemeinschaft.

An dieser Idee nun ist jede Art von «Gesellschaft»,
das heißt jedes Zusammenleben von Einzelnen, in einer
ganz bestimmten Weise «orientiert»: die Idee der Gemeinschaft

ist das gültige Prinzip gegenseitigen Verhaltens, also
der Orientierungspunkt aller Art von Gesellschaft, ob sie

nun darin faktisch gelte oder nicht. Andrerseits ist keine
Art von Gesellschaft jemals Gemeinschaft. Sie ist es immer
nur in dem Maße, als die «Subjektivität» überwunden wäre;
sie ist «relative Gemeinschaft». Gemeinschaft ist nie und



404 Prof. Dr. Paul Häberlin :

nirgends in einer Gesellschaft «verwirklicht», weil sich die
Subjektivität der Einzelnen zwar modifizieren, aber
niemals eliminieren läßt. — Das gilt notwendig auch für jede
Gesellschaft, welche Rechtsgesellschaft wäre. Diese ist unter

keinen Umständen reale Gemeinschaft. Jedoch ist auch
sie andrerseits in der oben genannten Weise an der Idee der
Gemeinschaft orientiert. Aber, und dies ist nun entscheidend,

nicht nur in dieser «allgemeinen» Weise, vielmehr
auf eine besondre Art. Wenn «Recht» eine Ordnung sein
soll, die — als Ordnung — an der Idee der Gerechtigkeit
orientiert wäre (und dies ist ja die Voraussetzung unsrer
Frage), dann will es, das Recht, die Eeziehungen in der
Gesellschaft so ordnen, daß in dieser Ordnung die Idee der
Gerechtigkeit bestimmend wäre. In der Rechts-Gesellschaft

ist diese Idee nicht nur als objektives Prinzip gültig,

sondern sie will zur faktischen Geltung gebracht
werden. In dieser Weise ist das Recht eine Ordnung mit
dem Sinn der Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit

— also der Verwirklichung von Gemeinschaft. Und
die Rechts-Gesellschaft ist also eine Gesellschaft, welche
Gemeinschaft sein «soll».

Hier wird nun die Problematik des Rechts einsichtig.
Wir wissen, daß Gesellschaft nicht Gemeinschaft sein kann.
Jede reale Gesellschaftsordnung, also auch jede
Rechtsordnung, kann immer nur Ordnung einer Nicht-Gemeinschaft

sein, sei es auch mit der «Tendenz»zur Gemeinschaft.
Als Ordnung bloßer Gesellschaft (Nicht-Gemeinschaft)
aber begibt sie sich notwendig selber in die Relativität.
Sie ist nicht Gemeinschaftsordnung (wo Gemeinschaft
wäre, wäre eine Ordnung überhaupt nicht nötig), sondern
eben Gesellschaftsordnung. Ist und bleibt sie auch an der
Idee der Gemeinschaft orientiert, so muß sie sich andrerseits

an der Realität der (immer historisch gewordenen und
so oder so beschaffenen) Gesellschaft orientieren; denn
diese soll sie ja ordneji.

Damit ist gesagt, daß Recht sich nicht direkt aus der
Idee der Gerechtigkeit «ableiten» läßt. Nur durch die reale



Die Idee der Gerechtigkeit. 405

Gesellschaftsgegebenheit hindurch, also indirekt oder
«gebrochen», ist jede Rechtsordnung an jener Idee orientiert.

— Es ist aber zugleich gesagt, daß Recht niemals an
die bestehende Realität einer Gesellschaft absolut gebunden

ist. Durch seine Orientierung an der Idee weist es

immer über die Gesellschaft hinaus. Und jede Rechts-Ordnung

weist damit, gerade im Namen des Rechts, auch über
sich selbst hinaus, insofern nämlich, als dieses Recht im
Blick auf Gemeinschaft jede bestehende Gesellschaft samt
der durch sie mitbestimmten Ordnung überwinden will.
Recht gibt es nur als «fortschreitendes».

Von hier aus ließen sich ohne weiteres eine Reihe von
Fragen klären, welche im Zusammenhang der
Begriffsbestimmung des (an der Idee der Gerechtigkeit orientiert
sein sollenden) Rechtes aufzutreten pflegen. Wir nennen
beispielsweise die Frage des «richtigen» und des je
richtigen (angemessenen) Rechts, oder diejenige nach der
Beziehung des Rechtes zur «Macht», oder diejenige nach dem

Zusammenhang von Recht und Politik, oder endlich
diejenige nach dem Verhältnis des Rechts zur Sitte oder «Moral»

einerseits und zur Sittlichkeit andrerseits. — Wir
treten darauf nicht mehr ein, um die der Philosophie in
dieser Zeitschrift gewährte Gastfreundschaft nicht zu
mißbrauchen.




	Die Idee der Gerechtigkeit

