Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband Il. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 61 (1942)

Artikel: Pascals "Gedanken" Giber Recht und Gerechtigkeit
Autor: Lerch, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-896282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-896282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pascals ,,Gedanken iiber Recht und Gerechtigkeit.
Von Dr. Emil Lerch, Luzern.

Wie ist es moglich, dass Pascal als Christ und ,,honnéte
homme** so desillusioniert, ja nihilistisch iiber mensch-
liches Recht denken konnte? Und wo liegt der perspek-
tivische Punkt, von dem aus sich die verwickelten Linien
iibersehen lassen, welche diesen in mehr als einer Hinsicht
erstaunlichen Geist mit der menschlichen und gottlichen
Gerechtigkeit verbinden ?

Ich gebe mit dieser Fragestellung ohne weiteres zu,
dass es mir nicht nur um den Nutzen seiner personlichen
Historie zu tun ist. Freilich kann man an alle Abhand-
lungen Pascals, soweit sie nicht rein mathematischer oder
physikalischer Natur sind, nur mit seinem eigenen Stil-
gefiithl und seinen eigenen Absichten herantreten. Ihm
ging es dort nicht um die reine Wissenschaft, sondern um
den ,,honnéte homme‘* und sein Verhéltnis zum Christen-
tum. Das driickt sich schon in seiner Sprache aus, die
sich mit ihrer wundervollen Klarheit und Priagnanz nicht
an die Gelehrten, sondern an die Gebildeten seiner Zeit
wendet. Pascal denkt gleichzeitig exakt und pragmatisch;
er nimmt damit den gesamten modernen Denkstil vorweg.
Diese Nuancen diirfen nicht ausser Acht gelassen werden,
wenn wir mit Vorteil seine Gedanken iiber die ,,justice‘
lesen und auszulegen versuchen.

Pascal ist nicht einer der grossten, aber der gelieb-
testen unter den Philosophen. ,,Einen wunderbaren und
ebenso unvergleichlichen Jiingling*® nennt ihn sein Zeit-
genosse Gassendi. Und in der Tat ist es wohl auch das
Jiinglingshafte seiner Genialitit, das fragmentarisch Offene
und Unvollendete seiner Werke, das die Geister durch
Jahrhunderte hindurch nicht mehr loslassen wird. Voltaire



340 Dr. Emil Lerch:

ist, obwohl er ihn gehasst hat, dreimal grindlich auf
M. Pascal zuriickgekommen; Renan suchte in ihm die
letzte Stiitze seines wankenden Glaubens, und jetzt hat
auch Francois Mauriac thm den gebiihrenden Dank aus-
gesprochen: ,,Ce qu’il n’a pu faire pour Renan, Pascal
I’a réussi pour quelques-uns d’entre nous qui n’étions pas,
c’est vrai, des philosophes®?).

Das [I‘ragmentarische seines riesigen Werkes mag
weitgehend durch sein personliches Schicksal bedingt sein.
Eine umfassende, ja widerspruchsvolle Genialitidt und ein
nie miider, tragisch angespannter Wille haben seinen brest-
haften Korper vor der Zeit verzehrt: Pascal ist mit neun-
unddreissig Jahren gestorben, so dass ihm keine Moglich-
keit gelassen wurde, seine weitblickenden und penetranten
Pline bis zur Reife auszutragen. Eine Reihe von Abhand-
lungen, angefangen vom ,,IFragment d’un traité du vide*
(1647) bis zu den erst nach seinem Tode zusammenge-
stellten ,,Pensées’* sind Bruchstiicke, Skizzen, Andeu-
tungen, kiirzere oder lingere Lssais geblieben, die oft nur
mit Miihe an die richtigen Stellen seiner Apologie einge-
setzt werden. Iragment geblieben sind auch seine Ge-
danken ,,Uber die Ungerechtigkeit*, die er im Rahmen
seiner Verteidigung des Glaubens vermutlich in Briefform
behandeln wollte.

Uber das Fragmentarische seiner Produktion liesse
sich noch viel sagen, vielleicht Entscheidendes iiber Pascals
Natur und Geist; ich fiige hier nur bei, dass es wohl auch
ein Symbol des ungeheuren und zersprengenden Druckes
darstellt, welchen die Welt des Glaubens von Seite der
ins Exakte vorstossenden Naturwissenschaft und ihrer
menschlichen Konsequenzen auszuhalten anfing. Pascals
Glaube ist zwar, soweit wir die Zeugnisse iiberblicken,
immer unversehrt geblieben. Dass aber ein und dieselbe
Seele vom Mathematiker, ,,honnéte homme** und Christen
erfiillt sein konnte, grenzt ans Wunder, welches das nach-

1) Mauriac, Pascal, in Tabl. de la litt. frgce. XVII¢ et XVIII®
siecle, S.103.



Pascals ,,Gedanken* iiber Recht und Gerechtigkeit. 341

folgende achtzehnte Jahrhundert rasch explizit in seine
Teile zerlegt hat.

Die politische Lage konnte naturgeméss nicht ohne
Einfluss auf Pascals Ideen vom Recht bleiben. 1656, als
die ,,Lettres Provinciales** ganz Paris in Erstaunen, Be-
wunderung, Heiterkeit oder Arger und Angst versetzten,
und die Jesuiten sich plotzlich dem gefihrlichsten, weil
populdrsten Frondeur des Jansenismus gegeniiber sahen,
in diesem Jahre war die politische Fronde der grossen
Herren schon vier Jahre tot. Pascal bewahrt ihr kein be-
sonders freundliches Andenken, in fr. 878 freilich mit einer
ebenso merkwiirdigen wie bezeichnenden Begriindung:
»Darin bestand die Ungerechtigkeit der Fronde, dass sie
ihre angebliche Gerechtigkeit gegen die Macht erhob®.
Diese Macht war der durch das politische ingenium Ri-
chelieus und Mazarins geschaffene Absolutismus des zur
Zeit der ,,Pensées’ etwas iiber zwanzigjihrigen Louis XIV.
Aussenpolitisch war Frankreich seit den Siegen in den
Niederlanden, dem Biindnis mit England (1655) und dem
Frieden mit Spanien (1659) der michtigste Staat in Eu-
ropa. Innenpolitisch hatte die IFronde (1648—52) ihre
Unfiahigkeit, stabile Verhéltnisse zu schaffen, zur Geniige
dargetan. ,,Der Biirgerkrieg ist das grosste aller Ubel*,
bemerkt Pascal (fr. 320). Die Franzosen waren der innern
und #ussern Kriege iiberdriissig und bereit, Sicherheit
und Ruhe auch auf Kosten der I'reiheit entgegenzunehmen;
die Anerkennung der gesetzmissigen Macht fiel ihnen
nicht allzu schwer, auch Pascal nicht, mag er auch seinen
Glauben an die nun einmal notwendige Autoritit des
Staates mit einer ,,pensée de derriére la téte* zugleich
eingeschrinkt und begriindet haben. Wir werden darauf
zuriickkommen. Nicht zufallig ist {reilich auch die histo-
rische Tatsache, dass der wissenschaftliche und moralische
Individualismus der ersten Hilfte des Jahrhunderts mit
zunehmender Staatsgewalt abnahm — Minner wie Des-
cartes und Mersenne sind ohne direkte wissenschaftliche
Nachkommen geblieben — und dem Studium des Menschen



342 Dr. Emil Lerch:

den grossten Platz einriumte?). Pascals persionliche Ent-
wicklung, seine langsame, von Riickfdllen unterbrochene
Abkehr von den exakten Wissenschaften, um die Stellung
des Menschen im Kosmos zu ergriinden, ist in dieser Hin-
sicht ein treues Spiegelbild seines Jahrhunderts.

Wir wissen nicht, ob sich Pascal selber politisch be-
tatigt hat; seine Werke schweigen sich dariiber aus®). Von
den Zeitgenossen weiss Madame Gilberte Périer in der
schonen, wenn auch nicht immer zuverliassigen Biographie
ihres Bruders zu berichten: ,,Er iibte sich in einem so
grossen Eifer fiir die Ordnung Gottes, dass er nicht leiden
konnte, wenn sie irgendwo verletzt wurde; das machte ihn
so glithend im Dienste des Konigs, dass er seit den Wirren
von Paris jedermann widerstand und Vorwinde nannte,
was an Griinden zur Entschuldigung dieser Revolution
vorgebracht wurde™ ... Der einmal errichteten konig-
lichen Macht konne man nur durch ein Sakrileg wider-
stehen . . . der Biirgerkrieg sei die grisste Siinde, die man
gegen die Néichstenliebe begehen wiirde ... ,,Und er be-
trachtete diese Maxime so genau, dass er grosse Vorteile
ausschlug, um sich nicht dagegen zu verfehlen. IKEr sagte
gewohnlich, er sei von dieser Siinde so weit entfernt wie
von einem Mord oder Strassenraub .. .*‘). Mag auch Ma-
dame Périer auf der Distanz Pascals von der Fronde des-
wegen insistiert haben, weil Ludwig XIV. alles, was von
Port-Royal kam, mit Misstrauen betrachtete, so stimmt
diese Darstellung doch im Wesentlichen mit Pascals ei-
genen Gedankengingen iiberein. Ob freilich dieser Konig,
der von sich sagen durfte ,,L’Etat, c’est moi*, von der
,,pensée de derriere la téte’’, mit welcher Pascal die staat-
lichen Einrichtungen zu beurteilen gewohnt war, sich be-
friedigt gezeigt hatte, ist eine andere I‘rage®). Es wire

*) Bishop, Pascal, deutsche Ausgabe, S. 318/19; Giraud,
Pascal S. 63.

8) Michaud, Pascal S. 85.

) Brunschwicg, P et O S. 32.

5) Brunschwicg, aa O. S. 32, A. 1.



Pascals ,,Gedanken* iiber Recht und Gerechtigkeit. 343

in der Tat ein ebenso subtiles wie instruktives Vergniigen,
einem ,,Imaginiiren Gespriach* iiber diesen Punkt zwischen
dem Roi soleil und Pascal zu folgen. Man wiirde sich
dabei wohl auch des Briefes an die Konigin Christine von
Schweden erinnern, wo der junge Pascal voll stolzen
Selbstbewusstseins die Gleichberechtigung von politischer
und geistiger Grosse dargetan hatte®).

Die Staatsgewalt hatte sich mit der Familie Pascal
wenig zu befassen: Richelieu erliess im Jahre 1638 gegen
Vater Pascal eine ,lettre de cachet’, weil er mit andern
zusammen gegen die Einstellung der Zinszahlung aus
Staatspapieren demonstriert hatte, hat ihn aber auf Fiir-
bitte seiner jiingsten, poetisch und schauspielerisch nicht
unbegabten Tochter Jacqueline nach einer Vorstellung
des ,,L’Amour tyrannique’ begnadigt. Die vergebliche
Intervention der Behorden aber gegen den anonymen Ver-
fasser der ,,Lettres Provinciales* im Jahre 1656 steht in
einem andern Kapitel der Geschichte dieses IFrondeur par
excellence.

Politische Aktivitiat ist ein wichtiges Ingrediens in
der Formung des menschlichen Geistes; fehlt sie wie im
Leben Pascals und anderer berithmter Zeitgenossen, so
ermangelt auch seinen politischen Gedanken zwar nicht
die logische Schérfe und genaue Beobachtung, aber jenes
schwer zu erfassende Fluidum, welches den Ubergang des
Gedankens zur Tat ermoglicht und begiinstigt. In dieser
Richtung gravitieren sonst fast simtliche ,,Pensées iiber
Religion und Moral, sobald man sie aus einer zusammen-
fassenden Perspektive betrachtet. Jenes ,,rien ne nous
plait que le combat, mais non la victoire* (fr. 135) durch-
pulst selbst Pascals abstrakteste Theorien, ausgesonnen,
um den ,,honnéte homme** aus seinen Grenzen zu einer
hohern Ordnung hinaufzureissen. Sein politisches raison-
nement dagegen wirkt desillusionierend und bleibt passiv
im Strom stoischen Lebensgefiihls stehen, das damals,
wie immer in Zeiten der Gewalt, die Besten durchflutet hat.

%) Brunschwicg, P et O S. 113 ff.



344 Dr. Emil Lerch:

Pascals Gedanken iiber das Recht finden sich vor
allem im fiinften Abschnitt der Pensées, fr. 291 bis 338,
wenn man die Angabe Léon Brunschwicgs heranzieht.
Diese ist allgemein anerkannt und bietet, nach einzelnen
Materien geordnet, die beste Ubersicht iiber den Stoff.
Immerhin darf dabei nicht vergessen werden, dass die
,,Pensées”” nur vorldufige Aufzeichnungen zu einer ge-
planten Apologie darstellen und ihre Ordnung durch die
Herausgeber zweifellos auch schon einer Art Interpre-
tation gleichkommt. Das macht sich gerade bei den rechts-
philosophischen Bemerkungen Pascals recht deutlich spiir-
bar, indem in deren Zusammenstellung wohl eine gewisse
horizontale Logik zwischen den einzelnen Gedanken iiber
die menschliche Gerechtigkeit gewahrt ist, die vertikalen
Verbindungen aber mit seinen andern Gedanken iiber die
menschliche Natur und die gottliche Gerechtigkeit anders-
wo zusammengesucht werden miissen. Doch wird auch
in der zweiten Hauptquelle, den ,,Trois discours sur la
condition des grands® die Richtigkeit der Anordnung
Brunschwicgs bestitigt. Diese drei Abhandlungen stam-
men wahrscheinlich aus dem Jahr 1660, wurden aber erst
zehn Jahre spiter von seinem jansenistischen Freund
Nicole aus dem Gedéichtnis aufgeschrieben und in den
eigenen ,,Iissais de morale** veroffentlicht. Da sie vermut-
lich fiir den Sohn des duc de Luynes verfasst wurden,
dessen Erziehung Port-Royal iibernommen hatte, beleuch-
ten sie das Problem in der Perspektive eines Grandsei-
gneurs, ohne aber vom Kerngedanken der Pensées, die wohl
in der namlichen Zeit konzipiert wurden, wesentlich ab-
zuweichen. Thr Akzent liegt um weniges mehr auf den
piadagogischen Absichten Pascals, wobei freilich auch die
einschlidgigen ,,Pensées‘ ihre durchaus praktischen Zwecke
nicht verleugnen.

Es erscheint mir unmdglich, hier die mehreren Be-
deutungen klar zu machen, die Pascal aus den verschieden-
sten Stellen seines Werkes dem Wort ,,justice, ,,Gerech-
tigkeit® gegeben hat. Das wiirde zu tief in die jansenischen



Pascals ,,Gedanken® iiber Recht und Gerechtigkeit. 345

Lehren von der Gnade und in Pascals Anthropologie hin-
einfiilhren. Wenn er in fr. 477 andeutet: ,,. . . wir werden
also ungerecht geboren, denn alles strebt nach sich selber.
Das ist der Gegensatz zu jeder Ordnung; man soll auf das
Allgemeine gerichtet sein; und die Richtung auf sich selbst
ist der Beginn aller Unordnung .. .*, so versteht er hier
die allgemeine und iibernatiirliche Kardinaltugend der Ge-
rechtigkeit, die Gott und den Menschen das Ihre gibt,
und deutet dabei gleichzeilig an, dass die menschliche
Natur durch die Erbstinde dieser Tugend wverlustig ge-
gangen sel.

Nicht darum geht es mir also, sondern um die mensch-
liche Gerechtigkeit, Pflicht den Mitmenschen gegeniiber,
um die 1ustitia commutativa und i1ustitia distributiva, wie
die Scholastiker sagen. Die Betrachtungen iiber die
menschliche Gerechtigkeit sind aber ohne Bezug auf die
erwihnte iibernatiirliche Kardinaltugend auch in Pascals
System nicht denkbar; fiir thn war es klar, dass auch die
natiirliche Gerechtigkeit nur in Verbindung mit der ,,cha-
ritée” in die Tat umgesetzt werden konne?). Wagen wir
den Vergleich: wie auch die Karikatur die originale Schon-
heit in Erinnerung ruft und aus jener erst begriffen werden
mag, so die natiirliche Gerechtigkeit (oder vielmehr Un-
gerechtigkeit) die iibernatiirliche. ,,J’ai pass¢ longtemps
de ma vie en croyant qu’il y avait une justice; et en cela
je ne me trompais pas; car il y en a, selon que Dieu nous
I’a voulu révéler”; in diesem Bekenntnis liegt zugleich
Pascals Resignation und Hoffnung beschlossen.

Wo liegt also, fragt er sich weiter, die Basis des
Rechts, nachdem ,,es ohne Zweifel Gesetze des Natur-
rechts gibt, aber diese prichtige, verdorbene Vernunft
alles verdorben hat** (fr. 294), in der Autoritit des Gesetz-
gebers, im Nutzen des Menschen oder in Sitte und Her-
kommen ? Jedermann bietet ein anderes Prinzip an, meint
Pascal; was wir feststellen, ist die vollendete Relativitit
jeden Rechts. ,,Drei Breitengrade niher zum Pol stellen
%) Chevalier, Pascal S. 254, 344—355.

Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 61. 23



346 Dr. Emil Lerch;

die ganze Rechtswissenschaft aul den Kopf... Spass-
hafte Gerechtigkeit, die ein Fluss begrenzt. Diesseits der
Pyrenden Wahrheit, jenseits Irrtum® (fr. 294) oder noch
schiirfer und persénlicher: ,,Wohntet ihr diesseits, so wire
ich ein Morder und es wire Verbrechen, euch so zu toten;
da ihr aber am andern Ufer wohnt, bin ich ein Held, und
das ist Recht® (p. 293)®). Nachdem also in Pascals Augen
sich das Recht nach Ort und Zeit dndert und nichts
Sicheres bestehen bleibt, muss nach einem andern Kri-
terium gesucht werden, welches zur Maxime des recht-
lichen Verhaltens werden kann: Das sind Herkommen
und Sitte, welche die einzig sichere Quelle des Rechts
bilden. Die normative Kraft der Tatsachen ist uns in der
modernen Jurisprudenz bekannt genug; was tatsichlich
geiibt wird, hat die Tendenz, eine Norm analogen Inhalts
zu bilden; was normal ist, wird Norm?®). Der Gedanke ist
aber ebenso alt und Pascal darf sich mit Recht auf ein
Wort Senecas berufen, ,,wonach man im Namen des Se-
nates und der Volksabstimmungen Verbrechen begehe*‘19).
,,Die Gewohnheit allein macht das ganze Recht; dass es
tiberliefert ist, ist sein einziger Grund, sie ist das mystische
Fundament seiner Autoritat™ (fr. 294). Haéatten wir ein
richtiges Recht, so freilich auch keine Veranlassung, als
Regel des Rechts Einhaltung der Sitten zu verlangen. Die
Pramisse ist aber nicht erfiillt, wir tun so!!).

Es kommt Pascal wirklich nicht darauf an, eine ein-
gehende und philosophische Begriindung des positiven
Rechts zu geben und im besondern das Wesen des Ge-
wohnheitsrechtes genau zu analysieren. Mit der Einsicht
in die historischen Grenzen des Rechtsinhaltes geht er —
im Rahmen seiner geplanten Apologie — leichthin dazu
iiber, ihn auf die ,,coutumes‘* zu reduzieren; seine experi-

8) dazu Montaigne, Essais, 11. chap. X1II, S. 338 (éd.Villey).

% Homberger, Das Tatsichliche als Element der Rechts-
bildung Z.b.J.V. B. 77, S. 1 ff.

10) fr. 294.

1y fr, 297.




Pascals ,,Gedanken® iiber Recht und Gerechtigkeit. 347

mentelle Veranlagung und Exaktheit bleiben dabei nicht
unbefriedigt: sein grosser Lehrmeister im Humanen, Michel
de Montaigne, den er, wie man sagt, ,,bis zum Aberglauben*
kultivierte, spricht in allen seinen Uberlegungen iiber Recht
und Sitte unverkennbar und autoritir mit. — Gestatten
Sie einen kleinen historischen Exkurs: Abgesehen von den
exakten Wissenschaften, besass Pascal tiberhaupt keine
ausgedehnten Kenntnisse: Epiktet in der franzoésischen
Ubersetzung von du Vair oder Dom Goulu und Montaignes
,»Apologie de Raimond de Sebond* (essais II, chap. XII)!?)
haben ihm die Weisheit des Stoizismus vermittelt. Alles,
was nicht mathematische oder theologische Spekulation
ist — und sogar auch diese — schopfen seine Gedanken in
der Hauptsache aus diesen beiden Quellen?®). Nur so war
es iitberhaupt moglich, dass er von den naturrechtlichen
Lehren seiner Zeit, eines Hugo Grotius etwa, vollig un-
beriihrt blieb, wenn gleich dieser nimliche Autor auf seine
Gedanken iiber den Islam entscheidend eingewirkt hat!?).
Hoért man nicht Pascal reden, wenn Montaigne anmerkt:
,,Les lois se maintiennent en crédit non parce qu’elles sont
justes, mais parce qu’elles sont lois. C’est le fondement
mystique de leur autorité® oder ,, Quelle bonté est-ce que
je voyais hier au crédit, et demain ne I'étre plus, et que
le trajet d’une riviere fait crime? Quelle vérite est-ce que
ces montagnes bornent, mensonge au monde qui se tient
au déla‘“1%) oder ,,Car c’est la regle des regles et generale
loy des loix, que chacun observe celles du lieu ou il est®1¢).

Es ist selbstverstandlich, dass Pascal bei dieser ebenso
einfachen wie weittragenden Feststellung, das Recht sei
mit den tatsidchlich geiibten Sitten und Gebrduchen iden-
tisch, nicht stehen bleibt. Als zweite Frage erhebt sich

12) Faguet, XVII® siecle, S. 186.

13) Strowki, Pascal I, S.47, 114, 115, Giraud, Pascal
5. 118.

14 4.4.0, 11/282.

15) Faguet, a.a. 0. 189.

16) Montaigne I., chap. XXIII, S. 151.



348 Dr. Emil Lerch:

dahinter sofort diese, warum die Faktizitiat iiberhaupt
den Inhalt der Rechtsinstitutionen ausmachen konne. Die
Stabilitit und Kraft des Rechts besteht ja nur so weit,
als eine faktische Macht ihm zur Geltung verhilft. Der
Garant des Rechts ist also — so paradox es im ersten
Augenblick klingen mag, die Macht. ,,C’est 1a que ne
pouvant trouver le juste, on a trouvé le fort .. .* heisst es
lakonisch in fr. 297. Recht und Macht sind also — wie
iibrigens den positivistischen Juristen ohne weiteres evi-
dent erscheint — zum mindesten unzertrennlich ver-
bunden. Concedo. Aber Pascal, dem die Dialektik dieser
beiden Elemente nicht entgangen ist'”), geht einen Schritt
weiter. Und wir begreifen diesen Schritt angesichts der
tragischen Verdunkelung, in welche die natiirliche Ge-
rechtigkeit fiir thn eingehiullt erscheint. ,,Und weil man
nicht machen kann, dass das Gerechte auch stark sei, hat
man das, was méchtig ist, zum Gerechten erhoben.* (fr.
298). Schon frither am Ende der zwdolften ,,Lettre pro-
vinciale' hat er auf das unzweifelhafte Recht des Schwertes
hingewiesen, sonst wire es ja so, dass die Gerechtigkeit
auf der einen, die Macht auf der andern Seite stinde, was
er seiner Voraussetzung entsprechend nicht zulassen darf,
freilich nicht ohne die abgriindige Trauer des modernen
Menschen, die hier wie auch beim Suchen der Wahrheit
herausquillt, auf das Schmerzlichste spiirbar zu machen;
,,mais la violence et la vérité ne peuvent rien 'une sur
I'autre™, so klingt der ndmliche Brief in eine schwermiitige
Resignation aus.

Die Macht als Prinzip der Gerechtigkeit muss aber
nach Pascal noch aus einem andern Grund anerkannt
werden, den wir, von seiner mathematisch bestimmten
Denkart aus gesehen, nicht unbegreiflich finden: sie ist
,,hors du dispute’; sie kann deshalb weder bestritten noch
angezweifelt werden. In der Mathematik wie in der Natur-
wissenschaft gilt das denkdékonomische Prinzip, mit der
einfachsten Hypothese auszukommen, soweit sie sich be-

17) Vgl. fr. 298.



Pascals ,,Gedanken* {iber Recht und Gerechtigkeit. 349

stimmten daraus abgeleiteten Sitzen gegeniiber als aus-
reichend erweist. Im Bereich des Politischen glaubt er
nun einen solchen Grundsatz ebenfalls gefunden zu haben:
die Faktizitiat oder wie er sie an anderen Stellen bezeich-
nend genug benennt: ,,la raison des effets*‘1%). ,,Freilich,
was gibt es Zufilligeres als den Erstgeborenen einer Ko-
nigin zum Konig zu wéhlen, oder dem den Vortritt zu
lassen, der vier Lakaien besitzt, wihrend ich nur einen
habe‘“; qu'importe! wenn nur ein sicheres Prinzip Qualitét
oder Vorrecht in Erscheinung treten lisst. Alles andere
erschiene fragwiirdig und wiirde nichts leisten als die
Stahilitit von Staat und Volk in Gefahr bringen'?).

Mehr noch als Naturwissenschafter ist Pascal Psycho-
loge. Die schopferische mathematische Arbeit hatte er
zwar noch nicht vollig verlassen, als er seine Meinungen
tiber die Gerechtigkeit niederschrieb. Aber sie lag damals,
als er seine Apologie zu enlwerfen begann, auf dem zweiten
Plan seiner Interessen, wenn ich mich so ausdriicken darf.
Hauptobjekt der Forschung wird der konkrete Mensch.
Deshalb ist ihm das Spiel der brutalen Gewalt — die
Uberzeugungskraft der Waffe — nur der Vordergrund
vor einer andern Macht, die iiber die Gemiiter herrscht:
der offentlichen Meinung nédmlich, hervorgerufen durch
den Zusammenklang der Imaginationskraft der Einzelnen.
Ich zitiere: ,,Die Macht ist die Konigin der Welt und nicht
die Meinung‘‘; ,,aber die (6ffentliche) Meinung ist die,
welche iiber die Macht verfiigt®*; schliesslich sogar: ,,Es
ist die Macht, welche die Meinung schafft* (fr. 303).

Ich kann hier nicht genauer dartun, was fiir eine
immense Rolle die Imagination, diese ,,Meislerin im
Irrtum und in der Falschheil® im gesamten psychologi-
schen Mechanismus Pascals zu spielen hat. ,,Sie verfiigt
iiber alles: sie schafft die Schonheit, die Gerechtigkeit und
das Glick ... (fr. 82). Sie ist es, die die Macht erst ihre
Macht ausiiben lisst, die ,,gentilhommes in Frankreich

18y Dazu fr. 208, 319; 320.
19y Dazu fr. 318, 320.



350 Dr. Emil Lerch:

und die ,,roturiers’’ in der Schweiz mit gewissen Priroga-
tiven ausstattet und vor dem Antlitz des Ko6nigs Respekt
und Furcht einflosst, auch wenn er einmal ohne Wache,
Tambouren, Offiziere und den {iibrigen Apparat in Er-
scheinung tritt (fr. 308).

Paul Valéry hat in einem stupenden Essai iiber Mon-
tesquieu, diesen Antipoden Pascals im 18. Jahrhundert, in
dhnlicher Weise darauf verwiesen, dass nur die vollendete
Barbarei die Ara der Macht sei und die Ara der Ord-
nung erst dann zustande komme, wenn die Herrschaft der
Fiktionen jene abgelost habe ... ,,I’ordre exige donc
I'action de présence de choses absentes, et résulte
de l'équilibre des instincts par les idéaux’. Er nimmt
damit einen Gedanken wieder auf, den Jahrhunderte
frither Pascal und vor ihm Montaigne fast wortlich gleich
ausgesprochen haben: die eigentiimliche Abhéngigkeit
zwischen Macht und Meinung, in welcher die Uberzeugungs-
kraft des Einzelnen den Rechtszustand erst zu dem macht,
was er ist.

Noch etwas leistet diese Imaginationskraft fiir die
bestehenden Rechtsinstitutionen, die Konkretisierung des
Rechtsverhiltnisses, indem wohl Kénigtum, Herzogtiimer
und Magistraturen die wirkliche Macht voraussetzen, ihre
jeweiligen Triger aber eigentlich als Zufallsgeschopfe von
der Imagination des Volkes geschaffen werden, eine ganz
nominalistische Differenzierung zwischen Allgemeinem
und Einzelnem, die, heriiberwirkend aus dem spéaten Mittel-
alter und der Erfahrungsphilosophie des 16. und 17. Jahr-
hunderts, nicht verkannt werden darf. ,,L.es cordes qui
attachent le respect des uns envers les autres, en général,
sont cordes de nécessité’’, d. h. nach der Meinung Pascals
durch eine reale Macht bestimmt (vgl. fr. 304). Im ein-
zelnen Fall jedoch beginnt die Einbildungskraft zu spielen,
freilich von der offentlichen Macht schon vorbedingt und
geformt, aber dann doch deren Werk mit einer gewissen
Eigenstindigkeit weiterfiihrend ... ,,Ces cordes qui at-
tachent donc le respect a tel et a tel en particulier, sont



Pascals ,,Gedanken* iiber Recht und Gerechtigkeit. 351

des cordes d’imagination‘* (fr. 304). Pascal sieht die Welt
in ihrem sozialen Getriebe fast mit den Augen Descartes’
als einen Mechanismus der Krafte namlich, der im Bezirk
der physischen Natur zu laufen beginnt und hernach in
den Seelen der Menschen eine ganz analoge Wirkweise
hervorbringt.

Kein Zweifel also, dass es im Grunde kein ,,wahres‘’
Recht, kein moralisch determiniertes Naturrecht, sondern
nurein positives, gesetztes Recht gibt, das freilich —
das sei noch einmal ausdriicklich bemerkt — im gedank-
lichen Gefiige Pascals seinen genauen, wenn auch unserer
menschlichen Einsicht nicht genau bekannten Platz
in der Ordnung der Providenz und Giite Gottes einnimmt.
Das wiirde Pascal sub poena excommunicationis allen mo-
dernen, gewissermassen obdachlosen Positivisten mit vol-
lem Recht einzuschirfen versuchen. ,,Die Gerechtigkeit
1st das, was errichtet ist; und deshalb werden auch samt-
liche Gesetze notwendigerweise f{iir gerecht angesehen,
ohne weiter iiberpriift zu werden, eben weil sie einmal
gelten*® (fr. 312). Solches sagt er, rickblickend auf die
iberstandenen Biirgerkriege, wie seinerzeit sein grosser
Lehrer Montaigne mitten darin es nicht anders formuliert
hatte: ,,in diesem Streit, durch welchen Frankreich jetzt
von Biirgerkriegen erschiittert wird, ist der beste und
gesiindeste Teil ohne Zweifel bei dem, welcher die iiber-
lieferte Religion und die hergebrachte Polizeigewalt auf-
recht erhilt* (Die verschiedene Nuance dieser inhaltlich
gleichen Wahrheiten diirfen wir ohne Bedenken auf das
Konto zweier Temperamente setzen; hier auf die milde
sagesse eines alten, dort die dogmatische Exaktheit eines
jungen Geistes.)

Dass eine solche Interpretation mit dem Recht ein
Doppelspiel treibt, konnte auch Pascal nicht entgehen.
Ja es scheint sogar, als wiirden ihn die unabwendbaren
Folgen einer derartigen Doppelsinnigkeit am meisten,
jedenfalls mehr interessieren als die recht simple rechts-
philosophische Deduktion des geltenden Rechts aus Sitte



352 Dr. Emil Lerch:

und Gewohnheit. Das Denken in Gegensidtzen usque ad
extremum in Kombination mit einer uniiberpriifbaren
Hierarchie der Ordnung bildet seinen fundamentalen Denk-
stil, der die ,,Pensées” wie durch ein IFegfeuer hindurch
auf die Wahrheit des einen Christus — ego sum veritas
— hinfihrt. Das Recht ist also nicht das, wofiir es das
Volk hélt, ist nicht gerechtes Recht. Die Gebildeten da-
gegen wissen, dass das Recht nur positives Recht sein
kann, obwohl die Positivitit auf Geschichte, Zufall und
Willkiir beruht.

Den fast uniiberwindlichen Schwierigkeiten, die sich
aus der Natur dieser I'iktion zwangsweise ergeben, sucht
Pascal mit einer Stufentheorie Herr zu werden, die {reilich
gleichzeitig diese Paradoxien noch schiirfer ins Licht stellt.
,sMontaigne hat unrecht; die Sitte darf nicht befolgl wer-
den, weil sie Sitte ist und auch nicht, weil sie verniinftig
oder gerecht wire; aber das Volk befolgt sie nur aus dem
Grund, weil es sie fiir gerecht halt. Sonst wiirde es sie
nicht mehr achten, obwohl sie Sitte ist, denn man will nur
der Vernunft oder der Gerechtigkeit untertan sein®,
heisst es in fr. 325. Das Volk hilt also naiv an der Gerech-
tigkeit der bestehenden Ordnung fest; es steht mit diesem
Glauben an einem Extrem der Erkenntnis, ,,es ist in der
natiirlichen Unwissenheit, welches der urspriingliche Zu-
stand des Menschen ist* (fr. 327). — Wie weit sind wir
an dieser gefahrlichen und zweideutigen Stelle entfernt
von der gewaltigen Simplizitit, mit welcher der christ-
liche Glaube iiber alle Arten von Geistern herrscht! ,,La
religion est proportionnée a toutes sortes d’esprit™. Ge-
fahrlich ist das Doppelspiel mit dem Recht deshalb, weil
das Volk iiber dessen wahre Natur nicht aufgeklart werden
darf, ohne es sofort als tyrannisch zu empfinden und durch
eine Revolution umzustiirzen. Die tragische Einsicht des
tiefen Geistes kann ihm nicht zugemutet werden. Es wire
niemals empfinglich fir eine Lehre, welche das Recht im
Grunde verneint und gleichzeitig Gehorsam gegeniiber
dem nun einmal ,,geltenden‘’ verlangt. ,,Es ist gefdhrlich®,



Pascals ,,Gedanken* iiber Recht und Gerechtigkeit. 393

schliesst Pascal, ,,dem Volk zu sagen, dass die Gesetze
nicht gerecht sind, denn es gehorcht ihnen nur, weil es
sie fir gerecht halt* (fr. 326, auch 325).

Am andern Extrem der Einsicht befinden sich die
wahrhaft Gebildeten, welche die Fiktion eines natirlichen,
wahren und idealen Rechts, das es fiir die menschliche
Vernunft nicht gibt, durchschaut haben, und trotzdem
die bestehende, positive Ordnung einhalten, weil sie allein
die Ruhe der Welt zu garantieren vermag. In dieser An-
erkennung treffen sich Volk und Gebildete aufl einem
tieferen, fiir den zugleich stolzen und demiitigen Pascal
wundervoll bezeichnenden Grund. ,,I.’autre extrémiteé‘’,
sagt er, ,,est celle ou arrivent les grandes ames, ayant
parcouru tout ce que les hommes peuvent savoir, trouvent
qu’ils ne savent rien, et se rencontrent en cette méme
ignorance d’ou ils étaient partis; mais c¢’est une ignorance
savante™ (fr. 327). Diese tiefe, aristokratische Bindung
an das Volk ist wohl der tragende Grund, den die Re-
volution der Wissenschaften in den Besten des Jahr-
hunderts noch nicht zu zerstéoren vermochte. — Welch
grossartige Kraft zur comiplexio oppositorum finden Sie
bei Francois de Sales, bei Pascal! — Im einzelnen freilich
vermag der Gebildete nicht ohne einen Hintergedanken
auszukommen, nicht ohne eine ,,pensée de derriere la
téte, et juger de tout par la, en parlant cependant comme
le peuple (fr. 336), kann Pascal nicht umhin beizufiigen.
Montaigne dagegen hatte seinerzeit diesen aufgeklarten
aristokratischen Realismus, der in der gefédhrlichen Nihe
der unbeschrinkt verfiigenden Staatsraison steht und un-
vermeidlich in reine Gewaltherrschaft ausartet, wenn das
christliche Gegengewicht und Gleichgewicht wegfillt —
und es wird im 18. Jahrhundert radikal wegfallen! — un-
geschminkter beurteilt: ,,Das offentliche Wohl erfordert,
dass man Verrat begeht und liigt; tiberlassen wir deshalb
dieses Geschift Leuten, die untertiniger und geschmei-
diger sind*2%). Er durfte dies wohl mit Recht und Fug

20) Zit. bei Gide, Montaigne, Commerce XIII, S. 18.



354 Dr. £muil Lerch:

sagen, nachdem er selber die politischen Geschiafte mit
dem Bibliothekturm seines Schlosses 1m Périgord ver-
tauscht hatte. Pascal ist in jedem Sinne jiinger geblieben;
die Politik hat ihn nicht beriihrt, er glaubt noch uner-
schiittert daran, dass der Lauf der Welt vom Volk und
den Gebildeten bestimmt werde (fr. 327).

Uber die Halbgebildeten aber wird zu Gericht ge-
sessen. Sie sind die Gefdhrlichen, die auf der Suche nach
neuen, gerechtern Rechtsinstituten, sei es aus Griinden
der Vernunft oder der Natur, die bestehende Ordnung ver-
nichten. ,,Diese, welche aus der natiirlichen Unwissenheit
herauskamen und noch nicht in die andere einzugehen
vermochten, haben diese Schattierung einer selbstgesuch-
ten Bildung und spielen die Verstindigen. Diese da ver-
wirren die Welt, und machen alles schlecht* (fr. 327).
Auch hier spricht Montaigne aus Pascals Mund, denn auch
dem Alteren scheinen trotz Schrecken und Reverenzen
herkommliche Sitte und Gesittung leicht zu ertragen im
Hinblick auf die Leute, ,,die alles vergiften und auf die
Vernunft zuriickzufithren und der Autoritit keinen Kre-
dit einriumen wollen; ist es da verwunderlich, wenn sich
ihr Urteil vom allgemeinen Urteil recht sehr entfernt . . .,
oder jene andern, welche zum Schutzpatron das Urbild
der Natur erwiihlen . . . und so den gangbaren allgemeinen
Weg verfidlschen"?t). Dass so weit entfalteten oder hoch-
gespannten Geistern wie Montaigne und Pascal die Mei-
nungen der ,,demi-habiles®, welche der Naivitat des
Volkes verloren gingen und die tragische Maske der Grossen
weder begreifen noch ertragen, zum vornherein unerfind-
lich vorkamen, braucht weiter nicht zu verwundern. Es
spricht aber fiir das sédkulare Urteil der Beiden, mit welcher
Intensitit und Prézision sie im Richtspruch iiber die Zeit-
genossen geringern Formates auch denjenigen iiber das
gesamte 18. Jahrhundert vorwegnahmen. Die Enzyklo-
padisten des dix-huitiéme, die dem menschlichen Verstand

1) Montaigne, Essais, II/XII S. 343 (Villey).



-~

Pascals .,Gedanken™ iiber Recht und Gerechtigkeit. 355

alle Rechte einrdumen und das Universum zu dessen Dis-
position bereit stellen werden, sind dadurch nicht weniger
getroffen, als Rousseau, der wirklich von der ,,image pre-
miere de nature™, wie sich Montaigne ausgedriickt hatte,
das meiste versprechen wird. Ihre revolutionéren Folgen
nicht im mindern Masse. — Dass einer ihrer Grossten,
Condorcet, im Jahre 1776 die erste brauchbare Edition
der ,,Pensées‘ herausgeben wird, sei immerhin dankbar
vermerkt und spricht, wie ich schon gesagt habe, fiir die
historische Bedeutung Pascals wie fiir den geschichtlichen
Sinn Condorcets. An der Herauslosung der Wissenschaft
aus der christlichen Okumene ist freilich Pascal ebenso
wenig schuldlos wie an den Argumenten, die ihre grossen
Gegner im dix-huitieme ins Feld fithren werden. Aber
das gehort in ein anderes Kapitel dieses unerschopflichen
Mannes.

Pascal entstammte der ,,noblesse de robe‘. Seine
FFamilie war begiitert, wenn auch nicht sehr reich. In
seiner période mondaine, die wir etwa die letzten drei
Jahre vor seiner endgiiltigen Bekehrung am 23. November
1654 anzusetzen haben — dieses Datum tréagt das beriihmte
Mémorial ——-, die aber ihre Wellen bis nahezu an seinen
Tod wirft, hatte er Gelegenheit, auch die Grossen der Welt
kennen zu lernen. Der Herzog de Roannez wurde sein
Freund, seine Schwester Charlotte Gouffier de Roannez
zum mindesten seine spitere religiose Schiilerin, wenn man
nicht — wie der Amerikaner Bishop — mit ingenios zu-
sammengestellten Griinden an die nicht erhorte Liebe
Pascals zu dem ihm sozial unerreichbaren Médchen glauben
will. Seine Konzeption des ,,honnéte homme** ist ohne
den anmutigen und gescheidten Kreis um den Chevalier
de Méré nicht denkbar. Seine Theorien iiber das Recht
nun im besonderen auch auf die Ordnung der sozialen
Stinde anzuwenden, bot daher seine eigene soziale Zwi-
schenstellung genug Anlass und Gelegenheit. Umso mehr,
als ithm, wie schon gesagt, die Erziehung des kiinftigen
duc de Chevreuse in Port-Royal mitanvertraut war, und



306 Dr. Emil Lerch:

wir durch die Vermittlung Nicoles seine einschligigen
,,»Irois discours sur la condition des grands’ kennen und
ohne weiteres auch als genaues Spiegelbild von Pascals
stindigen Urteilen verwenden diirfen.

Im ersten ,,discours’* wird nun — die Theorie der
égalité des ausgehenden dix-huitiéme durchaus vorweg-
nehmend — dem adeligen Zogling der Gedanke an die
Gleichheit aller Menschen entwickelt. ,,Die vollstindige
Gleichheit mit allen Menschen, das ist Iluer natiirlicher Zu-
stand®*2%). Ihre tatsichliche soziale Ungleichheit ist einzig
ein Produkt der bestehenden Rechtsordnung, welche ihrer-

seilts auf Zufall beruht. Sie ist — wie sich Pascal exakt
ausdriickt -— kein droit naturel. ,,Diese Ordnung*, sagt

er, ,,ist nur auf den Willen der Gesetzgeber gegriindet,
welche ihre guten Grinde dafiir gehabt haben mogen;
aber kein einziger davon ist aus einem natiirlichen Recht
geschopft, welches Ihr auf diese Dinge héttet: es gibt
nicht einen Titel von Natur aus, sondern nur durch mensch-
liche Einrichtung2?). Trotzdem begeht ein Unrecht, wer
die Gesetze verletzt, wenn sie nun einmal errichtet sind.
Hier folgt nun auch die piddagogische Konsequenz mit
leichtem Fusse. ,,Und wenn Ihr auch®, mahnt der Lehrer
seinen Schiiler, ,,im Aussern Eurem Rang gemiiss mit den
Menschen umgeht, so misst Ihr doch mit einem verbor-
generen, aber wahreren Urteil erkennen, dass Thr natiir-
licherweise nicht iiber ihnen steht*?'). Der weise Mon-
taigne hatte diese Wahrheit, sozial von unten aus be-
leuchtet, mit einer andern Wendung ausgedriickt, die
auch Abbé Galiani angemessen wire, wenn er sagt: ,,Alle
Unterwiirfigkeit und Verneigung ist ihnen (den anmassen-
den Fiirsten némlich) geschuldet, ausser die des Ver-
standes: meine Vernunft ist nicht gehalten, sich zu ver-
neigen und zu beugen, es tun dies nur meine Kniee‘?5).
Pascal selber iihernimmt in logischer Entwicklung diesen

23) Brunschwicg, P et O S. 233/34.
2 Brunschwicg, P et O 8:235.
25) Zit. b. Gide, Montaigne, Comm. XVIII, S. 33.



Pascals ,,Gedanken® iiber Recht und Gerechtigkeit. 307

Vorbehalt in seinen zweiten ,,discours‘ hiniiber, wo er die
Grosse des ,,duc’® und die des ,,honnéte homme** einander
scharf gegeniiber stellt und ihrer Natur gemiss auch den
Respekt unterscheidet, der ihnen gebiihrt: dem Rechts-
titel den Respekt vor der Rechtsordnung, mit der Ein-
schrankung versehen, dass dessen Triger keine wirkliche
Qualitdt zuzukommen braucht. ,,Mais pour les respects
naturels qui consistent dans ’estime, nous ne les devons
qu’aux grandeurs naturelles**2¢). Ich kann hier — so not-
wendig es wére — den Begrilf der ,,honnétes hommes™ nicht
niher entwickeln, ,,jener sanften Geister und zarten Her-
zen, jener stolzen und hoflichen, kithnen und bescheidenen
Menschen, die weder geizig noch ehrgeizig sind, die kaum
eine andere Absicht haben als iiberall Freude zu ver-
breiten und deren Sorge nur darauf aus ist, sich Achtung
zu verdienen und sich lieben zu lassen®’, wie sich der mon-
dine Lehrmeister Pascals, der Chevalier de Méré, ganz
in der milden Sonne des stoischen Montaigne steheund, so
unnachahmlich ausdriickt??). Ihnen allein gilt die natiir-
liche Zuneigung Pascals; sie verkorpern die menschlichen
Qualitaten, die er liebend und verliebt mit der christlichen
».charité’ zu kronen gewillt ist. Sie werden die Adressaten
seiner gross geplanten Apologie sein, deren gewaltige
Linien nun — im frithen Tode ihres Schopfers eben noch
erkennbar — dem kongenialen Leser auszuziehen iiber-
lassen werden.

Im dritten ,,discours’® endlich wendet er sich noch
einmal zum Grandseigneur zuriick, wie er sich — losgelost
von der zufdlligen Rechtsordnung, die ithn trigt — dem
natiirlichen Blicke vorstellt. Echt pascalische Frage, ge-
stellt in das Widerspiel eines Geistes, der die Ordnungen
der Welt — mogen sie einem harmonischen Blick noch
so gewiss sein —, zugunsten der irrationalen Ordnung
Gottes aufzuheben gewillt und gezwungen ist: ,, Q’est-ce,
a votre avis, d’étre grand seigneur? (’est étre maitre de

26) Brunschwicg, P et O S. 236.
27y Méré, Esprit S.49.



358 Dr. Emil Lerch:

plusieurs objets de la concupiscence des hommes et
ainsi pouvoir satisfaire aux besoins et aux désirs de plu-
sieurs**%). Und dann noch einen Schritt weiter liegt vor
den Augen des adeligen Schiilers der innere Rand der
Welt; er blickt hiniiber in das ,,royaume de charité*, das
nur im Verlust der verdorbenen Natur erworben wird.
,»Man muss die Begehrlichkeit und ihre Herrschaft verach-
ten‘, sagt Pascal, ,,und das Reich der Liebe anstreben, wo
alle Untertanen nur Liebe atmen und nichts als die Giiter
der Liebe wiinschen. Andere als ich werden Euch den
Weg zeigen*??). Damit ist auch der Grandseigneur zu
einer seltsam unwirklichen Popanz herabgesunken, die
nur im Mechanismus der menschlichen Begierden ihre
Spannkraft bezieht. Wie fernsind wir jener andern Ausserung
Pascals, eine adelige Herkunft koénne dreissig Jahre Bil-
dung ersetzen. Der ,,discours’ bricht plotzlich ab; wir
sind wieder an die Frage herangefiithrt, mit welcher ich
begonnen habe . . .

Es kann — auch wenn ich es nicht deutlich genug
gesagt haben sollte — dem aufmerksamen Leser, der sich
selber noch ein unbefangenes und unmittelbares Urteil
zutraut iiber das, was gerecht und ungerecht ist, nicht
entgehen, wie sehr Pascal auf der ganzen Linie die Ohn-
macht und Verdunkelung der menschlichen Gerechtigkeit
zu zeigen bestrebt ist. Er wird sich dabei eines Schwindel-
gefithles nicht erwehren koénnen, das einem beim IFall in
bodenlose Tiefe itiberkommt, auch wenn das Auge am
Himmel die unveridnderten Sterne immer noch sieht. Das
eben will Pascal. — Jouberts treffliches Wort tiber die jan-
senistischen Theologen: ,,Ils otent au Pere pour donner
au Fils*‘, im weiteren Sinn verstanden, dass diese an der
von Gottvater geschaffenen, natiirlichen Weltordnung ab-
bauen, um sie auf vollig irrationale Art in Christo neu zu
ordnen, trifft auch Pascal weit iiber das Thema des Po-
litischen und Gerechten hinaus. Seine Dialektik hat nicht

%) Brunschwicg, P et O S. 237.
) a,4.0, 8. 238.



Pascals ,,Gedanken* iiber Recht und Gerechtigkeit. 359

nur jede Grundlage des positiv geltenden Rechts zerstort,
indem sie dieses auf Zufall und Willkiir reduziert, sondern
auch die Maglichkeit eines einheitlichen Rechtsbewusst-
seins, das vertikal durch die verschiedenen Stiande so-
zialen und geistigen Ranges hinauf eine wirklich giiltige
und durch keine ,,pensée de derriére la téte’ entnervte
Staatsauffassung zu gewihrleisten vermochte. Es ist
immer ein Zeichen niedergehender politischer Gesinnung,
wenn die Zustimmung zur Rechtsordnung vom Volk aus
und von den Gebildeten aus nicht mehr aus derselben
Quelle fliesst, und auch kein Zufall, dass derartige Diffe-
renzierungen in die Zeiten absoluter und absolutistischer
Machtanhdufung des Staates fallen. Was fiir Pascals po-
litische Theorien, das gilt auch fiir einen Grossteil seiner
philosophischen Gedanken. Derselbe abbauende Dynamis-
mus entwertet, was rational in seiner Erkenntnistheorie:
,,Der Verstand mag aufschreien, er wird den Dingen nie
thren wirklichen Preis zahlen* (fr. 82), um von berithm-
teren und bekannteren Worten iiber das ndmliche Thema
zu schweigen. Mit welch’ merkwiirdiger Geringschiatzung
behandelt er die metaphysischen Gottesbeweise, soweit
wenigstens als sie den ,,honnéte homme** anrithren sollten
(fr. 543) oder in einem spédtern Brief an Fermat, er, der
ingeniose Mathematiker! selbst die Wissenschaft der Geo-
metrie, so dass er zwischen einem reinen Geometer und
einem gewandten Handwerker kaum einen Unterschied
zu machen bereit ist3?). Im herrlichsten Verstand des Jahr-
hunderts wirft eine dunkelgliihende Unendlichkeit immer
lingere Schatten!

Wohl mag der geplante und nicht ausgefiihrte ,,Brief
tiber die Ungerechtigkeit im Rahmen der Verteidigung
des Glaubens einen bestimmten apologetischen Zweck ver-
folgen und seinem Adressaten — dem honnéte homme —
einen zu erwartenden Einwand, aus der menschlichen Un-
gerechtigkeit die Existenz einer gottlichen Gerechtigkeit
anzuzweifeln oder zu leugnen, zum vornherein widerlegen.

30) Brief an Fermat, Brunschwicg, P et O S. 229,



360 Dr. Emil Lerch:

Im Bereich von Politik und Recht wird dieses Argument
in der Perspektive Pascals gar nicht einmal sinnvoll zuge-
lassen. Dort herrscht nur ,,la raison des effets*‘: das Recht
der Folgen. Biirgerkriege zu vermeiden, diese grissten
aller Ubel, bildet fiir ihn, wie seinerzeit fiir Montaigne,
einen geniigenden Grund, in aristokratisch konservativer
Gesinnung den eben einmal geltenden Gesetzen, so wie
sie sind, die Anerkennung nicht zu versagen.

Wie also die Skala der politischen Werte unten von
den negativsten der Anarchie und biirgerlichen Wirren be-
grenzt wird, so schwingt sie sich andererseits zu den lichten
Hohen der gottlichen Gerechtigkeit auf, ohne deren wirk-
liches wenn auch geheimnisvolles Walten Pascals Betrach-
tungen iiber die ,,justice humaine® im Leeren hangen wiir-
den. Was an Zufall, Willkiir und historischer Ungerech-
tigkeit durch die tatsichliche Geltung des positiven Rechts
seine Sanktion erhélt, ist von hoch genug her betrach-
tet durch die uns freilich undurchsichtige ,,justice divine*
irgendwie auch gerechtfertigt.

Ich habe nicht im Sinne, mich an dieser Stelle in
einen theologischen KExkurs zu verlieren. Dazu bin ich
weder zustindig noch iiberhaupt durch mein Thema ge-
zwungen. Mir liegt vielmehr nur noch daran, anzudeuten,
aus welchen historischen und wissenschaftlichen Griinden
es Pascal moglich war, derart unendlich weit auseinander-
liegende Extreme: fast macchiavellistische Auffassung der
Politik und vollendetes Vertrauen in die gottliche Provi-
denz in einer Seele zu vereinigen. Pascal hatte schon bei
seinen Betrachtungen iiber die soziale Rangordnung darauf
hingewiesen, dass zwar die Weisen — les habiles -— die po-
litisch Grossen dieser Welt aus einer ,,pensée de derriére*
anerkennen wiirden, dass aber nur die wahren Christen
die wahre Einsicht besidssen, um sie als das anzusehen, was
sie sind. So wiirden die Meinungen — aufsteigend vom
Volk iiber die Halbgebildeten zu den Gebildeten und von
den ungebildeten zu den vollkommenen Christen die Ord-
nung der Stinde bejahen oder verneinen, ,,je nach der



Pascals ,,Gedanken iiber Recht und Gerechtigkeit. 361

Einsicht, die man hat* (fr. 337). Diese psychologische
Stufenleiter ist indes nur das Spiegelbild einer mathe-
matisch-metaphysischen Hierarchie, die — wie mir scheint
— vom innersten Zentrum aus Pascals Welt und Uberwelt
in der Trennung miteinander verbindet. ,,Die Eins, dem
Unendlichen zugefiigt, vermehrt es um nichts, nicht mehr
als ein Fuss einen unendlichen Masstab. Das Endliche ver-
nichtet sich in Gegenwart des Unendlichen und wird ein
reines Nichts. So unser Geist vor Gott, so unser Recht
vor der gottlichen Gerechtigkeit. Zwischen unserer Ge-
rechtigkeit und derjenigen Gottes ist das Missverhéiltnis
nicht so gross wie zwischen der Eins und dem Unend-
lichen*, heisst es in jenem bedeutenden Ir. 233, das sich
tiber Unendlichkeit und Nichts ausspricht. (Der Wider-
spruch im letzten Satz ist offenbar auf einen Schreibfehler
zuriickzufiihren.) Ohne hier Genaueres iiber Pascals grund-
legenden Begriff des Unendlichen ausfithren zu konnen,
will ich nur fliichtig, weil es zur Erkenntnis seines alles
durchdringenden mathematischen Denkstils notwendig
scheint, auf eine hochst bezeichnende Stelle seiner Arbeit
,,Potestatum Numeraricum Summa‘ aus dem Jahre 1654
verweisen: ,,. . . dass man viele RRegeln entdecken wiirde,
wenn man sich auf dieses Prinzip stiitzt, dass eine stetige
Grosse sich nicht vergrossert, wenn man ihr Grossen ge-
ringerer Ordnung hinzufiigt. So wird z. B. eine Sumime
von Linien nicht mehr vergrossert durch Addition einer
Summe von Punkten als eine Summe von Fldchen durch
eine Summe von Linien oder eine Summe von Korpern
durch Addition einer Summe von Flichen usw. ... Des-
halb kann man die Quantititen unterer Ordnung neben
den Quantitidten hoherer Ordnung vernachlissigen.”” Die-
ses mathematische Prinzip wird nun unbedenklich auch
auf den uniiberbriickbaren Abgrund zwischen der ,,justice
humaine‘ und der ,,justice divine‘* transponiert. So ent-
fallt, wenn man sie von der Stufe der Unendlichkeit her
betrachtet, die sogenannte menschliche Gerechtigkeit ins
belanglose Nichts. Die Geometrie hat uns mit autonomen

Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 61. 24



362 Dr, Emil Lerch:

und heterogenen Ordnungen bekannt gemacht: was auf
einer untern Stufe unmdglich bejaht werden kann, wird
wahr auf der nichst héhern®'). So wohl auch in den Augen
Pascals die bloss menschliche Gerechtigkeit oder Ungerech-
tigkeit vor dem Urteil der gottlichen, welche in der Ord-
nungsfolge von Fleisch, Geist und Liebe nur von den Ge-
rechten im Sinne des Evangeliums erkannt wird3?). Der
amerikanische Pascalforscher Bishop hat das Verhiltnis
dieser Ordnungen in genial verdeutlichende Beziehung zu
der von Pascal erfundenen Rechenmaschine in Beziehung
gebracht, deren Prinzip néimlich darin besteht, dass eine
Umdrehung des Rades unterer Ordnung eine Ein-Schritt-
bewegung des Rades nichst hoherer Ordnung bewirkte.
,, Wir werden ihn tief beunruhigt sehen von den Groéssen-
ordnungen: die Ordnung der Korper, die Ordnung der Ge-
danken, die Ordnung der christlichen Liebe. Er konnte in
diesen Bezirken den wirkenden Hebel nicht finden, der
die eine Ordnung mit der néchst hohern verband™?3). So
ist es in der Tat: in dem Augenblick, als Pascal im Bezirk
der politischen und sozialen Ordnung die Giiltigkeit eines
Naturrechtes verneint hat, blieb ihm nur die exakte Me-
thode der Naturwissenschaft, mit welcher er dann auch
die Tatsédchlichkeit der ,,coutumes‘ unerbittlich bis auf
den Grund analysiert. Kein Geringerer als der grosse
Racine hat seine Personen vor diesem dunkeln und selbst-
geniigenden Hintergrund spielen und verderben lassen.
Auch an ihm liesse sich die jansenistische Sympathie [ir
kausales Geschehen iiberdeutlich ad oculos demonstrieren.
Den Hebel der obern Ordnung des ,,esprit’® oder der ,,cha-
rité" aber vermag Pascals Blick nicht mehr zu erkennen.
Die Einheit der hochmittelalterlichen Okumene ist end-
gliltig zersprengt. Bonalds und de Maistres Restaura-
tionsversuche im ausgehenden 18. Jahrhundert héatten
dem Mathematiker und ,,honnéte homme* Pascal — un-

1) Strowski, Pascal II S. 376.
32) fr. 460.
33) Bishop, Pascal, S. 51.



Pascals ,,GGedanken* iiber Recht und Gerechtigkeit. 363

beschadet alles gemeinsamen, aber fundamental anders
begriindeten Konservativismus — kaum mehr als ein
tragisches Liécheln abgenotigt. Dessen bin ich sicher.

Neben der mit exakter Methode bewerkstelligten
Zertrimmerung des Kosmos bleibe auch die stoische
Grundstimmung nicht unerwihnt, die Pascals Betrach-
tungen iiber die Gesellschaft erfiillt. Er teilt sie mitden
Besten seiner Zeit. Descartes und Méré dachten nicht
anders. Jenes Wort Epiktets: ,,Verlange nicht, dass alles
so geschieht, wie du es wiinschest, sondern sei zufrieden,
dass es so geschieht, wie es geschieht, und du wirst in
Ruhe leben®?%) liesse sich — seiner iibrigen Kampfernatur
merkwiirdig zuwider — als Motto iiber die Fragmente
setzen, die sich mit den Fragen des Rechts abgeben. Wir
wissen freilich nicht, ob sich Pascal ausser bei Epiktet
und Montaigne noch an andern stoischen Quellen gestirkt
hat, die in den Wirren des endenden 16. Jahrhunderts
neben und mit einer christlichen Innerlichkeitsphilosophie
in iiberstromendem Masse zu fliessen begannen. Du Vairs
Hauptwerk, der ,,Traité de la constance et consolation
es calamités publiques™, verrdt schon in seinem Titel,
was den freien Geistern und den Christen in einer Zeit un-
seliger Biirgerkriege als Haltung erstrebenswert schien:
Kraft und Bewahrung von Innen her. Montaigne hat sich
auf seinem im Périgord gelegenen, von innenpolitischen
Kémpfen umbrandeten Schlésschen mit kaum andern
Worten getrostet, als Pascal wenige Jahre nach der Fronde
es tat. Desillusionierte, politische Passivitit, verbunden
mit einer aristokratisch bewahrenden und sich bewihren-
den Zustimmung zu herrschender Sitte und Gesittung war
im Politischen Beider letzte Weisheit.

Das Bild Pascals erschiene wohl —— auch wenn wir
es nur durch die politische Brille betrachten — nicht voll-
stindig, wenn ihm die Lichter und Schatten des Jan-
senismus nicht aufgesetzt wiirden. Seine Eigenart und
historische Bedeutung steht hier nicht zur Diskussion.

3) Epiktet, Manual Nr. 8.



364 Dr. Emil Lerch: Pascals ,,Gedanken iiber Recht und Gerechtigkeit.

Glaubte er inmitten einer sich geschmeidig verfliessenden
Anpassung des christlichen Glaubens in einer von einem
neuen Weltgefithl durchfluteten Zeit die Aufgabe zu be-
sitzen, den supranaturalen Kern der Religion intakt und
feurig zu erhalten — Port-Royal bleibt ein Juwel wunder-
barer Frommigkeit, mogen die ziinftigen Theologen was
immer dariiber sagen —, so entglitt ihm dabei, wie es
nicht anders moglich war, ein Teil der Welt, dessen sich
die Jesuiten — zu ihrem Lobe sei es gesagt — mit vor-
schauender Klugheit auf der ganzen Linie annahmen. In
diesen Teil der verlorenen Welt gehort auch das Politische,
das — wie Pascal Beweis genug ist — seinen eigenen Ge-
setzen uberlassen bleibt. Ja es scheint sogar, dass die
jansenistischen wie die calvinistischen Theologen mit
ihrem besondern Begriff der Vorsehung Gottes das spe-
zifisch kausale Denken mit in die Wege leiten. Pascal hat
denn auch den Mechanismus der sozialen Funktionen unter
dieser Kategorie analysiert, mag erseinerzeit auch —und mit
Recht — in der,,Préface sur un traité du vide‘* die Jurispru-
denz als reine Autorititenwissenschaft charakterisieren.
,,Jch weiss nicht, ob es nicht besser wire, nicht so
viel Geist wie Pascal zu besitzen, als auch seine Unzukémm-
lichkeiten auf sich nehmen zu miissen‘, schreibt die kluge
Madame de Sévigné. Unzukéommlich ist nun freilich, mit
ihm eine Welt auf der ,,pointe acérée de I'infini** balan-
cieren zu miissen, und doch hilfreich! Am Ende der zwolf-
ten ,,Lettre provinciale** aber hat Pascal daraul hinge-
wiesen, wie das tragische Widerspiel von Macht und Recht
einmal in eine gottliche Harmonie einklingen werde.
,, Gewalt und Wahrheit vermdégen nichts iibereinander. Sage
man nicht, dass sie das gleiche seien: denn es besteht dieser
extreme Unterschied zwischen ihnen, dass die Gewalt durch
den Befehl Gottes nur einen begrenzten Lauf hat, der ihre
Folgen zum Ruhme der Wahrheit hinfiihrt, die sie bekdmpft.
Dagegen besteht die Wahrheit ewig und triumphiert iiberihre
Feinde, denn sie ist ewig und méchtig wie Gott selber®*®5).
85) Lettres provinciales, éd. Hytier, II, S. 83.



	Pascals "Gedanken" über Recht und Gerechtigkeit

