
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 56 (1937)

Artikel: Loi orale et loi écrite aux colonies françaises

Autor: Maunier, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Loi orale et loi écrite aux colonies françaises*).
Par René Maunier,

Professeur de Législation, Economie et Sociologie Coloniales
à la Faculté de Droit de l'Université de Paris.

Pour embrasser, dans sa totalité, le droit des colonies
il faut considérer, non seulement des lois et des décrets,
mais des coutumes. Application, observation, par principe

formel, de ces coutumes indigènes: tel est le statut.
Outre les lois françaises, il y a donc toujours

application aux colonies, à l'égard des sujets, les premiers
habitants, de leurs coutumes établies, qui sont des

traditions, et non des prescriptions : du droit oral, et
non du droit écrit, du droit gardé parla parole des anciens:
c'est l'héritage des oreilles. C'est là l'originalité et
la particularité du territoire colonial. Alors que notre
territoire national est sous l'empire d'une seule loi, la loi
française; alors que c'est, par conséquent, sauf de très
rares exceptions, un droit territorial qui nous régit, et
qui s'applique à tous les habitants, à tous les résidants,
fût-ce même aux passants, y compris les Anglais de la
Côte-d'Azur, y compris le Négus, s'il vient vivre chez

nous, il en est autrement dans notre empire colonial, où
règne toujours le double statut: statut, premièrement,
pour les Français, qui sont les citoyens; statut, secondement,

pour les sujets qui sont les indigènes; statut français,

statut local, qui, à coup sûr, ne sont pas séparés,
puisque les habitants sont régis très souvent par les lois
et décrets issus de nos législateurs; statuts qui cependant,
en principe du moins, demeurent tout à fait indépendants.

Et c'est ainsi que n'est pas en vigueur, dans notre
empire colonial, la politique d'assimilation au sens du
droit. S'il en était ainsi, — on l'a rêvé parfois, on l'a

*) Conférence donnée à l'Aula de l'Université de Bâle le
26 mai 1936.



Loi orale et loi écrite aux colonies françaises. 141

même tenté — les indigènes et les Français seraient
soumis aux mêmes lois, seraient sujets des mêmes lois, et
ce serait, comme chez nous, la loi territoriale, ou la loi
impériale, qui régirait, sans distinction, sans exception, les

habitants du territoire colonial. Il n'en est pas ainsi; il
y a lieu, partant, de distinguer deux formes, ou bien deux
sortes d'assimilation.

Une assimilation de fait, qui est souvent réalisée
déjà; et c'est l'imitation, la contagion, chez l'habitant, des

moeurs et des usages des Français; l'imitation, la
contagion parfois aussi chez les Français des moeurs des

habitants. Car j'ai montré ailleurs qu'aux colonies il se

produit la transmission, la diffusion, dans les deux sens,
des indigènes aux Français, mais des Français aux
indigènes. Une assimilation qui gagne donc, au sens du
fait, de plus en plus, qui fait des francisés, ainsi qu'on dit,
ou des assimilés, qui ne sont plus distincts de nous que
par leur peau.

Mais l'assimilation de droit, autrement dit l'identité,
l'égalité de condition, n'est point réalisée, du moins jusqu'à
présent, dans notre empire colonial; il y a deux statuts,
et non pas un statut; statut des hommes blancs, statut
des hommes de couleur. C'est seulement par exception,
dans certains lieux, dans certains cas, ou bien pour
certains groupes d'indigènes désignés, que l'on peut voir, dès
à présent, une assimilation de droit. Aux vieilles colonies,
les indigènes sont souvent des citoyens. Ils sont faits
citoyens par la loi; ils sont donc des Français, du moins au
sens du droit, sinon au sens du fait; ils ont mêmes pouvoirs,
mêmes devoirs; il n'y a qu'un statut, et non pas deux
statuts. L'application de leurs coutumes d'origine est donc
exclue. Et de même a-t-on fait, par le Décret Crémieux de

1870, en Algérie, de tous les Juifs de l'Algérie, ou presque
tous, des citoyens français, assimilés de droit, sinon
toujours de fait, ayant même statut que les Français.

Mais s'il est donc, dans certains cas, une fusion des

deux statuts, il reste vrai qu'en général, pour des motifs



142 René Maunier:

profonds, nous l'allons voir, il règne deux statuts en pays
colonial: statut des dominants, statut des dominés. Ce

sont souvent les habitants qui ont voulu que leur statut
originel ou leur statut original fût conservé. Car la
plupart d'entr'eux n'ont pas, pour leur bonheur, ou bien pour
leur malheur, l'idée que nous avons du droit laïc, du droit
qui se suffit à soi, du droit qui donc ne dépend plus de la

croyance ou de la religion. Pour nos sujets, dans la
plupart des cas, le droit offre deux traits, qui font obstacle
à la fusion du statut indigène et du statut français.

C'est un droit personnel et un droit religieux.
C'est un droit personnel, et non un droit territorial

ou national; le droit des gens de la tribu, le droit des

parents, le droit des voisins, le droit des gens d'ici et non
des gens de là. Il suffit donc de faire quelques lieues, à

dos de mulet, ou bien de chameau, ou bien d'éléphant —
j'ai usé des trois! — pour changer de loi; et la coutume
vaut, le plus souvent, sinon toujours, pour les parents, pour
les voisins, pour ceux qui sont, ou qui se croient, à tort
ou à raison, les descendants d'un ancêtre commun; c'est
un droit personnel, ou un droit parental, comme on l'a
très bien dit, et non un droit territorial.

Mais c'est aussi un droit mystique ou religieux.
Car cette idée de parenté, qui fait le fondement de tout
ordre social chez tous ces peuples attardés est une idée

mystique ou une idée mythique; c'est une parenté mystique
ou bien fictive qui réunit les gens de la tribu. C'est l'unité
d'esprit, autant et plus que l'unité de sang; le lien demeure
indissoluble de la tradition à la religion. Ils ne conçoivent
pas qu'on obéisse aux mêmes lois si l'on est un chrétien
ou si l'on est un musulman, ou bien si l'on doit suivre l'un
ou l'autre des multiples rites musulmans; et même si l'on est
de telle ou telle secte, on est régi par d'autres traditions.

Droit personnel, droit religieux et non droit national :

contraste très marqué des indigènes et des français. La
Société des habitants, c'est la tribu et c'est l'église ou
bien la secte; mais non la nation.



Loi orale et loi écrite aux colonies françaises. 143

Et c'est là le motif très profond pour lequel il a fallu,
presque partout, dans notre empire colonial, édicter le
maintien des coutumes du cru. Ce qui domine donc notre
droit colonial, c'est un principe de conservation des

traditions des habitants; un principe qui, comme tout principe,

est de plus en plus rongé d'exceptions, un principe
pourtant qui a jusqu'à présent ses applications qu'il
nous faut marquer.

Règle proclamée par nos textes mêmes: des lois et
des traités ont déclaré expressément cette conservation ou
cette application; ainsi pour l'Algérie la capitulation
fameuse de Sidi-Ferruch du 5 juillet 1830 où est
écrit, en termes très formels, l'engagement de maintenir,
de respecter les traditions des habitants d'Alger.

Pour l'Algérie toujours, le sénatus-consulte de 1865
selon lequel les indigènes algériens sont définis comme
étant des Français — et entendons bien des sujets français
— mais régis par le droit musulman.

Dans notre Afrique Occidentale un grand décret
de l'an 1903 a proclamé notre intention de maintenir,
autant que faire se pouvait, les coutumes des Noirs.

Mais si, dans certains lieux, il n'y a point de textes
qui proclament ce principe du respect, il y a toujours une
tradition ou une pratique qui est en ce sens; et donc, le

plus souvent, notre administration a été inclinée à s'en
accommoder.

Pour respecter les traditions des habitants, il faut
d'abord les constater, il faut aussi les éclairer. Les

constater, et les comprendre, s'il se peut, ce qui toujours,
nous le verrons, n'est pas aisé. Les éclairer, car les
coutumes établies par leur génie, par leur esprit, sont obscures
toujours et confuses toujours. L'esprit occidental, l'esprit
français surtout, veut y voir clair et net. On est conduit ainsi
à préciser, à définir, à diviser, et d'un seul mot, à codifier.

Il a fallu qu'on fît, et très malaisément, une constatation

de ces coutumes; il a fallu surtout qu'on fit leur
rédaction, ou bien leur codification.



René Maunicr:

Constatation en premier lieu des coutumes du cru:
autrement dit, observation, selon des procédés appropriés,
des moeurs et des façons. Ç'a été là, depuis trois siècles
ou environ, un des travaux qui nous ont fait le plus d'honneur.

Et si de notre temps, l'on se risque à plaider pour
l'expansion des peuples coloniaux, ou peut, je crois, faire
valoir cet argument qu'elle a servi très grandement la
connaissance et la pénétration des usages humains.
Constatation, observation, lesquels ont été l'oeuvre tout d'abord
des voyageurs, et puis des administrateurs, et puis
enfin des ethnographes, observateurs de leur métier.

Car aujourd'hui, et c'est un fait nouveau, cette
constatation des moeurs des habitants est l'oeuvre des
observateurs spécialisés, des ethnographes de métier, qui,
résidant très longuement en ces pays, ont pu donner la
connaissance scientifique ou positive de leurs habitants.
Observateurs qui ont eux-mêmes été d'abord des

voyageurs; l'ethnographie fut l'oeuvre tout d'abord de ces

expéditions ethnographiques, dont la première fut
l'expédition d'Egypte, expéditions qui, maintes fois, ont
duré des années en pays éloignés, et par exemple la célèbre
expédition que dirigea, voici trente ans, au détroit de

Torrès, le professeur Haddon. C'est donc par des
expéditions que l'ethnographie s'est manifestée en tout premier
lieu.

Et maintenant, ce sont des organismes permanents,

ou des institutions qui siègent à demeure en pays
colonial, et qui ont pour mission l'observation des moeurs
des habitants, et la constatation de leurs coutumes
juridiques. Services, ou Offices qui, dès à présent, se peuvent
trouver en pays français; ainsi au Maroc, sinon en Algérie,
et dont nous pouvons voir s'esquisser le dessin par l'action
éclairée de l'actuel gouverneur de notre Afrique
Occidentale.

Cette constatation n'est cependant que la préface ou
la préparation d'une autre opération plus malaisée; la
rédaction ou bien la codification. Car le besoin de



Loi orale et loi écrite aux colonies françaises. 145

notre esprit occidental, besoin surtout de notre esprit
français, c'est la clarté et l'unité. Nous sommes les porteurs
de l'unité. Nous voulons simplifier, nous voulons clarifier
les lois des habitants qui sont, en général, confuses et
obscures. Et nous voulons qu'elles soient en état, par leur
présentation et leur disposition, d'être appliquées par nos
agents. Il faut passer, dès lors, de l'oral à l'écrit. C'est
le contraire de nos Examens, où l'on va de l'écrit à l'oral.

Voilà pourquoi la rédaction a été dès longtemps
poursuivie. Parfois, les indigènes avaient réalisé par leurs

propres moyens la codification. Et il y eut, depuis
longtemps, des codes indigènes rédigés; en Afrique du Nord,
en Kabylie ou au Maroc, sous l'influence de l'Islam, les

textes de coutumes ont été établis. Il y en eut aussi, voici
cent ans passés, en Indochine, sous l'influence des Chinois,
sous l'influence aussi de l'empereur Napoléon, car
l'empereur Gia Long, qui fut le codificateur du droit indo-
chinois et dont j'ai vu le tombeau à Hué, s'était inspiré
de Napoléon. Et il y eut aussi, dans l'île de Madagascar,
sous la pression des missionnaires protestants, le code

promulgué en 1881, sous le nom de Code des 305 articles,
et auquel un de mes élèves a consacré, voici quelques
années, une thèse; code à coup sûr d'inspiration européenne
et missionnaire, mais qui pourtant devait naissance à

une initiative de la reine, ou bien plutôt de son premier
ministre tout-puissant.

Laissons ces codes indigènes, qui restent à vrai dire
l'exception. Disons comment les gouvernants français ont
dû être conduits à rédiger et, par là même, à altérer les

traditions de droit des anciens habitants.
Ç'ont été tout d'abord des codifications d'ordre

privé qu'ont établies les missionnaires, ou bien les
administrateurs, pour leur commodité, pour leur utilité.
Ce n'étaient pas dès lors des codifications à proprement
parler, ayant vigueur de droit, qui eussent transformé en
lois françaises les coutumes indigènes. C'étaient des

recueils pour information. Ainsi fut publié en l'an 1902,

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 56. 10



146 René Maunier:

par Clozel et par Villamur, le Recueil des coutumes
indigènes de la Côte d'Ivoire qui fut ordonné, selon les
chapitres du Code civil, ce qui, à mon sens, était une erreur.
En Algérie, deux grands observateurs, le général Hanoteau
et le conseiller Letourneux avaient fait le „corpus" des

coutumes Kabyles, appliqué aujourd'hui à la façon d'un
code par les tribunaux.

Il s'est trouvé parfois des fonctionnaires indigènes
qui ont compris tout l'intérêt qu'il y avait à codifier. Et
il y a déjà dans notre Afrique Occidentale, comme il y a

aussi en Nigéria ou à la Côte d'Or, chez les Anglais, des
codes indigènes, qui sont l'oeuvre d'indigènes: il n'est
que l'indigène instruit et éclairé pour exprimer le sens

profond de ses coutumes. Et c'est ainsi qu'en 1923 un
interprète nègre, Moussa Travelé, a publié un court recueil
des coutumes bambaras. Plus récemment, un auteur nègre
tout à fait bon teint, un nègre cent pour cent, Dim Delob-
som, a donné le recueil des coutumes Mossi.

Mais il y a, de plus en plus, des codifications d'ordre
public ayant force de loi, ayant vigueur de loi; des
rédactions qui ont pour but et pour effet de transformer en
loi écrite, sanctionnée par nous, promulguée par nous,
la coutume orale.

En Algérie, c'est en 1905 qu'a été instituée la
Commission de codification des coutumes indigènes, dont le
travail a abouti à la publication, en 1914, du Code musulman,

oeuvre du regretté doyen d'Alger, M. Morand. Ce

Code musulman devait être appliqué; mais il y eut maintes
protestations de la part des cadis; et c'est dès lors par
discrétion qu'on a laissé ce code inappliqué en droit; il
n'est pas une loi que les tribunaux devraient observer,
mais, de plus en plus, il est appliqué: on le suit en fait.

Mais c'est en A. 0. F. qu'on a entrepris une oeuvre
très ample. Selon la circulaire émise en 1932 par le
gouverneur général Brévié, doit s'opérer en sa totalité la
codification du droit oral de notre Afrique Occidentale.
Il a prescrit aux administrateurs la rédaction de ces cou-



Loi orale et loi écrite aux colonies françaises. 147

tûmes indigènes; un questionnaire est joint à cette
circulaire, ayant pour but d'énumérer les points fondamentaux

sur quoi devra porter l'enquête. Enquête qui échappera,

me semble-t-il, à ce reproche qu'on a fait souvent,
et que j'ai fait moi-même, en Algérie, à cette codification;
c'est que la rédaction est fixation, et que la codification
est ossification. En Algérie, surtout, les tribunaux ont
pris tous ces recueils somme des codes au sens français,
des codes qui dès lors ne devaient point changer; et cette
rédaction était ainsi altération. La coutume indigène est

plastique et changeante; étant orale, elle est mutable;
elle est demain autre qu'hier. Il faut, dès lors, faire
attention que la coutume ne soit pas fixée ne varietur; et
c'est pourquoi il est prévu, pour la première fois, que
chaque année on publiera l'amendement au recueil cou-
tumier; on devra chercher, dans chaque région, s'il n'y
a pas eu quelque changement, et l'on devra le consigner
dans le code en vigueur. Bientôt, demain, l'Afrique
Occidentale aura des lois plus souples que ne sont nos
lois! Déjà, le volume sur le Sénégal est sorti des presses
du Gouvernement, qui sont dans la vieille île de Gorée.

Si nous avons posé en règle le respect du vieux statut,
il est pourtant des cas où se déploie un grand conflit entre
les deux statuts, le statut indigène et le statut français;
il est dès lors des cas où il ne se peut point que soit maintenu

un double statut; et où il faut que nous portions
la main sur les coutumes indigènes; et le principe souffre
ainsi maintes dérogations que nous allons, secondement,
considérer.

C'est un problème névralgique et dramatique. Deux
ordres de conflits; conflit de sentiment et conflit
d'intérêt. Conflit de sentiment; autrement dit conflit
de traditions, de conceptions, d'aspirations, qui fait que
les usages du pays nous heurtent et nous choquent, au
nom de la moralité: et c'est, en premier lieu, l'idée de
la moralité qui vient, ainsi, nous incliner à altérer, et voire
à abroger les coutumes du cru. Mais, conflit d'intérêt;



148 René Maunier:

autrement dit conflit d'utilité, et non plus conflit de

moralité, dans la mesure où l'intérêt des dominants pourra
être gêné par cette application des moeurs des habitants.

Et c'est ainsi qu'a dû s'élaborer une notion d'ordre
public aux colonies, idée d'ordre public territorial valant
pour tous, s'imposant donc aux indigènes, et fût-ce en
violation de leurs antiques traditions. Ordre commun,
qui doit régir, dans certains cas du moins, tous ceux qui
sont dans le pays.

C'est l'ordre colonial qui vient donc faire échec à la
conservation du vieux droit coutumier. Notons que l'ordre
colonial n'est pas notre ordre national; car il peut
tolérer ce que ne pourrait pas, en aucun sens,
vouloir l'ordre français; vérité en-deçà de la
Méditerranée... la polygamie est chose licite, elle n'est
pas contraire à l'ordre colonial ; il est loisible aux
habitants, en droit, sinon toujours en fait, d'entretenir
une pluralité de femmes; l'ordre commun aux colonies,
fondé sur la moralité et sur l'utilité, doit être plus souple,
doit être plus lâche qu'il ne l'est chez nous.

Moralité, ou bien humanité, c'est là l'idée sur quoi
on a fondé l'altération, et maintes fois l'abrogation du
vieux statut. Un droit territorial, un droit universel devra
régner pour tous. Et il y a quelques principes cardinaux
d'humanité qui doivent s'imposer dans l'empire français.
Il faut, dès lors, que le statut traditionnel soit abrogé, ou
tout au moins soit altéré, pour le mettre en accord avec
l'ordre public.

Et c'est ainsi qu'on a été conduit à altérer de deux
façons les traditions. En premier lieu, abolition,
abrogation, de ces coutumes indigènes, dans tous les cas où
l'on a pu juger que ces coutumes étaient trop éloignées
de cet ordre commun pour être conservées. En second
lieu, adaption, altération, de ces coutumes indigènes. On
n'allait pas alors jusqu'à les abolir, mais on les adaptait,
on les améliorait pour les rapprocher de nos propres lois.



Loi orale et loi écrite aux colonies françaises. 149

Considérons dès lors, premièrement, l'abolition,
secondement, l'adaptation.

Il y a eu, des cas où il a bien fallu, nonobstant même
les engagements, tirer un trait sur les antiques traditions.
On a donc procédé à leur abolition, à leur abrogation,
toutes les fois qu'il a semblé que le pouvoir français ne les

pouvait pas tolérer. Et l'on est maintes fois allé jusqu'à
l'abus.

Il y eut d'abord le cannibalisme contre lequel il
a fallu lutter anciennement en pays africain et en pays
océanien; car le cannibalisme ou l'anthropophagie était
parfois un rite religieux. C'était l'endocannibalisme, ou
le cannibalisme entre parents; les indigènes maintes fois
mangeaient, non seulement leurs ennemis, mais leurs
parents, surtout leurs morts, croyant ainsi s'assimiler le

génie des défunts. Et c'était un conflit de l'ordre
religieux; nous ne pouvions cependant pas laisser les

indigènes se manger entr'eux. Il est vrai qu'ils mangeaient
aussi parfois les missionnaires ou les explorateurs!

C'est d'autre part, pour l'esclavage qu'il s'est
marqué un grand conflit d'ordre moral. Vous savez bien

que l'esclavage est aboli en droit, sinon toujours hélas!
en fait, dans notre empire colonial, en vertu d'une loi
de la Seconde République. Et ce fut là parfois que s'accusa

l'opposition. Ceci afin de souligner que ces coutumes
ancestrales, ayant pour elles la valeur du temps, sont si

enracinées et si invétérées, qu'il faut lutter longtemps
pour en venir à bout.

Il est un autre usage qu'on a interdit. C'est celui du
Suttee; autrement dit le sacrifice de la veuve. La
veuve est incitée, en Inde ou en Indonésie, à se brûler,
bon gré mal gré, sur le bûcher où est brûlé le corps de son
mari. Pendant longtemps on ne put pas songer à abolir
complètement cette coutume, et les Anglais aux Indes,
en 1824, avaient élaboré un règlement selon lequel dans
l'avenir les veuves ne pourraient être contraintes de

monter sur le bûcher; mais il n'était d'abord aucunement



150 René Maunier:

question de mettre obstacle à un suicide spontané; de la
même façon que dans l'Indonésie, dans les districts où

régnent les rajahs, il a fallu que par la convention, ou bien

par la persuasion, on obtînt des rajahs qu'ils défendissent
désormais le sacrifice de la veuve. Et nous savons que le

suttee est pratiqué encore en notre temps.
Il a fallu semblablement, et plus près de chez nous,

en Afrique du Nord, abolir aussi diverses coutumes. C'est
notamment, dans les pays berbères, la coutume en
vigueur récemment, j'en ai connu moi-même deux exemples,
du meurtre des épouses adultères, non pas par le

mari, ainsi que maintes fois cela a lieu chez nous, mais

par le père ou par les frères de la femme; car sa famille
l'a vendue à son mari, et c'est l'honneur de ses parents
qui est atteint, si le contrat est déchiré. Voilà pourquoi,
en Kabylie et au Maroc, c'est le père ou le frère qui a le

devoir, et de par l'honneur — la h or ma ou le nif, ainsi
qu'on dit là-bas, la face ou le visage, de tuer l'épouse. —
Cela, bien entendu, est interdit par le Code pénal; c'est un
meurtre contraire à notre ordre public, c'est un assassinat
prémédité — puni de mort selon nos lois! — et cependant
dans les deux cas dont j'ai été témoin, et où tous les voisins
ont comparu devant nos magistrats, aucun n'a accepté de
révéler l'auteur du meurtre qu'ils connaissaient tous.
Voilà comment la tradition invétérée parvient maintes
fois à se maintenir très obstinément.

Mais, pour laisser les tragédies, il est une autre
tradition que nous avons en vain cherché à abolir en pays
musulman, et qui est celle de l'usure. Empêcher l'usure
en pays d'Islam, c'est à coup sûr un grand travail que nous
avons jusqu'à présent osé en vain. Car s'il est interdit,
aux termes du Coran, de prendre un intérêt en prêtant de

l'argent, en fait, nous savons bien que l'usure florit; ce
sont très souvent des israélites, des européens, même des

Français, qui sont usuriers. En vain avons-nous fait,
maintes et maintes fois, des lois pour limiter le taux de

l'intérêt. On a fait mieux plus récemment, non pas par



Loi orale et loi écrite aux colonies françaises. 151

voie d'interdiction, mais en répandant les institutions et
associations de crédit rural. C'est en faisant concurrence
à l'tsure, et non pas du tout en l'interdisant, qu'on a pu
parbis abolir l'usure.

Ce peu d'exemples suffira pour souligner cette difficult*.

où nous sommes parfois de mettre fin au droit
contraire à notre ordre public, pour le profit, pour le bonheur
des habitants. En sont-ils convaincus? Ce n'est pas sûr
du out! Les Marquisiens regrettent de ne plus danser;
ils îegrettent aussi de ne plus se combattre, et c'est un
pandoxe, tragique à coup sûr, quand, leur ayant donné
la faix, nous avons par là même apporté dans leur vie
la t'istesse et l'ennui; leur grande joie, c'était la guerre;
ils îous disent tous que l'un des motifs de ce désespoir
que nous constatons, qui les fait périr, c'est qu'ils vivent
en ]>aix!

Un administrateur, M. Gaston Joseph a bien senti
et lien montré, pour notre Afrique Occidentale, en un
peti. écrit, le „Manuel des palabres", comment il faut très
longuement, controverser et palabrer avec les naturels
pou- les convaincre de leur intérêt; pour leur prouver que
leur utilité, que leur commodité, que leur sécurité veulent
qu'en abroge mainte tradition; comment il a fallu qu'on
insiftât et persistât obstinément, pour leur démontrer qu'il
ne allait point inhumer leurs morts à l'intérieur même
des habitations, geste pieux mais que l'hygiène réprouvait.
C'était quasiment une impiété qu'on leur demandait.

Mais si, dans certains cas il a fallu que nous abolissions
les *.outumes du cru, il est aussi des cas, bien plus nom-
breix, où l'on a pu heureusement, du moins à mon avis,
borier l'ambition à les transformer. Il y a eu alors trans-
fornation ou bien adaptation du statut indigène à

note ordre public.
Altération délibérée, préméditée, pour contenter

l'utlité ou la moralité. Il a fallu, surtout, et notamment
en Algérie, pour la sécurité des transactions, qu'on altérât
parbis très gravement les lois des Algériens. Et j'ai pu



152 René Maunier:

consacrer un livre tout entier à énumérer ces altérations.
Il a fallu qu'on altérât en même temps le statut personnel
et le statut réel. Il est bien vrai pourtant qu'en pays
musulman, on a dû respecter le statut personnel; les droits
personnels sont en général des droits religieux; famille
et succession, en pays musulman, sont choses du Coran,
et cependant, il a fallu qu'on y touchât.

Et notamment, il a fallu en tout pays qu'on établît
l'état-civil et le recensement; ce sont, me paraît-il,
les signes du progrès, les marques de l'Etat. Or, cet état-
civil vient très souvent heurter les traditions, en ces pays
où la famille est un cercle fermé, dans lequel règne un
père tout-puissant, où la famille donc n'a point à rendre
compte au pouvoir de l'Etat, où tout ce qui s'y passe
doit rester discret. Compter, et nommer les individus,
c'est regarder dans l'intérieur du groupe familial, et c'est
porter atteinte au pouvoir paternel, ébranler donc déjà
l'ordre traditionnel. Voilà pourquoi, peut-être bien, le roi
David fut puni par son Dieu, pour avoir osé compter ses

sujets!
Et pour les successions, il a fallu parfois, pour un

motif d'humanité et sur l'intervention des indigènes
éclairés, il a fallu qu'on modifiât l'ordre des héritiers. En
Kabylie, par un décret de l'an 1931, on a édicté que serait
changée la tradition selon laquelle les filles et les femmes
étaient exclues de toute succession, étaient exhérédées;
c'est le législateur français qui a porté atteinte au statut
personnel.

Mais c'est surtout quant au statut réel que sont
intervenues des modifications, en vue notamment de

l'utilité, en vue surtout de la sécurité des transactions et

pour permettre à nos colons de pouvoir gagner le droit
d'exploiter. Chez l'habitant, l'idée de la propriété n'est
pas la nôtre; et il y a, presque toujours, plusieurs personnes
ou plusieurs groupes ayant des droits enchevêtrés,
entremêlés, sur un même terrain; en sorte qu'un colon ne

pouvait être jamais sûr d'avoir acquis du vrai vendeur, et



Loi orale et loi écrite aux colonies françaises. 153

que scuvent se produisaient, après l'acquisition, des re-
vendicitions qui pouvaient l'évincer. En Algérie, par
une loi de 1873, et par une autre loi de 1897, on a introduit
ce qu'on a nommé la francisation, touchant les
immeubles, ayant pour but de les soumettre au droit français.

Bien mieux, en Tunisie, et au Maroc, et à Madagascar,

erfin tout récemment en Indochine, on a établi les
Livres fonciers, autrement dit le système Torrens. Les
transaetions portant sur les biens fonds n'auront nulle
valeur si elles n'ont été enregistrées dans un Livre foncier,
où chaque immeuble a son état civil. C'est un changement,
et très radical.

Lidée a pu déjà, en Algérie, être énoncée, que le
droit musulman, du moins dans l'ordre du statut réel, est
devenu droit d'exception, et que le droit commun, tout
au mans quant aux biens, c'est désormais le droit français.

Ce n'est pas mon avis; mais il suffit que cette idée
ait pu être énoncée pour qu'on ait là le témoignage de

l'altération du statut réel.
Eitendons bien que cette abolition ou cette

altération des coutumes du cru peut avoir lieu, selon les cas,

par d(ux moyens très différents: proposition,
imposition

Par proposition ou éducation, en convainquant les

habitaits de l'intérêt qu'ils ont à adopter nos lois; la
discussion, lachékayaen Algérie, ou la palabre au Sénégal,
ce sont là très souvent des moyens effectifs de convertir,
le mol n'est pas trop fort, de convertir les habitants au
droit français. Et c'est si vrai que, dans nos colonies, la
faculté d'option est reconnue aux indigènes en faveur
de nos lois; le droit leur est donné de se placer très librement

sous nos statuts. En Algérie, ils le font très souvent,
dans 1 ordre surtout du statut réel, sans qu'on ait besoin
de les y forcer.

Mais il faut bien aussi, et je l'ai dit chemin faisant,
que l'on agisse par imposition ou par obligation. Il
est des cas où l'indigène n'acceptera pas de se détacher



154 René Maunier: Loi orale et loi écrite aux colonies françaises.

de ses traditions, des cas pourtant où il faut bien qu'on
mette fin à ses usages ancestraux, pour l'élever et le
civiliser. On fait souvent son bonheur malgré soi! Mais
faisons attention! Il faut être craintif, quand on prétend
toucher à tout un vieux passé, et réduire au silence la
voix des aïeux. Et l'on doit craindre d'ébranler un ordre
ancien et éprouvé. Il faut oser pourtant, quand on voit
qu'il le faut. Il faut savoir ouvrir un changement heureux.
Le devoir est là; il faut le remplir: fonder un ordre et un
progrès: donner ainsi sécurité, prospérité, aux peuples
d'outre-mer; créer du confort, et, s'il se pouvait, forger
du bonheur.


	Loi orale et loi écrite aux colonies françaises

