Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband Il. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 55 (1936)

Artikel: L'idée de droit naturel

Autor: Page, Henri De

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-895706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-895706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’idée de droit maturel*).
Par M. Henri De Page,
Professeur a 1’Université de Bruxelles.

Lorsque j’ai communigué a Monsieur le Doyen Simo-
nius le sujet de la conférence que j’ai le trés grand honneur
de faire devant vous ce soir, celui-ci a bien voulu me dire
que ce sujet avait été accueilli, par la Faculté, ,,avec
enthousiasme®’. Malgré une si précieuse marque d’encou-
ragement avant la lettre, peut-on dire, je vous avoue
qu’'apres la décision prise, le choix que j'avais cru pouvoir
faire m’a, a la réflexion, rempli de trouble et d’appré-
hension. C’est qu’en effet, le probléme du droit naturel
n’est pas seulement, a notre époque, objet de discussion
scientifique; il s’y méle, a la suite de circonstances multiples
et complexes, un certain nombre de ces élements affectifs
— je songe notamment aux traditions, aux croyances —
qui dominent si souvent les discussions entre hommes,
et compliquent parfois des solutions qui, de prime abord,
ne devraient se mouvoir que sur le seul terrain objectif des
faits et de ’histoire. J’ai cru néanmoins devoir vaincre
ces appréhensions parce que la briilante question du droit
naturel me passionne depuis longtemps, et que je vous
apporte ici le fruit de réflexions poursuivies pendant plu-
sieurs années. Je vous dirai, dés ’abord, et afin de nette-
ment préciser mon point de vue, que dans cette contro-
verse multiséculaire, je ne me présenterail point en polé-
miste, en partisan. J’ai plutét 'ambition — dans la mesure
de mes faibles forces — de me placer au dessus de la mélée,
et de rechercher, aussi objectivement que possible, com-

*) Conférence donnée a la faculté de droit de 1’Université
de Bale le 16 décembre 1935.



6 M. Henri De Page:

ment il se fait qu’'une controverse aussi grave, aussi an-
cienne, et aussi passionnée existe, et subsiste. Je prendrai
cette controverse comme un fait, et je m’efforcerai
d’en rendre, sociologiquement, compte; de I’expliquer.
Je vous demande 'autorisation de pouvoir le faire en toute
liberté de pensée et de langage, mais aussi, et en revanche,
en toute bonne foi, en toute loyauté, en toute probité
scientifique. Et j’ajoute immédiatement qu’au premier
plan de la probité scientifique, je place le respect le plus
absolu des opinions d’autrui.

(C’est une idée bien curieuse que celle du droit naturel.

En effet, lorsqu'on l'envisage objectivement, avec
I'impitoyable rigueur qui caractérise la méthode scienti-
fique, pour qui les faits constituent les seules réalités,
on est presqu’inévitablement amené a se demander si le
droit naturel n’est pas un leurre, une chimere. On le cherche
depuis vingt-cing siecles, et non seulement on n’est point
encore parvenu a formuler sa teneur en termes clairs et
utilisables, mais méme a se mettre d’accord sur le point
de savoir s’il existe, ou non'). Et lorsque, d’autre part,

1) On sait notamment que, parmi les contemporains, certains
auteurs qui ne peuvent, certes, étre considérés comme des primaires
ou des cerveaux peu équilibrés, Georges Ripert et Gaston Jéze
entre autres, rejettent catégoriquement toute idée de droil
naturel, et ce, parfois, en des termes particulierement durs.
G. Jéze ne voit, dans le droit naturel, que la ,,manifestation
d’une outrecuidance insupportable, I’effet d’un orgueil inconscient,
mais puéril’ (Rev. de science et de 1égisl. financiére, 1923, p. 304),
et G. Ripert pense que rien ne sert de nous endormir dans la
douce croyance qu’il existe un droit naturel. Cette croyance ne
nous donnera ni la sécurité dans le jugement, ni la force dans
I’action, ni la tolérance dans la victoire’ (Droit naturel et positi-
visme juridique, n® 35, p. 45/46; étude parue dans les Annales
de la faculté de droit d’Aix, nouv. série, n® 1; Marseille 1918).
La profondeur de la derniére phrase de 1I’éminent civiliste francais,
que nous venons de citer, n’échappera a personne.



I’idée de droit naturel. 7

on examine les différentes formes que la théorie du droit
naturel a prises dans I'histoire, on est bien obligé de cons-
tater que la notion s’analyse, en définitive, en une régres-
sion constante. Droit naturel a contenu variable chez
Stammler; droit naturel minimisé, a maigre noyau si on
le compare a l'opulence de la technique, chez Geny;
droit naturel a contenu progressif (c’est a dire susceptible
de se découvrir a mesure que la science progresse) chez
Le Fur, Dabin et ’abbé Leclerq; autant de reculs successifs
par rapport a la notion primitive et altiére du droit na-
turel intégral, ubiquitaire, immuable, qui constitue —
n’hésitons pas a le dire -— la seule formule correcte d’'une
pareille conception.

Et pourtant l’idée du droit naturel a existé. Elle
existe encore de nos jours. Elle y rencontre des partisans
aussl convaincus que jadis, qui ’expriment avec la méme
élévation de pensée, et la mettent au service de buts
d’une noblesse identique. Tout compte fait, on peut méme
prévoir qu’elle n’est pas prés de s’éteindre. Ainsi donc,
I’Idée et la Réalité entrent violemment en conflit. La réalité
se dérobe; I'idée subsiste. N’y a-t-il pas lieu, dans ces
conditions, de se demander si ce n’est pas I'idée qu’il
conviendrait d’étudier de plus prés? Jusqu'ores, on a
toujours, dans le probléme du droit naturel, tenté d’asservir
les réalités a I'idée. On I’a fait parce qu’on a implicitement
admis, parce qu’'on a cru que l'idée était vérité objective,
et que les réalités concrétes demeuraient —- nonobstant
des divergences apparentes — fondamentalement soumises
a cette verité supposée. L’échec de cette attitude nous
incite a prendre le probleme par l'autre face, et & nous
demander, non point si le droit naturel existe, mais pour-
quoi I'tdée du droit naturel existe. Cette 1dée est un fait
dans I'histoire des conceptions humaines. C’est de ce fait
qu’il faut rendre compte. C’est ce fait qu’il convient avant
tout d’expliquer. Il faut le faire, car si toute correspondance
entre 'idée et la réalité demeure conjecturale, on est fatale-
ment amené a rechercher comment il se fait qu’une



8 M. Henri De Page:

pareille idée existe. Comment et pourquoi donc est-elle
née? Comment se fait-il qu’on ait, a un certain moment,
pensé ,,en termes de droit naturel? Comment se fait-il
qu’on ait songé, pour expliquer et justifier les différents
droits positifs, a faire appel a la notion d’un droit supérieur,
dont les droits positifs ne sont, dit-on, et ne peuvent étre
que les émanations? — Et si 'on pousse plus avant,
comment se fait-il non seulement que pareille maniére
d’envisager les choses soit née, mais de plus qu’elle
se maintienne chez beaucoup de penseurs, malgreé tous
les reculs qu’elle a subi dans I'histoire, par rapport a sa
position premiére. Car en admettant méme que le droit
naturel ne soit pas une réalité, mais une simple idée,
encore faut-il expliquer pourquoi l'idée subsisfe. Une idée
qui n’est qu'une chimére meurt tot ou tard, comme meurent
les légendes. Celle qui nous occupe se maintient depuis
plus de vingt siecles, et résiste avec une étonnante tenacite.
Si elle s’est maintenue, c’est que tout en ne s’élevant pas
jusqu’au rang de réalité, elle est néanmoins plus qu’une
simple idée; elle correspond a4 un besoin, a une fonction
dans la vie sociale. Quel est ce besoin? Quelle est cette
fonction ? P

Telles sont les questions que je me propose d’examiner
ici,

I.

La position fondamentale du droit naturel, qui sub-
siste nonobstant les formules si diverses qul en ont été
proposées, peut se caractériser comme suit: il existe un
droit supérieur, issu de la nature des choses, objectif,
immuable, dont les droits positifs ne sont que les realisa-
tions?). 1l existe, en d’autres termes, un modele, un arché-

?) Bornons-nous a citer les définitions les plus pleines, les
plus caractéristiques, celles de Cicéron et de Grotius: ,,Est qui-
dem vera lex, recta ratio, Naturae congruens, diffusa
in omnis, constans, sempiterna...haec legi nec obro-
gari fas est, neque derogari ex hac licet, neque tota



I’idée de droit naturel. 9

type de la notion de droit, dont les différentes réalisations
positives ne sont que des transpositions dans l'ordre
humain, quelques lointaines et détournées qu’elles puissent,
de prime abord, paraitre.

Cet archétype existe-t-i1 réellement, nonobstant les
réalisations concrétes de la justice positive, si variables
et méme si contradictoires selon les lieux et surtout selon
les temps, réalisations qui constituent, seules, le donné réel,
expérimental, vérifiable? Nul ne le sait, et n’a jamais
pu le prouver. Mais on le suppose, on le dit, on le croit.
On dit notamment que cette soif, ce besoin de ,,droit
juste* qui domine toute I'histoire de I’humanité, ne se
concevrait point sans I’existence d’un pareil archétype, qui
joue, en l’espéce, le role de point de comparaison, de
systétme de référence. — Comment se fait-il que cette
croyance existe? Comment se fait-il que I'homme ait
été amené a la concevoir? C’est ce qu’il importe avant
tout de rechercher.

abrogari potest, nec vero aut per senatum aut per
populum solvi hac lege possumus, neque erit quae-
rendus explanator aut interpres Sextus Aelius, nec
erit alia lex Romae, alia Athenis, alia nunc, alia
posthac, sed et omnes gentes et omni tempore una lex
et sempiterna et immutabilis continebit.” (De Repu-
hlica 3. 22. 33; éd. Ziegler.) On remarquera (ue cette définition
contient déja tous les éléments de la théorie pure du droit naturel:
loi supérieure, écrite dans la nature, pouvant étre connue de tous,
éterneile, immuable, toujours la méme en tous temps et en tous
lieux, non susceptible d’étre abrogée par un pouvoir législatif
quelconque. — Voici d’autre part la définition de Grotius: ,,Le
droit naturel est une régle qui nous est suggérée par la droite
raison, d’apres laquelle nous jugeons nécessairement qu’une action
est injuste ou immorale, selon sa conformité avec la nature rai-
sonnable, et qu’ainsi Dieu, qui est ’auteur de la nature, défend
I'une et commande l’autre.” Par aprés, Grotius ira d’ailleurs
plus loin: il dira que le droit naturel est une chose si évidente
que nous devrions I’admettre méme si Dieu n’existait pas: ,,et si
Deus non esset. La ,,laicisation’ du droit naturel est, a la fois,
le plus impressionnant et le plus curieux effort qu’on ait fait pour
affirmer son existence et assurer son admissibilité.



10 M. Henri De Page:

Pour ce faire, il faut, a notre sens, remonter a la
philosophie grecque qui a marqué d’une si forte empreinte
le mécanisme de nos cerveaux occidentaux.

La pensée grecque offre a4 nous, modernes, rompus
aux methodes scientifiques qui se basent avant tout sur
I'observation et l’expérimentation, le spectacle le plus
étrange qui soit. Comme toute philosophie qui se respecte,
la philosophie grecque n’a pas craint de s’atteler aux
problémes les plus formidables que I'intelligence humaine
puisse se poser. Et chose vraiment surprenante, les Grecs,
dont les moyens techniques de recherche étaient dérisoires,
qui ne disposaient d’aucun instrument de mesure, qui ne
connaissaient ni le baromeétre, ni le thermomeétre, ni le
microscope, ni la lunette d’approche, qui n’utilisaient
la balance qu’a des fins utilitaires, qui n’auraient jamais
songé a disséquer un cadavre, les Grecs, dis-je, se sont
non seulement posés des problemes sur la nature du monde
qui nous font encore reculer aujourd’hui, mais ils ont eu
des 1dées nettes, précises, sur toutes les sciences qui se
sont, depuis lors, péniblement constituées: cosmologie,
astronomie, physique, médecine, droit, morale, politique.
Et non seulement ils ont, dans tous ces domaines, émis
de pareilles idées et bati, grace a elles, des systémes 1m-
posants, mais ils croyaient profondément a leur exactitude,
a leur vérité.

En quol consistaient ces systémes? — Il n’est pas
inutile, je crois, de nous y arréter quelque peu.

Prenons par exemple la théorie des quatre éléments
dans la physique d’Aristote, ou notre philosophe entend
découvrir les principes premiers de la composition de la
matiére.

Aristote cherche, en physique aussi bien que dans
les sciences dites morales ou rationnelles, a percer I’énigme
des choses. C’est incontestablement, a cet égard, un parfait
philosophe. Comment procéde-t-il ? Il part de cette consta-
tation que les corps se présentent 4 nous avec des qualités,
des propri¢tés dont les unes sont spécifiques de certains



L’1dée de droit naturel. 11

corps, et les autres communes a tous. On retrouve ces
dernieres indifféremment dans tous les corps. Ce sont
donc des qualités, des propriétés stables. Telle est la
propriété d’un corps d’étre chaud, froid, sec, humide, mou,
dur, léger, lourd, etc. . . . Ces propriéteés, qu'on retrouve
indifféremment dans tous les corps, tantot a 1'état simple,
tantot a I'état combiné (un corps peut étre a la fois sec
et dur, chaud et humide, lourd et mou, etc. . . .) se groupent,
remarque Aristote, par ,,couples de contraires’’. Au sec
correspond ’humide; au chaud, le froid; au léger, le lourd,
etc. . . . Or, continue notre auteur, parmi toutes ces pro-
priétes, il en est, — Aristoteles dixit — quatre essen-
tielles: le chaud, le froid, le sec et 'humide. Ces quatre
éléments, ainsi privilégiés sans qu’on sache exactement
pourquoi, permettent, si on les réunit deux a deux, six
combinaisons possibles. Mais sur ce nombhre, deux combi-
naisons sont éliminées, parce qu’étant composées de
,,contraires, leurs éléments se neutralisent, s’annulent
(un corps ne peut pas étre a la fois chaud et froid, sec et
humide). Il reste donc, parmi les ¢léments privilégiés,
quatre combinaisons possibles: le chaud et le sec, le chaud
et 'humide, le froid et le sec, le froid et ’humide. Or,
sl on examine les quatre combinaisons, on constate que
la combinaison chaud-sec donne-le feu, la combinaison
chaud-humide donne I'air, la combinaison sec-froid donne
la terre, et la combinaison froid-humide donne 1'eau.

feu chaud air
K//r Y~
humide
o _r
\ /
™ froid <« eau

sec
terre

Et voila, dit Aristote, les quatre éléments fondamen-
taux de la matiere; voila les corps simples qui ont servi
a constituer le monde. Et notre auteur souligne: ainsi se
trouve acquise ef prouvée la tétrade des éléments. Et
il s’étonne sincérement que ses prédécesseurs — qui avaient
déja eu l'attention attirée sur ces ¢léments — n’aient pu



12 M. Henr1 De Page:

trouver la preuve de leurs assertions, preuve qu’il vient,
lui, de formuler?).

Cet exemple de la recherche aristotélicienne n’est pas
unique. Faut-il rappeler que notre philosophe réfute, d’une
maniére décisive croit-il, 'hypothese du ,,vide* formulée
par les atomistes en affirmant que si le vide existait, tous
les corps devraient y tomber avec la méme vitesse, ,,ce
qui est impossible’ (1). N’est-ce pas Aristote qui a rendu
a la terre sa place au centre de I'univers, qu’on lui contestait
depuis longtemps. Ailleurs, il prétendra que le cerveau est
froid, et qu’il est tel parce qu’il est destiné a ralentir
I'action du coeur. Pour réfuter la théorie de la respiration
de Démocrite, il dira que si les animaux aquatiques
respiraient, il faudrait qu’il y ait de I'air dans l'eau, ,,ce qui
est une impossibilité*‘. Rappelons encore la fameuse théorie
dite des ,,lieux naturels‘‘, batie sur ’existence prétendue
de deux formes fondamentales de géomeétrie: le cercle et
la ligne droite?). Les formes fondamentales du mouvement
doivent, dit-il, y correspondre, et de facon telle qu’a
chacune des matiéres fondamentales appartienne un mode
particulier de mouvement. (Cest ce qui ,,explique® que le
ciel est circulaire; que le ,,lieu naturel’* du feu est le haut,
que le lieu naturel de la terre est le bas, et que les lieux
naturels de l'air et de I’eau sont . . . les régions inter-
médiaires. Et pourquoi omettrais-je de rappeler que le
grand Aristote reprit a son compte, sans y objecter, nombre
de croyances populaires, et notamment celle qui voulait
que les femmes, a certains moments de leur vie physio-
logique, fassent rougir — trés légérement, il est vral —
les miroirs sur lesquels elles soufflent (de insomniis,
2. 459 b, 27 sq., cité par Gompertz, Les penseurs de la
Grece, t. I1I, p. 64). . . .

3) Voyez Gompertz, Les penseurs de la Gréce (Paris 1re et
2e éd. t. III p. 70 ss.), et Aristote, De anima, I 4, 400a, 14 sq.,
et 410a, 1 sq. (références empruntées a Gompertz).

4) Aristote, De Caelo I 2 et II 3 (Gompertz, ibidem).



L’idée de droit naturel. 13

Si je vous ai cité ces théories, dont la puerilité est no-
toire®), ce n’est certes pas pour le plaisir de railler Aristote
dans I'une des parties aujourd’hui reconnue la plus faible
de son oeuvre. Ce serait fort peu digne. C’est uniquement
parce que de pareilles conceptions me semblent significa-
tives au plus haut point — au point crucial, dirais-je ——
d’une certaine incidence du mécanisme de la pensée.
Comment se fait-il que de pareilles puérilités aient pu, en
toute bonne foi, étre proposces et soutenues? Comment
se fait-il surtout que plusieurs d’entre elles se soient
maintenues pendant des siécles, au point qu'aux fonda-
teurs de la science expérimentale a I'époque de la Renais-
sance, on ait si énergiquement opposé les dogmes aristotéli-
ciens, et qu'au nom de ces dogmes, on n’ait pas hésité
a condamner des vérités aujourd’hui unanimement ad-
mises, non seulement au nom de la Bible, mais au nom
de la raison®). — Par insuffisance de moyens techniques
d’investigation ? Peut-étre, et sans doute pour une grande
part. Mais aussi, et en considération méme de cette in-
suffisance, par une orientation spéciale de 1’esprit
qui, voulant malgré tout s’éclairer, s’aventure dans, autant
dire, la seule voie qui lui est ouverte, la ,,spéculation”).

5) ,,Un dixiéme d’empirisme, neuf dixiemes de spéculation,
voila comment ’on peut, sans injustice, qualifier le contenu des
ouvrages qu’Aristote a consacrés aux questions de physique,
et a celles qui s’y rattachent. Et qu'on en prenne bhien note:
nous n’entendons pas ici par spéculation le fait de déduire légitime-
ment des conclusions aprés en avoir solidement établi les pré-
misses . . . Il s’agit bien plutot de 1’apriorisme au mauvais sens
de ce mot, du fait de partir d’hypothéses arbitraires ou de pré-
jugés naturels, et de les étendre, de les amplifier au moyen d’une
dialectique subtile, qui en impose par son adresse et son habileté,
mais qui ne donne aucun fruit utile.* (Gompertz, Les penseurs
de la Grece t. I1I p. 69.)

) Les théories de Galilée furent condamnées par le tribunal
de I’Inquisition comme contraires a la raison et a la bible.

) Ne trouvons-nous pas la méme tendance dans toutes les
,,théories’* physiques soutenues par les anciens, notamment dans
la théorie de la vision qui, pour Démocrite, suivi par Lucréce,



14 M. Henri De Page:

Et c’est ici qu’apparait I’abime qui existe, en ce qui
touche précisément la meéthode de recherche, entre la
science et la philosophie, ou plus exactement certaines
philosophies, et notamment la philosophie grecque clas-

sique, traditionnelle.

Tandis que la science observe, expérimente, vérifie,
compare, pese, compte, mesure, qu’elle borne en d’autres
termes son ambition A connaitre les phénoménes, et refuse
de s’aventurer sur le terrain des causes®), la philosophie,
elle, ne cherche pas a connaitre, mais a comprendre?).

est causée par la projection de particules lumineuses qui se dé-
tachent des objets et viennent frapper l'organe de la vue, alors
que les pythagoriciens supposaient au contraire que l'oeil projette
hors de lui les rayons qui vont saisir les objets percus; dans la
théorie de la connaissance, imaginée par Empédocle, qui ne
s’explique que par le contact du semblable avec le semblable,
et dans laquelle 'oeil, véritable lanterne, est composé de feu et
d’eau. Les parties ignées servent a la perception du feu extérieur
(clarté) et les parties aqueuses, a celle de l'eau (obscurité). Les
efflures ignées et aqueuses s’approchent de 'oeil. Par le fait que
le semblable attire le semblable, les parties correspondantes en
sortent, et le contact, qui se produit en dehors de 1’oeil, mais tout
prés (!), forme la perception visuelle, la connaissance. N’est-ce
pas enfin au meéme état d’esprit que se rattache la conception de
I’air comme matiére primordiale chez Diogéne d’Appolonie, et
dont notre auteur fait tout dériver, le physique comme le psychicue.
On sait a quel point cette théorie curieuse a excitéla verve d’Aristo-
phane dans ,,les nuées‘’, représentées a Athénes en 423, ou le plus
grand poéte satirique de tous les temps a criblé de ses traits
acérés les manifestations les plus diverses de la ,,période des
lumiéres*’, dont nous aurons a reparler.

8) Newton disait: je me borne a expliquer les phénomeénes;
je n’en connais pas les causes. — Newton n’a jamais dit que tous
les corps s’attiraient en raison directe de leur masse et en raison
inverse du carré de leur distance; il a dit: tout se passe comme
si les corps s’attiraient, etc. . . . Il y a évidemment un monde
entre 1'une et 1’autre formule.

%) Voyez a ce sujet Lévy-Bruhl, La morale et la Science
des moeurs, neuviéme éd., Paris, Alcan, 1927, p. 109 ss. — Cela
se remarque chez tous les grands philosophes grecs de 1’époque
classique, aussi bien que chez Aristote. Si c’est a lui que nous
nous sommes principalement arrété, la raison s’en trouve dans le



E’idée de droit naturel. 15

Ele se donne pour tache d’atteindre d’emblée la raison
fordamentale de tout ce qui est. C’est parce que son
orertation d’esprit est telle qu’elle néglige les phéno-
menes, pour s’efforcer, par au dela d’eux, d’atteindre
directement le noumeéne, la substance, la nature des choses.
Awsd ne recherchera-t-elle pas le ,,comment®, mais le
»potrquol’” des choses. Elle ne s’attachera pas aux causes
efficentes, mais aux causes premiéres, aux causes finales.
Ele ne fera pas de la physique, mais de la ,,méta-
physique1%). Et c’est ce qui explique précisément que,

fai: [ue c’est sous ,,l’autorité’* de ses théories que le monde
occddental vivra jusqu’a la Renaissance. Rappelons-nous qu’il
était fréquent au Moyenige de condamner des théories nouvelles
Parcc qu’elles étaient contraires a celles d’Aristote. C’est ce qu’on
a pyelé ,,’argument d’autorité.

Jue ce désir de ,,comprendre’* apparaisse, en quelque sorte
au paroxysme, chez Aristote, cela nest pas un seul instant dou-
teux.Ce désir est sa passion dominante (Gompertz, Les penseurs
de la Gréce, t. III p. 62). Il s’excuse de ses erreurs par sa ,,soif
d’apyrendre‘. ,,Si nous nous égarons dans nos recherches, nous
ne meritons pas pour cela le reproche de témérité: loué soit plutot
le zék qui nous a entrainé a l'erreur” (De Caelo, cité par Gom-
pertz t. III p. 66). C'est a cette ,,s0if d’apprendre’ — de ,,com-
prenae‘ — qu’il faut attribuer 1’esprit inventif de tous ceux
qui saventurent sur le terrain de la spéculation. Dans leur désir
d’exgiquer, ils tournent trop souvent le dos a la reéalité; ils inter-
prétert; ils ,,inventent‘. N’est-ce pas, au fond, le propre de toute
I’époque ,,des lumiéres‘, cette époque ou la pensée grecque,
rommnt avec la tradition, s’est détournée des mythes et de la
légenle, et grice aux postulats inconscients dont nous parlerons
bientit, a voulu reconstituer le monde par les seules lumiéres
de la Raison. L’insurrection contre la légende était assurément
loualie; c’est d’elle que date la fondation de la science. Mais cette
sciene, en Gréce, n’élait qu’apparente: elle n’avait pas pour
objecif de ,,connaitre’, mais plutét de ,,comprendre‘. Probléme
insolible, par son libellé méme.

%) Il n’y a rien de plus significatif a cet égard que de rappeler
les orgines de la philosophie de Socrate (voyez 4 cet égard Burle,
La nition de droit naturel dans ’Antiquité grecque, thése Lyon
1908.p. 141 ss.). Socrate procéde d’Anaxagore. Celui-ci considére
qu’a ’origine, tout est confondu dans le chaos, et qu’il a fallu
une -ause, l'Intelligence universelle (vovs) pour déclancher



16 M. Henri De Page:

dans le probléme du monde et des choses, elle n’aura pas
souci de saisir les mouvements, mais le mouvement, le
mouvement en sol; qu'elle ne s’attardera aux phéno-
menes de la pensée et du sentiment que pour rechercher
I’Ame, le premier principe qu’elle suppose derriére eux:
qu’elle n’étudiera pas les morales, mais la morale, le bien
en sol; qu’elle ne recherchera pas les droits, mais le
droit, le droit juste et véritable, et par conséquent universel.
— Et elle prendra cette attitude parce qu’elle estime que
si elle connait le mouvement, la pensée, la morale,
le droit, elle connaitra nécessairement et d’emblée tous les
mouvements particuliers, toutes les morales particulieres,
tous les droits particuliers!), car ceux-ci ne peuvent étre,
dit-elle, que la réalisation, la représentation de ceux-1a'®).

I’organisation du monde. Socrate s’empare de cette idée. 11 trouve
dans Anaxagore un maitre qui lui expliquera, selon ses désirs,
la cause de toutes choses (cause qu’il n’a pas trouvé dans les
sciences physiques) qui, aprés lui avoir dit sila terre est plate ou
rcnde, lui aurait appris la nécessité et la cause de la forme
qu’elle peut avoir. Je me flattais, dit Socrate, qu’aprés avoir
assigné cette cause, et en général et en particulier, il me ferait
connaitre en quoi consiste le bien de chaque chose en particulier
et le bien commun a toutes (ro sxaorw Peitioctor xae O xotrov
naow). Aussi comprend-t-on mieux alors Dappréciation de
Bayle (Dicticupaire historique et critique, V° Anaxagore):
,,Je ne bldmerai point Socrate d’avoir souhaité une explication
de 'univers telle qu’il I'indique, car qu’y aurait-il de plus beau
que de savoir distinctement et dans le détail pourquoi la perfection
du monde a demandé¢ que chaque planéte etit la figure, la situation,
la vitesse qu’elle a, et ainsi de suite. Mais cette science n’est pas
faite pour le genre humain. A moins d’avoir I'idée que Dieu a
suivie en faisant le monde, on ne pourrait point donner les expli-
cations que Socrate souhaitait.

11 Tl n’est pas sans intérét de remarquer qu’Aristote, en parlant
d’Homeére, disait d’ailleurs que la poésie est plus philosophique
que l'histoire, car, en exprimant le général, elle recherche moins
comment les choses sont arrivées que de quelle facon elles
devaient arriver (Poétique, IX 1, 2).

12) C’est ce qui explique qu’Aristote, quoiqu’ayant été, dans
I’Antiquité,l’'un des hommes quise soient montrés leplus respectueux
du fait et de l'observation, n’a pas réellement fait progresser la



1’idée de droit naturel. 17

Comment s’explique donc cette tendance a rechercher
le nouméne, la nature des choses, plutot que de partir
du phénoméne qui, a tout prendre, est la seule réalité
vérifiable, et de chercher a le ,,connaitre‘‘ dans toute sa
complexité, avant de vouloir le ,,comprendre® ?

Par deux postulats, absolument indémontrables, mais
qui sont & la base de tout I'intellectualisme grec, postulats
qui nous ont dominé pendant vingt siécles, et nous do-
minent encore: le premier est que le monde est un tout
coordonné et harmonieux, un xoopos; le second, que la
raison humaine peut le connaitre et le comprendre!?).
Sans 1’existence de ces deux postulats, il n’aurait pas été
possible que la recherche humaine se soit orientée ainsi
qu’elle I'a été'). Sans eux, point de ,,philosophie®. Avec

science. Il ne cherche pas, en effet, a ,,connaitre, mais a ,,com-
prendre‘’, et il n’attache de valeur A ses observations que dans
la mesure ou elles confirment ou contredisent une interprétation
du monde, qu’il se fait. Celles-l1a sont subordonnées a celle-ci.
Non seulement ,,ses recherches reposent souvent sur une connais-
sance trés incertaine des faits, mais son interprétation des faits
— réels ou prétendus — est trés souvent arbitraire aussi, et in-
fluencée par des opinions précongues. Elle témoigne beaucoup plus
des inépuisables ressources d’un cerveau prétenduement inventif
que de la discipline sévére d’un esprit qui domine ses fantaisies,
et les plie au joug impitoyable des faits‘. (Gompertz, Les pen-
seurs de la Gréce, 1re et 2e éd., t. III, p. 67). ,,Comprendre*
et non ,,connaitre‘ . . . plus on y réfléchit, plus on constate que
le secret de la pensée antique se trouve dans cette regrettable
confusion entre deux méthodes de recherche. Nous retrouverons,
trait pour trait, la méme inflexion d’esprit chez J. J. Rousseau
et les théoriciens du ,,contrat social’‘, cette autre manifestation-
type de ,,l’esprit inventif.* N’est-ce pas d’ailleurs la caractéris-
tique fondamentale de beaucoup de ,,philosophes‘?

13) C’est surtout St-Augustin qui, dans sa ,,Cité de Dieu®’,
a repris l'idée grecque du xocuos, connu de la Raison, et l'a
transmise a la philosophie médiévale classique.

14) On peut se demander si clle ne devait pas l'étre, étant
donné l’inexistence, a cette époque, de moyens techniques d’in-
vestigation. Cela est possible, et méme trés probable. Mais cela
ne change rien au fait que celte orientation de ’esprit a existé,
et a influencé la pensée humaine pendant plus de vingt siécles.

Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 55. 2



18 M. Henri De Page:

eux, au contraire, la recherche intellectuelle, ,,rationnelle*,
cérébrale, nait. C’est d’eux que dérive cette attitude de
I’esprit qui caractérise, en Gréce, ce qu'on a appelé la
,période des lumicres*’, époque ou les Grecs, se libérant
de la tradition, remplacérent ,la croyance aveugle par
la pensée lumineuse*‘. En eux, se trouve toute la justifica-
tion de notre maniére de penser depuis vingt siecles, de
ce qu'on appelle le ,rationnalisme’, forme d’expression
intégrale d’un étre qui se croit et s’affirme supérieur. —
La premiere réaction contre cette inflexion de l'esprit
date de la Renaissance, et s’est manifestée dans le domaine
des sciences naturelles (Galilée, Newton, etc. . . .). Clest
a elle que nous devons les progres de la science contempo-
raine. L.a seconde date de notre époque. C’est 'introduction
de la méthode sociologique dans les sciences dites morales
ou rationnelles, considérées jusqu’ores comme se suffisant
a elles-mémes, et sans rapport aucun avec le donné phy-
sique, climatique, géographique, ethnique, économique ou
sociologique, qui constitue le milieu dans lequel le monde
moral se développe. L’une et I'autre de ces réactions ont
pour objet de placer I’étude des faits et ’expérience, et
non les fausses lueurs de linvestigation ,,rationneile,
au premier plan de la recherche scientifique.

Je pourrais suivre le développement de cette dispo-
sition spéciale de comprendre les choses, qui constitue 'atti-
tude philosophique, a travers toute I'histoire de la pensee
humaine jusqu’a nos jours. Mais cela nous entrainerait
trop loin%). Revenons a notre sujet. Dans cette orientation

15) Nous nous bornerons a prendre, pour illustrer notre maniere
de voir, deux exemples-types, celui de Descartes, et celui de
J. J. Rousseau. _

Le premier surtout est, 4 notre sens, des plus caractéristiques.

Descartes connut les travaux de Galilée, et il en discuta
avec le Pére Mersenne, un de ses anciens compagnons de collége.
Ce qu’il en pensait nous est révélé par sa correspondance avec
Mersenne. Voici a titre documentaire deux extraits des lettres de
Descartes 4 Mersenne. Lettre du 22 juin 1637: ,,Je vous prie de
m’excuser si je ne réponds point a votre question touchant le



L’idée de droit naturel. 19

spéciale de la recherche, que je viens de caractériser,
Porigine de I'idée méme du droit naturel n’apparait-elle
pas en pleine lumiére ? Ne s’explique-t-elle pas précisément
par cette attitude de l’esprit qui consiste a rechercher
le ,,pourquoi‘‘ des choses, avant d’en connaitre le ,,com-
ment‘‘, & se demander ce qu’est le droit plutét que d’ob-
server les droits, a rechercher les causes finales plutét
que les causes efficientes, a prétendre atteindre les nou-
ménes avant de connaitre les phénomenes. Si réellement,
le monde est un xoeros un tout coordonné et harmonieux,
un mécanisme dont les réalités concretes ne sont et ne
peuvent étre que des manifestations, variables en surface,

retardement que recoit le mouvement des corps pesants par ’air
ol ils se meuvent; car c’est chose qui dépend de tant d’autres
que je n’en saurais faire bon conte dans une lettre. Je puis seule-
ment dire que ni Galilée, ni aucun autre ne peut rien déterminer
touchant cela qui soit clair et démonstratif, s’il ne sait pre-
miérement ce que c’est que la pesanteur et qu’il n’ait
les vrais principes de la physique.”” (G’est nous qui sou-
lignons.) Lettre du 11 octobre 1638: ,,Je commencerai cette lettre
par mes observations sur le livre de Galilée. Je trouve en géneral
qu’il philosophe (!) mieux que le vulgaire, en ce qu’il quitte
le plus qu’il peut les erreurs de I’Ecole, et tiche & examiner les
matiéres physiques par des raisons mathématiques. En cela,
je m’accorde entiérement avec lui, et tiens qu’il n’y a pas d’autre
moyen pour trouver la vérité. Mais il semble qu’il manque beau-
coup en ce qu’il fait continuellement des digressions, et ne s’arréte
point a expliquer tout a fait une matieére; ce qui montre qu’il ne
les a pas examinées par ordre, et que, sans avoir considéré
les premiéres causes de la nature, il a seulement
cherché les raisons de quelques effets particuliers, et
aussi qu’il a bati sans fondement.” (C’est nous qui soulignons.) —
Ces deux passages ne sont-ils pas une preuve éclatante de I’abime
qui sépare, et séparera toujours, la philosophie et la science ?
Ne démontrent-ils pas combien Descartes est resté philosophe,
a la recherche, comme les grecs, du ,,pourquoi‘‘ des cltoses et non
du ,,comment®, plus avide de comprendre que de connaitre.
» « « » et que, sans avoir considéré les premiéres causes de la
nature, il a seulement cherché les raisons de quelques effets
particuliers, et qu’ainsi il a bati sans fondement.” C’est
tout a fait formel. Et c’est ce qui explique que I’oeuvre de Descartes



20 M. Henri De Page:

mais immuables dans le fond, si un tel point de départ
est vrai, s’il existe une lex una et communis, un arché-
type du droit inscrit dans la nature des choses et que saisit
la raison, tout est exact. Mais le point de départ est-il vrai?
Personne, jusqu’ores, ne I'a démontré, et personne, vrai-
semblablement, ne le saura jamais. — L’existence d’un
droit naturel nouménal est donc un postulat, une spécula-
tion. Le droit naturel n’est qu'uneattitudedel’esprit;
ce n’est rien d’autre. C’est le produit d’une attitude philo-
sophique; c’est une croyance, une hypothése, qui résulte
d’une certaine maniére de concevoir le monde. C’est une
philosophie; ce n’est pas une réalité. Si la philosophie
grecque, ou plus exactement la méthode propre a la philo-

est restée entiérement philosophique, malgré ses apparences
scientifiques. Descartes fut et resta un philosophe, un méta-
physicien; it ne fut pas un expérimentateur. Sans doute a vingt
ans, ,,mécontent des docteurs et des livres‘’, rompit-il avec I’Ecole,
et se détourna-t-il d’Aristote et de ,l’argument d’autorité‘.
Sans doute résolut-il de chercher désormais seul la vérité, en lui-
méme ,,et dans le grand livre de la nature‘‘. A cet égard, sa posi-
tion de départ est remarquable, et il faut lui en conserver le
mérite. Mais il ne sut pas la maintenir. Tous ses procédés de re-
cherche ne sont-ils pas essentiellement ,,philosophiques*? ,,Il y a
deux moyens‘, dit-il, ,,pour s’élever a la connaissance de la vérité
sans crainte de se tromper: 1’intuition et la déduction. L’in-
tuition n’est pas le témoignage variable des sens ni le jugement
trompeur de 'imagination, mais la conception d’un esprit attentif,
si distincte et si claire qu’il ne lui reste aucun doute sur ce qu’il
comprend.” Intuition et déduction; ni expérimentation, ni in-
duction! IEtait-il étonnant que Descartes et Galilée soient restés
impénétrables I'un a4 l'autre? N’est-ce pas d’ailleurs de cetle
fausse sécurité de I'intuition (qui cherche & comprendre et a inter-
préter le monde plutot qu’a le connaitre) que découle le principe
cartésien demeuré fameux ,,toutes les idées claires sont des idées
vraies“? N’est-ce pas ce faux principe qui amena Descartes,
sous coulelir d’idées claires et de déductions pures, a affirmer,
en mécanique, quantité de lois secondaires que 1l’expérience a
démontrées complétement fausses?

L’exemple de J. J. Rousseau est tout aussi significatif. Celui-ci
est un philosophe, et n’est qu’un philosophe; pis encore, c’est un
réveur. Aussi ne s’étonnera-t-on point de trouver dans ses oeuvres



L’idée de droit naturel. 21

sophie grecque (et a certaines autres philosophies), n’avait
pas existé, il n’y aurait jamais eu de conception du droit
naturel. Le droit naturel n’est pas la justification du droit
positif. C’est une justification, qui trouve son point
d’appul dans une certaine maniere de concevoir le monde;
ce n’est rien de plus?®).

des phrases telles que celles-ci: ,,L’homme est né libre, et partout
il est dans les fers. Tel se croit le maitre des autres qui ne laisse
pas d’étre plus esclave qu’eux. Comment ce changement
s’est-il fait? Je 1’ignore. Qu’est-ce qui peut le rendre
légitime? Je crois pouvoir résoudre la question.*
(Contrat social, livre I, chap. I, ler al.) L’histoire, la réalité?
Peu importe a notre auteur. Il les ignore délibérément. La
,,légitimité’“ des choses, voila ce qui l'intéresse uniquement.
Et dans le ,,discours sur’origine de’inégalité¢‘:,,D’autres pourront
plus aisément aller sur 1a méme route, sans qu’il soit facile a per-
sonne d’arriver au terme; car ce n’est pas une légére entreprise
de déméler ce qu’il y a d’originaire et d’artificiel dans la nature
actuelle de ’homme, et de bien connaitre un état qui n’existe
plus, qui n’a peut-étre point existé, qui probablement
n’existera jamais, et dont il est pourtant nécessaire d’avoir
des notions justes pour bien juger de notre état
présent. (Préface du discours sur l’inégalité, al. 4; c’est nous
qui soulignons.) Et plus loin, dans le discours lui-méme (exorde):
,»,J1 ne faut pas prendre les recherches dans lesquelles on peut
entrer sur ce sujet pour des vérités historiques, mais seulement
pour des raisonnements hypothétiques et conditionnels, plus
propres a éclaircir la nature des choses qu’a en montrer
la véritable origine.” Combien on a eu raison lorsqu’on a dit
que, chez Rousseau, ,,ce n’est pas 'origine historique de 1’Etat
qu’il s’agit de découvrir, mais son origine morale’ (Robert
Redslob, Die Staatstheorien der franzosischen Na-
tionalversammlung von 1789, Leipzig 1912, p. 35; cité¢ par
Gompertz, Les penseurs de la Grece, t. I p. 430 de I’édition
frangaise de 1928).

16) On observera a cet égard que la majorité des auteurs qui
se sont occupées du droit naturel sont des philosophes. L’origine
purement philosophique de la notion est certaine, ainsi que nous
le démontrerons dans la suite. Citons pour le surplus Aristote,
St-Augustin, Suarez, J. J. Rousseau, Kant, etc. etc. . .. Les juristes
de profession se sont, en général, fort peu souciés de la question.
On peut citer comme exceptions, parmi les noms les plus illustres,



22 M. Henri De Page:

IL.

Si ce que je viens de dire est exact, il doit étre possible

de vérifier dans I'histoire que la croyance & I'existence
d’un droit naturel ne s’est pas manifestée des I'origine des
sociétés, et qu’elle n’est au contraire apparue qu’au stade
de développement de la pensée humaine ou la conception
philosophique du monde a laquelle je viens de faire allu-
sion s’est accréditée. Si, par contre, le droit naturel est
une réalité, a laquelle 'homme est soumis, prédestiné,
comme il ’est aux lois physiques (rappellons-nous la concep-
tion de Cicéron: quaedam innata vis 1nseruit), on
ne concoit pas que, pour établir les premiéres regles de
droit, les civilisations primitives, n’y aient pas recouru.
Cest 'un ou ''autre. Ou le droit naturel est une réalité,
avec tous les caracteres de nécessité objective et subjective
qu'on lui préte; et dans ce cas, 'homme a toujours di
vivre sous son influence; — ou il n’est qu’une interpréta-
tion philosophique du monde; et on congoit alors qu’elle
ne se révele qu’au moment ou cette philosophie elle-méme
apparait.
Cicéron, Grotius et les auteurs modernes de philosophie du droit:
Geny, Le Fur, Dabin, etc. ... En ce qui concerne Cicéron, il semble
bien qu’il s’agisse plus de phraséologie que d’autre chose (voyez
I'une des notes suivantes). Grotius semble bien avoir échoué¢
sur le terrain du droit proprement dit (voyez également 1’une
des notés suivantes), et quant aux contemporains, tous sont
a peu pres d’accord pour réduire, dans le droit concret, le droit
naturel & quelques grands principes, vagues, généraux et fort peu
nombreux (deux ou trois, d’aprés Le Fur) qui nécessitent, pour
devenir pratiquement utilisables, I’apport incessant et substantiel,
soit de la morale, soit de la technique. D’autre part, ainsi que nous
le verrons dans la suite, les Romains, peuple de juristes par
excellence, n’ont jamais eu recours au droit naturel dans leurs
constructions juridiques.

La notion de droit naturel ne trouve sa place qu’en morale
et en philosophie. Elle est extrémement tenue, sinon inexistante,
dans la science du droit proprement dite.

C’est cette emprise constante de la théologie sur le droit
qui a arrach¢ a Gentilis ’exclamation devenue célébre: ,,Silete
theologi in munere alieno.‘



I’1dée de droit naturel. 23

Je crois pouvoir dire que l'exactitude de I'une et
I'autre de ces deux propositions est aujourd’hui certaine.

Les meilleurs auteurs en ces matiéres, ou I’histoire
domine, sont d’accord pour reconnaitre que la conception
proprement dite du droit naturel n’apparait, dans la pensée
grecque, qu’'a I'époque dite ,,des lumieres*“17). (C’est alors
pour la premic¢re fois que la notion de droit naturel se
manifeste dans sa forme pleine, spécifique!®). Antérieure-
ment, elle était inconnue. Ce n’est pas a dire que les
premiers hommes n’aient pas recouru a des forces mys-
térieuses, invisibles, suprahumaines, pour expliquer les
phénoménes, ou justifier leurs actions. C’est-la une des
caractéristiques les plus certaines de D'esprit primitif.
Mais que ces forces supérieures (religion, croyances, magie)
aient pris la forme spécifique du ,,droit naturel*, d’une
loi supérieure, immuable, imposée par la nature des choses,
dont les droits positifs ne seraient que des manifestations
et en laquelle ils trouveraient leur justification, on n’en
trouve aucune trace. Certes, la forme et le meécanisme
d’éclosion des premieéres régles de droit, dans les civilisa-
tions primitives, nous sont encore mal connus. Ils le sont
surtout dans cet aspect spécial du probléme: I'attitude
psychologique qui existait chez ceux qui les imposaient,
ou s’y soumettaient. Mais il semble néanmoins certain
qu’on n’a jamais, dans I’établissement des premieres regles
de droit, eu recours a la notion de ,,droit naturel* pour
préciser leur contenu, ou les légitimer. Jamais on n’a songe,
dans I'un et I'autre but, a solliciter les ,,lois de la nature®‘.
Les premieres regles de droit semblent étre sorties des

17y Gompertz, Les penseurs de la Gréce, t. I, livre III,
chap. IV; Westrup, Sur la notion de droit et le mode primitif
de formation du droit positif, article dans la Revue d’histoire du
droit, 1931, p. 13/14.

18) 11 est curieux de constater que la théorie ,,rationnaliste‘
de l'origine de I’Etat par le ,,contrat social® ne date pas des
XVII ou XVIIIe siécle. Les Grecs, par le méme effort de ra-
tionnalisme, ’avaient déja formulée: voyez Gompertz, op. cit.
t. I, livre III, chap. IV, § IV in fine, et Platon, Rép. II 358 e.



24 M. Henri De Page:

décisions d’,,experts en droit*, des @ecpeares (décisions des
thémistes), des dewae (jJugements des rois), des sentences
des colléges pontificaux. Denys d’Halicarnasse s’appuie
visiblement sur une antique tradition lorsqu’il nous dit
,»que les rois, conformément a leur conviction (s¢’avrov),
dictaient par des jugements (dexar) le droit aux plaignants,
et que lorsqu’ils jugeaient que tel précepte devait étre
suivi, ce précepte avait force de loi (vopos)!l®). Conforme-
ment au droit naturel ? — Non pas. Le texte dit: conformé-
ment a4 leur conviction. Quelle était cette ,,convic-
tion‘‘ ? Etait-elle a base de ,,droit naturel*“? — Rien ne
permet de l'affirmer, ni méme de le supposer. Car une
justification si claire, si péremptoire, eut certainement laissé
des traces dans les textes. Sans doute, au point de forma-
tion des premiéres régles de droit, trouvons-nous un certain
besoin d’ordre, d’organisation, de régle, et partant de lois
et de droit. Mais ce besoin prend racine dans un ensemble
de données éparses dans la conscience collective (dont les
,.experts en droit*‘: Rois, thémistes, colléeges pontificaux,
sont les interprétes), données vagues, non precisées, non
spécifiques, et dont la part la plus importante semble faite
de régles religieuses??). A cette part s’ajoute le donné
ethique ou politique propre a chaque peuple, et dont, en
général, les anciens se sont montrés particulierement
jaloux. N’oublions pas, en effet, que la notion d’une loi

19) Westrup, art. préc. p. 12. — Ce texte montre également
que la théorie romano-canonique de la formation de la coutume
est inexacte (comme Westrup le démontre d’ailleurs trés finement),
et que la coutume ne se serait jamais cristallisée, comme régle
juridique, si elle n’avait été consacrée, officiellement reconnue
par les ,,experts en droit‘ qui 'ont incorporée dans leurs décisions.

20) Chez les Grecs et les Romains, comme chez les Hindous,
la loi fut d’abord une partie de la religion. Les anciens codes
des cités étaient un ensemble de rites, de prescriptions liturgiques,
de priéres, en méme temps que de dispositions législatives. Les
régles du droit de propriété, du droit de succession y étaient
éparses au milieu des ordonnances réglant les sacrifices, la sépulture

et le culte des morts.”” (Fustel de Coulanges, La cité antique,
1864, p. 218.)



1’idée de droit naturel. 25

supérieure, universelle, commune a tous les peuples, est
aux antipodes des conceptions de la cité antique?!). Point
de trace donc, en aucune maniere, d’une lol supérieure,
objective, s'imposant dans l'ordre moral comme les lois
de l'ordre physique, de la ,,lol commune* qu’on célébrera
plus tard (o vopos o xowos una lex et communis),
immeédiatement connue de l'intelligence ou de la conscience
(quaedam innata vis inseruit), qui serait a la fois, et
au méme titre de nécessité, la source et I'inspiration de toute
création de droit positif.

I.’idée de droit naturel est et reste donc une inter-
prétation philosophique; ce n’est pas une réalité his-
torique??). |

ITI.

Et nonobstant, 1'idée de droit naturel se maintient.
Elle ne s’est pas éteinte, comme c’est pourtant le sort de
tout ce qui n’est qu’explication, théorie, interprétation
logique ou sentimentale imaginée par ’homme pour rendre

21) Le jus gentium n’est né que tout a la fin du droit romain.
Et encore ne désignait-on pas la que les quelques régles qu’on
constatait admises et reconnues chez tous les peuples civilisés.
Ce n’était ni, d’'une part, le jus naturale (droit commun aux
hommes et animaux et fondé sur les rapports nécessaires des
étres), ni le droit des gens, au sens ounous I’entendons aujourd’hui.
Voyez a cet égard Senn, De la justice et du droit, Paris, Sirey,
1927.

22) D’autres recoupements peuvent étre faits. Ainsi qu’on
I’a trés exactement constaté (Haesaert, Fondement du droit
naturel, dans Archives de philosophie du droit et de sociologie
juridique, année 1933, nos. 3/4, p. 220), la conception du droit
naturel fut’apanage des Grecs. Les Romains, en tant que juristes,
y furent réfractaires (sur les affirmations déclamatoires de Cicéron,
voyez la fin de la présente étude). Jamais pour assurer I’évolution
de leur droit, ou I'avénement d’un droit meilleur, ils ne firent
,,descendre les dieux de 1’Olympe*‘. La subtilité grecque n’impres-
sionna pas ce peuple essentiellement realiste. Le droit naturel
ne prend, chez eux, que la forme d'une envolée déclamatoire.
Il reste académique (Haesaert, ibidem). Il ne se concrétise
pas effectivement dans le droit positif.



26 M. Henri De Page:

compte de certains faits qu’il constate, et dont la destinée
méme est d’étre éphémére, de céder devant la survenance
ou la découverte de faits nouveaux, incompatibles avec
I'explication ancienne. I.’idée de droit naturel est, et reste
un évangile, un idéal. Beaucoup de penseurs non suspects,
certes, d’étre des cerveaux frustes ou partiaux, y croient
et la défendent passionnement. Par rapport aux lignes
avancées qu’elle occupait jadis, la théorie du droit naturel
a di se retrancher sur des positions moins audacieuses,
sans doute. Mais 1’idée subsiste, et tout forte a croire
qu'elle n’est pas prés de s’éteindre. Antigone, qui l'a
énoncée devant Créon avec une puissance et une pré-
cision rarement égalées depuis lors?3), en est restée la plus
émouvante incarnation, et 1’écho de ses paroles altieres
ne s’est jamais tu dans I'histoire.

Qu’est-ce a dire, et comment expliquer pareil phéno-
mene ?

En science, on admet que rien n’est plus aisé que
d’abandonner une ,,théorie’*. Si la théorie d’Einstein se
révele, a l'expérience, meilleure que celle de Newton,
aucun savant n’éprouvera hésitation, honte ou remords
a oublier Newton. C’est qu'en effet les théories ne sont
que des explications. Elles ne sont pas vraies, mais plus
ou moins commodes??). Les faits seuls sont vrais. Si les faits
ne s’adaptent pas aux théories, c’est elles qu’on sacrifiera;
les faits, jamais.

Toute autre semble étre la situation dans le domaine
du droit. L’idée de droit naturel n’a jamais cédé; elle
résiste au contraire avec une tenacité étonnante. C’est ce qui
nous ameéne a nous demander si, sans étre une réalité, elle
ne correspondrait pas a une certaine fonction dans I'évolu-
tion du droit, dans le mécanisme de la vie sociale. N'aurait-
elle pas un role a jouer, role qui n’aboutirait jamais a des
conclusions fermes, peut-étre, mais qui, comme levier

23) Antigone, de Sophocle, vers 447 a 457.
24) Henri Poincaré, La science et I’hypothése; la valeur
de la science.



I’idée de droit naturel. 27

d’action, demeurerait un des plus grands facteurs de la
marche éternelle de ’humanité vers un droit meilleur et
plus adéquat?

Je le crois; et c’est le dernier ordre d’idées que je
voudrais développer devant vous.

Pour I’établir, il faut partir de cette constatation que
la stabilité et I'immutabilité, qui est et reste la position
fondamentale de 1'idée de droit naturel (une loi issue de
la nature des choses est nécessairement immuable comme
cette nature méme), est en contradiction absolue avec les
destinées de toute société, et de ’homme lui-méme. La vie
n’est pas repos, mais mouvement, évolution, transforma-
tion. La vie sociale est de méme nature. Une société qui
n’évolue pas, qui ne se transforme pas, est une société
morte. Dans une société qui vit, des besoins nouveaux
se font continuellement jour. A ces besoins nouveaux
correspond la nécessité d’'un droit nouveau. Parfois les
transformations sociales ne s’avéreront pas d’une impor-
tance majeure. Aux besoins nouveaux qui en sont issus,
des transformations juridiques de nature technique pour-
ront suffire. Mais 4 d’autres époques de I'histoire, des
transformations plus profondes se produiront, qui susci-
teront, dans le domaine du droit, ce que j’appellerai des
réformes de structure. Le statut de I'individu, de la famille,
des groupements créés par '’homme, de I’état économique
et social, seront en cause. Un droit nouveau s’imagine,
s’esquisse, se précise. Il est d’abord apercu par une élite,
par quelques consciences plus lucides ou plus généreuses
que d’autres, qui s’attélent a son avénement. Mais devant
ces novateurs, se dresse, avec tout le formidable appareil
de lois, d’institutions, d’idées acquises, l’ordre établi;
et aux leviers de commande de cet ordre établi, ceux qui
le defendent, soit parce qu’ils ne sont pas convaincus des
merites de 'ordre nouveau, soit -— plus souvent — parce
qu’ils ont Intérét a maintenir 'ordre ancien. Comment
I’ordre nouveau se réalisera-t-il ? Par la force ? — Il n’y faut
point songer. Les masses sont souvent indécises ou in-



28 M. Henri De Page:

différentes. Elles n’interviennent jamais que lorsque la
fermentation est & son comble. Les novateurs sont toujours,
d’abord, des isolés. D’autre part, ceux qui détiennent la
puissance commandante ne se laisseront visiblement pas
faire. L’ordre établi se justifie, en droit positif, par le seul
fait qu’il est 'ordre établi, et toute I’organisation de I’Etat,
chez tous les peuples, n’existe que pour le défendre. La force
est donc vaine. Au surplus, elle ne prouve rien; elle est;
un point, c’est tout. Il faut donc chercher autre chose.
Il faut d’abord chercher a prouver, a persuader, a con-
vaincre, a réunir des adhérents qui, ralliés a I'idée nouvelle
dont ils seront devenus, préalablement, les apotres, for-
meront ensuite la force qui pourra contrebalancer cette
autre force qui constitue 'ordre établi. C’est la technique
de toute révolution. Comment atteindre ce résultat? —
Il n’y a, je crois, qu'un seul moyen lorsqu’on ne dispose
pas de la force: i1l faut démontrer que les idées nouvelles
sont justes?). Et comment démontrer, avec une streté

25) La justice, comme le droit naturel, est une notion qui
s’accommode de tous les contenus. C’est une notion fonction-
nelle; rien d’autre. Pascal disait déja, en parlant de la justice:
,,Plaisante justice qu’une riviére borne! Vérité en deca des
Pyrennées, erreur au dela.”” Et c’est pourquoi il ajoutait: ,,Rien
n’est si fautif que ces lois qui redressent les fautes; qui leur obéit
parce qu’elles sont justes, ohé¢it a la justice qu’il imagine,
mais non pas a l’essence de laloi.*” Il complétera d’ailleurs la pensée
plus loin: ,,I1 est dangereux de dire au peuple que les lois ne sont
pas justes, car il n’y obéit qu’a cause qu’il les croit justes. C’est
pourquoi il faut lui dire en méme temps qu’il faut y obéir parce
qu’elles sont lois, comme il faut ohéir aux supérieurs, non parce
qu’ils sont justes, mais parce qu’ils sont supérieurs. Par 1a, voila
toute sédition prévenue, si on peut faire entendre cela, et ce que
c’est proprement que la définition de la justice.** (Pensées, fragm.
294 et 326.) Dé¢ja, dans la tragédie antique, le choeur répondait
a Antigone qui se lamentait, elle pieuse, d’avoir le sort réservé
aux impies: ,,Observer les lois (supérieures) est une sorte de piété,
mais elle n’autorise pas a transgresser les décrets de ceux qui
détiennent, légitimement, la puissance commandante’ (Zsfew
uev, evesfeia tis, xparos d’otw xparos uedgy, magafator ovdaun melst.
Vers 867—869). — C’est parce qu’on n’a pu faire que le



I’idée de droit naturel. 29

suffisante, qu’elles sont ,,justes’*? En les objectivant, en
les hypostasiant, en les transcendentalisant, en proclamant
qu’elles sont inspirées, non par l'’égoisme ou l'intérét,
mais par la nature des choses; que l'ordre de la nature
lul-méme exige qu’elles soient reconnues, réalisées. On
prétendra en un mot qu’elles sont de droit naturel.
On invoquera le droit naturel, la justice éternelle pour
fonder, pour démontrer la légitimité de 1’ordre nouveau.
— Et voyez alors 4 quel point le spectacle change. Voyez
quelle force, quelle puissance, quel prestige rayonnent
autour de l'idée nouvelle. On ne la présente pas comme
étant l'expression de l'intérét, de 1’égoisme, de I'utilité
individuelle. On ne la présente méme pas comme iImposee,
justifiée, légitimée par la morale ou par Dieu, mais par
quelque chose de plus objectif encore, par une chose qui
existe méme siDieu n’existait pas (et si deus non esset),
par I’Ordre du monde. Quelle transformation! La discus-
sion qui, sur le terrain de la religion, de la force ou de
I'intérét, n’était pas possible, le devient brusquement.
On écoute, on préte l'oreille, on discute . . . — L’ordre
établi chancelle sur ses bases parce qu'on a joué de la corde
d’un droit supérieur, du droit naturel, pour mettre en doute
sa légitimité?).

Et c’est précisément ce qui fait que le droit naturel
est la ressource ultime et nécessaire de tous les protesta-
taires, de toutes les consciences dissidentes, de tous ceux
qui ne sont pas satisfaits, pour des raisons quelconques,
de l'ordre établi. Du droit positif, dont on ne veut pas,
on en appellera a un droit supérieur, le droit naturel.

juste fut fort, qu’on a fait que le fort fit juste, et ainsi ,,que
la paix fat, qui est le souverain bien‘“ (Pascal, ,,Pensées®,
fragm. 299).

26) Pascal le constatait déja. Aprés avoir observé que ,,l’art
de fronder, de bouleverser les Etats, est d’ébranler les coutumes
établies en sondant jusque dans leur source, pour marquer leur
défaut d’autorité et de justice®, il ajoutait: ,,C’est un moyen sur
pour tout perdre. Cependant le peuple préte aisément
I'oreille a ces discours.”” (Pensées, fragm. 294.)



30 M. Henri De Page:

Celui-ci n’est qu'un mythe dans la réalité. des choses,
pour les penseurs; mais pour ceux qui agissent, c’est
un moyen de combat dans la bataille sociale pour un droit
mellleur; c’est méme le seul dont on dispose. Et c’est
ce qui explique qu’Antigone qui, pour des raisons justifiées
ou non, mais qui lul sont propres, n’admet pas l'é¢dit de
Créon, en appellera des lois écrites aux lois non écrites.
A qui en appellerait-elle, je vous le demande, elle qui croit
devoir s’élever contre le droit positif, contre le droit
existant, sinon a elles?

»,»Je n’ai pas cru que tes ordres eussent assez de force
pour que les lois non écrites, mais impérissables, émances
des dieux, dussent fléchir devant un mortel. Ce n’est pas
d’aujourd’hui, ce n’est pas d’hier qu’elles existent; elles
sont éternelles, et personne ne sait quand elles ont
pris naissance."’

(C’est ce qui explique que tant de révolutions se sont
réclamées du droit naturel pour ébranler I'ordre positif
qu’'elles entendaient modifier, et y substituer le leur.
C’est-ce qul explique encore que Grotius, voulant lutter
contre I’ordre international établi par I’égoisme et la cruauté
des princes temporels, n’a pu recourir qu’a la nature des
choses pour espérer réussir??). C’est-ce qui explique que

®7) On ne manquera pas d’observer que lorsqu’on examine
a fond l'oeuvre de Grotius, ses résultats dans l'ordre juridique
proprement dit sont plutét négatifs. Grotius a eu le génie de
lancer une idée: l'ordre international gouverné, non par le bon
plaisir des princes, mais par une loi naturelle, par le droit naturel.
A vrai dire, cette idée n’est pas de lui (voyez Joubert, Etude
sur Grotius, Paris 1935). Il 1’a puisée chez ses prédécesseurs.
Mais il a eu le mérite de la mettre, au bon moment, en pleine
valeur, et c’est ce qui explique que son influence fut si grande
et si durable. Il a été dénommé ,,le pére du droit naturel*, et c’est
a la suite de sa glorieuse initiative que des chaires de droit naturel
furent créées dans plusieurs universités européennes. Toutefois
lorsqu’on passe sur le terrain des réalisations, de la transformation
des principes philosophiques en régles positives, on est obligé
de constater que l'oeuvre de Grotius se réduit a peu de chose.
Apreés avoir longuement, et assez fastidieusement, développé



L’idée de droit naturel. 3

I’Eglise catholique qui, pour des raisons qui lui sont propres
(et que je n’entends nullement discuter ici, mais que je
prends simplement comme un fait), entend conserver la
direction des consciences, direction qu’elle conteste a
I’Etat, n’abandonnera jamais l'idée d’une loi supérieure
issue de la nature des choses, qui constitue le meilleur
moyen pour elle de poursuivre la discussion et le combat.

les différents cas de la ,,guerre juste* (cas simples, si on reste dans
les généralités, mais qui — expéricnce que fait chaque jour le
juriste qui s’occupe de droit positif — deviennent beaucoup plus
complexes lorsqu’on aborde toutes les nuances des , ,cas d’espéce‘‘),
il conclut lui-méme, d’'une maniére un peu lasse, que la distinction
traditionnelle des causes justes et des causes injustes est, avant
tout, une question de psychologie et de conscience, qui, par suite,
échappe a linvestigation du juriste: ,,Méme dans une guerre
juste, on ne peut guére connaitre par des indices extérieurs et
des preuves suffisantes jusqu’ou la nécessité de se défendre ou
de punir les coupables demande qu’on porte les hostilités. Aussi
vaut-il mieux laisser tout cela a la conscience de ceux
qui sont en guerre que d’en faire juges les autres.
(De jure belli ac pacis, livre III, chap. IV, p. IV; voyez
Joubert, op. cit. p. 91.) Et alors Grotius, cherchant a porter
la question sur le terrain purement juridique, ne trouvera
d’autre définition de la guerre juste que la guerre ,,dans les formes‘’,
la guerre justement déclarée. La guerre ,,juste‘, impossible
a définir dans le fond, deviendra la guerre justement déclarée.
Il n’est, en effet, imposé aux belligérants que 1’observation d’une
seule régle, celle de la déclaration de guerre préalablement a toute
hostilité. Sans doute, la guerre ,,injuste’ ne devient-elle pas,
dans la pensée de Grotius, juste par le fait qu’elle est réguliére
,,dans les formes®, qu’elle est justement déclarée. Elle reste
injuste, mais en conscience seulement ; pas dans le domaine
du droit: ,,Quelquefois, on dit qu'une chose est permise, non
gu’elle puisse étre faite innocemment et sans préjudice du devoir,
mais parce qu’elle est impunie parmi les hommes.” (Texte cité
par Joubert, op. cit. p. 92.)

Exemple célébre, en tous points caractéristique, certes, de
I'impuissance a transfuser les principes du droit naturel ,,moral*
dans le domaine ,,juridique‘. — En 1907, soit plus de trois siécles
aprés, la Convention de La Haye ne trouvera pas d’autre
mo yen de réglementer la guerre dans I’ordre positif . . . La guerre
réguliérement déclarée est, juridiquement, la guerre juste.



32 M. Henri De Page:

(Cest ce qul explique enfin que le droit naturel est la seule
ressource de toutes les minorités, de tous les opprimés,
de tous les isolés, de tous ceux qui n’admettent pas, pour
des raisons de convenance ou d’intérét, l'ordre établi,
parce que c’est la seule arme dont ils disposent. Le
contenu du droit naturel? Il n’a jamais importé; il n’im-
porte jamais. C’est le moyen de combat qui compte?8).
Le droit naturel pur, orthodoxe, véritable, n’existe pas.
On cherche son contenu, sa formule définitive. On la cher-
chera toujours, car ce n’est quun moyen de réaliser,
dans 'ordre humain, du droit jugé meilleur par certaines
consciences dissidentes??). Ce droit jugé meilleur, s’il réussit
a s’imposer, ne sera pas l'ordre définitif, mais un ordre
temporaire comme toute chose humaine, car le jour ol des
besoins nouveaux seront, pour la mille et uniéme fois, nés,

Depuis 1919, de nouveaux efforts sont en cours. Une convention
internationale, avec sanctions, ofire un terrain beaucoup plus
sur . . . Et encore!

—— La guerre ,,dans les formes‘ de Grotius ne doit pas étre
rapprochée du droit fécial des Romains, qui exige également
des formes pour I’entrée en guerre. Mais il ne s’agit 1a que de régles
religieuses. Les Romains, essentiellement positifs, ne se sont
jamais préoccupés du caractére juste, en droit, d’une guerre.

28) N’est-il pas frappant de constater qu’en Gréce, on a songé
a faire jouer le droit naturel au profit de la démocratie précisément
au moment ou de nouvelles classes sociales, ayant acquis la richesse
et la puissance par le développement du commerce et de la coloni-
sation, cherchaient a supplanter le régime ancien de castes et de
priviléges, et a avoir également leur mot a dire dans I’organisation
de la Cit¢ et la répartition des charges publiques. Et n’est-il pas
tout aussi frappant de voir cette ,,utilisation du droit naturel
a des fins pragmatiques également faite par les anciennes classes
privilégiées, évincées, qui, au nom du droit naturel, tentérent de
rétablir 'ordre antérieur a leur profit! La nature, disait-on, ne
nous enseigne-t-elle pas plutét que la puissance commandante
doit revenir aux plus aptes, aux plus capables (voyez Gompertz,
op. cit. t. I, livre III, chap. IV, § VII). Rien ne se préte plus a
la compromission que ,,Ja nature.

29) La théorie de la résistance aux lois injustes, lois qu’on
ne peut concevoir telles qu’en fonction d’un ,,droit naturel®,
mesure supréme de justice, ne le démontre-t-elle pas?



I'1dée de droit naturel. 33

ce sera trés vraisemblablement le méme droit naturel
qu’on invoquera, sous une nouvelle forme, pour en assurer
la réalisation et la légitimité.

Le droit naturel, vu sous un certain angle, n’est donc
pas I’Ordre, comme on l’a toujours cru, mais la forme
que prend, pour s’affirmer, la protestation contre un
certain ordre: lordre établi3?). Il ne ressortit pas au
domaine de la pensee, de la vérité, mais au domaine de
I’action?®!). C’est, dans la réalité des choses, 1’expression
d’une attitude insurrectionnelle, parée du manteau
de la Science. '

On m’objectera peut-étre qu’il est des époques dans
Phistoire de la pensée humaine ou le droit naturel n’a
pourtant été conc¢u que comme une formule philosophique
du droit, de ses bases premieres et de ses exigences pro-
fondes. N’était ce point ’'attitude de Cicéron, de I’Aqui-
nate, d’autres penseurs encore ? — Je répondral simplement
que, dans une telle conception, notamment dans celle de
Cicéron, le droit naturel n’a aucun sens spécifiquement
appréciable. Il n’est alors que la paraphrase du droit
positif, aux époques ou ce droit est pleinement et forte-
ment équilibr¢®?). Or, lorsqu’un corps de droit atteint
pareil équilibre, il n’a plus besoin du droit naturel pour se
justifiers?). II se suffit & lui-méme. Ce n’est qu’aux périodes

3%) Voyez dans le méme sens Haesaert, fondement du droit
naturel, dans Archives de philosophie du droit et de sociologie
juridique, 1933, nos. 3/4, p. 197 ss. (spécialement p. 216—218
et 220). Voyez aussi les ,,Pensées* de Pascal, citées aux notes 20
et 21 de la présente étude.

31) Haesaert, ibidem, p. 216.

32) N’est-ce pas précisément ce qui explique que l'esclavage
a été défendu comme ¢étant de droit naturel par Aristote
et St-Thomas d’Aquin?

33) Historiquement, le droit naturel n’est pas le propre des
périodes stables, mais des époques troublées, lourdes de fermen-

Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 55. 3



34 M. Henri De Page: L’idée de droit naturel.

de crise, aux époques ou une discordance se produit entre
le droit et le fait, que la conception du droit naturel
acquiert toute sa valeur, tous ses effets3?).

A ce titre d’ailleurs, comme levier d’action susceptible
d’ébranler un droit vieilli et de lui substituer un droit
meilleur — j’entends par la: non pas meilleur en soi, mais
mieux adapté a I’évolution acquise, ou en cours — on peut
lul reconnaitre une réelle utilité. Mais ce que je ne com-
prends pas, c’est qu’il soit nécessaire, pour atteindre pareil
résultat, de tirer des traites sur I’Ordre du monde et
I’Absolu. Au forum peut-étre, mais pas entre gens de
science.

En ces temps de réalisme, nous devons désapprendre
de recourir, pour expliquer des phénomenes tres simples,
a ce que je consideére personnellement comme une forme
plus raffinée, ,,intellectualisée’* du Merveilleux, de la
légende.

tation et de transformations latentes. Voyez Jellinek, Das Recht
des modernen Staates, t. I p. 335ss., et Haesaert, op. cit.
p. 216. — Ce dernier auteur remarque trés finement que ,,Créon
ne répond pas a Antigone. Il continue. Il a la loi pour lui‘ (p. 221).
En effet, le ,,cas‘* d’Antigone n’est pas celui d’une période troublée,
ou en voie d’évolution.

3) Dans le fait, le droit positif, quelqu’il soit, consacre
toujours la conception de la justice la mieux en rapport avec
les intéréts de ceux qui ont réussi a 'imposer. Ce n’est qu’avant
son incorporation dans l'organisation de I’Etat qu’il peut-étre
question de ,,droit naturel*, et seulement en vue de rendre la dis-
cussion possible et de créer, par ’adhésion, le nombre qui consti-
tuera la force susceptible de contrebalancer 1'autre force rivale:
le pouvoir établi. Voyez dans le méme sens G. Jéze (qui distingue
le droit et la ,,politique‘) et G. Ripert (notamment dans ,,la régle
morale dans les obligations civiles. — Le texte de ce dernier
auteur a été cité a la note 1).

Le droit naturel n’est qu’une des formes de la lutte incessante
pour l'adaptation du Droit aux faits; rien de plus. Mais parmi
ces formes, il est exact de dire que c’est la plus marquante, la
plus expressive, la plus convaincante, et sur le terrain de ’action,
celle qui s’est révélée jusqu’ores la plus efficace.



	L'idée de droit naturel

