
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 55 (1936)

Artikel: L'idée de droit naturel

Autor: Page, Henri De

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'idée de droit naturel*).

Par M. Henri De Page,
Professeur à l'Université de Bruxelles.

Lorsque j'ai communiqué à Monsieur le Doyen Simo-
nius le sujet de la conférence que j'ai le très grand honneur
de faire devant vous ce soir, celui-ci a bien voulu ine dire
que ce sujet avait été accueilli, par la Faculté, „avec
enthousiasme". Malgré une si précieuse marque
d'encouragement avant la lettre, peut-on dire, je vous avoue
qu'après la décision prise, le choix que j'avais cru pouvoir
faire m'a, à la réflexion, rempli de trouble et d'appréhension.

C'est qu'en effet, le problème du droit naturel
n'est pas seulement, à notre époque, objet de discussion
scientifique; il s'y mêle, à la suite de circonstances multiples
et complexes, un certain nombre de ces éléments affectifs
— je songe notamment aux traditions, aux croyances —
qui dominent si souvent les discussions entre hommes,
et compliquent parfois des solutions qui, de prime abord,
ne devraient se mouvoir que sur le seul terrain objectif des

faits et de l'histoire. J'ai cru néanmoins devoir vaincre
ces appréhensions parce que la brûlante question du droit
naturel me passionne depuis longtemps, et que je vous
apporte ici le fruit de réflexions poursuivies pendant
plusieurs années. Je vous dirai, dès l'abord, et afin de nettement

préciser mon point de vue, que dans cette controverse

multiséculaire, je ne me présenterai point en
polémiste, en partisan. J'ai plutôt l'ambition — dans la mesure
de mes faibles forces — de me placer au dessus de la mêlée,
et de rechercher, aussi objectivement que possible, com-

*) Conférence donnée à la faculté de droit de l'Université
de Bâle le 16 décembre 1935.



6 M. Henri De Page :

ment il se fait qu'une controverse aussi grave, aussi
ancienne, et aussi passionnée existe, et subsiste. Je prendrai
cette controverse comme un fait, et je m'efforcerai
d'en rendre, sociologiquement, compte; de l'expliquer.
Je vous demande l'autorisation de pouvoir le faire en toute
liberté de pensée et de langage, mais aussi, et en revanche,
en toute bonne foi, en toute loyauté, en toute probité
scientifique. Et j'ajoute immédiatement qu'au premier
plan de la probité scientifique, je place le respect le plus
absolu des opinions d'autrui.

C'est une idée bien curieuse que celle du droit naturel.
En effet, lorsqu'on l'envisage objectivement, avec

l'impitoyable rigueur qui caractérise la méthode scientifique,

pour qui les faits constituent les seules réalités,
on est presqu'inévitablement amené à se demander si le
droit naturel n'est pas un leurre, une chimère. On le cherche
depuis vingt-cinq siècles, et non seulement on n'est point
encore parvenu à formuler sa teneur en termes clairs et
utilisables, mais même à se mettre d'accord sur le point
de savoir s'il existe, ou non1). Et lorsque, d'autre part,

l) On sait notamment que, parmi les contemporains, certains
auteurs qui ne peuvent, certes, être considérés comme des primaires
ou des cerveaux peu équilibrés, Georges Ripert et Gaston Jèze
entre autres, rejettent catégoriquement toute idée de droit
naturel, et ce, parfois, en des termes particulièrement durs.
G. Jèze ne voit, dans le droit naturel, que la „manifestation
d'une outrecuidance insupportable, l'effet d'un orgueil inconscient,
mais puéril" (Rev. de science et de législ. financière, 1923, p. 304),
et G. Ripert pense que rien ne sert de nous endormir dans la
douce croyance qu'il existe un droit naturel. Cette croyance ne
nous donnera ni la sécurité dans le jugement, ni la force dans
l'action, ni la tolérance dans la victoire" (Droit naturel et positivisme

juridique, n° 35, p. 45/46; étude parue dans les Annales
de la faculté de droit d'Aix, nouv. série, n° 1; Marseille 1918).
La profondeur de la dernière phrase de l'éminent civiliste français,
que nous venons de citer, n'échappera à personne.



L'idée de droit naturel. 7

on examine les différentes formes que la théorie du droit
naturel à prises dans l'histoire, on est bien obligé de constater

que la notion s'analyse, en définitive, en une régression

constante. Droit naturel à contenu variable chez

Stammler; droit naturel minimisé, à maigre noyau si on
le compare à l'opulence de la technique, chez Geny;
droit naturel à contenu progressif (c'est à dire susceptible
de se découvrir à mesure que la science progresse) chez
Le Fur, Dabin et l'abbé Leclerq; autant de reculs successifs

par rapport à la notion primitive et altière du droit
naturel intégral, ubiqnitaire, immuable, qui constitue —
n'hésitons pas à le dire — la seule formule correcte d'une
pareille conception.

Et pourtant l'idée du droit naturel a existé. Elle
existe encore de nos jours. Elle y rencontre des partisans
aussi convaincus que jadis, qui l'expriment avec la même
élévation de pensée, et la mettent au service de buts
d'une noblesse identique. Tout compte fait, on peut même
prévoir qu'elle n'est pas près de s'éteindre. Ainsi donc,
l'Idée et la Réalité entrent violemment en conflit. La réalité
se dérobe; l'idée subsiste. N'y a-t-il pas lieu, dans ces

conditions, de se demander si ce n'est pas l'idée qu'il
conviendrait d'étudier de plus près? Jusqu'ores, on a

toujours, dans le problème du droit naturel, tenté d'asservir
les réalités à l'idée. On l'a fait parce qu'on a implicitement
admis, parce qu'on a cru que l'idée était vérité objective,
et que les réalités concrètes demeuraient — nonobstant
des divergences apparentes — fondamentalement soumises
à cette vérité supposée. L'échec de cette attitude nous
incite à prendre le problème par l'autre face, et à nous
demander, non point si le droit naturel existe, mais pourquoi

l'idée du droit naturel existe. Cette idée est un fait
dans l'histoire des conceptions humaines. C'est de ce fait
qu'il faut rendre compte. C'est ce fait qu'il convient avant
tout d'expliquer. Il faut le faire, car si toute correspondance
entre l'idée et la réalité demeure conjecturale, on est fatalement

amené à rechercher comment il se fait qu'une



8 M. Henri De Page:

pareille idée existe. Comment et pourquoi donc est-elle
née? Comment se fait-il qu'on ait, à un certain moment,
pensé ,,en termes de droit naturel"? Comment se fait-il
qu'on ait songé, pour expliquer et justifier les différents
droits positifs, à faire appel à la notion d'un droit supérieur,
dont les droits positifs ne sont, dit-on, et ne peuvent être

que les émanations? — Et si l'on pousse plus avant,
comment se fait-il non seulement que pareille manière
d'envisager les choses soit née, mais de plus qu'elle
se maintienne chez beaucoup de penseurs, malgré tous
les reculs qu'elle a subi dans l'histoire, par rapport à sa

position première. Car en admettant même que le droit
naturel ne soit pas une réalité, mais une simple idée,
encore faut-il expliquer pourquoi l'idée subsiste. Une idée

qui n'est qu'une chimère meurt tôt ou tard, comme meurent
les légendes. Celle qui nous occupe se maintient depuis
plus de vingt siècles, et résiste avec une étonnante ténacité.
Si elle s'est maintenue, c'est que tout en ne s'élevant pas
jusqu'au rang de réalité, elle est néanmoins plus qu'une
simple idée; elle correspond à un besoin, à une fonction
dans la vie sociale. Quel est ce besoin? Quelle est cette
fonction

Telles sont les questions que je me propose d'examiner
ici.

I.

La position fondamentale du droit naturel, qui
subsiste nonobstant les formules si diverses qui en ont été

proposées, peut se caractériser comme suit; il existe un
droit supérieur, issu de la nature des choses, objectif,
immuable, dont les droits positifs ne sont que les réalisations2).

Il existe, en d'autres termes, un modèle, un arché-

2) Bornons-nous à citer les définitions les plus pleines, les

plus caractéristiques, celles de Cicéron et de Grotius: ,,Est qui-
dem vera lex, recta ratio, Naturae congruens, diffusa
in omnis, constans, sempiterna haec legi nec obro-
gari fas est, neque derogari ex hac licet, neque tota



L'idée de droit naturel. 9

type de la notion de droit,, dont les différentes réalisations
positives ne sont que des transpositions dans l'ordre
humain, quelques lointaines et détournées qu'elles puissent,
de prime abord, paraître.

Cet archétype existe-t-il réellement, nonobstant les

réalisations concrètes de la justice positive, si variables
et même si contradictoires selon les lieux et surtout selon
les temps, réalisations qui constituent, seules, le donné réel,
expérimental, vérifiable? Nul ne le sait, et n'a jamais
pu le prouver. Mais on le suppose, on le dit, on le croit.
On dit notamment que cette soif, ce besoin de „droit
juste" qui domine toute l'histoire de l'humanité, ne se

concevrait point sans l'existence d'un pareil archétype, qui
joue, en l'espèce, le rôle de point de comparaison, de

système de référence. — Comment se fait-il que cette
croyance existe? Comment se fait-il que l'homme ait
été amené à la concevoir? C'est ce qu'il importe avant
tout de rechercher.

abrogari potest, nec vero aut per- senatum aut per
populum solvi hac lege possumus, neque erlt quae-
rendus explanator aut interpres Sextus Aelius, nec
erit alia lex Romae, alia Athenis, alia nunc, alia
posthac, sed et omnes gentes et omni tempore una lex
et sempiterna et immutabilis continebit." (De Repu-
blica 3. 22. 33; éd. Ziegler.) On remarquera que cette définition
contient déjà tous les éléments de la théorie pure du droit naturel:
loi supérieure, écrite dans la nature, pouvant être connue de tous,
éternelle, immuable, toujours la même en tous temps et en tous
lieux, non susceptible d'être abrogée par un pouvoir législatif
quelconque. — Voici d'autre part la définition de Grotius: ,,Le
droit naturel est une règle qui nous est suggérée par la droite
raison, d'après laquelle nous jugeons nécessairement qu'une action
est injuste ou immorale, selon sa conformité avec la nature
raisonnable, et qu'ainsi Dieu, qui est l'auteur de la nature, défend
l'une et commande l'autre." Par après, Grotius ira d'ailleurs
plus loin: il dira que le droit naturel est une chose si évidente
que nous devrions l'admettre même si Dieu n'existait pas : „et si
Deus non esset." La „laïcisation" du droit naturel est, à la fois,
le plus impressionnant et le plus curieux effort qu'on ait fait pour
affirmer son existence et assurer son admissibilité.



10 M. Henri De Page:

Pour ce faire, il faut, à notre sens, remonter à la

philosophie grecque qui a marqué d'une si forte empreinte
le mécanisme de nos cerveaux occidentaux.

La pensée grecque offre à nous, modernes, rompus
aux méthodes scientifiques qui se basent avant tout sur
l'observation et l'expérimentation, le spectacle le plus
étrange qui soit. Comme toute philosophie qui se respecte,
la philosophie grecque n'a pas craint de s'atteler aux
problèmes les plus formidables que l'intelligence humaine
puisse se poser. Et chose vraiment surprenante, les Grecs,
dont les moyens techniques de recherche étaient dérisoires,
qui ne disposaient d'aucun instrument de mesure, qui ne
connaissaient ni le baromètre, ni le thermomètre, ni le

microscope, ni la lunette d'approche, qui n'utilisaient
la balance qu'à des fins utilitaires, qui n'auraient jamais
songé à disséquer un cadavre, les Grecs, dis-je, se sont
non seulement posés des problèmes sur la nature du monde
qui nous font encore reculer aujourd'hui, mais ils ont eu
des idées nettes, précises, sur toutes les sciences qui se

sont, depuis lors, péniblement constituées: cosmologie,
astronomie, physique, médecine, droit, morale, politique.
Et non seulement ils ont, dans tous ces domaines, émis
de pareilles idées et bâti, grâce à elles, des systèmes
imposants, mais ils croyaient profondément à leur exactitude,
à leur vérité.

En quoi consistaient ces systèmes? — Il n'est pas
inutile, je crois, de nous y arrêter quelque peu.

Prenons par exemple la théorie des quatre éléments
dans la physique d'Aristote, où notre philosophe entend
découvrir les principes premiers de la composition de la
matière.

Aristote cherche, en physique aussi bien que dans
les sciences dites morales ou rationnelles, à percer l'énigme
des choses. C'est incontestablement, à cet égard, un parfait
philosophe/Comment procède-t-il? Il part de cette constatation

que les corps se présentent à nous avec des qualités,
des propriétés dont les unes sont spécifiques de certains



L'idée de droit naturel. 11

corps, et les autres communes à tous. On retrouve ces

dernières indifféremment dans tous les corps. Ce sont
donc des qualités, des propriétés stables. Telle est la

propriété d'un corps d'être chaud, froid, sec, humide, mou,
dur, léger, lourd, etc. Ces propriétés, qu'on retrouve
indifféremment dans tous les corps, tantôt à l'état simple,
tantôt à l'état combiné (un corps peut être à la fois sec
et dur, chaud et humide, lourd et mou, etc. se groupent,
remarque Aristote, par „couples de contraires". Au sec

correspond l'humide; au chaud, le froid; au léger, le lourd,
etc. Or, continue notre auteur, parmi toutes ces
propriétés, il en est, — Aristoteles dixit — quatre
essentielles: le chaud, le froid, le sec et l'humide. Ces quatre
éléments, ainsi privilégiés sans qu'on sache exactement
pourquoi, permettent, si on les réunit deux à deux, six
combinaisons possibles. Mais sur ce nombre, deux
combinaisons sont éliminées, parce qu'étant composées de

„contraires", leurs éléments se neutralisent, s'annulent
(un corps ne peut pas être à la fois chaud et froid, sec et
humide). Il reste donc, parmi les éléments privilégiés,
quatre combinaisons possibles: le chaud et le sec, le chaud
et l'humide, le froid et le sec, le froid et l'humide. Or,
si on examine les quatre combinaisons, on constate que
la combinaison chaud-sec donne le feu, la combinaison
chaud-humide donne l'air, la combinaison sec-froid donne
la terre, et la combinaison froid-humide donne l'eau.

feu chaud air
jf"""" ^sec humide

terre ^ froid eau

Et voilà, dit Aristote, les quatre éléments fondamentaux

de la matière; voilà les corps simples qui ont servi
à constituer le monde. Et notre auteur souligne: ainsi se

trouve acquise et prouvée la tétrade des éléments. Et
il s'étonne sincèrement que ses prédécesseurs — qui avaient
déjà eu l'attention attirée sur ces éléments — n'aient pu



12 M. Henri De Page:

trouver la preuve de leurs assertions, preuve qu'il vient,
lui, de formuler3).

Cet exemple de la recherche aristotélicienne n'est pas
unique. Faut-il rappeler que notre philosophe réfute, d'une
manière décisive croit-il, l'hypothèse du ,,vide" formulée

par les atomistes en affirmant que si le vide existait, tous
les corps devraient y tomber avec la même vitesse, ,,ce
qui est impossible" N'est-ce pas Aristote qui a rendu
à la terre sa place au centre de l'univers, qu'on lui contestait
depuis longtemps. Ailleurs, il prétendra que le cerveau est

froid, et qu'il est tel parce qu'il est destiné à ralentir
l'action du coeur. Pour réfuter la théorie de la respiration
de Démocrite, il dira que si les animaux aquatiques
respiraient, il faudrait qu'il y ait de l'air dans l'eau, ,,ce qui
est une impossibilité". Rappelons encore la fameuse théorie
dite des „lieux naturels", bâtie sur l'existence prétendue
de deux formes fondamentales de géométrie: le cercle èt
la ligne droite4). Les formes fondamentales du mouvement
doivent, dit-il, y correspondre, et de façon telle qu'à
chacune des matières fondamentales appartienne un mode
particulier de mouvement. C'est ce qui „explique" que le
ciel est circulaire; que le „lieu naturel" du feu est le haut,
que le lieu naturel de la terre est le bas, et que les lieux
naturels de l'air et de l'eau sont les régions
intermédiaires. Et pourquoi omett.rais-je de rappeler que le
grand Aristote reprit à son compte, sans y objecter, nombre
de croyances populaires, et notamment celle qui voulait
que les femmes, à certains moments de leur vie
physiologique, fassent rougir — très légèrement, il est vrai —
les miroirs sur lesquels elles soufflent (de insomniis,
2. 459 b, 27 sq., cité par Gompertz, Les penseurs de la
Grèce, t. Ill, p. 64).

3) Voyez Gompertz, Les penseurs de la Grèce (Paris Ire et
2e éd. t. Ill p. 70 ss.), et Aristote, De anima, I 4, 400a, 14 sq.,
et 410a, 1 sq. (références empruntées à Gompertz).

4) Aristote, De Caelo I 2 et II 3 (Gompertz, ibidem).



L'idée de droit naturel. 13

Si je vous ai cité ces théories, dont la puérilité est
notoire5), ce n'est certes pas pour le plaisir de railler Aristote
dans l'une des parties aujourd'hui reconnue la plus faible
de son oeuvre. Ce serait fort peu digne. C'est uniquement
parce que de pareilles conceptions me semblent significatives

au plus haut point — au point crucial, dirais-je —
d'une certaine incidence du mécanisme de la pensée.
Comment se fait-il que de pareilles puérilités aient pu, en
toute bonne foi, être proposées et soutenues? Comment
se fait-il surtout que plusieurs d'entre elles se soient
maintenues pendant des siècles, au point qu'aux fondateurs

de la science expérimentale à l'époque de la Renaissance,

on ait si énergiquement opposé les dogmes aristotéliciens,

et qu'au nom de ces dogmes, on n'ait pas hésité
à condamner des vérités aujourd'hui unanimement
admises, non seulement au nom de la Bible, mais au nom
de la raison6). — Par insuffisance de moyens techniques
d'investigation? Peut-être, et sans doute pour une grande
part. Mais aussi, et en considération même de cette
insuffisance, par une orientation spéciale de l'esprit
qui, voulant malgré tout s'éclairer, s'aventure dans, autant
dire, la seule voie qui lui est ouverte, la „spéculation"7).

5) ,,Un dixième d'empirisme, neuf dixièmes de spéculation,
voilà comment l'on peut, sans injustice, qualifier le contenu des

ouvrages qu'Aristote a consacrés aux questions de physique,
et à celles qui s'y rattachent. Et qu'on en prenne bien note:
nous n'entendons pas ici par spéculation le fait de déduire légitimement

des conclusions après en avoir solidement établi les
prémisses Il s'agit bien plutôt de l'apriorisme au mauvais sens
de ce mot, du fait de partir d'hypothèses arbitraires ou de
préjugés naturels, et de les étendre, de les amplifier au moyen d'une
dialectique subtile, qui en impose par son adresse et son habileté,
mais qui ne donne aucun fruit utile." (Gompertz, Les penseurs
de la Grèce t. Ill p. 69.)

6) Les théories de Galilée furent condamnées par le tribunal
de l'Inquisition comme contraires à la raison et à la bible.

') Ne trouvons-nous pas la même tendance dans toutes les

„théories" physiques soutenues par les anciens, notamment dans
la théorie de la vision qui, pour Démocrite, suivi par Lucrèce,



14 M. Henri De Page :

Et c'est ici qu'apparaît l'abîme qui existe, en ce qui
touche précisément la méthode de recherche, entre la
science et la philosophie, ou plus exactement certaines
philosophies, et notamment la philosophie grecque
classique, traditionnelle.

Tandis que la science observe, expérimente, vérifie,
compare, pèse, compte, mesure, qu'elle borne en d'autres
termes son ambition à connaître les phénomènes, et refuse
de s'aventurer sur le terrain des causes8), la philosophie,
elle, ne cherche pas à connaître, mais à comprendre9).
est causée par la projection de particules lumineuses qui se
détachent des objets et viennent frapper l'organe de la vue, alors
que les pythagoriciens supposaient au contraire que l'oeil projette
hors de lui les rayons qui vont saisir les objets perçus; dans la
théorie de la connaissance, imaginée par Empédoele, qui ne
s'explique que par le contact du semblable avec le semblable,
et dans laquelle l'oeil, véritable lanterne, est composé de feu et
d'eau. Les parties ignées servent à la perception du feu extérieur
(clarté) et les parlies aqueuses, à celle de l'eau (obscurité). Les
efflures ignées et aqueuses s'approchent de l'oeil. Par le fait que
le semblable attire le semblable, les parties correspondantes en
sortent, et le contact, qui se produit en dehors de l'oeil, mais tout
près forme la perception visuelle, la connaissance. N'est-ce
pas enfin au même état d'esprit que se rattache la conception de

l'air comme matière primordiale chez Diogène d'Appolonie, et
dont notre auteur fait tout dériver, le physique comme le psychique.
On sait à quel point cette théorie curieuse a excité la verve d'Aristophane

dans „les nuées", représentées à Athènes en 423, où le plus
grand poète satirique de tous les temps a criblé de ses traits
acérés les manifestations les plus diverses de la „période des

lumières", dont nous aurons à reparler.
8) Newton disait: je me borne à expliquer les phénomènes;

je n'en connais pas les causes. — Newton n'a jamais dit que tous
les corps s'attiraient en raison directe de leur masse et en raison
inverse du carré de leur distance; il a dit: tout se passe comme
si les corps s'attiraient, etc. Il y a évidemment un monde
entre l'une et l'autre formule.

9) Voyez à ce sujet Lévy-Bruhl, La morale et la Science
des moeurs, neuvième éd., Paris, Alcan, 1927, p. 109 ss. — Cela
se remarque chez tous les grands philosophes grecs de l'époque
classique, aussi bien que chez Aristote. Si c'est à lui que nous
nous sommes principalement arrêté, la raison s'en trouve dans le



L'idée de droit naturel. 15

Ele se donne pour tâche d'atteindre d'emblée la raison
fondamentale de tout ce qui est. C'est parce que son
oreLtation d'esprit est telle qu'elle néglige les phéno-
mtms, pour s'efforcer, par au delà d'eux, d'atteindre
diieriement le noumène, la substance, la nature des choses.
Atsâ ne recherchera-t-elle pas le „comment", mais le

„ptrquoi" des choses. Elle ne s'attachera pas aux causes
efficientes, mais aux causes premières, aux causes finales.
Ele ne fera pas de la physique, mais de la
„métaphysique"10). Et c'est ce qui explique précisément que,
fai; jue c'est sous ,,l'autorité" de ses théories que le monde
ocricbntal vivra jusqu'à la Renaissance. Rappelons-nous qu'il
était fréquent au Moyenâge de condamner des théories nouvelles
paicc qu'elles étaient contraires à celles d'Aristote. C'est ce qu'on
a qpelé ,,l'argument d'autorité".

)ue ce désir de „comprendre" apparaisse, en quelque sorte
au piroxysme, chez Aristote, cela n'est pas un seul instant
douteux.Ce désir est sa passion dominante (Gompertz, Les penseurs
de la Grèce, t. Ill p. 62). Il s'excuse de ses erreurs par sa „soif
d'apprendre". „Si nous nous égarons dans nos recherches, nous
ne méritons pas pour cela le reproche de témérité: loué soit plutôt
le zèb qui nous a entraîné à l'erreur" (De Caelo, cité par Gompertz

t. Ill p. 66). C'est à cette „soif d'apprendre" — de
„comprenne" — qu'il faut attribuer l'esprit inventif de tous ceux
qui saventurent sur le terrain de la spéculation. Dans leur désir
d'expliquer, ils tournent trop souvent le dos à la réalité; ils
interpreted;; ils „inventent". N'est-ce pas, au fond, le propre de toute
l'épopie „des lumières", cette époque où la pensée grecque,
rompant avec la tradition, s'est détournée des mythes et de la
légenle, et grâce aux postulats inconscients dont nous parlerons
bienttt, a voulu reconstituer le monde par les seules lumières
de la Raison. L'insurrection contre la légende était assurément
loualie; c'est d'elle que date la fondation de la science. Mais cette
seien«, en Grèce, n'était qu'apparente: elle n'avait pas pour
objecif de „connaître", mais plutôt de „comprendre". Problème
insohble, par son libellé même.

B) Il n'y a rien de plus significatif à cet égard que de rappeler
les oigines de la philosophie de Socrate (voyez à cet égard Rurle,
La mtion de droit naturel dans l'Antiquité grecque, thèse Lyon
1908.p. 141 ss.). Socrate procède d'Anaxagore. Celui-ci considère
qu'à l'origine, tout est confondu dans le chaos, et qu'il a fallu
une :ause, l'Intelligence universelle (vovç) pour déclancher



16 M. Henri De Page :

dans le problème du monde et des choses, elle n'aura pas
souci de saisir les mouvements, mais le mouvement, le

mouvement en soi; qu'elle ne s'attardera aux phénomènes

de la pensée et du sentiment que pour rechercher
l'âme, le premier principe qu'elle suppose derrière eux;
qu'elle n'étudiera pas les morales, mais la morale, le bien
en soi; qu'elle ne recherchera pas les droits, mais le
droit, le droit juste et véritable, et par conséquent universel.
— Et elle prendra cette attitude parce qu'elle estime que
si elle connaît le mouvement, la pensée, la morale,
le droit, elle connaîtra nécessairement et d'emblée tous les

mouvements particuliers, toutes les morales particulières,
tous les droits particuliers11), car ceux-ci ne peuvent être,
dit-elle, que la réalisation, la représentation de ceux-là12).

l'organisation du monde. Socrate s'empare de cette, idée. Il trouve
dans Anaxagore un maître qui lui expliquera, selon ses désirs,
la cause de toutes choses (cause qu'il n'a pas trouvé dans les
sciences physiques) qui, après lui avoir dit si la terre est plate ou
ri nde, lui aurait appris la nécessité et la cause de la forme
qu'elle peut avoir. Je me flattais, dit Socrate, qu'après avoir
assigné cette cause, et en général et en particulier, il me ferait
connaître en quoi consiste le bien de chaque chose en particulier
et le bien commun à toutes (jo exaatm $e\iiaiov xai to xoivov
Tiaaiy). Aussi comprend-t-on mieux alors l'appréciation de

Bayle (Dictionnaire historique et critique, V° Anaxagore):
,,Je ne blâmerai point Socrate d'avoir souhaité une explication
de l'univers telle qu'il l'indique, car qu'y aurait-il de plus beau
que de savoir distinctement et dans le détail pourquoi la perfection
du monde a demandé que chaque planète eût la figure, la situation,
la vitesse qu'elle a, et ainsi de suite. Mais cette science n'est pas
faite pour le genre humain. A moins d'avoir l'idée que Dieu a
suivie en faisant le monde, on ne pourrait point donner les
explications que Socrate souhaitait."

11) Il n'est pas sans intérêt de remarquer qu'Aristote, en parlant
d'Homère, disait d'ailleurs que la poésie est plus philosophique
que l'histoire, car, en exprimant le général, elle recherche moins
comment les choses sont arrivées que de quelle façon elles
devaient arriver (Poétique, IX 1, 2).

12) C'est ce qui explique qu'Aristote, quoiqu'ayant été, dans
l'Antiquité, l'un des hommes qui se soient montrés le plus respectueux
du fait et de l'observation, n'a pas réellement fait progresser la



L'idée de droit naturel. 17

Comment s'explique donc cette tendance à rechercher
le noumène, la nature des choses, plutôt que de partir
du phénomène qui, à tout prendre, est la seule réalité
vérifiable, et de chercher à le „connaître" dans toute sa

complexité, avant de vouloir le „comprendre"?
Par deux postulats, absolument indémontrables, mais

qui sont à la base de tout l'intellectualisme grec, postulats
qui nous ont dominé pendant vingt siècles, et nous
dominent encore: le premier est que le monde est un tout
coordonné et harmonieux, un xoauoç ; le second, que la
raison humaine peut le connaître et le comprendre13).
Sans l'existence de ces deux postulats, il n'aurait pas été
possible que la recherche humaine se soit orientée ainsi
qu'elle l'a été14). Sans eux, point de „philosophie". Avec

science. Il ne cherche pas, en effet, à „connaître", mais à

„comprendre", et il n'attache de valeur à ses observations que dans
la mesure où elles confirment ou contredisent une interprétation
du monde, qu'il se fait. Celles-là sont subordonnées à celle-ci.
Non seulement „ses recherches reposent souvent sur une connaissance

très incertaine des faits, mais son interprétation des faits
— réels ou prétendus — est très souvent arbitraire aussi, et
influencée par des opinions préconçues. Elle témoigne beaucoup plus
des inépuisables ressources d'un cerveau prétenduement inventif
que de la discipline sévère d'un esprit qui domine ses fantaisies,
et les plie au joug impitoyable des faits". (Gompertz, Les
penseurs de la Grèce, Ire et 2e éd., t. Ill, p. 67). „Comprendre"
et non „connaître" plus on y réfléchit, plus on constate que
le secret de la pensée antique se trouve dans cette regrettable
confusion entre deux méthodes de recherche. Nous retrouverons,
trait pour trait, la même inflexion d'esprit chez J. J. Rousseau
et les théoriciens du „contrat social", cette autre manifestation-
type de „l'esprit inventif." N'est-ce pas d'ailleurs la caractéristique

fondamentale de beaucoup de „philosophes"
13) C'est surtout St-Augustin qui, dans sa „Cité de Dieu",

a repris l'idée grecque du xoopos, connu de la Raison, et l'a
transmise à la philosophie médiévale classique.

14) On peut se demander si elle ne devait pas l'être, étant
donné l'inexistence, à cette époque, de moyens techniques
d'investigation. Cela est possible, et même très probable. Mais cela
ne change rien au fait que cette orientation de l'esprit a existé,
et a influencé la pensée humaine pendant plus de vingt siècles.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht, Neue Folge Band 55. 2



18 M. Henri De Page :

eux, au contraire, la recherche intellectuelle, „rationnelle",
cérébrale, naît. C'est d'eux que dérive cette attitude de

l'esprit qui caractérise, en Grèce, ce qu'on a appelé la
„période des lumières", époque où les Grecs, se libérant
de la tradition, remplacèrent „la croyance aveugle par
la pensée lumineuse". En eux, se trouve toute la justification

de notre manière de penser depuis vingt siècles, de

ce qu'on appelle le „rationnalisme", forme d'expression
intégrale d'un être qui se croit et s'affirme supérieur. —
La première réaction contre cette inflexion de l'esprit
date de la Renaissance, et s'est manifestée dans le domaine
des sciences naturelles (Galilée, Newton, etc. C'est
à elle que nous devons les progrès de la science contemporaine.

La seconde date de notre époque. C'est l'introduction
de la méthode sociologique dans les sciences dites morales
ou rationnelles, considérées jusqu'ores comme se suffisant
à elles-mêmes, et sans rapport aucun avec le donné
physique, climatique, géographique, ethnique, économique ou
sociologique, qui constitue le milieu dans lequel le monde
moral se développe. L'une et l'autre de ces réactions ont
pour objet de placer l'étude des faits et l'expérience, et
non les fausses lueurs de l'investigation „rationnelle",
au premier plan de la recherche scientifique.

Je pourrais suivre le développement de cette disposition

spéciale de comprendre les choses, qui constitue l'attitude

philosophique, à travers toute l'histoire de la pensée
humaine jusqu'à nos jours. Mais cela nous entraînerait
trop loin15). Revenons à notre sujet. Dans cette orientation

15) Nous nous bornerons à prendre, pour illustrer notre manière
de voir, deux exemples-types, celui de Descartes, et celui de
J. J. Rousseau.

Le premier surtout est, à notre sens, des plus caractéristiques.
Descartes connut les travaux de Galilée, et il en discuta

avec le Père Mersenne, un de ses anciens compagnons de collège.
Ce qu'il en pensait nous est révélé par sa correspondance avec
Mersenne. Voici à titre documentaire deux extraits des lettres de
Descartes à Mersenne. Lettre du 22 juin 1637: „Je vous prie de
m'excuser si je ne réponds point à votre question touchant le



L'idée de droit naturel. 19

spéciale de la recherche, que je viens de caractériser,
l'origine de l'idée même du droit naturel n'apparaît-elle
pas en pleine lumière? Ne s'explique-t-elle pas précisément
par cette attitude de l'esprit qui consiste à rechercher
le „pourquoi" des choses, avant d'en connaître le
„comment", à se demander ce qu'est le droit plutôt que
d'observer les droits, à rechercher les causes finales plutôt
que les causes efficientes, à prétendre atteindre les nou-
mènes avant de connaître les phénomènes. Si réellement,
le monde est un xoapoç un tout coordonné et harmonieux,
un mécanisme dont les réalités concrètes ne sont et ne

peuvent être que des manifestations, variables en surface,

retardement que reçoit le mouvement des corps pesants par l'air
où ils se meuvent; car c'est chose qui dépend de tant d'autres
que je n'en saurais faire bon conte dans une lettre. Je puis seulement

dire que ni Galilée, ni aucun autre ne peut rien déterminer
touchant cela qui soit clair et démonstratif, s'il ne sait
premièrement ce que c'est que la pesanteur et qu'il n'ait
les vrais principes de la physique." (C'est nous qui
soulignons.) Lettre du 11 octobre 1638: „Je commencerai cette lettre
par mes observations sur le livre de Galilée. Je trouve en général
qu'il philosophe mieux que le vulgaire, en ce qu'il quitte
le plus qu'il peut les erreurs de l'Ecole, et tâche à examiner les
matières physiques par des raisons mathématiques. En cela,
je m'accorde entièrement avec lui, et tiens qu'il n'y a pas d'autre
moyen pour trouver la vérité. Mais il semble qu'il manque beaucoup

en ce qu'il fait continuellement des digressions, et ne s'arrête
point à expliquer tout à fait une matière ; ce qui montre qu'il ne
les a pas examinées par ordre, et que, sans avoir considéré
les premières causes de la nature, il a seulement
cherché les raisons de quelques effets particuliers, et
aussi qu'il a bâti sans fondement." (C'est nous qui soulignons.) —
Ces deux passages ne sont-ils pas une preuve éclatante de l'abîme
qui sépare, et séparera toujours, la philosophie et la science
Ne démontrent-ils pas combien Descartes est resté philosophe,
à la recherche, comme les grecs, du „pourquoi" des choses et non
du „comment", plus avide de comprendre que de connaître.
„ et que, sans avoir considéré les premières causes de la
nature, il a seulement cherché les raisons de quelques effets
particuliers, et qu'ainsi il a bâti sans fondement." C'est
tout à fait formel. Et c'est ce qui explique que l'oeuvre de Descartes



20 M. Henri De Page :

mais immuables dans le fond, si un tel point de départ
est vrai, s'il existe une lex una et communis, un archétype

du droit inscrit dans la nature des choses et que saisit
la raison, tout est exact. Mais le point de départ est-il vrai
Personne, jusqu'ores, ne l'a démontré, et personne,
vraisemblablement, ne le saura jamais. — L'existence d'un
droit naturel nouménal est donc un postulat, une spéculation.

Le droit naturel n'est qu' une attitude de l'esprit;
ce n'est rien d'autre. C'est le produit d'une attitude
philosophique; c'est une croyance, une hypothèse, qui résulte
d'une certaine manière de concevoir le monde. C'est une
philosophie; ce n'est pas une réalité. Si la philosophie
grecque, ou plus exactement la méthode propre à la philo-

est restée entièrement philosophique, malgré ses apparences
scientifiques. Descartes fut et resta un philosophe, un
métaphysicien ; il ne fut pas un expérimentateur. Sans doute à vingt
ans, „mécontent des docteurs et des livres", rompit-il avec l'Ecole,
et se détourna-t-il d'Aristote et de ,,l'argument d'autorité".
Sans doute résolut-il de chercher désormais seul la vérité, en lui-
même ,,et dans le grand livre de la nature". A cet égard, sa position

de départ est. remarquable, et il faut lui en conserver le
mérite. Mais il ne sut pas la maintenir. Tous ses procédés de
recherche ne sont-ils pas essentiellement „philosophiques"? „II y a
deux moyens", dit-il, „pour s'élever à la connaissance de la vérité
sans crainte de se tromper: l'intuition et la déduction.
L'intuition n'est pas le témoignage variable des sens ni le jugement
trompeur de l'imagination, mais la conception d'un esprit attentif,
si distincte et si claire qu'il ne lui reste aucun doute sur ce qu'il
comprend." Intuition et déduction; ni expérimentation, ni
induction Etait-il étonnant que Descartes et Galilée soient restés
impénétrables l'un à l'autre? N'est-ce pas d'ailleurs de cette
fausse sécurité de l'intuition (qui cherche à comprendre et à

interpréter le monde plutôt qu'à le connaître) que découle le principe
cartésien demeuré fameux „toutes les idées claires sont des idées
vraies" N'est-ce pas ce faux principe qui amena Descartes,
sous couleûr d'idées claires et de déductions pures, à affirmer,
en mécanique, quantité de lois secondaires que l'expérience a

démontrées complètement fausses
L'exemple de J. J. Rousseau est tout aussi significatif. Celui-ci

est un philosophe, et n'est qu'un philosophe; pis encore, c'est un
rêveur. Aussi ne s'étonnera-t-on point de trouver dans ses oeuvres



L'idée de droit naturel. 21

sophie grecque (et à certaines autres philosophies), n'avait
pas existé, il n'y aurait jamais eu de conception du droit
naturel. Le droit naturel n'est pas la justification du droit
positif. C'est une justification, qui trouve son point
d'appui dans une certaine manière de concevoir le monde;
ce n'est rien de plus16).

des phrases telles que celles-ci: „L'homme est né libre, et partout
il est dans les fers. Tel se croit le maître des autres qui ne laisse
pas d'être plus esclave qu'eux. Comment ce changement
s'est-il fait? Je l'ignore. Qu'est-ce qui peut le rendre
légitime? Je crois pouvoir résoudre la question."
(Contrat social, livre I, chap. I, 1er al.) L'histoire, la réalité?
Peu importe à notre auteur. Il les ignore délibérément. La
„légitimité" des choses, voilà ce qui l'intéresse uniquement.
Et dans le „discours sur l'origine de l'inégalité": „D'autres pourront
plus aisément aller sur la même route, sans qu'il soit facile à
personne d'arriver au terme; car ce n'est pas une légère entreprise
de démêler ce qu'il y a d'originaire et d'artificiel dans la nature
actuelle de l'homme, et de bien connaître un état qui n'existe
plus, qui n'a peut-être point existé, qui probablement
n'existera jamais, et dont il est pourtant nécessaire d'avoir
des notions justes pour bien juger de notre état
présent. (Préface du discours sur l'inégalité, al. 4; c'est nous
qui soulignons.) Et plus loin, dans le discours lui-même (exorde):
„II ne faut pas prendre les recherches dans lesquelles on peut
entrer sur ce sujet pour des vérités historiques, mais seulement
pour des raisonnements hypothétiques et conditionnels, plus
propres à éclaircir la nature des choses qu'à en montrer
la véritable origine." Combien on a eu raison lorsqu'on a dit
que, chez Rousseau, „ce n'est pas l'origine historique de l'Etat
qu'il s'agit de découvrir, mais son origine morale" (Robert
Redslob, Die Staatstheorien der französischen
Nationalversammlung von 1789, Leipzig 1912, p. 35; cité par
Gompertz, Les penseurs de la Grèce, t. I p. 430 de l'édition
française de 1928).

16) On observera à cet égard que la majorité des auteurs qui
se sont occupées du droit naturel sont des philosophes. L'origine
purement philosophique de la notion est certaine, ainsi que nous
le démontrerons dans la suite. Citons pour le surplus Aristote,
St-Augustin, Suarez, J. J. Rousseau, Kant, etc. etc.... Les juristes
de profession se sont, en général, fort peu souciés de la question.
On peut citer comme exceptions, parmi les noms les plus illustres,



22 M. Henri De Page :

II.
Si ce que je viens de dire est exact, il doit être possible

de vérifier dans l'histoire que la croyance à l'existence
d'un droit naturel ne s'est pas manifestée dès l'origine des

sociétés, et qu'elle n'est au contraire apparue qu'au stade
de développement de la pensée humaine où la conception
philosophique du monde à laquelle je viens de faire allusion

s'est accréditée. Si, par contre, le droit naturel est
une réalité, à laquelle l'homme est soumis, prédestiné,
comme il l'est aux lois physiques (rappelions-nous la conception

de Cicéron: quaedam innata vis insérait), on
ne conçoit pas que, pour établir les premières règles de

droit, les civilisations primitives, n'y aient pas recouru.
C'est l'un ou l'autre. Ou le droit naturel est une réalité,
avec tous les caractères de nécessité objective et subjective
qu'on lui prête; et dans ce cas, l'homme a toujours dû
vivre sous son influence; — ou il n'est qu'une interprétation

philosophique du monde; et on conçoit alors qu'elle
ne se révèle qu'au moment où cette philosophie elle-même
apparaît.
Cicéron, Grotius et les auteurs modernes de philosophie du droit:
Geny, Le Fur, Dabin, etc. En ce qui concerne Cicéron, il semble
bien qu'il s'agisse plus de phraséologie que d'autre chose (voyez
l'une des notes suivantes). Grotius semble bien avoir échoué
sur le terrain du droit proprement dit (voyez également l'une
des notés suivantes), et quant aux contemporains, tous sont
à peu près d'accord pour réduire, dans le droit concret, le droit
naturel à quelques grands principes, vagues, généraux et fort peu
nombreux (deux ou trois, d'après Le Fur) qui nécessitent, pour
devenir pratiquement utilisables, l'apport incessant et substantiel,
soit de la morale, soit de la technique. D'autre part, ainsi que nous
le verrons dans la suite, les Romains, peuple de juristes par
excellence, n'ont jamais eu recours au droit naturel dans leurs
constructions juridiques.

La notion de droit naturel ne trouve sa place qu'en morale
et en philosophie. Elle est extrêmement tenue, sinon inexistante,
dans la science du droit proprement dite.

C'est cette emprise constante de la théologie sur le droit
qui a arraché à Gentilis l'exclamation devenue célèbre: ,,Silete
theologi in munere alieno."



L'idée de droit naturel. 23

Je crois pouvoir dire que l'exactitude de l'une et
l'autre de ces deux propositions est aujourd'hui certaine.

Les meilleurs auteurs en ces matières, où l'histoire
domine, sont d'accord pour reconnaître que la conception
proprement dite du droit naturel n'apparaît, dans la pensée

grecque, qu'à l'époque dite ,,des lumières"17). C'est alors

pour la première fois que la notion de droit naturel se

manifeste dans sa forme pleine, spécifique18). Antérieurement,

elle était inconnue. Ce n'est pas à dire que les

premiers hommes n'aient pas recouru à des forces
mystérieuses, invisibles, suprahumaines, pour expliquer les

phénomènes, ou justifier leurs actions. C'est-là une des

caractéristiques les plus certaines de l'esprit primitif.
Mais que ces forces supérieures (religion, croyances, magie)
aient pris la forme spécifique du „droit naturel", d'une
loi supérieure, immuable, imposée par la nature des choses,
dont les droits positifs ne seraient que des manifestations
et en laquelle ils trouveraient leur justification, on n'en
trouve aucune trace. Certes, la forme et le mécanisme
d'éclosion des premières règles de droit, dans les civilisations

primitives, nous sont encore mal connus. Ils le sont
surtout dans cet aspect spécial du problème: l'attitude
psychologique qui existait chez ceux qui les imposaient,
ou s'y soumettaient. Mais il semble néanmoins certain
qu'on n'a jamais, dans l'établissement des premières règles
de droit, eu recours à la notion de „droit naturel" pour
préciser leur contenu, ou les légitimer. Jamais on n'a songé,
dans l'un et l'autre but, à solliciter les „lois de la nature".
Les premières règles de droit semblent être sorties des

17) Gompertz, Les penseurs de la Grèce, t. I, livre III,
chap. IV; Westrup, Sur la notion de droit et le mode primitif
de formation du droit positif, article dans la Revue d'histoire du
droit, 1931, p. 13/14.

1S) Il est curieux de constater que la théorie „rationnaliste"
de l'origine de l'Etat par le „contrat social" ne date pas des

XVII ou XVIIIe siècle. Les Grecs, par le même effort de ra-
tionnalisme, l'avaient déjà formulée: voyez Gompertz, op. cit.
t. I, livre III, chap. IV, § IV in fine, et Platon, Rép. II 358 e.



24 M. Henri De Page :

décisions d',,experts en droit", des de/uareç (décisions des

thémistes), des dcxac (jugements des rois), des sentences
des collèges pontificaux. Denys d'Halicarnasse s'appuie
visiblement sur une antique tradition lorsqu'il nous dit
,,que les rois, conformément à leur conviction (ecp'aura/v),

dictaient par des jugements (dcxac) le droit aux plaignants,
et que lorsqu'ils jugeaient que tel précepte devait être
suivi, ce précepte avait force de loi (vo/uos)19). Conformément

au droit naturel? — Non pas. Le texte dit: conformément

à leur conviction. Quelle était cette „conviction"?

Etait-elle à base de „droit naturel"? — Rien ne

permet de l'affirmer, ni même de le supposer. Car une
justification si claire, si péremptoire, eut certainement laissé
des traces dans les textes. Sans doute, au point de formation

des premières règles de droit, trouvons-nous un certain
besoin d'ordre, d'organisation, de règle, et partant de lois
et de droit. Mais ce besoin prend racine dans un ensemble
de données éparses dans la conscience collective (dont les

„experts en droit": Rois, thémistes, collèges pontificaux,
sont les interprètes), données vagues, non précisées, non
spécifiques, et dont la part la plus importante semble faite
de règles religieuses20). A cette part s'ajoute le donné
éthique ou politique propre à chaque peuple, et dont, en

général, les anciens se sont montrés particulièrement
jaloux. N'oublions pas, en effet, que la notion d'une loi

19) Westrup, art. préc. p. 12. — Ce texte montre également
que la théorie romano-canonique de la formation de la coutume
est inexacte (comme Westrup le démontre d'ailleurs très finement),
et que la coutume ne se serait jamais cristallisée, comme règle
juridique, si elle n'avait été consacrée, officiellement reconnue
par les „experts en droit" qui l'ont incorporée dans leurs décisions.

20) „Chez les Grecs et les Romains, comme chez les Hindous,
la loi fut d'abord une partie de la religion. Les anciens codes
des cités étaient un ensemble de rites, de prescriptions liturgiques,
de prières, en même temps que de dispositions législatives. Les
règles du droit de propriété, du droit de succession y étaient
éparses au milieu des ordonnances réglant les sacrifices, la sépulture
et le culte des morts." (Fustel de Coulanges, La cité antique,
1864, p. 218.)



L'idée de droit naturel. 25

supérieure, universelle, commune à tous les peuples, est

aux antipodes des conceptions de la cité antique21). Point
de trace donc, en aucune manière, d'une loi supérieure,
objective, s'imposant dans l'ordre moral comme les lois
de l'ordre physique, de la „loi commune" qu'on célébrera
plus tard (o votwç o xocvoç, una lex et communis),
immédiatement connue de l'intelligence ou de la conscience

(quaedam innata vis inseruit), qui serait à la fois, et
au même titre de nécessité, la source et l'inspiration de toute
création de droit positif.

L'idée de droit naturel est et reste donc une
interprétation philosophique; ce n'est pas une réalité
historique22).

III.
Et nonobstant, l'idée de droit naturel se maintient.

Elle ne s'est pas éteinte, comme c'est pourtant le sort de

tout ce qui n'est qu'explication, théorie, interprétation
logique ou sentimentale imaginée par l'homme pour rendre

21) Le jus gentium n'est né que tout à la fin du droit romain.
Et encore ne désignait-on pas là que les quelques règles qu'on
constatait admises et reconnues chez tous les peuples civilisés.
Ce n'était ni, d'une part, le jus naturale (droit commun aux
hommes et animaux et fondé sur les rapports nécessaires des

êtres), ni le droit des gens, au sens où nous l'entendons aujourd'hui.
Voyez à cet égard Senn, De la justice et du droit, Paris, Sirey,
1927.

22) D'autres recoupements peuvent être faits. Ainsi qu'on
l'a très exactement constaté (Haesaert, Fondement du droit
naturel, dans Archives de philosophie du droit et de sociologie
juridique, année 1933, nos. 3/4, p. 220), la conception du droit
naturel fut l'apanage des Grecs. Les Romains, en tant que juristes,
y furent réfractaires (sur les affirmations déclamatoires de Cicéron,
voyez la fin de la présente étude). Jamais pour assurer l'évolution
de leur droit, ou l'avènement d'un droit meilleur, ils ne firent
„descendre les dieux de l'Olympe". La subtilité grecque n'impressionna

pas ce peuple essentiellement réaliste. Le droit naturel
ne prend, chez eux, que la forme d'une envolée déclamatoire.
Il reste académique (Haesaert, ibidem). Il ne se concrétise
pas effectivement dans le droit positif.



26 M. Henri De Page :

compte de certains faits qu'il constate, et dont la destinée
même est d'être éphémère, de céder devant la survenance
ou la découverte de faits nouveaux, incompatibles avec
l'explication ancienne. L'idée de droit naturel est, et reste
un évangile, un idéal. Beaucoup de penseurs non suspects,
certes, d'être des cerveaux frustes ou partiaux, y croient
et la défendent passionnément. Par rapport aux lignes
avancées qu'elle occupait jadis, la théorie du droit naturel
a dû se retrancher sur des positions moins audacieuses,
sans doute. Mais l'idée subsiste, et tout forte à croire
qu'elle n'est pas près de s'éteindre. Antigone, qui l'a
énoncée devant Créon avec une puissance et une
précision rarement égalées depuis lors23), en est restée la plus
émouvante incarnation, et l'écho de ses paroles altières
ne s'est jamais tu dans l'histoire.

Qu'est-ce à dire, et comment expliquer pareil phénomène

En science, on admet que rien n'est plus aisé que
d'abandonner une „théorie". Si la théorie d'Einstein se

révèle, à l'expérience, meilleure que celle de Newton,
aucun savant n'éprouvera hésitation, honte ou remords
à oublier Newton. C'est qu'en effet les théories ne sont
que des explications. Elles ne sont pas vraies, mais plus
ou moins commodes21). Les faits seuls sont vrais. Si les faits
ne s'adaptent pas aux théories, c'est elles qu'on sacrifiera;
les faits, jamais.

Toute autre semble être la situation dans le domaine
du droit. L'idée de droit naturel n'a jamais cédé; elle
résiste au contraire avec une ténacité étonnante. C'est ce qui
nous amène à nous demander si, sans être une réalité, elle
ne correspondrait pas à une certaine fonction dans l'évolution

du droit, dans le mécanisme de la vie sociale. N'aurait-
elle pas un rôle à jouer, rôle qui n'aboutirait jamais à des

conclusions fermes, peut-être, mais qui, comme levier
23) Antigone, de Sophocle, vers 447 à 457.
24) Henri Poincaré, La science et l'hypothèse; la valeur

de la science.



L'idée de droit naturel. 27

d'action, demeurerait un des plus grands facteurs de la
marche éternelle de l'humanité vers un droit meilleur et
plus adéquat?

Je le crois; et c'est le dernier ordre d'idées que je
voudrais développer devant vous.

Pour l'établir, il faut partir de cette constatation que
la stabilité et l'immutabilité, qui est et reste la position
fondamentale de l'idée de droit naturel (une loi issue de
la nature des choses est nécessairement immuable comme
cette nature même), est en contradiction absolue avec les
destinées de toute société, et de l'homme lui-même. La vie
n'est pas repos, mais mouvement, évolution, transformation.

La vie sociale est de même nature. Une société qui
n'évolue pas, qui ne se transforme pas, est une société
morte. Dans une société qui vit, des besoins nouveaux
se font continuellement jour. A ces besoins nouveaux
correspond la nécessité d'un droit nouveau. Parfois les
transformations sociales ne s'avéreront pas d'une importance

majeure. Aux besoins nouveaux qui en sont issus,
des transformations juridiques de nature technique pourront

suffire. Mais à d'autres époques de l'histoire, des

transformations plus profondes se produiront, qui
susciteront, dans le domaine du droit, ce que j'appellerai des
réformes de structure. Le statut de l'individu, de la famille,
des groupements créés par l'homme, de l'état économique
et social, seront en cause. Un droit nouveau s'imagine,
s'esquisse, se précise. Il est d'abord aperçu par une élite,
par quelques consciences plus lucides ou plus généreuses

que d'autres, qui s'attèlent à son avènement. Mais devant
ces novateurs, se dresse, avec tout le formidable appareil
de lois, d'institutions, d'idées acquises, l'ordre établi;
et aux leviers de commande de cet ordre établi, ceux qui
le défendent, soit parce qu'ils ne sont pas convaincus des

mérites de l'ordre nouveau, soit — plus souvent — parce
qu'ils ont intérêt à maintenir l'ordre ancien. Comment
l'ordre nouveau se réalisera-t-il Par la force — Il n'y faut
point songer. Les masses sont souvent indécises ou in-



28 M. Henri De Page :

différentes. Elles n'interviennent jamais que lorsque la
fermentation est à son comble. Les novateurs sont toujours,
d'abord, des isolés. D'autre part, ceux qui détiennent la
puissance commandante ne se laisseront visiblement pas
faire. L'ordre établi se justifie, en droit positif, par le seul
fait qu'il est l'ordre établi, et toute l'organisation de l'Etat,
chez tous les peuples, n'existe que pour le défendre. La force
est donc vaine. Au surplus, elle ne prouve rien; elle est;
un point, c'est tout. Il faut donc chercher autre chose.

Il faut d'abord chercher à prouver, à persuader, à

convaincre, à réunir des adhérents qui, ralliés à l'idée nouvelle
dont ils seront devenus, préalablement, les apôtres,
formeront ensuite la force qui pourra contrebalancer cette
autre force qui constitue l'ordre établi. C'est la technique
de toute révolution. Comment atteindre ce résultat? —-

Il n'y a, je crois, qu'un seul moyen lorsqu'on ne dispose
pas de la force: il faut démontrer que les idées nouvelles
sont justes25). Et comment démontrer, avec une sûreté

26) La justice, comme le droit naturel, est une notion qui
s'accommode de tous les contenus. C'est une notion fonctionnelle;

rien d'autre. Pascal disait déjà, en parlant de la justice:
„Plaisante justice qu'une rivière borne 1 Vérité en deçà des

Pyrennées, erreur au delà." Et c'est pourquoi il ajoutait: „Rien
n'est si fautif que ces lois qui redressent les fautes ; qui leur obéit
parce qu'elles sont justes, obéit à la justice qu'il imagine,
mais non pas à l'essence de la loi." Il complétera d'ailleurs la pensée
plus loin: „II est dangereux de dire au peuple que les lois ne sont
pas justes, car il n'y obéit qu'à cause qu'il les croit justes. C'est
pourquoi il faut lui dire en même temps qu'il faut y obéir parce
qu'elles sont lois, comme il faut obéir aux supérieurs, non parce
qu'ils sont justes, mais parce qu'ils sont supérieurs. Par là, voilà
toute sédition prévenue, si on peut faire entendre cela, et ce que
c'est proprement que la définition de la justice." (Pensées, fragm.
294 et 326.) Déjà, dans la tragédie antique, le choeur répondait
à Antigone qui se lamentait, elle pieuse, d'avoir le sort réservé
aux impies: „Observer les lois (supérieures) est une sorte de piété,
mais elle n'autorise pas à transgresser les décrets de ceux qui
détiennent, légitimement, la puissance commandante" (Zeßsiv
/>iev, evaeßeia tiç, xçazoç tf'oTco xçazos uzksi, nagaßazoy ovô'aur, neXsi.

Vers 867—869). — C'est parce qu'on n'a pu faire que le



L'idée de droit naturel. 29

suffisante, qu'elles sont „justes"? En les objectivant, en
les hypostasiant, en les transcendentalisant, en proclamant
qu'elles sont inspirées, non par l'égoïsme ou l'intérêt,
mais par la nature des choses; que l'ordre de la nature
lui-même exige qu'elles soient reconnues, réalisées. On

prétendra en un mot qu'elles sont de droit naturel.
On invoquera le droit naturel, la justice éternelle pour
fonder, pour démontrer la légitimité de l'ordre nouveau.
— Et voyez alors à quel point le spectacle change. Voyez
quelle force, quelle puissance, quel prestige rayonnent
autour de l'idée nouvelle. On ne la présente pas comme
étant l'expression de l'intérêt, de l'égoïsme, de l'utilité
individuelle. On ne la présente même pas comme imposée,
justifiée, légitimée par la morale ou par Dieu, mais par
quelque chose de plus objectif encore, par une chose qui
existe même si Dieu n'existait pas (et si deus non esset),
par l'Ordre du monde. Quelle transformation! La discussion

qui, sur le terrain de la religion, de la force ou de

l'intérêt, n'était pas possible, le devient brusquement.
On écoute, on prête l'oreille, on discute — L'ordre
établi chancelle sur ses bases parce qu'on a joué de la corde
d'un droit supérieur, du droit naturel, pour mettre en doute
sa légitimité26).

Et c'est précisément ce qui fait que le droit naturel
est la ressource ultime et nécessaire de tous les protestataires,

de toutes les consciences dissidentes, de tous ceux
qui ne sont pas satisfaits, pour des raisons quelconques,
de l'ordre établi. Du droit positif, dont on ne veut pas,
on en appellera à un droit supérieur, le droit naturel.

juste fût fort, qu'on a fait que le fort fût juste, et ainsi „que
la paix fût, qui est le souverain bien" (Pascal, „Pensées",
fragm. 299).

26) Pascal le constatait déjà. Après avoir observé que „l'art
de fronder, de bouleverser les Etats, est d'ébranler les coutumes
établies en sondant jusque dans leur source, pour marquer leur
défaut d'autorité et de justice", il ajoutait: „C'est un moyen sûr
pour tout perdre. Cependant le peuple prête aisément
l'oreille à ces discours." (Pensées, fragm. 294.)



30 M. Henri De Page :

Celui-ci n'est qu'un mythe dans la réalité, des choses,

pour les penseurs; mais pour ceux qui agissent, c'est
un moyen de combat dans la bataille sociale pour un droit
meilleur; c'est même le seul dont on dispose. Et c'est
ce qui explique qu'Antigone qui, pour des raisons justifiées
ou non, mais qui lui sont propres, n'admet pas l'édit de

Créon, en appellera des lois écrites aux lois non écrites.
A qui en appellerait-elle, je vous le demande, elle qui croit
devoir s'élever contre le droit positif, contre le droit
existant, sinon à elles?

„Je n'ai pas cru que tes ordres eussent assez de force

pour que les lois non écrites, mais impérissables, émanées
des dieux, dussent fléchir devant un mortel. Ce n'est pas
d'aujourd'hui, ce n'est pas d'hier qu'elles existent; elles
sont éternelles, et personne ne sait quand elles ont
pris naissance."

C'est ce qui explique que tant de révolutions se sont
réclamées du droit naturel pour ébranler l'ordre positif
qu'elles entendaient modifier, et y substituer le leur.
C'est-ce qui explique encore que Grotius, voulant lutter
contre l'ordre international établi par l'égoïsme et la cruauté
des princes temporels, n'a pu recourir qu'à la nature des
choses pour espérer réussir27). C'est-ce qui explique que

27) On ne manquera pas d'observer que lorsqu'on examine
à fond l'oeuvre de Grotius, ses résultats dans l'ordre juridique
proprement dit sont plutôt négatifs. Grotius a eu le génie de
lancer une idée: l'ordre international gouverné, non par le bon
plaisir des princes, mais par une loi naturelle, par le droit naturel.
A vrai dire, cette idée n'est pas de lui (voyez Joubert, Etude
sur Grotius, Paris 1935). Il l'a puisée chez ses prédécesseurs.
Mais il a eu le mérite de la mettre, au bon moment, en pleine
valeur, et c'est ce qui explique que son influence fut si grande
et si durable. Il a été dénommé ,,le père du droit naturel", et c'est
à la suite de sa glorieuse initiative que des chaires de droit naturel
furent créées dans plusieurs universités européennes. Toutefois
lorsqu'on passe sur le terrain des réalisations, de la transformation
des principes philosophiques en règles positives, on est obligé
de constater que l'oeuvre de Grotius se réduit à peu de chose.

Après avoir longuement, et assez fastidieusement, développé



L'idée de droit naturel. 31

l'Eglise catholique qui, pour des raisons qui lui sont propres
(et que je n'entends nullement discuter ici, mais que je
prends simplement comme un fait), entend conserver la
direction des consciences, direction qu'elle conteste à

l'Etat, n'abandonnera jamais l'idée d'une loi supérieure
issue de la nature des choses, qui constitue le meilleur
moyen pour elle de poursuivre la discussion et le combat.

les différents cas de la „guerre juste" (cas simples, si on reste dans
les généralités, mais qui — expérience que fait chaque jour le
juriste qui s'occupe de droit positif — deviennent beaucoup plus
complexes lorsqu'on aborde toutes les nuances des ,cas d'espèce"),
il conclut lui-même, d'une manière un peu lasse, que la distinction
traditionnelle des causes justes et des causes injustes est, avant
tout, une question de psychologie et de conscience, qui, par suite,
échappe à l'investigation du juriste: „Même dans une guerre
juste, on ne peut guère connaître par des indices extérieurs et
des preuves suffisantes jusqu'où la nécessité de se défendre ou
de punir les coupables demande qu'on porte les hostilités. Aussi
vaut-il mieux laisser tout cela à la conscience de ceux
qui sont en guerre que d'en faire juges les autres."
(De jure belli ac pacis, livre III, chap. IV, p. IV; voyez
Joubert, op. cit. p. 91.) Et alors Grotius, cherchant à porter
la question sur le terrain purement juridique, ne trouvera
d'autre définition de la guerre juste que la guerre „dans les formes",
la guerre justement déclarée. La guerre „juste", impossible
à définir dans le fond, deviendra la guerre justement déclarée.
Il n'est, en effet, imposé aux belligérants que l'observation d'une
seule règle, celle de la déclaration de guerre préalablement à toute
hostilité. Sans doute, la guerre „injuste" ne devient-elle pas,
dans la pensée de Grotius, juste par le fait qu'elle est régulière
„dans les formes", qu'elle est justement déclarée. Elle reste
injuste, mais en conscience seulement ; pas dans le domaine
du droit: „Quelquefois, on dit qu'une chose est permise, non
qu'elle puisse être faite innocemment et sans préjudice du devoir,
mais parce qu'elle est impunie parmi les hommes." (Texte cité
par Joubert, op. cit. p. 92.)

Exemple célèbre, en tous points caractéristique, certes, de

l'impuissance à transfuser les principes du droit naturel „moral"
dans le domaine „juridique". — En 1907, soit plus de trois siècles
après, la Convention de La Haye ne trouvera pas d'autre
moyen de réglementer la guerre dans l'ordre positif La guerre
régulièrement déclarée est, juridiquement, la guerre juste.



32 M. Henri De Page:

C'est ce qui explique enfin que le droit naturel est la seule

ressource de toutes les minorités, de tous les opprimés,
de tous les isolés, de tous ceux qui n'admettent pas, pour
des raisons de convenance ou d'intérêt, l'ordre établi,
parce que c'est la seule arme dont ils disposent. Le
contenu du droit naturel? Il n'a jamais importé; il
n'importe jamais. C'est le moyen de combat qui compte28).
Le droit naturel pur, orthodoxe, véritable, n'existe pas.
On cherche son contenu, sa formule définitive. On la
cherchera toujours, car ce n'est qu'un moyen de réaliser,
dans l'ordre humain, du droit jugé meilleur par certaines
consciences dissidentes29). Ce droit jugé meilleur, s'il réussit
à s'imposer, ne sera pas l'ordre définitif, mais un ordre
temporaire comme toute chose humaine, car le jour où des

besoins nouveaux seront, pour la mille et unième fois, nés,

Depuis 1919, de nouveaux efforts sont en cours. Une convention
internationale, avec sanctions, ofire un terrain beaucoup plus
sûr Et encore 1

— La guerre „dans les formes" de Grotius ne doit pas être
rapprochée du droit fécial des Romains, qui exige également
des formes pour l'entrée en guerre. Mais il ne s'agit là que de règles
religieuses. Les Romains, essentiellement positifs, ne se sont
jamais préoccupés du caractère juste, en droit, d'une guerre.

2S) N'est-il pas frappant de constater qu'en Grèce, on a songé
à faire jouer le droit naturel au profit de la démocratie précisément
au moment où de nouvelles classes sociales, ayant acquis la richesse
et la puissance par le développement du commerce et de la
colonisation, cherchaient à supplanter le régime ancien de castes et de

privilèges, et à avoir également leur mot à dire dans l'organisation
de la Cité et la répartition des charges publiques. Et n'est-il pas
tout aussi frappant de voir cette „utilisation" du droit naturel
à des fins pragmatiques également faite par les anciennes classes

privilégiées, évincées, qui, au nom du droit naturel, tentèrent de

rétablir l'ordre antérieur à leur profit! La nature, disait-on, ne
nous enseigne-t-elle pas plutôt que la puissance commandante
doit revenir aux plus aptes, aux plus capables (voyez Gompertz,
op. cit. t. I, livre III, chap. IV, § VII). Rien ne se prête plus à

la compromission que „la nature".
29) La théorie de la résistance aux lois injustes, lois qu'on

ne peut concevoir telles qu'en fonction d'un „droit naturel",
mesure suprême de justice, ne le démontre-t-elle pas



L'idée de droit naturel. 33

ce sera très vraisemblablement le même droit naturel
qu'on invoquera, sous une nouvelle forme, pour en assurer
la réalisation et la légitimité.

Le droit naturel, vu sous un certain angle, n'est donc

pas l'Ordre, comme on l'a toujours cru, mais la forme
que prend, pour s'affirmer, la protestation contre un
certain ordre: l'ordre établi30). Il ne ressortit pas au
domaine de la pensée, de la vérité, mais au domaine de

l'action31). C'est, dans la réalité des choses, l'expression
d'une attitude insurrectionnelle, parée du manteau
de la Science.

On m'objectera peut-être qu'il est des époques dans
l'histoire de la pensée humaine où le droit naturel n'a
pourtant été conçu que comme une formule philosophique
du droit, de ses bases premières et de ses exigences
profondes. N'était ce point l'attitude de Cicéron, de l'Aqui-
nate, d'autres penseurs encore — Je répondrai simplement
que, dans une telle conception, notamment dans celle de

Cicéron, le droit naturel n'a aucun sens spécifiquement
appréciable. Il n'est alors que la paraphrase du droit
positif, aux époques où ce droit est pleinement et fortement

équilibré32). Or, lorsqu'un corps de droit atteint
pareil équilibre, il n'a plus besoin du droit naturel pour se

justifier33). Il se suffit à lui-même. Ce n'est qu'aux périodes

30) Voyez dans le même sens Haesaert, fondement du droit
naturel, dans Archives de philosophie du droit et de sociologie
juridique, 1933, nos. 3/4, p. 197 ss. (spécialement p. 216—218
et 220). Voyez aussi les „Pensées" de Pascal, citées aux notes 20
et 21 de la présente étude.

31) Haesaert, ibidem, p. 216.
32) N'est-ce pas précisément ce qui explique que l'esclavage

a été défendu comme étant de droit naturel par Aristote
et St-Thomas d'Aquin?

33) Historiquement, le droit naturel n'est pas le propre des

périodes stables, mais des époques troublées, lourdes de fermen-

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 55. 3



34 M. Ilenri De Page: L'idée de droit naturel.

de crise, aux époques oii une discordance se produit entre
le droit et le fait, que la conception du droit naturel
acquiert toute sa valeur, tous ses effets31).

A ce titre d'ailleurs, comme levier d'action susceptible
d'ébranler un droit vieilli et de lui substituer un droit
meilleur — j'entends par là: non pas meilleur en soi, mais
mieux adapté à l'évolution acquise, ou en cours — on peut
lui reconnaître une réelle utilité. Mais ce que je ne
comprends pas, c'est qu'il soit nécessaire, pour atteindre pareil
résultat, de tirer des traites sur l'Ordre du monde et
l'Absolu. Au forum peut-être, mais pas entre gens de
science.

En ces temps de réalisme, nous devons désapprendre
de recourir, pour expliquer des phénomènes très simples,
à ce que je considère personnellement comme une forme
plus raffinée, „intellectualisée" du Merveilleux, de la
légende.

tation et de transformations latentes. Voyez Jellinek, Das Recht
des modernen Staates, t. I p. 335 ss., et Haesaert, op. cit.
p. 216. — Ce dernier auteur remarque très finement que „Créon
ne répond pas à Antigone. Il continue. Il a la loi pour lui" (p. 221).
En effet, le „cas" d'Antigone n'est pas celui d'une période troublée,
ou en voie d'évolution.

31) Dans le fait, le droit positif, quoiqu'il soit, consacre
toujours la conception de la justice la mieux en rapport avec
les intérêts de ceux qui ont réussi à l'imposer. Ce n'est qu'avant
son incorporation dans l'organisation de l'Etat qu'il peut-être
question de „droit naturel", et seulement en vue de rendre la
discussion possible et de créer, par l'adhésion, le nombre qui constituera

la force susceptible de contrebalancer l'autre force rivale:
le pouvoir établi. Voyez dans le même sens G. Jèze (qui distingue
le droit et la „politique") et G. Ripert (notamment dans „la règle
morale dans les obligations civiles. — Le texte de ce dernier
auteur a été cité à la note 1).

Le droit naturel n'est qu'une des formes de la lutte incessante
pour l'adaptation du Droit aux faits ; rien de plus. Mais parmi
ces formes, il est exact de dire que c'est la plus marquante, la
plus expressive, la plus convaincante, et sur le terrain de l'action,
celle qui s'est révélée jusqu'ores la plus efficace.


	L'idée de droit naturel

