
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 54 (1935)

Artikel: Individuum, Staat und Korporationen

Autor: Del Vecchio, Giorgio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Individuum, Staat und Korporationen.*)

Von Prof. Giorgio Del Vecchio, Rom.

INHALT SVERZEICHNIS.
Einleitung. — I. Der Gegensatz zwischen Staat und Individuum
und die anarchistische Verneinung des Staates. — II. Die
individualistische These der Beschränkung des Staates ; ihre
Schwierigkeiten. — III. Das in seinem Wesen betrachtete Band zwischen
Individuum und Staat. Irrtümer, die auf diesem Gebiet zu
vermeiden sind. — IV. Der rechtmässige oder vernunftgemässe
Staat. — V. Die Ziele des Staates und das Missverständnis vom
„ethischen Staate". — VI. Das Band zwischen Staat und Staat;
seine Grundlagen. — VII. Die natürliche Keimung des Rechtes
und das Werden der Staatlichkeit. — VIII. Aufgabe und
Verhalten des Staates gegenüber der rechtlichen Tätigkeit der
Individuen und der Gemeinschaften. — IX. Grundlegende Merkmale

der italienischen korporativen Ordnung im Verhältnis zu
den dargelegten Grundsätzen. — X. Schluss. Der Werdegang
der Verstaatlichung des Rechtes und die endliche rechtliche
Einheit der Staaten.

Mit Dankbarkeit und nicht ohne innere Bewegung
habe ich die ehrenvolle Einladung, die mir durch den
Zürcherischen Juristenverein zugekommen ist und die
mir heute gestattet, vor Ihnen über ein rechtsphilosophisches

Thema zu sprechen, angenommen. Die ehrwürdigen
Überlieferungen Ihrer Vereinigung, wie auch im
allgemeinen der schweizerischen Rechtswissenschaft und
insbesondere der Rechtsphilosophie, sind mir nicht
unbekannt. In grosser Verehrung gedenke ich heute jener
berühmten Vertreter der verschiedensten Geistesrichtungen,

die die Aufmerksamkeit der Gelehrten aller Welt

*) Nach einem in der Aula der Universität Zürich am
30. April 1934, auf Einladung des Zürcherischen Juristenvereins,
gehaltenen Vortrage.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 54. 18



262 Prof. Giorgio Del Vecchio :

wachgerufen haben: von Rousseau zu Haller, vonBluntschli
zu den vor nicht allzu langer Zeit verstorbenen Kathrein
und Eugen Huber, um damit nur einige Namen zu nennen,
von den verdienstvollen Lebenden nicht zu sprechen, die
sich einer so ruhmreichen Vergangenheit würdig an-
schliessen.

Die Ehrerbietung, die ich dem schweizerischen
Rechtsgedanken gerade auch in der gegenwärtigen Phase seiner

Entwicklung zolle, ist aufrichtig tiefempfunden. Ebenso
aufrichtig ist meine Bewunderung für die politische
Struktur Ihres Staates, der der Welt ein Beispiel eines
in vernünftigen rechtlichen Formen geordneten und
friedsamen Zusammenlebens von Stämmen verschiedener
Nationalität bietet; damit mit der Tat beweisend, wie
die primitiven, heute leider wiedererwachenden
Rassenvorurteile, welche die Sphäre des Rechts zur Sphäre der
Zoologie erniedrigen, überwunden werden können und
wie ein wahrer und lebendiger „Völkerbund" gebildet
werden kann, harmonischer und lebenskräftiger, wenn
auch in engerem Rahmen als jener zwar grössere, aber
leider noch allzu schwache und unsichere, der seinen Sitz,
und zwar nicht zufälligerweise, in der Schweiz hat.

Ich werde nun einige einfachen Überlegungen über
eine fundamentale Frage entwickeln, die von jeher, und
insbesondere heute, die Aufmerksamkeit nicht nur jedes
Juristen, sondern auch jedes Bürgers in Anspruch
genommen hat: Individuum, Staat und Korporation. Es
ist schwer, über diese Frage ganz neue Gesichtspunkte
ins Feld zu führen, und Sie werden es von mir, insbesondere
auch mit Rücksicht auf die knappe mir zur Verfügung
stehende Zeit, nicht erwarten. Im übrigen soll gar nicht
die Neuigkeit, sondern die Wahrheit das Ziel unserer
Anstrengungen sein; und wo es sich, wie in unserem Falle,
um fundamentale Probleme handelt, die sich zwangsläufig

zu allen Zeiten dem menschlichen Geist aufgedrängt
haben, ist es fast gänzlich ausgeschlossen, dass die Grundideen

und die wesentlichen Merkmale dieser Probleme



Individuum, Staat und Korporationen. 263

nicht schon in irgendeiner Weise mindestens von einigen
der Denker, die uns auf dem langen und mühsamen Weg
der menschlichen Zivilisation vorangingen, geahnt und
berührt worden sind. Aber auch antike Ideen können
noch heute auf ihre Verwirklichung warten, oder erst
kürzlich verwirklicht worden sein, da „die Idee", wie
sich einmal ein Philosoph ausdrückte, „keine Eile hat".
In diesem Sinne können die neuen und neuesten
Erfahrungen unserer bewegten und trüben Zeit einer Prüfung
besonders würdig und auch vom philosophischen
Standpunkte aus lehrreich sein.

I. Es besteht kein Zweifel darüber, dass das Individuum

zunächst die Existenz des Staates als eine Bremse
oder eine Behinderung seiner Handlungsfreiheit gegenüber
wahrnimmt. Noch bevor sich eine starke und festgefügte
politische Organisation gebildet hat, und noch bevor
diese, auch wenn sie besteht, dem Individuum genau
bekannt ist, fühlt dieses um und über sich einen Komplex
von Bindungen, und dadurch einen bestimmten Druck,
der von einer übergeordneten Macht ausgeht. Eine Macht,
die zum Teil unsichtbar bleibt, auch wenn sie sich in
bestimmten Individuen verkörpert, die sich auf jeden Fall
mehr oder weniger rasch ablösen. Diese Macht verbietet
vor allem dem Individuum unter Androhung von mehr
oder weniger strengen Bechtsfolgen gewisse Handlungen,
die dadurch als unerlaubt (weil deren Ausführung ein
anderer nicht dulden muss) oder sogar als verbrecherisch
(strafbar) erklärt werden. Die dem Individuum
auferlegten Verpflichtungen sind nicht ausschliesslich solche
negativen Inhalts, es bestehen daneben auch Gebote, die
zu einem positiven Handeln verpflichten: d. h. zu bestimmten

und oft sehr schweren Leistungen, die immer, selbst
wenn auch im Interesse Einzelner liegend, nach den

Weisungen und Befehlen der Organe, welche die Macht
vertreten, darzubringen sind. Typisch in dieser Hinsicht

sind die Verpflichtungen, welche wir in allen



264 Prof. Giorgio Del Vecchio :

Lebensphasen der Staaten antreffen, zur Verteidigung der
staatlichen Organisation, sowohl durch Leistung von
Militärdienst, als durch Entrichtung der Steuern,
beizutragen. Allgemeine Voraussetzung aller dieser
Verpflichtungen, positiven oder negativen Inhalts, ist die
Unterwerfung des Individuums unter den Staat. Die
Tatsache des Bestehens einer rechtlichen und politischen
Organisation an sich bedingt notwendigerweise einerseits
das Vorhandensein einer Macht zu Befehlen, andererseits
einer Pflicht zum Gehorsam. Ob diese Macht und diese

Pflicht ihrerseits Grenzen oder Schranken unterliegen, ist
ein ziemlich schwieriges Problem, das sich erst in
verhältnismässig später Zeit dem rechtsphilosophischen Denken
gestellt hat. Es handelt sich um ein immer noch aktuelles
Problem, das bis heute und auch vom theoretischen
Standpunkt aus nicht endgültig gelöst worden ist, trotz
der bewundernswerten Anstrengungen, welche die
hervorragendsten Denker, die sich darum bemühten,
unternommen haben; von diesen allen möchte ich noch einmal
an den vielleicht grössten und am meisten missverstandenen,

Ihren und unseren J. J. Rousseau, erinnern.
Dieser erste Gegensatz, zwischen der Staatsmacht und

dem einzelnen Menschen als Bürger betrachtet, kann
nicht beseitigt werden, selbst wenn, wie in der Folge
dargelegt werden soll, uns eine tiefere Betrachtung des
Problems erlauben wird, diese beiden Begriffe anders zu
erfassen und sie in einem gewissen Sinne zu vereinheitlichen.

Die blosse aprioristische Verneinung des
Bestehens des Gegensatzes, wie das von einigen Schulen
gelehrt wird, um z. B. zu behaupten, dass der Staat die
einzige Wirklichkeit ist, und dass das Individuum in ihm
aufgeht oder sich mit ihm identifiziert, ist keine gute
Methode; sie gleicht vielmehr dem typischen Fehlschluss
jener Figur des unsterblichen Romans „Promessi Sposi",
die in dialektischer Weise die Unmöglichkeit einer
Epidemie nachweisen wollte, gerade während dieselbe wütete,
weil deren Begriff weder unter die scholastische Kategorie



Individuum, Staat und Korporationen. 265

der „Substanz" noch unter diejenige der „Akzidenz"
fiel. Staat und Individuum sind zwei Elemente der
"Wirklichkeit, die zwar aufeinander abgestimmt und in
Übereinstimmung gebracht werden können und sollen,
aber, da sie bestehen, nicht einfach abgeleugnet werden
dürfen. Die Behauptung, selbst wenn sie in selbstgefälliger
dogmatischer Haltung aufgestellt wird, dass das eine oder
andere dieser Elemente, weil irreal oder weil mit dem
andern identisch, nicht verdient, in Betracht gezogen zu
werden, kann die Illusion einer wissenschaftlichen Lösung
erzeugen, ist aber lediglich ein mehr oder weniger glückliches

Spiel sophistischer Geschicklichkeit und bringt uns
der tatsächlichen Lösung des Problems um keinen Schritt
näher.

Was nun insbesondere die „Verneinung" des Staates
anbetrifft, so lässt sich leicht feststellen, dass sie von
einem bloss hypothetischen und abstrakten Begriff der
individuellen Freiheit abgeleitet werden kann. Wenn wir
diese Freiheit eines jeden Individuums als unbegrenzt
annehmen, so ist es klar, dass sich diese nicht zu einem
allgemeinen Grundsatz erheben lässt, da, im Gegenteil,
die Freiheit jedes Individuums wenigstens virtuell eine
Bedrohung und eine Gefahr für diejenige aller andern
darstellt. Nimmt man aber ein System von Beschränkungen

dieser Freiheit an, so nimmt man damit gleichzeitig

auch den Staat an, und obige These wird hinfällig,
und zwar auch dann, wenn man aus polemischer Bequemlichkeit

an Stelle des Namens „Staat" irgendeine andere
Bezeichnung setzt (z. B. „Gesellschaft der Gleichen",
„freiwillige Vereinigung" oder „freiwilliger Bund" usw.).
Wenn man dagegen, der Annahme entsprechend, jed-
welche Beschränkung der Willkür ablehnt, so öffnet man
einer gewaltigen Beihe von Einwänden das Tor, die sich
nicht nur aus der geschichtlichen Erfahrung, sondern
aus einer noch so elementaren Berücksichtigung der
ursprünglichen Bedürfnisse und Streben der menschlichen
Natur ergeben. Es wäre ganz überflüssig, hier solche Ein-



266 Prof. Giorgio Del Vecchio :

wände zu wiederholen, welche übrigens a fortiori schon
in dem enthalten sind, was man, wie wir bald sehen
werden, anderen, und zwar besser vertretbaren doktrinären

Stellungnahmen entgegenhält. Wir können manchmal

vielleicht einen gewissen ästhetischen oder literarischen

Wert in Äusserungen eines extremen Individualismus,

wie z. B. derjenigen Stirners, anerkennen: „Der
eigene Wille und der Staat sind todfeindliche Mächte,
zwischen welchen kein .ewiger Friede' möglich ist."1)
„Der Staat hat immer nur den Zweck, den Einzelnen zu
beschränken, zu bändigen, zu subordinieren, ihn irgendeinem

Allgemeinen Untertan zu machen; er dauert nur
so lange, als der Einzelne nicht alles in allem ist, und ist
nur die deutlich ausgeprägte Beschränktheit Meiner,
meine Beschränkung, meine Sklaverei."2) „Darum sind
wir beide, der Staat und Ich, Feinde."3) „Der Staat
beruht auf der Sklaverei der Arbeit. Wird die Arbeit
frei, so ist der Staat verloren."4)

Oder, um noch ein Beispiel eines Schriftstellers
anzuführen, dessen Genie tatsächlich an Irrsinn grenzt,
können wir an die Worte Nietzsches erinnern: „Staat
heisst das kälteste aller kalten Ungeheuer. Kalt lügt es

auch; und diese Lüge kriecht aus seinem Munde: ,Ich,
der Staat, bin das Volk'." „Der Staat lügt in allen Zungen
des Guten und Bösen; und was er auch redet, er lügt —
und was er auch hat, gestohlen hat er's. Falsch ist alles
an ihm; mit gestohlenen Zähnen beisst er, der Bissige."
„Dort, wo der Staat aufhört, da beginnt erst der Mensch,
der nicht überflüssig ist: da beginnt das Lied des

Notwendigen, die einmalige und unersetzliche Weise. Dort,
wo der Staat aufhört, — so seht mir doch hin, meine

*) Stirn er, Der Einzige und sein Eigentum, Ausg. Reclam,
S. 228.

2) A. a. O., S. 264.
3) A. a. O., S. 210.
4) A. a. O., S. 138.



Individuum, Staat und Korporationen. 267

Brüder! Seht ihr ihn nicht, den Regenbogen und die
Brücken des Übermenschen?"5)

Man kann vielleicht zugeben, dass solche
Äusserungen, wenn sie mit einer gewissen Folgerichtigkeit
entwickelt werden, etwelchen indirekten philosophischen
Wert als Nachweis ,,per absurdum" des Gegenteils ihrer
Prämissen besitzen. Aber auch unter diesem Gesichtspunkt

betrachtet müssen wir feststellen, dass die
systematische Folgerichtigkeit und die schöpferische spekulative

Kraft in Versuchen dieser Art entweder ganz fehlen,
oder tatsächlich sehr spärlich vorkommen. Wenn z. B.
Bakunin schreibt, dass „der Staat eine transitorische
geschichtliche Institution, eine vorübergehende Form der
Gesellschaft" sei6); wenn er dessen Ursprung auf die
Religion zurückführt (wobei er mit diesem Ausdruck den
primitiv gröbsten Aberglauben versteht); wenn er weiter
erklärt, dass „die kleinen Staaten nur zufolge ihrer
Schwachheit tugendhaft sind, und die mächtigen Staaten
sich nur durch Verbrechen erhalten7); wenn er endlich,
von dieser Grundlage ausgehend, das bevorstehende
Verschwinden des Staates und dessen Ersetzung durch eine

nur auf dem Grundsatz der Verbindlichkeit der Verträge
gegründete Gesellschaft voraussagt (als ob auch dieser
Grundsatz logischerweise nicht auf eine überindividuelle
Macht und damit auf einen Staat hinweisen würde), so

ist es uns unmöglich, den direkten Widerspruch dieser
Thesen mit den heute feststehenden Ergebnissen der
Forschungen über den Ursprung, die Funktionen und das
innerste Wesen des Staates nicht zu bemerken. Es wäre
nur zu leicht, die Oberflächlichkeit dieser Lehren mit dem
Hinweis auf die ausdrückliche Widerlegung, die die Ge-

5) Nietzsche, Also sprach Zarathustra, „Vom neuen
Götzen", Ausg. Leipzig 1904, S. 69, 70, 72.

6) Bakunin, Dieu et l'Etat (Oeuvres, I, 7e éd., Paris 1922),
S. 285.

7) Bakunin, Fédéralisme, socialisme et antithéologisme,
a. a. O., S. 154.



268 Prof. Giorgio Del Vecchio:

schichte ihren Vertretern bezüglich solcher Voraussagen
schon gegeben hat, nachzuweisen. (So hat z. B. ein anderer
Feind des Staates, Kropotkin, behauptet, der Staat werde
bis spätestens Ende des 19. Jahrhunderts verschwinden.)
Hingegen ist es nicht überflüssig zu bemerken, dass diese
Lehren systematisch den Begriff des Staates mit dem
der Regierung verwechseln, und dass sie aus den Fehlern
oder der Schuld einzelner Regierenden mit offensichtlichem

Trugschluss folgern, dass der Staat zerstört werden
müsse, um dann nachher doch die Notwendigkeit irgendeiner

juristischen Norm, ohne welche ein soziales
Zusammenleben unmöglich wäre, die aber ihrerseits tatsächlich

und logisch die Existenz eines Staates voraussetzt,
wieder zu bejahen. Zumal eine der juristischen Normen,
die oft auch von den Theoretikern des Anarchismus
angerufen wird (oder sogar die einzige, die von ihnen durchwegs

angenommen wird), diejenige der Verbindlichkeit
freiwillig geschlossener Verträge ist (worin z. B. die Lehren
von Bakunin und Kropotkin mit denjenigen von Proudhon
und Tucker übereinstimmen), so wird es wohl keinen
Juristen geben, der nicht ictu oculi die Oberflächlichkeit

einer solchen Anschauung erkennt, welche von der
Kompliziertheit jeder auf Vertrag beruhenden Ordnung
und der Probleme, die unvermeidlich daraus erwachsen,
vollständig absieht. Die alte Illusion, dass der Grundsatz:
„pacta sunt servanda" ausreiche, um die Beziehungen
zwischen den Staaten zu regeln, unabhängig von irgendeiner

Gerichtsstelle, welche die subjektiven und objektiven
Voraussetzungen der Gültigkeit eines Vertrages
nachprüft, verliert immer mehr an Boden auf dem Gebiete
des Völkerrechts; man kann aber sagen, dass eine solche
Illusion auf dem Gebiete der privaten Beziehungen nie
wirklich bestanden hat und heute noch weniger bestehen
könnte, wo doch eine tausendjährige Erfahrung zeigt,
dass Vertrag gleichbedeutend ist mit der Möglichkeit von
Streit und mit der Notwendigkeit einer Behörde, um über
diesen zu urteilen.



Individuum, Staat und Korporationen. 269

II. Wenn aber die simplistische Ablehnung einer
jeden Bindung und jeder Disziplin des Individuums
gegenüber irgend welcher Macht beiseitegelassen werden
kann, da sie einer ausführlichen Widerlegung nicht würdig
erscheint, liegt der Fall ganz anders bezüglich jener
Lehren, die, ohne auf die „Abschaffung des Staates"
abzuzielen, dessen Struktur so bestimmen wollen, dass in
seinem Schoss soweit als möglich die Individualrechte
gewahrt bleiben. Das Problem ist meistens im Hinblick
auf bestimmte praktische und stricto sensu politische
Ziele betrachtet worden. Gegenüber der verwirklichten
oder als Programm angekündigten Einmischung des

Staates in gewisse Sphären der menschlichen Betätigung
hat sich eine entgegengesetzte Tendenz zur Verteidigung
der individuellen Freiheit, die sich vom Staate verletzt
oder bedroht fühlte, geltend gemacht. Von ihr stammen
eine Reihe von individualistischen Lehren, die manchmal
einen ziemlich gemässigten Charakter aufweisen, da sie

sich nur mit einzelnen Fällen und Problemen befassen,
manchmal aber auch versuchen, sich zu eigentlichen
Systemen zu erheben, indem sie den Zweck des Staates
auf wenige Hauptfunktionen, sogar auf eine einzige, den
Schutz der individuellen Rechte, beschränken. Der
extremste und kräftigste Ausdruck dieser Lehre bezeichnet
den Staat als „notwendiges Übel" und erklärt, dass
dieses Übel in einer, wenn auch fernen Zukunft zu
verschwinden bestimmt sei, und zwar dann, wenn dank der
Entwicklung das Individuum völlig erzogen und dem
sozialen Leben angepasst sein wird. Also, nicht eine

sofortige, katastrophale und revolutionäre Verneinung
des Staates, wie bei den eben genannten Schulen, sondern
die Ankündigung von dessen fortschreitenden und
friedlichen Ausschmerzung, seines ruhigen Unterganges und
seines „Sterbens in Schönheit" (Euthanasie).

Soll man Beispiele solcher Lehren geben? Rufen wir
uns in Erinnerung den berühmten Versuch von Wilhelm
v. Humboldt, geschrieben, wie bekannt, schon 1792, der



270 Prof. Giorgio Del Vecchio:

aber erst viel später, nach seinem Tode, im Jahre 1851

veröffentlicht wurde. Die Grundanschauungen, von denen
Humboldt ausgeht, sind ausgeprägt individualistisch:
„Die wahre Vernunft kann dem Menschen keinen andern
Zustand als einen solchen wünschen, in welchem nicht
nur jeder Einzelne der ungebundensten Freiheit geniesst,
sich aus sich selbst, in seiner Eigentümlichkeit zn
entwickeln, sondern in welchem auch die physische Natur
keine andere Gestalt von Menschenhänden empfängt, als
ihr jeder Einzelne, nach dem Masse seines Bedürfnisses
und seiner Neigung, nur beschränkt durch die Grenzen
seiner Kraft und seines Rechts, selbst und willkürlich
gibt". Daher die Schlussfolgerung, „dass jedes Bemühen
des Staates verwerflich sei, sich in die Privatangelegenheiten

der Bürger überall da einzumischen, wo dieselben
nicht unmittelbaren Bezug auf die Kränkung der Rechte
des einen durch den andern haben"8). Es muss aber
bemerkt werden, dass die scheinbare Klarheit dieser
Formulierungen sich verdunkelt und zu fast unentwirrbaren
Schwierigkeiten führt, wenn es sich um ihre Anwendung
zur Lösung komplexer und konkreter Fragen handelt.
Wenn sich z. B. v. Humboldt vor das Problem des Krieges
gestellt sieht, so drückt er sich billigend und gleichzeitig
auch ablehnend aus, und zwar mit Unterscheidungen, die
in Wirklichkeit Widersprüche sind: „So muss der Staat
den Krieg auf keinerlei Weise fördern, allein auch ebensowenig,

wenn die Notwendigkeit ihn fordert, gewaltsam
verhindern; dem Einflüsse desselben auf Geist und
Charakter sich durch die ganze Nation zu ergiessen, völlige
Freiheit verstatten und vorzüglich sich aller positiven
Einrichtungen enthalten, die Nation zum Kriege zu
bilden", usw.9)

8) W. v. Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grenzen
der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen, Ausg. Reclam, S. 29
bis 31.

9) W. v. Humboldt, a. a. O., S. 67.



Individuum, Staat und Korporationen. 271

Ein anderer Schriftsteller, dessen edle Absichten
ebenfalls über jedem Zweifel erhaben sind und der
allgemein auch für die Klarheit seiner Ideen geschätzt wird,
John Stuart Mill, stellt ebenfalls das Prinzip auf, dass
das Individuum so wenig wie möglich der Gesellschaft
geopfert werden soll. Er vertritt deshalb im Grundsätze
die Enthaltung des Staates von alledem, was dem
individuellen Recht der Freiheit zu nahe treten könnte10).
Nichtsdestoweniger lässt er eine Reihe Ausnahmen von
diesem Grundsatze zu, so wenn es sich z. B. um die
Erziehung der Kinder und um den Schutz der
Minderjährigen, ferner wenn es sich um gewisse Formen des

Arbeiterschutzes (Beschränkung der Arbeitszeit, usw.)
und um Armenfürsorge handelt. In diesen Fällen zögert
Mill nicht, die Fürsorge als Pflicht des Staates zu
erklären. Weitere Einmischungen des Staates anerkennt er
zum Zweck der Ausdehnung des Kolonialbesitzes, und
endlich zur Förderung geographischer Forschungen,
wissenschaftlicher Versuche und grosser öffentlicher
Arbeiten11). Wie sich das alles mit den streng individualistischen

Prämissen des Autors vereinigen lässt, ist wahrlich

schwer zu ergründen.

In die Reihe dieser Systeme gehören auch die
bekannten Ansichten Spencers, der besonders in seinem
Buche mit dem bezeichnenden Titel: „Der Mensch gegen
den Staat" („The man versus the State"), und auch in
anderen seiner Werke eine Anzahl von Überlegungen
entwickelt, bestimmt, die Ausdehnung der Funktionen des

Staates zu bekämpfen. Seiner Meinung nach gibt es

„zwei grosse politische Aberglauben", einer der
Vergangenheit gehörend, nämlich das göttliche Recht der
Könige, einer der Gegenwart, nämlich das göttliche Recht

10) S. John Stuart Mill, On liberty, Ch. IV; Principles
of Political Economy, B. V., Ch. XI, §§ 2 u. 7.

11) S. J. S. Mill, Principles of Political Economy, B. V,
Ch. XI, §§ 9—16.



272 Prof. Giorgio Del Vecchio:

der Parlamente12). Eine Folge sowohl der einen wie der
andern Form dieses Vorurteils ist der Glaube an das
Vorhandensein einer „unbeschränkten Autorität", der
man einen ebenso unbedingten Gehorsam schulde. Aus
welchem Grunde, fragt Spencer, kann man behaupten,
dass es Pflicht sei, sich in allen Dingen einer regierenden
Macht zu unterwerfen?13) Wir werden hier seine
Argumente, durch die er die „Sünden der Gesetzgeber" und
die Gefahren einer „neuen Sklaverei" zeigen will, nicht
wiederholen; diese Lehren sind genügend bekannt. Der
Fortschritt besteht nach Spencer wesentlich darin, dass
der Staat auf alle willkürlichen Eingriffe verzichte und
die Bürger ihrerseits sich immer mehr gegen solche
auflehnen14). Derselbe Spencer gibt jedoch als ehrlicher
Beobachter zu, dass sich das Tätigkeitsfeld des Staates
im modernen Zeitalter, ganz im Gegensatz zu seiner
Theorie, erweitert hat. Seine Erklärung dieses Phänomens
als blosse Welle der Reaktion, hervorgerufen durch das

„Wiederaufblühen des Militarismus", ist aber offensichtlich

oberflächlich und unzureichend. Die Wahrheit ist,
dass das Anwachsen der Aufgaben des Staates eine
notwendige Folge des Anwachsens der Formen menschlicher
Tätigkeit im allgemeinen darstellt; denn alle Äusserungen
menschlicher Energie müssen vom Rechte, und also vom
Staat, als dem Träger der Rechtsordnung überhaupt,
geregelt werden. Damit ist freilich nicht gesagt, dass

jedwelche Einmischung des Staates gerechtfertigt sei,
noch dass die Gesetzgeber unfehlbar seien; in diesem
Sinne behalten einzelne Bemerkungen Spencers einen
gewissen Wert. Aber seine Auffassung des gesamten
Problems erscheint wahrlich als zu eng, und nur durch eine

gründlichere Prüfung, von anderen philosophischen Prä-

12) S. Spencer, The man versus the State, Ausg. 1886,
S. 78.

13) Spencer, a. a. O., S. 79.
14) Spencer, Political Institutions (ital. Ausg., S. 538 ff.).



Individuum, Staat und Korporationen. 273

missen, als diejenigen Spencers, ausgehend, kann man das
Verhältnis zwischen Staat und Individuum wirklich
erhellen und die Freiheit mit der Autorität versöhnen.

Ebenso schwankend ist die Lehre (um noch ein letztes
Beispiel anzuführen), der wir in der lebhaften Kritik
begegnen, die ein französischer Schriftsteller, Paul Leroy-
Beaulieu, der übertriebenen Aktivität des Staates zuteil
werden lässt: „Organisme pesant, uniforme, lent à
concevoir et à se mouvoir." „En dépit de ses vastes
ambitions", schreibt er, „l'Etat moderne est un instrument
délicat et imparfait." „La faculté inventive, le don de

l'adaptation rapide lui manquent." Im Bestreben, die
Grenzen der Tätigkeit des Staates darzulegen, geht
Leroy-Beaulieu jedoch nicht so weit, dass er Jules Simon
zustimmen würde, welch letzterer geschrieben hatte:
„L'Etat doit travailler à se rendre inutile et préparer sa

démission"; er anerkennt, dass der Staat das Merkmal
der Ewigkeit hat, und daher „doit représenter les intérêts
perpétuels et les sauvegarder contre l'imprévoyance des

intérêts présents". Das ist bereits ein grosser Ausblick
aus der Enge des individualistischen Gedankenkreises.
Derselbe Autor anerkennt auch, dass der Staat der natürliche

Beschützer der Schwachen sei, dass er ferner zur
Entwicklung derjenigen individuellen Unternehmungen,
welche die fortschreitende Zivilisierung ausmachen,
beitragen könne. Endlich erklärt er mit lobenswerter Offenheit,

aber mit einigem Mangel an Folgerichtigkeit, die

„impossibilité de fixer, par une règle théorique, les
limites que doit comporter ce concours aux oeuvres
civilisatrices."15) Leroy-Beaulieu gibt im übrigen in allen
Teilen seines Werkes zu, dass die gegenwärtige Wirklichkeit

und die Tendenz des modernen Zeitalters im Zeichen
einer Erweiterung des Aufgabenkreises des Staates steht;

15) P. Leroy-Beaulieu, L'Etat moderne et ses fonctions,
3e éd., Paris 1900, S. 95, 459, 468.



274 Prof. Giorgio Del Vecchio:

und diese Anerkennung einer ganz allgemeinen Tatsache,
die in diesen letzten Jahren noch ausgeprägter und offenbarer

geworden ist, ist nicht ohne Bedeutung. Gerade
die Allgemeinheit der Erscheinung beweist, dass es sich
nicht um den Irrtum einzelner Menschen oder einer
einzelnen Partei oder irgendeiner Regierung handelt, sondern
um etwas, das vielfältige und tiefe Wurzeln in der
gegenwärtigen Phase unserer Zivilisation hat.

Es liegt uns wahrlich fern, die Merkmale der
gegenwärtigen geschichtlichen Phase sub specie aeterni-
tatis zu dogmatisieren, und wir können auch als Hypothese

annehmen, dass dieser Entwicklungsphase eine
andere mit verschiedenen und vielleicht entgegengesetzten
Merkmalen folgt. Um aber diese Annahme wahrscheinlich

zu machen, wäre hiefür der Nachweis zu leisten,
was bis heute noch nicht erfolgt ist; es wäre zu erklären,
wie und weshalb die treibenden Kräfte unserer Kultur
aufgehoben und durch andere, im gegenteiligen Sinne
wirkende, ersetzt werden müssten. Wir sind bereit
anzunehmen, dass ein Ideal ethischer oder deontologischer
Art, in philosophischem Sinne, der tatsächlich existierenden

Wirklichkeit gegenübergestellt werden könne;
immerhin wäre zuerst die Begründetheit, d. h. der Wert
des behaupteten Ideals zu beweisen. In Bezug auf unser
Problem müsste man also nachweisen, dass die Aufhebung
oder die fortschreitende Abschwächung der rechtlichen
Ordnung den Wert des Lebens erhöhen und die Erreichung
höherer und vollkommenerer Formen der menschlichen
Tätigkeit gestatten würde. Ein solcher Nachweis ist nicht
nur nicht geleistet worden, sondern im Gegenteil beweisen
schwerwiegende Argumente, dass mit der Schwächung
der Rechtsordnung, der Autorität des Staates, ein Verfall
der Sitten und ein Rückschritt in allen Lebensäusserungen
verbunden ist.

III. Die Lösung des Problems darf nicht in einer
quantitativen Zuteilung dessen bestehen, was dem Staat



Individuum, Staat und Korporationen. 275

und was dem Individuum zukommt, als ob es sich dabei
um zwei unter sich streitende Bewerber handeln würde.
Es fällt schwer anzunehmen, dass irgendein Teil des

Lebens und der Tätigkeit des Individuums sich dem
Staat entziehen oder ihm fremd bleiben könne; denn das
käme ja der Auffassung des Staates als etwas Äusserlichem
und Materiellem gleich, als hätte er einen eigenen, von
dem der Individuen getrennten Körper. In Wirklichkeit
ist der Staat aber nur der Treffpunkt aller rechtlichen
Bestimmungen, die notwendigerweise unter den
Kategorien des Erlaubten oder Unerlaubten, ohne Ausnahme,
alle Lebensäusserungen umfassen und beherrschen. Das,
worauf es ankommt, ist die Bestimmung des Sinnes der
Zugehörigkeit des Individuums zum Staat; diese
Zugehörigkeit kann und soll nicht als Knechtschaft aufgefasst
werden, in welchem Falle allein das Bestreben der
Theoretiker des Individualismus, die Einmischung des Staates
auf ein Mindestmass zu beschränken und diesen soweit
wie möglich vom Individuum zu entfernen, gerechtfertigt
wäre. Die Zugehörigkeit des Individuums zum Staate soll
geistig und substantiell, sagen wir auch integral sein, ohne
dass jedoch damit irgendeine Verringerung des Individuums
selbst und seiner natürlichen Selbstbestimmung verbunden
wäre, denn die Zugehörigkeit soll vielmehr, im Gegenteil,
die Individualität und Autonomie tatsächlich bestätigen,
bekräftigen und in ihrem universellen Wert festigen.

Ein englischer Politiker, Chamberlain, bemerkte
einmal, das Volk habe von der staatlichen Einmischung
nichts mehr zu fürchten, da ,,es selbst der Staat geworden
sei". In diesem Ausspruch ist, wenn auch nur andeutungsweise

und in allzu synthetischer Weise, der Wesenskern
des uns beschäftigenden Problems bezeichnet. Hier
empfinden wir das Bedürfnis einer gründlicheren
Abklärung, um dadurch eine weitere Folge von Irrtümern
zu vermeiden, die sich bei der Behandlung dieser vexata
quaestio angehäuft haben.

In älterer und neuerer Zeit hat man häufig in allzu



276 Prof. Giorgio Del Vecchio :

einfacher Art behauptet, dass die Unterwerfung der
Individuen unter den Staat immer rechtmässig sei, da
sie von jenen selbst zugestanden worden sei. Der Staat,
so hat man gesagt, ist und kann nichts anderes als der
synthetische Ausdruck des Willens der Bürger sein. Das
Band, welches jene bindet, ist in Wirklichkeit keine
Unterdrückung, da es gerade das Ergebnis eines kollektiven

Entschlusses oder eines psychologisch-kollektiven
Prozesses ist. Diese Lehre hat bekanntlich mannigfaltige
Formen angenommen, dabei aber denselben Sinn und
auch denselben Grundfehler beibehalten. Mehrere
Jahrhunderte hindurch hat ein Teil der Verfechter des

angeblichen Gesellschaftsvertrages behauptet, dass gerade
dieser, nach ihrer Annahme von den Bürgern einstimmig
gebilligte Vertrag, den Einzelnen jeden rechtmässigen
Grund, irgend welche Rechtsansprüche gegen den Staat
geltend zu machen, entziehe. In neuerer Zeit ist man
davon ausgegangen, dass das Recht und daher auch der
Staat als Ausdruck des Geistes und des Rechtsbewusst-
seins des Volkes geboren worden seien, woraus man in
ähnlicher Weise den Schluss gezogen hat, dass ein Widerspruch

zwischen den Bestrebungen des Individual-Be-
wusstseins und den Normen des positiven Rechtes
unmöglich sei. Die Übereinstimmung zwischen Staat und
Individuum, zwischen Autorität und Freiheit wäre in
beiden Fällen absolut.

Damit ist das politische Problem scheinbar zwar aus
der Lehre, leider aber nicht aus der Wirklichkeit
ausgeschieden. Und es ist nicht schwierig, zu erkennen, wo
der Fehler liegt. Wir werden nicht von dem angenommenen
Gesellschaftsvertrag sprechen, da er, in der soeben
erwähnten empirischen Art aufgefasst, d. h. als ein
einmaliger zustandegekommener realer Willensausdruck aller
zu einer bestimmten Zeit zusammenlebender Menschen,
nur ein unhistorisches und irrationales Gebilde darstellt;
wir sagen auch deshalb irrational, da, selbst bei Zulassung
jener phantastischen Hypothese, man auf keinen Fall



Individuum, Staat und Korporationen. 277

aus dem Willen gewisser Individuen eine Bindung für
alle folgenden Generationen ableiten könnte. Bedeutend
mehr wissenschaftlichen Anschein hat die andere
Auffassung, die in der namenlosen, zum Teil auch halb-
bewussten Tätigkeit der Volksmenge, in deren gemeinsamen

Überzeugungen die Quelle jener Regeln erblickt,
die das soziale Leben gestalten. Um aber nicht in
irrtümlicher Weise den Wahrheitskern dieser Lehre zu dog-
matisieren, müssen wir darauf aufmerksam machen, dass
der psychologische Anteil der einzelnen Individuen, sowie
der einzelnen sozialen Klassen, an der Bildung der
allgemeinen Überzeugungen und Normen in Wirklichkeit
sehr verschieden ist. Nur durch eine Art Mythos kam man
dazu, eine mystische Stimme anzunehmen (die sogenannte
„Volksseele"), die einheitlich und ohne irgendeinen inneren
Gegensatz jeder Gesellschaft ihre Lebensnormen diktieren
würde. Tatsache ist, dass selbst in den primitiven Epochen
der Menschheitsgeschichte, und noch viel ausgeprägter in
den kulturell vorgeschrittenen, zwischen den Individuen
eine gewisse Reibung und ein gewisser Gegensatz bei der
Schaffung des positiven Rechtes besteht: nicht nur
zwischen Individuum und Individuum, sondern auch und noch
viel mehr zwischen den verschiedenen sozialen Gruppen
entwickelt sich, wenn auch oft unsichtbar, eine Art von
Kampf, denn jedes Individuum und jede Gruppe ist
bestrebt, ihre eigenen Rechtsansprüche durchzusetzen.
Das, was als positives Recht einer bestimmten Gesellschaft

erscheint, ist und kann nichts anderes als die
Resultante dieser Art von Kampf sein, d. h. der Ausdruck
dessen, was wir als vorherrschenden Willen der
Gesellschaft bezeichnen könnten. Es ist deshalb immer
möglich, ja wir möchten sogar sagen notwendig, dass es

in jeder Gesellschaft eine Anzahl unbefriedigter
Rechtsansprüche, eine Summe Bedürfnisse, Forderungen und
Bestrebungen gibt, die, wenigstens für eine gewisse Zeit,
vergebens auf Anerkennung und Erfüllung warten.
Gerade dieser Mangel an Gleichgewicht bildet bei näherem

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 54. 19



278 Prof. Giorgio Del Vecchio:

Zusehen den Sauerteig, d. h. die geheime Triebfeder jeder
geschichtlichen Entwicklung.

Wenn das für die Bildung des Rechtes im allgemeinen
(inbegriffen das Gewohnheitsrecht) gilt, so gilt es noch
viel mehr für jene Art der Rechtserzeugung, die durch
eine differenzierte technische und politische Struktur,
d. h. durch gesetzgebende Behörden, vor sich geht: seien

nun viele oder wenige Personen mit diesen Funktionen
betraut. Allerdings, wie es oft bemerkt wurde, setzt auch
das Bestehen und die Wirksamkeit so beschaffener
Organe eine gewisse Zustimmung des Yolksganzen voraus,
denn wenn eine solche Zustimmung ganz fehlen würde
ist es klar, dass jene Organe ihre Macht tatsächlich nicht
ausüben könnten. Von dieser Anerkennung aber bis zum
Glauben, dass diese Zustimmung immer eine vollständige
sei und von allen Individuen, aus denen das Volk besteht,
gleich und einstimmig erfolge, ist ein langer Weg. Es ist
auch notwendig, die verschiedenen Bedeutungen des
Begriffes Zustimmung zu unterscheiden: denn manchmal
bedeutet sie eine tiefe Überzeugung, die von spontanem
und glühendem Willen getragen ist, manchmal aber auch
blosses passives Ertragen, erzwungenen Gehorsam oder
das Fehlen von ausdrücklichem Widerspruch. Die
Verwechslung zwischen diesen beiden Begriffen ist zu allen
Zeiten ein ebenso bequemes wie trügerisches Mittel
gewesen, um in gutem oder schlechtem Glauben das
Vorhandensein einer nichtexistierenden Einstimmigkeit zu
behaupten und irgendeine tatsächlich bestehende
Regierung als auf dem Willen des Volkes beruhend zu
rechtfertigen. Eine, wenn auch noch so elementare
philosophische Betrachtung des Rechtes kann sicherlich derart
willkürliche Identifikationen und Verallgemeinerungen,
die im Licht einer ungetrübten Kritik wie Nebel vor der
Sonne in Nichts zerfliessen, nicht annehmen. Die Bildung
und die Wandlungen der politischen Macht stellen eine
äusserst komplizierte Phänomenologie dar, in welcher wir
unendlich viele Stufen und unzählige Formen sowohl



Individuum, Staat und Korporationen. 279

aktiver, bezw. passiver Zustimmung, als auch des
Widerstandes und Kampfes beobachten können. In streng
wissenschaftlichem Sinne können wir nur sagen, dass es

in jeder menschlichen Gesellschaft, mehr oder weniger
ausgeprägt, eine gewisse Macht gibt, die den sozial stärksten

Willen ausdrückt; dieser Macht aber können sich,
und das ist die Regel, auch andere Mächte, d. h. andere
Willen gegenüberstellen, die auch nur um weniges
schwächer sein können als diejenige der herrschenden
Gruppe. Es ist ferner kaum nötig, darauf hinzuweisen,
dass die Vielheit der sozialen Organisationen und politischen
Tendenzen die Erscheinung zur Folge haben kann, dass

zwar die herrschende Macht gegenüber jeder einzelnen
Oppositionsgruppe für sich genommen stärker ist, aber
doch viel schwächer als die vereinigten Oppositionen sein
würden, sofern sie nicht miteinander im Streit lägen.
Diese auf der Hand liegende Betrachtung erklärt, wie
im Gegensatz zu dem, was sich aus gewissen abstrakten
Formeln ergeben würde, eine Mehrheit von Zustimmungen
gar nicht erforderlich ist, damit eine Macht, die von
gegensätzlichen Parteien bekämpft wird, ihre Vormachtstellung

für einige Zeit erhalten kann. Die Geschichte
besteht im allgemeinen nicht nur aus feierlichen Umwälzungen,

sondern auch, und besonders in der langsamen
Austragung verborgener und latenter Fermente, in
graduellen und kaum wahrzunehmenden Abänderungen,
wodurch die tatsächliche Auswirkung der geltenden
Institutionen oft sehr stark variiert, obschon sie formal
unverändert bleiben. Wer das innerste Wesen des Lebens
der Staaten beobachtet, erkennt auf jeden Schritt die
Spuren dieser fortwährenden Krise, die gerade das der
menschlichen Geschichte innewohnende Gesetz bildet.
Nichts ist deshalb irrtümlicher als die Meinung, dass

jeder Tatbestand seine volle und angemessene
Rechtfertigung in sich selbst trage. Nichts auch ungenauer als
die Meinung, dass die Existenz einer bestimmten
politischen Macht gleichsam als Beweis dafür zu betrachten



280 Prof. Giorgio Del Vecchio:

sei, dass durch ihr blosses Bestehen alle Bestrebungen
und Forderungen aller derjenigen in Erfüllung gegangen
sei, die ihr unterworfen sind. Nichts ist endlich
unphilosophischer, als in irgendeinem Zustand schon a priori
die vollkommene Erfüllung eines Ideals zu verherrlichen,
und ganz speziell des Ideals der Gerechtigkeit.

Das ist der fundamentale Grund, weshalb wir jene
dogmatischen Definitionen des Staates zurückweisen, die
in unkritischer Weise und oft in gewollt unklarer Form,
sybillinischen Antworten gleich, seinen absoluten Wert
behaupten. Typisch sind in dieser Hinsicht, wie jedermann

weiss, die Hegeischen Definitionen: „Der Staat ist
die Wirklichkeit der sittlichen Idee, — der sittliche Geist
als der offenbare, sich selbst deutliche, substantielle Wille,
der sich denkt und weiss und das, was er weiss und
insofern er es weiss, vollführt" („Grundlinien der
Philosophie des Bechts", Ausg. 1921, § 257). „Der Staat ist
die selbstbewusste sittliche Substanz" („Encyclopädie der
philosophischen Wissenschaften im Grundriss", § 535).
„Das Wesen des Staates ist das an und für sich Allgemeine,
das Vernünftige des Willens" (ib., § 537).

Jeder, der weiss (und wer kann das nicht wissen?),
wie viele ungeheure und grausame Ungerechtigkeiten im
Laufe der Jahrhunderte vom Staat und im Namen des
Staates begangen wurden, muss im Innersten seines
ethischen Gewissens eine tiefe Abscheu vor solchen
Formulierungen empfinden, die unter dem Deckmantel des

Idealismus den niedrigsten Materialismus und die
tatsächliche Verneinung jener idealen Werte, die allein dem
Leben einen Wert geben, verbergen. Wie wir schon
einmal sagten, ist die systematische Verachtung des Staates
töricht oder sinnlos, aber nicht weniger unlogisch und
unmoralisch ist die grobe und heuchlerische Verherrlichung

irgendeiner bestehenden sozialen Macht, nur weil
sie zu einer gewissen Zeit und an einem bestimmten Ort
als relativ stärkste Macht den Staat bildet. Wenn es



Individuum, Staat und Korporationen. 281

nach einem berühmten Ausspruch von Vico wahr ist,
dass „diese Kulturwelt sicherlich von Menschen geschaffen
wurde", so muss demzufolge auch der Staat als Menschenwerk

dem Tribunal der Vernunft unterstellt werden; und
wir können nicht, ohne gegen diese Vernunft zu
Verstössen, irgendeine Form des Staates, wie sie auch sein
möge, a priori als rechtmässig bezeichnen. Die Bestimmung

eines Wert-Kriteriums der politischen Realität kann
zwar schwierig sein; eine verborgene Stimme des
Gewissens sagt uns aber, dass sie möglich ist und geradezu
eine Pflicht darstellt. Der bewusste Verzicht, die richtige
Lösung eines solchen Problems zu versuchen, würde
deshalb einem Verrat an unserem Gewissen gleichkommen.
Und wenn wir auch in solch schwieriger Forschung Fehler
begehen sollten, so würden sie in gewissem Sinne durch
die Reinheit unserer Absicht und die Höhe des angestrebten
Zieles wiedergutgemacht.

In erster Linie sind also jene philosophischen
Stellungnahmen gleicherweise zu verwerfen, die scheinbar
antagonistisch, in Wirklichkeit aber übereinstimmend
sind, und die unter dem Namen eines absoluten Idealismus

und eines positivistischen oder agnostischen
Materialismus auch in Bezug auf den Staat den ausschliesslichen

Wert des historischen Geschehens lehren. Nicht
jede staatliche Macht ist wegen ihres blossen Bestehens
rechtmässig. Das bedeutet, dass über den Gesetzen, die
der Staat erlässt und die das sogenannte positive Recht
bilden, noch ein anderes Gesetz (das Gesetz der Gerechtigkeit)

steht, das wohl auch durch den Staat materiell
verletzt, nie aber in seinem Wesen und in seinem idealen
Wert zerstört werden kann. Nur indem sich der Staat
diesem höchsten Gesetz anpasst, können sowohl ihm als
auch dem Individuum jene ethische Würde erwachsen
und ideales Gepräge zuteil werden, welche die oben
genannten Schulen zu Unrecht irgendeiner beliebigen Art
des Bestehens oder Verhaltens des Staates zubilligen
wollten.



282 Prof. Giorgio Del Vecchio :

Es ist klar, dass, indem wir eine theoretische
Bestimmung des eigentlichen Grundwesens des gerechten
Staates zeigen, wir damit notwendigerweise auch eine

Lösung des Problems des Verhältnisses zwischen Staat
und Individuum geben oder wenigstens zu geben
versuchen; denn gerade dieses Verhältnis stellt die Grundlage

eines jeden politischen Gebildes dar. Nur insoweit
die staatliche Macht sich eines gerechten und billigen
Massstabes im Verhältnis zu den Individuen, aus denen
sie besteht, und entsprechend deren Eigenheit, bedient,
wird es auch möglich sein, die rationale Rechtmässigkeit
der Macht selbst anzuerkennen. Die Annahme, dass

der Staat der schrankenlose Herr über das Individuum
sei, würde bedeuten, auf anderem Wege in denselben
Irrtum zu verfallen, den wir schon widerlegt haben:
d. h. wir würden jede Möglichkeit der Bestimmung und
Wertung der Struktur und Tätigkeit des Staates
ausschalten.

Aus demselben Grunde kann man auch der entgegengesetzten

These, wonach der Staat ethisch von der Willkür

der Individuen abhängig ist, nicht zustimmen.
Auch in dieser Hinsicht ist es notwendig, sich über

das blosse Gebiet der Tatsachen, d. h. über die Sphäre
der Empirie, zu erheben, um aufzusteigen in diejenige
der Déontologie, ins Reich der ewigen Ideen. Eine grosse
Zahl von Fehlern rührt in der Geschichte der politischen
Lehren davon her, dass man den menschlichen Willen
nach dem, was an ihm empirisch und zufällig ist, als
voluntas ambulatoria, das heisst, als blosse Willkür
betrachtet. Wenn man nicht dazu gelangt (wie das die
gnoseologische Kritik lehrt), in derselben individuellen
Natur ein transzendentes, notwendiges und ewiges
Element, welches das Gesetz derselben ausmacht, anzuerkennen,

so erscheint die Auffassung des Staates unvermeidbar
vom wahren ethischen Wert entblösst und an willkürliche
Bestimmungen überlassen: gleichgültig, ob man von der
Betrachtung der öffentlichen Macht oder von derjenigen



Individuum, Staat und Korporationen. 283

des individuellen Willens ausgeht. Insbesondere hat die
ausschliessliche und einseitige Betrachtung der empirischen
Individualität, derzufolge man den Staat den veränderlichen

Ansprüchen der Mehrheit der Individuen preisgibt,
gegen die individualistischen Theorien eine Reihe schwerster

theoretischer wie praktischer Einwände aufgerufen,
die, wie das häufig geschieht, aus Reaktion in die entgegengesetzten

Fehler verfallen sind, d. h. also in die
systematische Verneinung des Wertes des Individuums und der
individuellen Freiheit gegenüber dem Staate. Der Knoten
erscheint auf diese Weise unentwirrbar, und um ihn zu
lösen gibt es nur ein Mittel: das begrenzte Element
unserer Natur vom unbegrenzten, den homophaenomenon
vom homo noumenon, das empirische vom universellen
Subjekt, welches in jedem Individuum zu finden ist, sich
in ihm aber nicht erschöpft, zu unterscheiden.

IV. Wenn wir, in solcher Weise unterscheidend, die
wesentlichen Elemente des subjektiven Seins betrachten,
zumal sie notwendigerweise allen Individuen gemeinsam
und identisch sind, so haben wir damit gleichzeitig eine
sichere Grundlage gewonnen, von der aus wir die höchste
Vollkommenheit des Staates erfassen können, d. h. den

vernunftgemässen oder (was das gleiche ist) den gerechten
Staat. Wo die empirische Wirklichkeit sich in eine
unendliche Verschiedenartigkeit der Erscheinungen
aufteilt, ist die vernunftgemässe Wahrheit eindeutig; und wer
auf dieses Merkmal achtet, sei es beim Individuum als
auch beim Staate, findet, dass die Vernünftigkeit des
einen mit der des anderen zusammenfällt. Das Individuum
hat als vernünftiges Wesen den Charakter der Autonomie
und trägt deshalb das absolute Prinzip einer wertbestimmenden

Ordnung in sich, die die Welt der Erfahrung
überragt. Ein Rechtssystem, das sich auf die Anerkennung

dieses metempirischen oder absoluten Charakters
der Subjektivität im allgemeinen stützt, hat darin auch
sein Prinzip, das ebenso absolut und ebenso vernünftig



284 Prof. Giorgio Del Vecchio:

ist. Die Subjektivität des Staates, die gerade ein solches

System ausmacht, begegnet und versöhnt sich notwendigerweise

mit derjenigen der Individuen. Wir machen aber
darauf aufmerksam, dass wir hier unter „Staat" nicht
den Mittelpunkt oder das Subjekt irgendeiner
Rechtsordnung, d. h. nicht bloss die stärkste tatsächliche Macht,
die die positiven Rechtsnormen einer beliebigen Gesellschaft

erlässt, verstehen, sondern den vollkommenen oder
idealen Staat, welcher ein Vorbild und zugleich eine
Forderung deontologischer Art darstellt; genau wie das
Gesetz der Gerechtigkeit, absolut verstanden, einen Prüfstein

und ein Vorbild gegenüber den positiven
Rechtsgesetzen bildet. Wir können in gewissem Sinne die
bestehenden Gesetze als Versuche einer Verwirklichung
des Gesetzes der Gerechtigkeit, und gleicherweise die
bestehenden Staaten als Versuche der Verwirklichung des
idealen Staates betrachten. Nichts würde aber der Wahrheit

mehr widersprechen, als diese entgegengesetzten
Begriffe a priori zu identifizieren, d. h. jeder beliebigen
Tatsache der Erfahrung einen absoluten Wert beizumessen.
Auf diese Weise würden die Grundlagen und die Methoden
der ethischen Disziplinen durch einen groben Trugschluss
mit denjenigen der physischen verwechselt, oder, anders
ausgedrückt, die Welt des Seinsollenden würde in der
Welt des Seienden untertauchen und verschwinden.

Der so verstandene Staat ist also der ideale
Treffpunkt der eigenen, allen Individuen wesentlichen
Subjektivität, die in einem Lebenssystem zusammenwirken.
Seine Wesenheit besteht eben in diesem notwendigen
Akte, durch welchen die einzelnen Individualitäten sich
vereinigen und konzentrieren, d. h. ideell die ursprüngliche

Autonomie, die allen gemeinsam und für alle gleich
ist, bestätigen; was gerade die neue und höhere Einheit
möglich macht und die demzufolge nicht umhin kann,
die gleichartigen Elemente, aus denen sie hervorgeht,
zu bestätigen und in sich widerzuspiegeln. Klarer
ausgedrückt: der absolute Charakter der Persönlichkeit muss



Individuum, Staat und Korporationen. 285

vom Staat, sofern er vernünftig gedacht und aufgebaut
ist, anerkannt werden; ebensowenig kann das Individuum
in seiner Vernünftigkeit, von dem Momente an, wo es in
Beziehungen zu anderen Individuen tritt, den Staat
verkennen. Es tritt also eine Art von Vermittlung ein,
durch welche sich die Naturrechte der Individuen in einem
einzigen Machtausdruck vereinigen und ein neues Wesen
hervorrufen, das nur insoweit wirklich existiert, als es
diese Rechte empfängt, anerkennt und bestätigt. Diese
erscheinen nun aber als positive Rechte, gerade weil
sie nach einer so zustande gekommenen Konzentration
sich als Auswirkungen des gemeinsamen Zentrums
darbieten.

In diesem tiefen Sinne muss man unserer Meinung
nach die Theorie des Gesellschaftsvertrages verstehen.
Die Kritiken, die man gegen sie erhoben hat, berühren
den wesentlichen Kern der Wahrheit derselben nicht,
sondern nur gewisse unvollkommene und irrtümliche
Formulierungen, die zum Teil auch von der Mangelhaftigkeit

und Armut der Sprache, die uns oft zwingt, in Bildern
zu sprechen, herrühren. So ist es einleuchtend, dass man,
nur um annähernd das wiederzugeben, was man gemeint
hat, und aus Mangel an einem passenderen Ausdruck,
in diesem Zusammenhang überhaupt von einem Vertrag
gesprochen hat. Dieser verlangt nach dem Zivilrecht
die Äusserung einer bestimmten Willensübereinstimmung;
während das notwendige Zusammentreffen der individuellen

Rechte in einem gemeinsamen Mittelpunkt, der den
Staat bildet, gerade weil es notwendig ist, keinerlei
Äusserung bedarf. Die Zustimmung des Individuums an den
Staat ist als kategorische Pflicht aufzufassen, sobald es

in Beziehung zu anderen Individuen tritt; denn der Staat
ist nichts anderes als der vernunftgemässe Ausdruck
dieser Beziehung, soweit sie rechtlicher Natur ist.

Die Folgen dieser Auffassung sind auch für die Praxis
von der grössten Bedeutung. Wenn es ein immanentes
Gesetz gibt, welches das Wesen des Staates begründet,



286 Prof. Giorgio Del Vecchio:

so kann dieses Gesetz weder durch einen Herrschaftsakt
der Zentralgewalt, noch durch irgendeine Entscheidung
der Mehrheit und nicht einmal der Gesamtheit der
Individuen aufgehoben werden. Die rationalen Grundlagen
des Staates dürfen nicht einer empirischen Kundgebung
der Willkür preisgegeben werden. Die Eigenschaft der
Person, die jedem Subjekt eigen ist, darf nicht zum Gegenstand

von Abstimmungen noch von Entscheidungen
anderer gemacht werden; noch dürfte das Subjekt, selbst
wenn es wollte, darauf verzichten, weil das ethische Gesetz
seinem Wesen nach die Verneinung der eigenen Natur
nicht gestattet. Der schwerwiegendste Fehler aller
sogenannten demokratischen Systeme ist gerade der Glaube,
dass alles im Staate Gegenstand gültiger Entscheidungen
durch irgendeine Mehrheit sein könne. Leider besteht
eine verhängnisvolle Tendenz der Mehrheiten, die Minderheiten

zu opfern; wie es auch eine egoistische Tendenz
der Stärkeren gibt, die Schwächeren zu unterdücken.
Aber gerade solchen Tendenzen gegenüber setzt das
Recht eine Grenze. Und das Recht eines Menschen ist
ebenso heilig wie dasjenige von Millionen Menschen.

Ein Staat, welcher die rechtliche Gleichheit und
grundsätzliche Selbstbestimmung aller seiner Glieder nicht
anerkennt, ist ein unrechtmässiger Staat. Auch kann
nicht zugegeben werden, dass irgendeine Art der Organisation

der staatlichen Autorität die Anerkennung jener
Grundsätze von irgeneiner zufälligen Willenskundgebung
abhängig mache.

V. Damit haben wir übrigens das uns gestellte Problem
noch nicht ganz gelöst. Wenn es wahr ist, dass der Staat
nicht rechtmässig handeln kann, ausser als Organ der
gleichen Autonomie seiner Glieder; wenn diese Annahme
sozusagen die ideelle Voraussetzung irgendeiner
Willenskundgebung des Staates darstellt, so wird dadurch nur
eine innere Grenze, eine Bedingung eben dieses Willens
festgestellt, aber noch nicht sein eigenes Ziel.



Individuum, Staat und Korporationen. 287

Ist der Staat der rechtliche Inbegriff der menschlichen

Persönlichkeit, so bedeutet das nicht, dass er sich
für alle Ewigkeit mit der Betrachtung dieser ihm
innewohnenden Eigenschaft begnügen soll, in einer Art asketischer

oder fanatischer Unbeweglichkeit, wie jene Fakire
des Orients, die durch Jahre hindurch in Versenkung
ihren eigenen Bauchnabel betrachten. Der Staat soll
handeln, kräftig und unaufhörlich handeln, indem er jeder
seiner Handlungen den Stempel seines eigenen Wesens
aufdrückt und damit fortwährend seine Eigenschaft als
synthetischer Ausdruck der Rechte aller bestätigt. Das
bedingt eine beständige Arbeit, vor allem deswegen, weil
das menschliche Recht in seinen konkreten Äusserungen
immer bedroht und oft verletzt wird, woraus sich die
Notwendigkeit fortgesetzter Wachsamkeit und
Wiederherstellung ergibt. Irrtümlicherweise hat man aber
geglaubt, auch seitens grosser Denker, dass die Tätigkeit
des Staates darauf beschränkt werden könne und müsse.

Um diesen „toten Punkt" vieler rechtsphilosophischer
Systeme zu überwinden, müssen wir uns darüber klar
sein, dass das menschliche Wesen nicht nur aus jenen
bereits erwähnten, transzendenten und abstrakten,
jedem Individuum notwendigerweise identischen Elementen

besteht, die schon an und für sich eine grundlegende
juristische Bestimmung ergeben. Es bestehen auch,
und müssen bestehen, konkrete und „historische"
Ausdrücke der Persönlichkeit, die sich auf jenem Hintergrund
in mannigfaltiger Weise entwickeln und ebenso auch
Rechtsbeziehungen bedingen, die eines Schutzes würdig sind,
vorausgesetzt, dass sie mit den schon genannten
grundlegenden Erfordernissen nicht in Widerspruch stehen.
Wenn es genügen würde, den Staat in seiner reinen
Universalität, sub specie aeternitatis, oder, wie man
gewöhnlich sagt, abstrakt zu betrachten, so wären alle
Staaten genau gleich und hätten keine Geschichte.
Dasselbe lässt sich auch von den Individuen sagen, deren
Persönlichkeit, abstrakt betrachtet, gleich ist, die sich



288 Prof. Giorgio Del Vecchio :

in Wirklichkeit aber verschieden gebärden, eigenen
Charakter und eigene Wirksamkeit haben, was gerade ihr
Leben ausmacht. Nur eine falsche Philosophie kann
einen unlöslichen Widerspruch erblicken in dem, was
nur die zwiefache Erscheinung der ganzen menschlichen
Natur ist, das Besondere und das Allgemeine, das Zufällige
und das Notwendige, das Sterbliche und das Ewige.
Ebenso falsch ist das Verkennen der universalen und
gemeinsamen Elemente der menschlichen Natur, auf Grund
einer einseitigen Betrachtung der empirischen Äusserung
unserer Individualität, wie das durch die entgegengesetzte
Einseitigkeit, nämlich die ausschliessliche Betrachtung
dieser Elemente, bedingte Vernachlässigen der konkreten
und geschichtlichen Elemente, welch letztere den besonderen

Charakter jedes Individuums und somit auch jeder
Gesellschaft und jedes Staates ausmachen.

So wie das ideale Schema des Staates sich als Resultat
der wesentlichen Elemente der Persönlichkeit ergibt,
entspringt auch sein lebendiges und tatsächliches Sein
dem besonderen Charakter der Individuen, die ihn bilden;
vor allem aber auch jenen Charakteren, die allgemein
jenen bestimmten Individuen und jenem bestimmten
Volk eigen sind. Auf dem notwendigerweise einheitlichen
Grund der menschlichen Natur (und deshalb der
konstitutiven Elemente des Bewusstseins, die gleicherweise
bei allen Menschen wiederkehren), zeichnet sich so eine
gewisse nationale Individualität ab, die gerade durch
sämtliche besondere psychologische und bis zu einem
gewissen Grade auch physische Merkmale gebildet wird,
und die von Geschlecht zu Geschlecht von denjenigen
weitergegeben wird, die sich in einem gleichen Lebenssystem

befinden. Wenn der Staat das Zentrum dieses

Systems, der Treffpunkt der individuellen Persönlichkeiten,

und die höchste Macht, von der aus die ordnenden
Normen dieses Systems ausstrahlen, darstellt, so kann
er als lebendige Wirklichkeit nicht anders, als das Organ
jener Summe von Überlieferungen, Glauben, Erinnerungen



Individuum, Staat und Korporationen. 289

und gemeinsamen Bestrebungen sein, die den
Nationalcharakter eines Volkes bilden.

Daher ergeben sich eine Reihe von Obliegenheiten,
die vom Staat immer in der Form des Rechtes und auf
Grund des Rechtes erfüllt werden müssen und die, wie
schon aus diesen allgemeinen Hinweisen ersichtlich ist,
weit über den blossen Schutz der Individualrechte hinausführen.

Der Staat muss Organ des Rechtes, gerade
dadurch aber auch Beschützer des Nationalcharakters und
Förderer seiner fortschreitenden Entwicklung sein. Alles
das, was die Grenzen der Kräfte und des Lebens des

Individuums überschreitet und für den Fortbestand und
die Entwicklung der Nation wertvoll ist, findet im Staat
sein natürliches Organ. Alle die höchsten Bestrebungen
der menschlichen Natur, welche zwar im individuellen
Bewusstsein vorkommen, aber mehr im Sinne einer
Berufung und Vorahnung als einer tatsächlichen Wirklichkeit

(da, nach einem Worte von Vico, unser Sein ,,ein
endliches velle, posse und nosse" ist, das nach dem
Unendlichen strebt), erreichen einen gewissen Grad der
Verwirklichung nur durch die mühsame Mitarbeit der
Generationen, die sich durch Jahrhunderte hindurch
zieht; und diese Mitarbeit muss durch die Tätigkeit des
Staates getragen, gestärkt und geführt werden. Eben
deshalb, wie Benito Mussolini schrieb, ist „der Staat
nicht allein Gegenwart, sondern auch Vergangenheit und
vor allem Zukunft. Indem der Staat die kurzen Grenzen
des Einzellebens überdauert, stellt er das immanente
Wesen der Nation dar. Der Staat ist es, der den Menschen
zur bürgerlichen Tugend erzieht, ihn seiner eigenen
Mission bewusst werden lässt, ihn zur Einheit lenkt, die
Interessen der Bürger in der Gerechtigkeit versöhnt,
die Errungenschaften des Geistes in den Wissenschaften,
den Künsten, dem Recht, der menschlichen Solidarität
überliefert"16).

16) „La dottrina del Fascismo", 1932, S. 19—20.



290 Prof. Giorgio Del Vecchio:

In diesem Sinne kann man also sagen, dass der Staat
ein „ethischer Staat" sein soll, nicht aber in dem
pseudoidealistischen Sinne gewisser Schulen, als ob jeder Staat,
schon als solcher, notwendigerweise das Gute
verwirkliche und der vollkommene Beschützer der Gerechtigkeit,

der weise Hüter des Erbgutes der Kultur, der wirksame

Förderer der Entwicklung des Nationalcharakters
wäre; sondern in dem Sinne, dass dieses das Ideal des
Staates ist, dem sich der empirische Staat zu nähern
versuchen soll. Wenn er sich von diesem Ideale entfernt
und irgendwie das Gesetz der Gerechtigkeit verletzt,
indem er besondere Ziele verfolgt, und dadurch jene
vorherrschende Macht, die an sich genügt, um seinen
Willensäusserungen den formalen Charakter der Staatlichkeit

zu verleihen, missbraucht; wenn er die schwächeren
Individuen nicht schützt oder gar unterdrückt, sei es
auch unter dem Deckmantel der Gesetzlichkeit; wenn
er durch die Unterdrückung, Verständnislosigkeit oder
einfach durch Trägheit die Erhaltung und Entwicklung
der Güter, namentlich der geistigen, die das Erbgut der
Nation darstellen, gefährdet; dann entsteht das Problem
der Rechtmässigkeit des Widerstandes und sogar der
Revolution. Dieses Problem bleibt unlösbar und geradezu
unverständlich für jene Philosophien, die sich von
vorneherein vor jedem Staatsgebilde verbeugen und in
ihm immer den „ethischen" Staat verherrlichen. Sie
verbleiben so stumm und blind gegenüber der blutigen
Geschichte der Völker, die nur durch Revolutionen ein
Regime höherer Freiheit und Gerechtigkeit erobern
konnten.

Obwohl demjenigen, der uns bis anhin gefolgt ist,
vielleicht überflüssig erscheint, so ist es, um jede Möglichkeit

eines Missverständnisses auszuschalten, am Platze,
noch einmal zu bestätigen, dass keine vorgeschützte
ethische Mission des Staates irgendwelche Entstellung
seines eigenen rechtlichen Charakters im eigentlichsten
Sinne des Wortes rechtfertigen kann. Kein Vorteil irgend



Individuum, Staat und Korporationen. 291

welcher Art kann vom Staat auf Kosten der Gerechtigkeit
gewollt sefn; weil diese sein höchstes Gut und der Hauptgrund

seines Bestehens ist. Das universale Ziel der
Gerechtigkeit kann und soll mit den besonderen Zielen
koordiniert und in Einklang gebracht werden, so wie
der Unterbau eines Gebäudes proportional und harmonisch
zum Oberbau sein soll. Das Gut der Gerechtigkeit im
Staat opfern, wegen eines anderen scheinbaren oder
nebensächlichen Vorteils, wäre der gleiche Fehler wie
derjenige eines Architekten, der, um ein weiteres Ornament

an der Fassade eines Gebäudes anzubringen, hiezu
einen Teil seiner Fundamente verwenden würde.

VI. Eine weitere Folge, welche von den eben
festgesetzten Prinzipien herrührt, ist, dass der Staat, seinem
vernunftgemässen Wesen nach, die anderen Staaten
anerkennen soll, wie er gleichermassen von diesen verlangen
darf, seinerseits anerkannt zu werden. Das ideale
Zusammentreffen aller Wesen in einem gemeinsamen
Mittelpunkte, d. h. in einer universellen oder kosmopolitischen
Gemeinschaft der menschlichen Gattung, ist ein
notwendiges Postulat der Vernunft, als Korrelat desselben

Grundgesetzes der Gerechtigkeit, von welchem das
notwendige Verhältnis zwischen Individuum und Individuum,
wie zwischen Individuum und Staat stammt. Auch das
Verhältnis zwischen Staat und Staat soll nicht als Ergebnis
einer einfachen Willkür oder einer vorübergehenden
empirischen Verständigung aufgefasst werden. Dies wäre eine
irrtümliche Auffassung einer Art von Gesellschaftsvertrag,
der kein grösserer Wert zukäme als der schon oben
verworfenen Theorie, wonach der Staat seinen Ursprung
und seine Grundlagen aus einer zufälligen Vereinbarung
der Individuen ableitet. Ohne dass irgendeine empirische
Willenskundgebung notwendig wäre (eine Kundgebung,
die übrigens empirisch nie in angemessener Weise zustande
kommen könnte), vereinigen sich die Individuen im Staat,
und die Staaten in der Gesellschaft der Staaten, kraft des



292 Prof. Giorgio Del Vecchio:

kategorischen Imperativs, der dem eigenen Wesen ihrer
Natur entspringt. Es ist möglich, dass ein solches
Erfordernis tatsächlich verletzt oder verkannt werde, wie
es z.B. jedem Individuum möglich ist, das Gesetz der
Moral sowie auch dasjenige des Rechtes zu übertreten,
aber deshalb bleibt das Gesetz als absolutes Erfordernis
in der deontologischen Ordnung nicht weniger gültig.
So kann man wohl annehmen, dass die sogenannte
internationale Gemeinschaft der Staaten sowie auch die
Einrichtung des Völkerbundes, wie er tatsächlich konstituiert
worden ist, von jenem idealen Prinzip stark abweichen,
aber trotzdem bleibt dieses die ferne und unumgängliche
Voraussetzung. Es ist bekannt, dass die Versuche, von
der positiven Wirklichkeit in den Beziehungen zwischen
Staat und Staat die Maxime der Verbindlichkeit der
Verträge (pacta sunt servanda) abzuleiten, kläglich
gescheitert sind, weil diese Wirklichkeit uns nichts anderes
als tatsächlich zustande gekommene Vereinbarungen,
und die auch tatsächlich eingehalten werden, zu bieten
vermag. Dieselbe Wirklichkeit wird uns auch im besten
Falle nur eine Vereinbarung vorlegen, die den Willen zum
Ausdruck bringt, die abgeschlossenen und noch abzuschlies-
senden Verträge zu halten. Worauf wird sich aber, selbst
in einem solchen Falle, die Gültigkeit und Verbindlichkeit
einer solchen Vereinbarung stützen? Der Grundsatz der
Verbindlichkeit der Abkommen und insbesondere der
Staatsverträge kann offensichtlich nicht in einer einfachen,
sei es auch. übereinstimmenden Willensäusserung gleich
welchen Inhaltes bestehen, sondern muss logischerweise
jener vorangehen; und deshalb kann jener Grundsatz
ausschliesslich aus einer transzendentalen Betrachtung
abgeleitet werden, die sich über die Tatsache zur reinen
Déontologie erhebt.

Das Gesetz der Gemeinschaft der Staaten ist seinem
Wesen nach jenem der Gemeinschaft der Individuen
gleich: d. h. es auferlegt die gegenseitige Anerkennung
der Persönlichkeit, was der Autonomie gleichkommt.



Individuum, Staat und Korporationen. 293

Dadurch stellt es den Grundsatz der rechtlichen Gleichheit

als Basis jeder konkreten Beziehung und Verbindung
auf. Die gegenseitige Autonomie findet zwar ihre rationale
Grenze in der verbindlichen Achtung jenes Gesetzes, das
sich ideell dem Staat selbst in seiner Struktur und deshalb
auch in jeder seiner möglichen Handlungen auferlegt.
Ein ungerechter Staat (um es deutlicher zu sagen) kann
nicht verlangen, in seiner Ungerechtigkeit von andern
geachtet zu werden. Man kann denn auch das sogenannte
„Prinzip der Nichtintervention", welches ebenfalls im
allgemeinen von den Positivisten unter den Völkerrechts-
lehrern sowie auch im gewissen Sinne von Kant in seiner
Abhandlung über den ewigen Frieden angenommen wird,
nicht in absolutem Sinne zulassen. Absolut betrachtet
ist das Prinzip der Nichtintervention in den
zwischenstaatlichen Beziehungen demjenigen gleichzusetzen, das
in der inneren Ordnung, d. h. in den Beziehungen zwischen
Staat und Individuum das Verbot der Devolution oder des
Widerstandes gegen die Autorität aufstellt. Solche Kegeln
können einen gewissen relativen Wert als Elemente eines
positiven Rechtssystems besitzen. Aber vom
philosophischen Standpunkte aus, oder in Bezug auf das ideale
Gesetz, das über jeder Wirklichkeit steht, kann eine
Intervention, da wo das Grundprinzip der Gerechtigkeit in den
Beziehungen zwischen Staat und Staat verletzt wird,
rechtmässig sein, so wie unter gewissen Bedingungen
eine Revolution, die eine gerechtere Verfassung im Inneren
jedes einzelnen Staates zu verwirklichen sucht, ebenfalls
rechtmässig sein kann. Hier muss beigefügt werden,
dass wegen einer allgemein notwendigen Wechselwirkung
eine Störung der inneren Ordnung eines Staates nicht
umhin kann, zwischenstaatliche Folgeerscheinungen
auszulösen.

Damit wollen wir gewiss nicht behaupten, dass in
jedem Falle irgend welche allfällige Ungerechtigkeit den
durch willkürlichen Impuls oder Urteil irgendeines
Individuums oder Staates entfachten Widerstand und Kampf

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 54. 20



294 Prof. Giorgio Del Vecchio:

rechtfertige. Wir haben bereits anderswo Gelegenheit
gehabt, einige in dieser Frage anzuwendende Kriterien
darzulegen, so dass wir uns hier nicht zu wiederholen
brauchen. Diese grundsätzlichen Kriterien sind übrigens
im allgemeinen denjenigen genügend bekannt, die sich

beispielsweise erinnern an die tiefen Betrachtungen des

Thomas von Aquin in der Summa Theologiae und im
ersten Buch der Abhandlung De regimine principum,
um zu schweigen von anderen klassischen Texten der
Rechtsphilosophie.

VII. Indem wir, soweit wir konnten, die idealen
Umrisse des Staates an sich und in seinen Beziehungen
zu den Individuen und zu den andern Staaten festgelegt
haben, bleibt uns noch eine letzte Seite des Problems,
die vom praktischen Standpunkt aus nicht die unwichtigste
ist, zu erörtern. Wie wird sich der Wille des Staates in
konkreter Weise bilden und auswirken? Genauer: welcher
Wille soll als eigentlicher Wille des Staates gelten?

Da es in jedem Staat eine zentrale Macht, die den
sozial vorherrschenden Willen ausdrückt, gibt, könnte man
versucht sein zu denken, dass nur die direkten, imperativen
Kundgebungen dieser Macht den Willen des Staates
darstellen und dass (mit anderenWorten) das ganze Leben
und Handeln der den Staat bildenden Individuen ihre
Normen aus jenen Kundgebungen ableiten müssen.
Juristisch irrelevant wäre dann an sich sowohl der Wille
der Einzelnen als auch derjenige ihrer Vereinigungen, die
sich innerhalb des Staates bilden und ihm untergeordnet

sind.
Tatsächlich finden sich solche dogmatischen

Konstruktionen mehr oder weniger offen formuliert von
einigen Rechtstheoretikern, welche glauben, auf diese
Weise eine strenge Logik zu befolgen und dem Staats-
gefüge eine grössere Stabilität zu sichern. Es steht aber
ausser Zweifel (und es dürfte auch diesen Juristen sicher
nicht entgangen sein), dass dem Willen der Individuen



Individuum, Staat und Korporationen. 295

und ihren sozialen Organisationen beständig Beschlüsse

entspringen, die nach rechtlichem oder „normativem"
Wert streben. Das Problem liegt dann darin, ob und wie
diese Willenskundgebungen angesichts jener, die von den
Zentral- oder staatlichen Organen im engen Sinne
ausgehen, bestehen können. Bedenken wir vor allem, dass

in irgendwelcher Phase der rechtlichen Entwicklung die
von diesen Organen festgesetzten Normen immer, in
grösserem oder kleinerem Ausmass, den Willen der Privaten
anerkannt und als gültig erklärt haben. Es ist leicht
einzusehen, dass das nicht ein reiner Zufall sein kann,
sondern im Gegenteil eine Notwendigkeit einer jeden
Rechtsordnung darstellt. Es wäre in der Tat auch materiell
unmöglich, dass der Staat durch seine Zentralorgane
in Wirklichkeit jene unzähligen rechtlichen Beziehungen
und Angelegenheiten, die den Gegenstand des individuellen
und sozialen Alltagslebens bilden, bestimmen würde.
So bleibt als einzige Möglichkeit übrig, dass der Staat
durch eine ausdrückliche oder stillschweigende Bestimmung,

innerhalb gewisser Grenzen, seinen eigenen
Willenskundgebungen diejenigen gleichstellt, die auf dem Gebiete
des Rechts dem Bewusstsein der Einzelnen entspringen.
Eine solche Gleichstellung zeigt sich übrigens tatsächlich
schon bevor die Organe des Staates mit solchen
privatrechtlichen Kundgebungen in Berührung kommen und
deren Existenz wahrnehmen. Auch die Festlegung der
Grenzen und Bedingungen, denen die Gültigkeit solcher
Kundgebungen unterworfen ist, bildet sich spontan im
Bereich des individualen und sozialen Lebens, als Ausfluss
der gleichen Motive und Bedürfnisse, um deretwillen
alsdann die Staatsorgane gerade einschreiten, um diese

Materie systematisch zu regeln.
Es steht ausser jedem Zweifel, dass der Staat, soweit

er die ihm eigenen Funktionen wirklich erfüllt, die Bildung
zwischenpersönlicher Beziehungen nicht der Willkür
überlassen darf, in welchen ja gerade die Autonomie der
individuellen Persönlichkeit geschützt und, erforderlichenfalls,



296 Prof. Giorgio Del Vecchio:

mit Beihilfe des Staates ergänzt werden soll. Aus
demselben Grunde kann und soll sich aber der Staat nicht
mit seinen eigenen Erschliessungen an ihre Stelle
setzen und damit die freiwillige Mitarbeit des Individuums
zur Erhaltung und Entwicklung der Rechtsordnung
ablehnen. Wenn man die Entfaltung der persönlichen
Selbstbestimmung auch bei der Festlegung der privaten
Beziehungen (besonders auf dem Gebiete der Verträge)
ungerechtfertigterweise hemmen würde, so würde das nicht
nur einer Verletzung eines Naturrechtes des Individuums
gleichkommen, sondern auch zu einer Verarmung des

ganzen Systems der Rechtsbeziehungen, und im
allgemeinen der Lebensbeziehungen, von denen das Recht
ein Element ist, führen.

Darüber bestehen, wenigstens grundsätzlich und
wenn wir von einzelnen.methodologischen und technischen
Fragen absehen, in den verschiedenen Rechtsschulen
und in den positiven Rechtssystemen keine
Meinungsverschiedenheiten. Weit schwierigeren Problemen und
einem viel stärkeren Widerstreit der Auffassungen
begegnet man aber, wenn man dem Staat gegenüber die
Tendenz der Individuen betrachtet, sich zu vereinigen
und zu organisieren, d. h. kollektive Wesen, Institutionen
und Korporationen ins Leben zu rufen, fähig, eine eigene
normative Tätigkeit zu entfalten. Wenn es uns gestattet
ist, die Ergebnisse vorausgegangener Untersuchungen17)
in Bezug auf dieses weitschichtige Problem kurz zusammenzufassen,

so können wir behaupten, dass die Tendenz
der Individuen, sich in kollektiven, im Verhältnis zum
Staat kleineren Gebilden mit eigenen Zielen zusammen-
zuschliessen, ebenso natürlich wie rechtmässig ist; dass

gleicherweise natürlich und rechtmässig die Fähigkeit
gerade dieser Gebilde als auch der einzelnen Individuen ist,

17) Vgl. Del Vecchio, Über die Staatlichkeit des Rechts
(in „Zeitschr. f. öffentl. Recht", Rd. VIII, 1929); Die Krise des

Staates (in „Archiv f. Rechts-u. Sozialphilosophie", Bd. XXVII,
1934).



Individuum, Staat und Korporationen. 297

gleichsam durch unmittelbare Erzeugung Rechtsbestimmungen

hervorzubringen (sowohl im Sinne subjektiver
Befugnisse und Ansprüche, als auch im Sinne von
Verbindlichkeiten und Pflichten). Alle diese Bestimmungen
neigen in der Regel dazu, sich in Systemen, und schliesslich
in ein einheitliches System, dessen Mittelpunkt gerade
der Staat ist, zusammenzuschliessen. Dieser übt sozusagen
eine Anziehung sowohl auf die einzelnen Bestimmungen
als auch auf die kleineren Systeme aus, die sich in
verschiedener Weise und mit verschiedener Wirksamkeit in
den verworrenen Pfaden der Geschichte zeigt. Es ist auch
möglich, dass gewisse mehr oder weniger unentwickelte
Rechtssysteme, die innerhalb des Staates vorhanden sind,
sich für eine gewisse Zeit selbst der Staatsmacht
entziehen und manchmal ihr gegenüber eine gegensätzliche
Haltung einnehmen. Angenommen, dass eines dieser
Systeme die Oberhand gewinnen würde, so wäre die Konsequenz

davon, dass es selber zum Staat würde. Im
allgemeinen gelingt es aber dem Staat durch ununterbrochene,
mühsame Arbeit und dank dem Bedürfnisse nach
Homogenität und Kohärenz der verschiedenen Regeln, die das
Leben eines Volkes bestimmen, immer mehr sein formales
Siegel allen individuellen und kollektiven oder korporativen

Rechtsbildungen aufzudrücken. Diese Regeln nehmen
also nach und nach einen mehr und mehr staatlichen
Charakter an; während sie, gerade durch das systematische
Erfordernis der Einheit, von dem Momente an, wo sie in
den Bannkreis des Staates gezogen werden, dogmatisch
als blosse Wirkung und Äusserung des Staates selbst
aufgefasst und dargestellt werden.

VIII. Dass der Staat auch in Bezug auf diesen Prozess
eine eigene Aufgabe zu erfüllen habe, steht ausser Zweifel;
und welche dieselbe sein muss, ergibt sich deutlich aus
den bereits dargelegten Prinzipien. Jene Lehren, die, von
dogmatischen Vorurteilen ausgehend, den Rechtscharakter
all dessen, was sich unabhängig vom Staate bildet, in



298 Prof. Giorgio Del Vecchio:

Zweifel setzen oder geradezu verneinen, sind als
ungenügend zurückzuweisen. Solche Lehren verkennen
einerseits den logischen Gehalt des Rechtes, andererseits
das Wesen der Staatlichkeit. Ebenso sind zurückzuweisen
(man verzeihe uns diese summarischen Urteile, da es

jetzt doch nicht möglich wäre, alle jene Beweise und
Argumente, auf die sich diese Urteile stützen, ausführlich
darzulegen) jene Lehren, mehr politischen als wissenschaftlichen

Charakters, die dem Staat die Macht und das
Recht zuschreiben, die Bildung korporativer Gebilde
zu verbieten, oder ihnen die Kraft zur Rechtsschöpfung,
die ihrer eigenen Natur entspringt, zu versagen.

Wahr ist hingegen, dass der Staat, während er einerseits

wachen und handeln kann und soll, auf dass jene
Gebilde (so wie die einzelnen Individuen) nicht ausarten
und die grundlegenden Rechtsprinzipien, deren höchster
Ausdruck er selbst ist, nicht verletzen, andererseits er
ihre Tätigkeit im allgemeinen und insbesondere
diejenigen normativen Charakters unterstützen und fördern
soll. Auch hier handelt es sich um eine natürliche und
fruchtbare Zusammenarbeit, auf die der Staat nicht ohne
eigenen Verlust verzichten könnte; besonders auch
deshalb nicht, weil jene Rechtsenergien, die, wenn sie vom
Staat gefördert und aufgegriffen werden, sich für diesen in
physiologische Kraft verwandeln, umgekehrt zu Ursachen
pathologischer Störungen würden, wenn sie ohne Grund vom
Staat ferngehalten und ihm nicht einverleibt werden.

Die dogmatische These, nach welcher zwischen
Individuum und Staat keine dazwischenliegende Gebilde
zulässig sind, steht vor allem im Gegensatz zur Geschichte,
zumal alle theoretischen und praktischen Versuche (wahrhaftig

nicht zahlreich), diesen Begriff zu verwirklichen,
immer auf unüberwindliche Einwände und Schwierigkeiten

gestossen sind. In der Tat haben denn auch einfache
Beschränkungen des Vereinsrechtes sehr oft die Bildung
geheimer Gesellschaften an Stelle der offenen zur Folge
gehabt. Bei rein vernunftgemässer Betrachtung hält



Individuum, Staat und Korporationen. 299

jene These der Kritik nicht stand, da die Vereinigung
einem Bedürfnis und einer ursprünglichen Berufung des

subjektiven Wesens entspricht und sich natürlicherweise
in so vielen Formen gestaltet, als das Leben Bedürfnisse
und Ziele hat. Im übrigen ist es an sich widerspruchsvoll,
zu behaupten, dass das Individuum zum Staat, dem
überragenden Ausdruck der Sozialität, gehöre und zugleich
verhindert wird, an anderen Formen der Vereinigung
teilzunehmen, die dersçlben Grundneigung entsprechen
und gerade die Zwischenstufen darstellen, durch welche
das Individuum zum Staat aufsteigt. Auch könnte man
nicht dem Staat immer die Aufgabe auferlegen, durch
seine Organe die Lebensart und Lebensnormen der
einzelnen Vereinigungen zu bestimmen, weil dies in sehr
vielen Fällen darauf hinaus laufen würde, mit mechanischen
und künstlichen Mitteln das zu ersetzen, was die Natur
in viel vollkommenerer Weise als lebendige Wirklichkeit
hervorbringt. Würde man den gesunden und fruchtbaren
Spross des Rechts der kollektiven Gebilde zertrümmern
und dadurch dessen Entwicklung unmöglich machen,
würde man zuletzt das Staatsgefüge selbst schwächen.

Alle diese Betrachtungen drängen sich gleichermassen
auf, ob man nun, wie wir es zu machen versucht haben,
von allgemeintheoretischen Prämissen ausgeht, oder aber,
ob man, einer induktiven und experimentellen Methode
folgend, versucht, aus den historischen Ereignissen die
geeigneten Lehren zu ziehen. Die allgemeine Auffassung
des Staates und seiner Beziehungen zu den Individuen
hat uns zur Erkenntnis gebracht, dass jener Subjektivie-
rungsprozess, durch welchen der Staat die unmittelbaren
geistigen Energien der Individuen und der kleineren
Gruppen in sich vereinigt, indem er sie einordnet und
ihnen dadurch nach und nach staatlichen Charakter
verleiht, mit der Natur des Staates selbst übereinstimmend
ist. Es ist, um es mit anderen Worten zu sagen, nötig,
dass die Individuen und die sozialen Gruppen, indem sie

ihre natürliche eigene Autonomie beibehalten, das „Staats-



300 Prof. Giorgio Del Vecchio :

bewusstsein" erwerben, in der Art, dass alle ihre
Handlungen und Bestimmungen mit den von der Zentralmacht
ausgehenden Normen übereinstimmen; wodurch sie in
gewissem Sinne Staatsorgane oder denselben ähnlich
werden, auch wenn ihnen ein offizieller Name abgeht.
Andererseits hat die geschichtliche Erfahrung besonders

unserer Zeit die grosse Gefahr gezeigt, die aus dem freien
Spiel und der schrankenlosen Macht der verschiedenen
ständischen oder korporativen Vereinigungen hervorgeht.
Das Leben fast aller modernen Staaten ist zeitweise durch
verschiedene heftige Bewegungen dieser gegensätzlichen
Kräfte erschüttert und fast gelähmt worden. Das bedeutet
nicht, dass so geartete soziale Kräfte, die häufig, wenn
nicht immer, tatsächlichen Bedürfnissen und tiefempfundenem

Streben der menschlichen Natur entspringen,
a priori zu verurteilen und zu bekämpfen seien. Nicht
in einer blinden Reaktion gegen die erneuerndenTendenzen,
noch in einem agnostischen fin de non recevoir, das
ihnen von den staatlichen Organen entgegengestellt wird,
kann das Heil bestehen; wohl aber in einem klugen und
unverdrossenen Werk der politischen Erziehung,
Erhebung und Einordnung; wodurch dieselben Richtungen
und Bestrebungen, die sonst den Staat bedrohen und
verletzen würden, dann zu seiner Wiederbelebung beitragen.
Mit tiefer Weisheit sagte einmal Benito Mussolini vor einer
hohen Versammlung: „Entweder ihr führt das Volk in
die Zitadelle des Staates hinein, und es wird sie verteidigen;
oder ihr lässt es draussen, und es wird sie stürmen"18),

IX. Wer oberflächlich die Struktur der Korporationen
im neuen italienischen Staat betrachtet, kann versucht
sein zu glauben, dass sie eine blosse Rückkehr zu jenen
Organisationen darstellt, die unter demselben Namen
besonders im Mittelalter blühten. Wenn dem so wäre,
so wären die rationalen Grundsätze über die Verfassung
des Staates, die wir soeben darzulegen versuchten, in

18) II nuovo Stato unitario italiano, 1927, S. 110.



Individuum, Staat und Korporationen. 301

vollem Umfang widersprochen, und jene Fortschrittsbewegung,

die um den Preis so grosser Anstrengungen
und soviel Blutvergiessens den modernen Kulturvölkern
eine Ordnung der Rechtsfreiheit gesichert hat, würde
aufgehalten oder zurückgedrängt. Aber für denjenigen,
der gut beobachtet, ist die Wahrheit ganz anders. Die
korporative Ordnung, die gegenwärtig in Italien in Bildung
begriffen ist, will den Kopf- und Handarbeitern einen
Schutz, eine Unterstützung und eine Autonomie verleihen,
ohne deshalb in irgendeiner Weise die fundamentalen
Garantien, die das kostbare Erbe der vergangenen
Jahrhunderte bilden, zu zerstören. In unserem Zeitalter ist
die Bedeutung der Arbeit im allgemeinen so gewachsen,
dass ihre Regelung in der Struktur des Staates eine
hervorragende Stellung einnehmen musste; widrigenfalls
hätten sich die Massen der Arbeiter zwangsläufig gegen den
Staat organisiert, wie das in vielen Ländern, und in einem
gewissen Zeitabschnitt auch in Italien, geschehen ist.
Eine ziemlich lange und schmerzliche Erfahrung hat
gezeigt, dass die individualistischen Formulierungen der
Menschen- und Bürgerrechte, obwohl in ihnen unzweifelhaft

ein Wahrheitskern enthalten ist, in ihrer Abstraktheit
auf das äusserst verwickelte Gewebe des sozialen Lebens
nicht anwendbar sind. Sie sind deshalb unfähig, das
konkrete Individuum wirklich zu beschützen, das schon
durch seine Geburt und durch das enge Netz seiner
Bedürfnisse und seiner Tätigkeit in bestimmte Beziehungen
der Zugehörigkeit und der Unterordnung gedrängt wird.
Die sozialistischen Kritiken gegen den Liberalismus
waren oft falsch und ungerecht, aber sie enthielten insofern
etwas Wahres, als sie auf Grund der Tatsachen die
Unzulänglichkeit der abstrakten Proklamationen der
Individualrechte zur Lösung der konkreten Probleme des
wirtschaftlichen Lebens verkündeten; indem sie auf den scharfen

Widerspruch zwischen der formalen Rechtsgleichheit
aller Bürger und der tatsächlichen, äusserst ausgeprägten
Ungleichheit hinwiesen, durch die der grösste Teil des



302 Prof. Giorgio Del Vecchio :

Volkes, d. h. das sogenannte Proletariat, der Willkür
einer Minderheit ausgeliefert und, vom Hunger getrieben,
gezwungen war, „freiwillig" eine Art von Sklaverei,
von derjenigen des Altertums wenig verschieden,
anzunehmen. Besser als diese Kritiken und besser als jede
doktrinäre Lehre hatte die harte Erfahrung den Arbeitern
gezeigt, dasssie nur auf eine Weise, wenigstens zum Teil,
die grössere Macht der Wenigen, die ihnen unter dem
Schein der Gleichheit und der Vertragsfreiheit die
Arbeitsbedingungen diktierten, aufwiegen konnten: indem sie
sich nämlich zusammenschlössen und so der Macht des

Kapitals diejenige der Masse entgegenstellten. Daraus
entsprangen dann jene manchmal verderblichen Kampfformen,

wie z. B. der Streik, die die bewegte Geschichte
der Wirtschaft und der Politik des unmittelbar
vorangegangenen Zeitalters auszeichneten.

Eine neue Synthese, eine neue Begelung war
notwendig, und diese hat der neue italienische Staat in Angriff
genommen. Er hat die grossen Prinzipien (die uns
Italienern besonders teuer sind, weil durch das Blut unzähliger

Märtyrer geheiligt), die Prinzipien der Gleichheit
aller Bürger vor dem Gesetz, der bürgerlichen Rechte, die
ohne Ansehen der Person jedem Menschen, auch den

Nichtbürgern, zustehen, der ausschliesslichen Vorherrschaft

des Gesetzes, als Ausdruck der nationalen Souveränität

über jeden Akt der Willkür, auch seitens staatlicher
Organe, in keiner Weise aufgehoben; diesen Prinzipien
hat er aber andere, nicht weniger fruchtbare hinzugefügt,
wie jenes, das durch die „Carta del Lavoro" vom Jahre
1927 proklamiert wird: „Die Arbeit ist in allen ihren
organisatorischen und exekutiven, intellektuellen,
technischen und manuellen Formen eine soziale Pflicht. Unter
diesem Titel, und nur unter diesem Titel, wird sie vom
Staate geschützt." Das Vereinsrecht wurde grundsätzlich
beibehalten: „Die gewerkschaftliche und berufliche
Organisation", so fährt dasselbe Dokument weiter, „ist frei."
„Aber", fügt es bei, „nur das vom Staat rechtmässig



Individuum, Staat und Korporationen. 303

anerkannte und seiner Kontrolle unterstellte Syndikat
ist befähigt, rechtsgültig die ganze Kategorie der Arbeitgeber

und Arbeitnehmer, für die es gebildet wurde, zu
vertreten; ihre Interessen gegenüber dem Staat und allen
anderen Berufsvereinigungen zu schützen; für alle der
betreffenden Kategorie Angehörigen verbindliche kollektive

Arbeitsverträge abzuschliessen, ihnen Beiträge
aufzuerlegen und ihnen gegenüber delegierte Funktionen
öffentlichen Interesses auszuüben." Es hat sich so eine
tatsächliche Parität zwischen den verschiedenen
Produktionsfaktoren (Arbeitgebern und Arbeitnehmern)
gebildet, oder, besser gesagt, zu bilden angefangen, welche
durch die ihnen gemeinsam sein sollende Absicht
verbunden sind, zum Wohle der Nation zusammenzuwirken.
Der Staat unterdrückt die spontanen produktiven Kräfte
nicht, sondern überwacht und fördert ihre Organisation,
indem er denselben die Fähigkeit zuerkennt, Normen
aufzustellen, die eben deswegen staatlichen Charakter
bekommen. Die „Carta del Lavoro" erklärt ausdrücklich,
dass die Korporationen, die die einheitliche Organisation
der Produktionskräfte bilden und ihre Interessen in vollem
Umfang vertreten, „vom Gesetz als Staatsorgane anerkannt
werden". Das bedeutet nicht die Unterdrückung des
Bechts irgendeiner persönlichen Initiative; dieselbe „Carta
del Lavoro" erklärt, dass „der korporative Staat die private
Initiative auf dem Gebiete der Produktion als das
wirksamste und nützlichste Werkzeug im Interesse der Nation
betrachtet". Der Staat hat und bewahrt gemäss seiner
Natur eine wesentliche Funktion der Ergänzung der
Individualität. Deswegen schreitet er als oberstes Rechtsorgan

auch ein, um mögliche Gegensätze in Arbeitsfragen
zu lösen, nachdem die Berufs- oder korporativen Organe
den Versuch zur Verständigung erfolglos unternommen
haben. Die Einsetzung einer dazu bestimmten
„Arbeitsgerichtsbehörde", die schon durch das Gesetz vom 3. April
1926 geordnet wurde, zeigt deutlich genug, wie das Reich
des Rechtes in ein Gebiet hineingetragen wurde, das



304 Prof. Giorgio Del Vecchio :

bisher tatsächlich offenen oder verhüllten Übervorteilungen

und Gewalttätigkeiten preisgegeben war.
Der wesentliche Sinn dieses neuen korporativen

Systems, durch den es sich grundlegend von jenen scheinbar
ähnlichen vergangener Zeitalter unterscheidet, liegt darin :

dass sich die korporative Organisation als Zwischenglied
zwischen die beiden theoretischen Stützpunkte, das
Individuum und der Staat, einfügt. Diese Elemente
verbleiben in ihrer rechtlichen Struktur und in ihrem
Grundverhältnis klar umzeichnet und unerschüttert. Schon

vor Beginn seiner Tätigkeit im Gebiete der Arbeit hat das
Individuum juristische Persönlichkeit, und somit einen
unbegrenzten Wert. Der Staat anerkennt diesen Wert,
und eben aus dieser notwendigen Anerkennung entspringt
seine rechtmässige Souveränität. Nur dank dieser
dialektischen Synthese von Freiheit und Autorität ist der Staat
auch wirklich ein „Rechtsstaat", und das will der fasci-
stische" oder korporative Staat sein. Wir können auch hier
an einige Worte Mussolinis erinnern: „Man schreitet nicht
zurück. Die Lehre des Fascismus hat nicht De Maistre
zu seinem Propheten erkoren. Der monarchische Absolutismus

gehört der Vergangenheit an, und ebenso jede
ausschliesslich geistliche Herrschaft. So gehören der
Vergangenheit an die feudalen Privilegien und die Spaltung in
scharf getrennte und unter sich vollkommen abgeschlossene
Kasten"19).

Ist es vielleicht nötig, daran zu erinnern, dass zur Zeit
der alten Korporationen eine genaue Bestimmung sowohl
des rechtlichen Begriffs des Bürgers wie desjenigen des
Staates als konstitutionell souveränes Gebilde fehlte?
Das, was die mittelalterlichen Korporationen kennzeichnet,
ist gerade die Tatsache, dass sie in ihren Mitgliedern die
Eigenschaft des Bürgers nicht voraussetzten und andererseits

die über ihnen stehende rechtliche Souveränität des
Staates nicht anerkannten. Sie strebten vielmehr darnach,

19) La dottrina del Fascismo, S. 17.



Individuum, Staat und Korporationen. 305

Staaten im Staat zu werden; und konnten sich um so

leichter an die Stelle desselben setzen, als in jener Epoche
der Staat oft sozusagen „abwesend" war, weil geschwächt
und gespalten durch Gegensätze der verschiedenen
Mächte.

Wenn die heutige Korporation in ähnlicher Weise

sozusagen von den Angelpunkten des Staates und der
Persönlichkeit losgelöst würde, und in anachronistischer
Weise in ihren innern und äussern Beziehungen mit
willkürlicher Macht ausgestattet würde, so hätte das korporative

Experiment keine festen Wurzeln und wäre zum
Misserfolg bestimmt. Aber selbst diejenigen, die nicht
immer im guten Glauben die Gefahr einer solchen
Degeneration des Korporativsystems anzeigen, wenden sich
gleichzeitig gegen die übermässige und autoritäre Gewalt
des fascistischen Staates; ohne des inneren Widerspruchs
dieser Kritiken gewahr zu werden, die dadurch, dass sie
sich gegenseitig aufheben, ihre Unbegründetheit erweisen.

Wir beabsichtigen nicht, alle einzelnen Anordnungen
des gegenwärtigen Korporativsystems zu dogmatisieren,
zumal dieses, wie wir schon sagten, noch in Bildung
begriffen, einen gewissen experimentalen Charakter trägt
und sich täglich im harten Kampf mit der Wirklichkeit
vervollkommnet. Aber wir zögern nicht, zu behaupten,
dass dasselbe in seinem grundlegenden Sinn, den wir
eben zu deuten versuchten, den sichersten Feststellungen
der Bechtsphilosophie entspricht. Aus dem Individual-
bewusstsein entwickelt sich das Staatsbewusstsein; das

Kecht, welches ein intersubjektiver Bhythmus des Geistes
ist, steigt stufenweise vom Individuellen zum Universalen
auf. Die Bildung eines Rechtssystems setzt gerade die
stufenweise Erweiterung der Sozialität voraus. Das Leben
eines solchen Systems ist physiologisch gesund, wenn
dieÄusserungen des individuellen Bewusstseins dazu geführt
werden, sich harmonisch zusammenzufügen und alsLymphe
den ganzen Körper desselben Organismus zu
durchströmen. Jede willkürliche Unterdrückung der Individuali-



306 Prof. Giorgio Del Vecchio:

tat und Begrenzung der Sozialität führt notwendigerweise

zu einer Schwächung des Staatsgefüges.

X, Jede Art der Betätigung, im Verhältnis zu den
verschiedenen Zwecken der menschlichen Natur, muss aus
innerer Kraft ihre eigene rechtliche Struktur unter dem
Schutz des Staates, der ihre formale Vereinheitlichung
darstellt, ausbilden. Die Fülle und die Mannigfaltigkeit
der individuellen Initiativen und der sozialen Verbindungen

sind nicht nur vereinbar, sondern der Lebenskraft
und Stärke des staatlichen Organismus förderlich. Ebenso
nimmt niemand an, dass die Familie, die auch ein Zwischenglied

zwischen Staat und Individuum ist, die
Lebensbedingungen des einen oder anderen in schädlicher Weise
störe. Auch in der Familie besteht trotzdem eine Ordnung
und ein eigenes Machtzentrum, es besteht eine Schaffung
und Ausstrahlung von Normen, die privatrechtliche und
sogar disziplinarische Bestimmungen in sich schliessen.
Diese Normen stimmen überein mit denen, die vom Staat
erlassen werden; und wir können sie auch in der
gegenwärtigen Entwicklungsphase des Rechtes als einen Aus-
fluss oder eine Delegierung des Staatswillens betrachten.
Aber jeder Kenner der Rechtsgeschichte weiss, dass die
Bildung des Familienrechtes derjenigen des Staatsrechtes
vorangegangen ist. Das Staatsbewusstsein ist in
langsamem Fortschreiten in diese besondere Organisation
eingedrungen, indem es aus ihr ein harmonisches Element
jenes grösseren Kreises des Zusammenlebens, der eben
der Staat ist, gemacht hat. Ein ganz analoger Prozess
hat sich in Bezug auf die Berufsvereinigungen, syndikalistischen

oder korporativen Charakters, vollzogen, obwohl
diese Entwicklung aus vielen Gründen viel später vor sich

gegangen und heute noch nicht abgeschlossen ist. Aber
auch hier können wir schon, z. B. in Italien, beobachten,
wie die selbständige Schaffung der Berufsnormen
tatsächlich mit der Willensäusserung des Staates zusammentrifft,

oder besser, in sich selbst, nach und nach staatlichen



Individuum, Staat und Korporationen. 307

Charakter annimmt. Dadurch ist ein Grund sehr schwerer
Störungen im sozialen Leben ausgeschieden und eine neue
und tiefere Harmonie in ihm geschaffen worden.

Heute wird zwischen den italienischen Juristen mit
gelehrten Argumenten die Frage erörtert, ob die
sogenannten „Kollektivarbeitsverträge", die von gesetzlich
anerkannten Berufsverbänden oder Gewerkschaften, in
Übereinstimmung mit dem Gesetz vom 3. April 1926 und
der „Carta del Lavoro", vereinbart wurden, als wirkliche
und eigentliche Verträge oder aber als rechtliche Normen
aufzufassen sind. Gegen die erste Ansicht wendet man
unter anderem ein, dass die Verträge in der Regel nur
diejenigen verpflichten, die persönlich oder durch
Mandatare oder Vertreter an ihnen teilnehmen; während in
diesem Fall allen der Kategorie Angehörigen Verpflichtungen

erwachsen, seien sie den Vertragsschliessenden
Verbänden angeschlossen oder nicht. Gegen die andere
Ansicht macht man unter anderem geltend, dass eine
gesetzgebende oder fast gesetzgebende Macht, ausserhalb
der verfassungsmässigen Organe, nicht denjenigen
gegeben werden kann, die immerhin nur Einzelinteressen
vertreten. Wir wollen hier nicht weiter auf diesen Streit
eingehen, der vorwiegend technischen und publizistischen
Charakter hat; wir nehmen ferner davon Abstand, die
neuen Elemente bezüglich dieser Fragen, die vom Gesetz
des 20. März 1930 und neuestens vom Gesetz des 5.
Februar 1934 (betreffend „Costituzione e Funzione delle
Corporazioni") gebracht worden sind, hier zu prüfen;
welche Gesetze die Machtbefugnisse bestimmen, die einem
Zentralorgan, dem „Consiglio Nazionale delle Corporazioni",

über die Korporationen zustehen. Andererseits
wollen wir hier auch nicht untersuchen, ob nicht gerade
durch die oben genannten Lehrstreitigkeiten und die
sich im Gang befindende Erneuerung des positiven Rechts
(und nicht nur auf diesem Gebiete) eine Revision einiger
Begriffe, wie z. B. diejenige von Vertrag und Norm,
angebahnt werde; denn beide Begriffe sind vielleicht von der



308 Prof. Giorgio Del Vecchio:

dogmatischen Tradition in zu enger Weise formuliert
worden. Als bescheidene Philosophen möchten wir hier
aber eine Lehre ziehen aus jenem Widerstreit der
Meinungen, d. h. aus der Tatsache, dass man zu gleicher
Zeit, wenn auch von verschiedenen Gesichtspunkten
ausgehend, die gleiche Rechtsbestimmung sowohl als
Ausdruck des freiwilligen Willens von Privaten als auch des

Willens des Staates ansehen kann. In solcher tatsächlichen
Konvergenz hat man eine typische Erscheinung jenes
Verstaatlichungs-Prozesses des Rechts, von dem wir oben
gesprochen haben und der vielleicht bis heute von den
Rechtsphilosophen nicht genügend beachtet worden ist.
Die Einfügung der Korporationen in das Gefüge des

Rechtslebens, als Zwischenglied zwischen Individuum und
Staat, vollzieht sich in Wirklichkeit schrittweise, mit dem
Charakter der Freiheit und zugleich auch der Notwendigkeit.

Liegt nicht in dieser Tatsache eine Offenbarung
des Sinnes der Geschichte und ein Zeichen der ethischen
Vervollkommnung

Wenn es uns noch erlaubt wäre, den Kreis unserer
Beobachtungen zu erweitern, so könnten wir ausserdem
feststellen, dass in Übereinstimmung mit den soeben
dargelegten Prinzipien sich auch in den zwischenstaatlichen
Reziehungen ein ähnlicher Prozess vollzieht. Es zeigt
sich nämlich auch da die Tendenz zu einer neuen Synthese,
durch welche die Einzelstaaten rechtlich eine gewisse Einheit

zu schaffen anstreben. Der Organisationsprozess ist
hier gegenüber demjenigen der Berufsvereinigungen noch
weit zurück; trotzdem kann man aber die Tendenz der
Staaten, und insbesondere der am meisten kultivierten,
ihre Wirksamkeit auf irgendeine Weise einzuordnen, nicht
verkennen, obschon die Hindernisse sehr schwerwiegend
sind, die sich der Bildung einer überstaatlichen organischen
Einheit, welche in ihrem vervollkommensten Ausdruck
einem Einheitsstaat für das ganze menschliche Géschlecht
gleichkäme, entgegenstellen. Jeder Staat ist und betrachtet
sich seinem Wesen nach als autonom; aber nur einer



Individuum, Staat und Korporationen. 309

oberflächlichen Betrachtung kann die Autonomie im
Gegensatz zu jener Notwendigkeit stehend erscheinen,
die von einem ethischen Vernunftgesetz herrührt. So wie
das Individuum wirklich nur frei ist, wenn es dem Gesetz
der Vernunft, das es in sich trägt, gehorcht, ist der Staat
nur dann wirklich autonom, wenn er freiwillig der ethischen
Notwendigkeit der Verbundenheit mit den anderen Staaten
gehorcht. Die rechtliche Berufung des Gewissens
beschränkt sich nicht auf den Staat, sondern sie trachtet
nach einer universalen Einordnung und Gemeinschaft
des Menschengeschlechts. Erst wenn diese erreicht sein
wird, wird jener Durst nach Gerechtigkeit gestillt
sein, von dem der Evangelist Matthäus spricht, und der
zugleich die Würde und die Qual unseres Lebens bildet.
Der Kult des Ideals der Gerechtigkeit, die ganze Menschheit

umfassend, stellt eine Art Beligion dar, deren Priester,
nach dem klassischen römischen Ausdruck, gerade die
Juristen sind. Nur der Glaube an dieses Ideal kann uns
stärken und aufrichten in der harten und oft mühsamen
Arbeit, die uns obliegt. Ist auch das Ziel noch in weiter
Ferne und sicherlich im kurzen Lauf unseres sterblichen
Lebens nicht erreichbar; im heissen Bemühen, sich ihm
zu nähern, liegt die Würde unseres Daseins, und in der
Übereinstimmung dieses Strebens liegt der Grund der
tiefen Solidarität, welche die Juristen aller Länder
verbrüdert.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 54 21


	Individuum, Staat und Korporationen

