
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 54 (1935)

Artikel: Das Recht im Bündner Märchen

Autor: Fehr, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Recht im Bimdner Märchen.

Von Prof. Dr. Hans Fehr, Bern.

1. Allgemeines.

In den Märchen liegt viel altes Volksgut begraben.
Und in diesem Volksgut ist viel altes Rechtsgut
enthalten. Alte, oft uralte Rechtsanschauungen spiegeln sich
hier wieder. Es ist kein Juristenrecht, das wir dort finden.
Es ist das ursprüngliche und urtümliche Recht des Volkes,
das in diesem Quellenkreis verborgen liegt. Jahrhundertelang

werden die Rechtsvorstellungen im Volke
weitergetragen und so begegnen wir oftmals in Märchen, die
aus jüngerer Zeit stammen, einem Stock von Rechtsgut,
der in graue Vorzeit zurückgeht.

Die Dinge liegen ähnlich wie in der Dichtung.

Wenn die Dichter — in Liebes- und in
Leidensgeschichten äusserst phantasievoll — auf Rechtseinrichtungen

und Rechtsanschauungen stossen, so schildern sie

getreu und ehrlich das Recht ihrer Zeit. Sie sind
Phantasten und Realisten zugleich. Das ist das Ergebnis, das
ich zum mindesten aus der mittelalterlichen Dichtung
gewonnen habe. (Siehe mein Buch: Recht in der Dichtung.

Bern 1931.) So steht es auch mit den Märchen.
Die Phantasie des Erzählens schweift zügellos hierhin und
dorthin. Aber wenn das Recht im Spiele ist, so werden
die Gedanken gebändigt. Die Würde und die Heiligkeit
des Rechts setzen der Phantasie ihre sicheren Schranken.
Man erzählt wie es war. Man steht mit beiden Füssen auf
dem Boden des überlieferten Rechts.

Die eben erschienene, in volkstümlicher Märchensprache

geschriebene Ausgabe der „Märchen aus dem
Bündnerland" von Gian Bundi (Basel 1935) gab mir



220 Prof. Dr. Hans Fehr :

Anlass zu dieser Studie. Dazu stellte mir der Herausgeber

eine Reihe von Manuskripten zur Verfügung,
Übersetzungen aus den Werken von Decurtins aus dessen

Rätoromanischer Chrestomathie. Ferner liegen mir vor:
Engadiner Märchen, herausgegeben von G. Rundi,
illustriert von G. Giacometti. Erste und zweite Folge,
sowie die kleine Abhandlung Bundis im Schweiz. Archiv
für Volkskunde, Bd. XXXIII, 166 ff. (1934): Gieri la

Tscheppa aus dem Bündnerischen Schamsertal und seine
Märchen. Endlich die Bücher von G. Bundi, Engadiner
Märchen und Schwänke 1913 und von Dietrich Jecklin,
Volkstümliches aus Graubünden. Drei Teile 1874—1878.
Der erste Teil mit einem Anhang: Märchen aus dem
Bündner Oberland von Caspar Decurtins.

Diese Märchen enthalten grossenteils nicht
bündnerisches Eigengut. Sie sind entlehnt aus

Italien, aus dem Tirol und aus anderen Gegenden. Manches
Motiv aus den Grimmschen Märchen kehrt wieder. Aber
alle Stücke sind in Graubünden in besonderer Weise
verarbeitet und erzählt worden. In diesem Sinne ist doch
ein eigener, bündnerischer Charakter spürbar.1) Gerade
die Abweichungen, die grossen wie die kleinen, sind
fesselnd.

2. Die ständische Gliederung.

Das Volk ist keine Einheit. Es gliedert sich in Stände.
Die Geburtsstände treten stärker hervor als die Berufsstände.

Im Märchen von den Kindern Adams
und Evas stammen die Stände von Gott. Der
Herr selbst hat die ständischen Unterschiede unter den
Menschen geschaffen. Er weist den sauberen, gut
gewaschenen und gut gekämmten Kindern die Ämter im
Staate zu (wie das Amt des Landrichters). Die ungewaschenen

und „verstrubelten" Sprossen macht er zu Bauern,

') Über das spezifisch rätoromanische Gepräge der Märchen,
Decurtins, Chrestomathie II, S. V.



Das Recht im Bündner Märchen. 221

zu Handwerkern und gar zu Kesselflickern.2) Die Menschen
werden in ihren Stand hineingeboren und üben darin ihre
fest umschriebene Tätigkeit aus. Es ist die interessante
Mischung von geburts- und berufsständischen Zügen, wie
sie das 13. und das 14. Jahrhundert hervorgebracht haben.
Bekanntlich hat schon Hans Sachs einen Schwank
geschrieben3) : Die ungleichen Kinder Evas, wo die Menschen
ebenfalls in zwei Gruppen, in die höheren und in die
niederen Stände zerspalten werden. Der Engadiner
Erzähler hat aber die Einwendung Evas nicht aufgenommen :

Es seien doch schliesslich alle Menschen gleich und sie,
Eva, verstehe nicht, weshalb die einen ein „füeschemel"
(Fussschemel) für die anderen sein sollten. Unser
Erzähler nimmt die ständische Ordnung einfach
als eine von Gott gegebene Einrichtung hin. Der
naturrechtliche Gedanke von der Gleichheit aller Menschen
will ihm nicht in den Kopf, nicht einmal als Problem.

Und noch ein zweiter wesentlicher Unterschied tritt
hervor. Bei Hans Sachs ist der Mensch der tiefsten
Stufe ein Knecht, ein Hausknecht. Er ist unfrei, er ist
leibeigen. Der Bündner kennt keine Knechte. Der
leibeigene Mensch ist ihm fremd. An der Grenze der Freiheit
macht er halt. Die Unfreiheit ist ihm offenbar „wider
das Recht", wie dies im 13. Jahrhundert schon Eike von
Repgau, der Verfasser des Sachsenspiegels, kundgetan
hat. (Vgl. mein Recht in der Dichtung, S. 344 f. und
S. 457.).4)

2) Die Kesselflicker und Klempner kommen schon in der
Alten Wiener Genesis vor. Von ihnen heisst es : Si ne habent
hus noch lieimuot." Es sind die übel beleumdeten, herum-
vagierenden Leute.

3) Anno 1553 schrieb er auch ein Fastnachtsspiel: „Komödie
von den ungleichen Kindern Eva", 5 Akte.

4) Die Teilung der Kinder Evas in zwei Gruppen soll
zusammenhängen mit einem Briefe Melanchthons vom 23. März
1539 an den Grafen Johann II. von Wied. Die Grimmschen
Märchen kennen das gleiche Thema.



222 Prof. Dr. Hans Fehr :

An der Spitze aller Stände steht der König.
Wie allgemein in den Märchen, wird er auch nach unseren
blindnerischen Quellen nicht mehr gewählt. Die Königswahl

ist in Vergessenheit geraten. Das Königtum ist
erblich. Es geht auf Sohn und Tochter über. Nicht
selten erwirbt es der glückliche Schwiegersohn, der durch
irgend eine Heldentat des Königs Tochter heiratet. Aber
darin zeigt sich ein stark demokratischer Zug: Jeder
kann König werden.5) Ein armer Müllerssohn, ein

listiges Schneiderlein steht dem Throne ebenso nahe wie
ein Graf oder ein Herzog. Ob hier uralte Vorstellungen
des einstigen germanisch-demokratischen Herrschertums
vorliegen? Das Königtum ist unteilbar. Stets waltet ein
einziger König im Lande.

Die Erinnerung an eine Hauptfunktion des Königs
ist erhalten geblieben: Er ist oberster Richter. Über
sein Haus und über sein Volk ist er der höchste Richter.
Aber auch der König steht unter dem Gesetz.
Verfehlt er sich schwer gegen die Rechtsordnung, so trifft
ihn Strafe. Im Märchen von der Börse, dem Horn und
der Kappe wird er sogar hingerichtet. Einer schrankenlosen,

absolutistischen Königsgewalt wird nirgends das

Wort geredet.
Der König ist milde und freigebig, gerecht und weise.

Einmal, in der „schönen Mengietta", fällt er einen
stupiden Richterspruch. Die Frau Königin verbessert diesen

Spruch durch einen witzigen Einfall. Dafür fällt sie dann
freilich in Ungnade. Aber nicht, weil sie der Gerechtigkeit

den Weg gewiesen, sondern weil sie eine Abmachung
mit dem König gebrochen hat. Sie übte Vertragsbruch.
Der König ist der Inhaber der Steuergewalt.
Er darf sein Gebiet besteuern. Doch muss er auch hierbei
Milde walten lassen. Nimmt er einer armen Witwe „die
letzte Kuh" fort, so trifft ihn harte Strafe. Man denke

6) In der bekannten Legende, Gregorius auf dem Stein, die
auch in Bünden eindrang, wird ein ganz einfacher Mann Papst.



Das Recht im Bündner Märchen. 223

an Walters von der Vogelweide Spruch: der edel künec,
der milte künec!

Der König ist es, der fortwährend
„Auslobungen" ergehen lässt (vgl. unser OR Art. 8). Der
König gelobt, seine Töchter dem zur Ehe zu geben, der
sie (die entschwundene) wieder findet. Wenn er krank
ist, so schreibt er in einem Dekret aus, er werde dem, der
ihn gesund mache, seine Tochter geben oder die Hälfte
seines Vermögens. (Alternative Auslobung.) Auch kumulative

Auslobungen kommen vor. Wer die schnellste
Reiterprobe besteht, den ernennt der König zum „ersten
Ritter" und gibt ihm seine Tochter. Einmal ist eine
Sanktion auf die missratene Tat gesetzt: Wenn der Fischer,
der für das Gastmahl Fische bringen soll, derer nicht
genügend liefert, so soll er sterben. (Märchen: Der Fischer.)
Das lässt sich nur so deuten: Wer es wagt, mit dem König
in Beziehung zu treten, soll sich das wohl überlegen. Nicht
jeder Renommist soll die königliche Auslobung in Anspruch
nehmen. Aber, wie gesagt, nur ein einziges Mal tritt eine
solche Sanktion hervor. Nie trifft sonst den Wagemutigen
eine Strafe.

Im „Tredeschin" (das Dreizehnerlein, das 13. Kind)
hält der König sein Versprechen nicht. Er entrichtet die
Belohnung nicht gemäss seiner „Auskündigung", wie es

in unserm Art. 8 OR heisst. Er setzt eine zweite und eine
dritte Auslobung in die Welt. Er verlangt jedesmal mehr,
fast Unmögliches. Aber Tredeschin besteht alle drei Proben
und wird zum Schluss mit der Königstochter belohnt.

So steht das Königtum im ganzen da, als
ein wahres Volkskönigtum. Mit den kleinsten, mit
den geringsten Untertanen tritt es in Lebens- und
Rechtsbeziehungen ein. Der König lebt herrlich in seinen Schlössern

und Gärten. Aber er ist herablassend und volksnahe.

3. Kraft und Recht.

Bemerkenswert ist der alte Zusammenhang
von Kraft und Recht. Wer kräftig ist, gilt als



224 Prof. Dr. Hans Fehr :

berechtigt. Der physisch Starke ist auch der Starke im
Recht. Körperliche Eigenschaften und rechtliche Vorteile
liegen nahe beisammen. Das ist uraltes Rechtsgut. Daraus
allein lässt sich etwa das weitverbreitete Gottesurteil des

Zweikampfes erklären.6)
Wir hören etwa: Wer am schnellsten auf einen heiligen

Hügel hinaufreiten kann, wird König. Der Sohn eines
Resenbinders vollbringt die Tat und ersteigt den Thron.
— Der Bruder einer entführten Schwester soll durch
einen reissenden Bach gehen. Dann darf die Schwester
die Mutter noch einmal sehen. Doch dem Bruder fehlt
der Mut, die Probe zu bestehn. — Einem Jüngling, der
ein Mädchen befreien will, werden die Daumen zusammengebunden.

Kann er die Fessel sprengen, so darf er das
Mädchen heimführen. Er besteht die Probe, nachdem die
Bande ein wenig gelockert worden waren.

Ausnahmsweise werden die körperlichen Proben
durch geistige ersetzt. Im klugen Schneiderlein siegt
die geistige Kraft. Der Schneider überlistet einige Räuber
und bringt das verlangte Horn eines bösen Einhorns dem
König. Als Belohnung erhält er die Tochter und den
Thron. Diese geistige Kraftprobe ist zweifellos jüngeren
Datums. Sie hängt zusammen mit der Liebe des Volkes
zu dem, der Witz, List, Klugheit betätigt. Man denke
an das Märchen vom ,,Meisterdieb". In den deutschen
Schwänken geht das Volk so weit, denjenigen zu preisen
und zu loben, der durch kluge, witzige Art einen Berechtigten

überlistet. Wer im Recht ist, soll sein Recht wahren
und sich durch nichts in seinem Besitze stören lassen. Da
und dort springt dieser Gedanke auch in unsern Märchen
hervor. „Hüte Dein Recht und lass Dich nicht übertölpeln
und verführen", das ist der Tenor, der durch viele
Geschichten geht.

6) Dieses Gottesurteil, überhaupt der Zweikampf, kommt in
unsern Märchen nicht vor.



Das Recht im Bündner Märchen. 225

4. Vertragsrecht.
Verträge müssen gehalten werden. Dieser

Satz zieht sich durch alle Quellen. Der Vertragsbruch ist
ein Rechtsbruch. Wer den Vertrag nicht erfüllt und gegen
den Vertrag handelt, handelt wider das Recht. Die
Vertragstreue ist einer der wichtigsten Grundsätze. Die neuere
Rechtsauffassung der Märchen zeigt sich darin:
Regelmässig genügt der formlose Vertrag. Die alten Formen
des Real- und des Formalvertrages sind fast
verblasst. Als sich einmal drei Brüder das Versprechen
gaben, in einem Jahre wieder an bestimmtem Orte
zusammenzukommen, da schneiden sie drei Kreuze in eine
Eiche. Hier blitzt der alte Formalvertrag auf. Mit der
Einkerbung ist das rechtsgültige Versprechen abgegeben.
Die Form bindet die Brüder. (Decurtins Nr. 18.) Man
denke an unsere Kerbhölzer. Im Geben und Nehmen des

Verlobungsringes ist die Erinnerung an den alten
Realvertrag wach geblieben. (Siehe unten unter: Einzelheiten.)
Die Obligation ist einheitlich geworden. Sie fällt
nicht mehr in Schuld und Haftung auseinander. Wer
schuldet, der haftet.

Der Teufel ist Vertragspartei wie der
Mensch. Wer dem Teufel etwas gelobt, gilt als verpflichtet.

Menschenverpflichtung und Teufelsverpflichtung sind
identisch. Die Rechtsordnung umspannt also den
Menschen wie den Teufel. Sie umschliesst das Gute
und das Böse. Sie umfasst die ganze Welt. In der Dichtung

werden sogar Verträge mit Gott geschlossen.
Im „Anegenge" (Gedicht aus dem 12. Jahrhundert, Recht
in der Dichtung, S. 78 f.) legt Gott gegenüber Noa ein
bindendes Versprechen ab. Solche Gottesgelöbnisse habe
ich in unseren Märchen nicht gefunden. Aber Verträge
mit dem Teufel sind nicht selten. Der Satan hält im ganzen
den Vertrag wie der Mensch. Er klammert sich genau
an dessen Inhalt und verlangt die Durchführung.

In unseren Märchen wird der Teufel wiederholt
gefoppt. Der dumme Teufel ist eine beliebte Figur.



226 Prof. Dr. Hans Fehr:

Im Märchen der drei Winde verlangt der Böse etwas
Unbestimmtes: Was die Frau unter der Schürze trägt. Die
Frau meint Kohlen, er meint das Kind im Mutterleibe.
Durch eine Gegenlist wird er um den Knaben gebracht.
Das ist rechtlich möglich, weil der Gegenstand des

Vertrages nicht genügend bestimmt war. Wo das Recht
Maschen aufweist, schlüpft der kluge Mensch hindurch
und lässt den Dummen stehen. Auch im Vertrag, den der
Satan mit drei Soldaten schliesst, geht es ihm schlecht.
Er plaudert die Lösung der Rätsel aus und verliert damit
sein Recht auf einen der Drei.

Auch ausserhalb der Verträge spielt der
Teufel eine Rolle. Im „Teufel als Advokat" rät er
zu einem Prozess. Er sagt, er wolle dem Kläger als
Fürsprecher beistehen. Und in der Tat: er erringt für seinen
Klienten den Sieg. Aber das ist nicht ein Sieg um des

Rechtes willen; denn der Kläger war wirklich im Recht.

Niemals steht der Teufel da als einer, der
den Lauf der Gerechtigkeit fördern will. Der
Teufel siegt, um eine doppelte Beute zu erringen, nämlich
einen betrügerischen Wirt samt dessen Advokaten. Er
nimmt beide mit in die Hölle. Ganz ähnlich steht es in
„Der Soldat und der Teufel". Ein Soldat soll gehenkt
werden und der Teufel will ihm vom Galgen helfen. Die
Verurteilung war zu unrecht ergangen. In letzter Minute
kam der Meineid der Ankläger heraus und der Soldat war
befreit. Auch hier ist nicht die Idee: der Teufel will das
Recht und die Gerechtigkeit. Nein! Der Teufel will zwei,
statt einen in die Hölle führen. Die Intervention zu
Gunsten des Unschuldigen dient ihm nur als Mittel, zwei
Verbrecher den Höllenqualen auszuliefern. Eine andere
Auslegung dieser Teufelsgeschichten wäre falsch. Für den
törichten und überlisteten Teufel, der oft in Grimmschen
Märchen auftritt, siehe mein Recht in der Dichtung,
S. 455 f.



Das Recht im Bündner Märchen. 227

5. Gerichtsverhandlungen.
Solche Verhandlungen im streng juristischen Sinne

kommen nicht vor. Aber ein Fragen und Urteilen und
Entscheiden, wie es der frühesten Rechtsprechung
angehört, weisen unsere Quellen auf. So stellt im Märchen
„Der Tote und die beiden Sklavinnen" der König an seine
Gäste die Urteilsfrage, was mit einem Menschen
geschehen solle, der einen Befreier seiner Töchter ins Meer
geworfen habe. Die Gäste machen vier verschiedene
Urteilsvorschläge. Der König entscheidet und der Missetäter

wird mit dem Tode bestraft. Ein andermal frägt
eine Braut ihre Gäste an, was sie in ihrer heikein Lage
tun solle. Sie möchte den jetzigen Bräutigam verlassen,
um einen früheren zu heiraten. Die Gäste fällen den Spruch
zu Gunsten des alten, den sie dann auch heimführt.
Jeder Kundige sieht deutlich: die alten Regeln der
gerichtlichen Urteilsfrage und Urteilsfindung kehren hier
im gesellschaftlichen Gewände wieder. Wir haben ja
heute noch in unseren Pfänderspielen mit der Frage:
Was soll das Pfand in meiner Hand? eine Erinnerung an
altes Rechtsgut festgehalten.

Im Märchen von der „Stieftochter", ähnlich dem
Schneewittchen-Märchen, gehen die Zwerge zu einer
förmlichen Abstimmung über. Das Mädchen soll für ein
Vergehen in einer Pfanne gebraten werden. Die Zwerge
kommen zusammen und die Mehrheit entscheidet, dass
die Jungfrau am Leben bleiben soll. Es gilt also das

Mehrheitsprinzip, während das mittelalterliche Recht
vielfach dem Grundsatz huldigte: die Stimmen werden nicht
gezählt, sondern gewogen. Dieser Grundsatz hätte hier
keine Anwendung finden können; denn die Zwerge standen
sich an Rang und Ansehen alle gleich.

6. Strafen und Vollstreckungen.
Körperliche Strafen, wie Handabhauen und Brennen

der Gliedmassen, kommen nicht vor. Dagegen ist die
Todesstrafe reichlich verbrieft. Die Menschen werden



228 Prof. Dr. Hans Fehr :

geköpft, gehenkt, verbrannt und erschossen.
Auffallenderweise begegnen wir der Hauptstrafe für Mord
und andere niederträchtige Verbrechen, der Räderung,
sehr selten7). Wie reichlich diese Strafe sonst angewandt
wurde, zeigt uns ein Blick in die Chronik des Luzerners
Diebold Schilling. Das Ertränken fehlt, eine Todesstrafe,
die überhaupt in der Märchenwelt selten auftaucht.

Der Galgen ist die normale Strafe für den Diebstahl,
wie schon der Sachsenspiegel erklärte: der Dieb wird
gehenkt. Zauberer und Hexenmeister galten als Ketzer.
Sie trifft die übliche Ketzerstrafe. Sie werden verbrannt.
Als Hexe gilt eine Königin, die (angeblich) eine Katze
zur Welt gebracht hat. Sie sollte den Feuertod erleiden.
Doch ihre Unschuld kam an den Tag und die falsche
Anklägerin musste die nämliche Strafe erdulden. Im Märchen
von den drei Drachen wurden die „falschen Freunde" für
einen schweren Betrug mit dem Schwerte hingerichtet.

Man kann nicht sagen, dass die Märchen
ein besonders grausames oder gar sadistisches
Strafrecht entwickelt hätten. Auch der Abschrek-
kungsgedanke spielt keine grosse Rolle. Nirgends ist die
Rede von Exekutionen, die vor dem gesamten Volke
stattgefunden hätten. Nirgends wird die Vollstreckung
zum Volksschauspiel, wie wir dies seit dem 15. und 16.

Jahrhundert in der Rechtswelt hundertfältig beobachten
können. Umso auffallender ist es, dass von einer überaus

grausamen Strafe häufig die Rede ist: vom Zerreissen
des Übeltäters durch Pferde. Der Verurteilte wird
mit Händen und Füssen an vier Pferde gebunden. Diese
werden auseinandergetrieben und zerzerren den armen
Teufel in Stücke. Einmal muss ein königlicher Minister
diese Strafe erleiden, weil er sich für den Befreier einer
Königstochter ausgab. Den wirklichen Befreier versuchte
er zu töten. Auf der Befreiung stand als Lohn die Hand

7) In der „Adlerbraut" wird ein Zauberer zum Rade
verurteilt. So bei Decurtins, S. 132, während Bundi, S. 128,
übersetzt: „Zum Tode verurteilt".



Das Recht im Bündner Märchen. 229

der Prinzessin. Dieses Märchen („Der Tote und die beiden
Sklavinnen") ist auch deshalb bemerkenswert, weil Mord
und Mordversuch gleich bestraft werden, beide mit dem Tode.

Auch in einem zweiten Falle sind ein Betrug und die
Heirat einer Königstochter im Spiele. Der falsche
Befreier der Prinzessin wird entlarvt und von Pferden
zerrissen. Das dritte Mal verzaubert einer die Söhne des

Königs und muss den nämlichen Tod erdulden. Alle drei
Fälle haben also etwas Gemeinsames: die verbrecherische
Tat ist gerichtet gegen Mitglieder des Königshauses.
Offenbar galten solche Verbrechen als eine Art
Majestätsverbrechen. Sie berührten königliches Blut. Deshalb die
fürchterliche Bestrafung. Diese Sanktion ist sehr alt.
Schon der fränkische Geschichtsschreiber Gregor von
Tours überliefert eine derartige Exekution gegen eine

Königin Brunechild. Sie wurde an den Schweif eines
Pferdes gebunden und in Stücke zerrissen. Im Jahre 515

sollen 200 gefangene fränkische Mädchen auf Befehl
der Thüringer von wilden Rossen zerrissen worden sein.
(Siehe mein Buch: Das Recht im Bilde, S. 92; dazu Bild
Nr. 115.) Wohl die letzte derartige Vollstreckung fand an
dem sogenannten Königsmörder Roberti Damiens statt
(1757). Er brachte dem König Ludwig XV. eine harmlose
Verletzung bei und wurde vor allem Volke gemartert
und zerrissen. Die Märchen stimmen also darin mit der
Rechtswirklichkeit überein, dass diese Strafe zur
Anwendung kam, wenn irgendwelche Verbrechen dem königlichen

Hause gegenüber verübt worden waren. Die
Geschichte zeigt, wie hoch man das königliche Haus achtete.
Man umgab den Herrscher und seine Angehörigen mit
einer eisernen Schutzmauer des Rechtes.

In den „drei Träumen" tritt uns die seltene
und seltsame Strafe des Einmauerns entgegen.
Ein Köhler hatte eine Königstochter geheiratet und
diesem Ehepaar entspross (angeblich!) ein Hund. Die
Frau starb vor Kummer und der Köhler wurde, mitsamt
zweier Gesellen, lebendig eingemauert. Wir stehen hier



230 Prof. Dr. Hans Fehr :

vor der uralten Anschauung der Gesamthaftung. Denn
die beiden Genossen des Köhlers waren an dem
vorgetäuschten Verbrechen (Geburt eines Hundes) in keiner
Weise beteiligt. Sie galten als mitverstrickt in die Missetat,

weil sie mit dem Delinquenten an den Hof des Königs
gekommen waren. Es galt der Satz: Mitgefangen,
mitgehangen. Die Verbindungsfäden mit dem Täter genügten,
um auch sie als schuldig erscheinen zu lassen. Das ist eine
Rechtsauffassung, die bereits im 16. Jahrhundert ver-
blasste. Noch hält sie das Märchen fest.

Die Strafe des Einmauerns war nur in
Süddeutschland, vor allem in der Schweiz bekannt.
Der älteste Fall ist aus Schwyz bezeugt, aus dem Jahre
1337. Er ist dort als eine Sühne für einen Totschlag
angesehen worden. Der Vater des Totschlägers musste sich
verpflichten, seinen Sohn einzumauern, so dass er
unschädlich gemacht sei für jedermann. Dies entspricht
einer Selbstgefangenschaft oder einer Selbstverbannung.
Die Einmauerung konnte aber auch Ersatz der Hinrichtung

sein (so R. His, Das Strafrecht des deutschen Mittelalters,

I. Teil S. 563). In der Zürcher Rlutgerichts-
ordnung glich sie der lebenslänglichen Kerkerhaft. Es
heisst dort: Dass N. und N. unser stattbuwmeister
an fuoglichen enden, so inen gefalt, den genanten N. ver-
muren lassen söllint, also das ihn son noch mon lebendig
niemer mer beschine, und dhein gesicht in noch uss haben
dann oben ein löchli, da der dunst etwas von im gon und
man ihm das essen hinin geben mug, und sust niemas mit
ihm zuo red kommen, und des tags einmal zuo essen

geben, und er also darin ligen und bliben, bis er erstorben
ist usw. (Osenbrüggen, Rechtsaltertümer I, 43.)

In unserm Märchen scheinen die eingemauerten
Köhler den Tod erlitten zu haben; denn die Geschichte
erzählt von ihnen, namentlich vom Vater nichts mehr,
wiewohl dessen Sohn — denn er hatte gar keinen Hund
gezeugt — später als Prinz erkannt wurde und zum
König aufs Schloss zog.



Das Recht im Bündner Märchen. 231

Die „letzte Bitte" des Verurteilten kennen
auch unsere Märchen. Bevor die Hinrichtung vor
sich geht, darf sich der Todeskandidat etwas ausbitten.
Einmal berichtet unser Erzähler, das Einspringen des
Teufels sei als letzter Gnadenakt erbeten worden. Der
Teufel kam als grauer Reiter zum Richtplatz geritten.
Er erhielt die Befugnis, die Ankläger auszufragen und
erreichte dadurch die Unschuld des Soldaten, der eben
gehenkt werden sollte. Im Märchen: „Der Adler" wünscht
sich der Verurteilte etwas, was nach damaligem Recht
als letzte Bitte nicht gewährt werden konnte: Ihm sollen
drei Schiffe zur Verfügung gestellt werden, mit denen er
eine verzauberte Königstochter wiedergewinnen will. Dies
wird auch vollbracht, so dass von einer Bestrafung keine
Rede mehr ist. Hier liegt einer der seltenen Fälle vor,
in denen der Märchenerzähler sich nicht um die wirkliche
Rechtswelt kümmerte. Die Phantasie brannte mit ihm
durch.

Eine zweite Art der Bitte, die im Volksliede
vorkommt, habe ich in unseren Quellen nicht angetroffen : das
Losbitten des Verurteilten. Der Jüngling bittet im
letzten Augenblick ein Mädchen oder das Mädchen einen

Jüngling los, um mit ihm die Ehe zu schliessen.8) Diese
Gnade wird regelmässig gewährt. Aber es kommt auch

vor, dass die Bitte versagt wird, wie in dem Lied „Der
gefangene Soldat". (Siehe meine Abh. Das Recht im
deutschen Volksliede, S. 24; S. Abdr. aus „Volk und
Rasse", 1926.)

Auffallend ist auch das Fehlen jeglicher
Gottesurteile. Nicht nur alle Feuer- und Wasserproben

sind unbekannt, sondern vor allem auch die
Bahrprobe, die gerade in der Schweiz weitverbreitet war und
in den Walliser- wie in den St. Galler-Sagen eine
eigenartige Rolle spielt.

8) Im Märchen „Die schöne Beilinda und das Ungeheuer"
wird ein in ein Monstrum verzauberter Jüngling erlöst, wenn
eine Jungfrau ihn freiwillig zum Ehegemahl erbittet.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 54. 16



232 Prof. Dr. Hans Fehr :

Eine innere Verwandtschaft mit den Gottesurteilen
weist das Märchen auf „Das Mädchen ohne Hände".
(Decurtins Nr. 17.) Ganz ähnlich wie hier ist es in der
Sammlung der Gebrüder Grimm überliefert. Der Vater
schliesst einen Vertrag mit dem Teufel: wenn seine Tochter
12 Jahre alt geworden sei, werde er sie ihm überliefern.
Dafür erhält er Geld. Am Tage, da sie nun dem Teufel
übergeben werden soll, darf sie sich nicht waschen und
darf nicht beten. Denn sonst hat der Teufel keine Gewalt
über sie. Das Gebet ist das christliche Motiv. Der Betende
befreit sich vom Satan. Das Motiv des Wassers geht in
sehr frühe, vielleicht in heidnische Zeit zurück. Das
Wasser gilt als reines Element. Das Wasser vertreibt die
bösen Dämonen und versperrt dem Satan den Zutritt.
Der vom Wasser gereinigte Mensch ist teufelsfrei. Aus
dieser Vorstellung erklären sich die Wasserproben, die
schon aus fränkischer Zeit überliefert sind. (Gottesurteil
und Folter, in der Festgabe für R. Stammler, 1927.) So

liegt auch der Fall in unserem Märchen. Damit der Vater
den Vertrag erfüllen kann, — denn auch Verträge mit dem
Teufel müssen ja gehalten werden! — schlägt er seiner
Tochter die Hände ab. Sie soll die Hände nicht falten
und sich nicht waschen können. Aber diese niederträchtige
Handlung nützt dem Missetäter nichts. Die Tochter ist
rein und der Teufel hat keine Macht über sie. Als sie

später die Arme ins Wasser hält, wachsen ihr die Hände
wieder. Das Wasser vertreibt die letzte Spur, die der
teuflische Vater (denn er stand ja vertraglich mit dem
Bösen im Bunde) an seinem Kinde hinterlassen hatte.
Es ist ein Fehler der Volkskunde, wie der Rechtsgeschichte,
dass sie diese dämonischen Einwirkungen in vielen Fällen
zu wenig beachtet und erklärend verwertet. Das
Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens gibt uns im
Bereiche der Dämonologie glänzenden Aufschluss.

Mit dämonischen Vorstellungen hängt es zusammen,
wenn im Märchen „Der Adler" der getötete Drache auf
einem Holzstoss verbrannt und die Asche ins Meer ge-



Das Recht im Bündner Märchen. 233

worfen wird. Das reinigende Feuer soll alle satanischen
Teile und Teilchen verzehren.9) Und sollte sich dann in
der Asche noch eine Spur vorfinden, so sollte das Wasser
die Gefahr vor diesen letzten Partikelchen austilgen. Wie
sehr es im übrigen verpönt war, einen Leichnam zu
verbrennen, beweist schon die Capitulatio de partibus Sa-
xoniae (fränkische Zeit). Dort heisst es: „Wenn jemand
den Körper eines verstorbenen Mannes nach dem Brauch
der Heiden durch Feuer verzehren lässt und seine Gebeine
zu Asche macht, werde er mit dem Tode bestraft."
(Germanenrecht, Bd. 2 III.)

7. Der Inzest.

Es gibt über die Märchen eine ausgedehnte Inzest-
Literatur. Überall wo ein Vater den Freiern seiner Tochter
besonders schwere Aufgaben stellt, wird der Wille zum
Inzest vermutet. Man sagt, der Vater wolle die Tochter
für sich allein besitzen. Auch die böse Schwiegermutter
muss herhalten. Aus Inzest-Gelüsten gönne sie den Sohn
der Schwiegertochter nicht und verhielte sich gegen diese

widerwärtig und ränkevoll. Die Grimmschen Märchen
müssen Beweis liefern unter anderem mit der Erzählung
„Allerleirauh", wo der König die eigene Tochter heiraten
will. Aus diesem fatalen Schrifttum erwähne ich nur das
Werk von Otto Rank, Das Inzest-Motiv in Dichtung
und Sage (1912). An allen Ecken und Enden riecht der
Verfasser diesen Beweggrund und stöbert ihn auf. Was
sich diese Literatur an Konstruktionen und Hypothesen
erlaubt, ist ungeheuerlich. Oft ist die Phantasie der
Verfasser grösser als die der Märchen. Ich stehe dieser ganzen
Auffassung ablehnend gegenüber. In den seltensten Fällen
glaube ich an Inzest-Motive. Diesen Propheten geht eine
Gabe ab, ohne die man den Märchen nicht nahe kommt:

9) Das ist auch der Sinn der einstigen Leichenverbrennung,
die Furcht vor dem Totendämon, vor dem „lebenden Leichnam"
(Spamer).



234 Prof. Dr. Hans Fehr :

die Naivität. Wer diese nicht besitzt, der lasse die Hände
von diesem köstlichen Stoffe fort.

In unserem Gebiete wären es namentlich die „beiden
Freunde", die von den Inzest-Verfassern herangezogen
werden könnten. (Decurtins Nr. 22.) Ein König will
seine beiden Töchter niemandem zur Ehe geben. Die
Damen sollen Jungfrauen bleiben. Er steckt sie in ein
Schloss und umgibt dieses mit einer starken Mauer. Aber
ein junger Mann dringt dennoch ein und die Folge ist:
nach 9 Monaten hat jede ein Knäblein geboren. Die
Knaben wachsen heran, ziehen in die Welt, dürfen aber
unter keinen Umständen die Namen ihrer Mütter
verraten.

Diese Erzählung mit Inzest-Momenten in Verbindung
zu bringen geht m. E. nicht an. Der Vater will ja den
Töchtern nur ihre Jungfräulichkeit, im christlichen Sinne
ihre Reinheit erhalten. Das Märchen geht vielmehr vom
Gedanken aus, wie gefährlich es ist, einem Mädchen die
Heirat zu versagen.

Schloss und Mauern helfen gegen den Naturtrieb

nichts, gar nichts. Im späteren Verlauf der
Geschichte tritt das Motiv hinzu, die Schande der unehelichen

Mütter zu verbergen. Darum darf ihr Name nicht
genannt werden.

8. Der Tote im Recht.

Nicht alle Gestorbenen sind tot. Manche leben als
Gespenster weiter und bedrängen die Lebendigen. Es
sind die „Wiedergänger", vor denen man sich hüten muss.
Die isländischen Sagas erzählen furchtbare Geschichten
von den ruhelosen Toten. In der Dichtung des Mittelalters

tritt der Tote in verschiedenen Gestalten hervor.
Auch Sagen und Märchen wissen von ihm allerlei Spuk.
(Vgl. mein Recht in der Dichtung, S. 551 f.)

Unsere Quellen knüpfen an den Gedanken an, der
in dem mittelalterlichen Gedichte „Rittertreue" von
einem unbekannten Dichter in poetische Form gegossen



Das Recht im Bündner Märchen. 235

wurde. Ein Ritter war der Schuldner eines Kaufmanns
und begab sich zu diesem ins Einlager. Dort starb er,
ohne zu zahlen. Seine Schulden wurden weder von ihm
noch von seinen Erben beglichen. Daher liess der
unbefriedigte Gläubiger seinen Leichnam im Mist vergraben.
Er nahm auf diese Weise Rache am Toten. Ein fremder
Ritter löste den Leichnam aus, so dass er in geweihter
Erde beigesetzt werden konnte. Später erweist sich der
Erlöste als dankbarer Mann. Das Gedicht gehört in den

grossen Kreis der Geschichten: Vom dankbaren Toten
hinein. (Recht in der Dichtung, S. 232 ff.) Wir besitzen
zwei bündnerische Märchen in dieser Richtung, das eine
ist „Der Tote und die beiden Sklavinnen", das
andere (erzählt von Gieri la Tscheppa) „Zwei Rrüder,
die als Kaufleute reisen".10)

Im ersteren ist es auch ein Wirt, der vom Toten nicht
bezahlt worden war. Der Tote ging um und schrie
„gottsjämmerlich". Auf Refragen berichtete der Wirt, der
Verstorbene habe durch eigene Schuld seine Gläubiger
nicht befriedigt. Da wurden die Schulden von einem
Freunde (Peter) beglichen, und nun hatte der Tote seine
Ruhe im Grabe. Der dankbare Tote erschien später dem
Peter in Gestalt eines Fuchses. Er gab sich ihm zu
erkennen mit den Worten: „Ich bin die Seele des Mannes,
den du einmal erlöst hast, indem du seine Schulden
bezahltest, für die er büssen musste. Jetzt will ich dir die
Guttat vergelten." Er bringt ihn in das königliche Schloss,

wo die von Peter erlöste Prinzessin sitzt. Peter darf sie

heiraten. So führt ihn der „dankbare Tote" zum Glück.

Im zweiten Märchen sieht ein Junge, wie man einen
Toten durch die Gassen schleift und misshandelt. Es war
ein Schuldner, der seine Gläubiger nicht bezahlt hatte.
Der Jüngling springt ein und braucht dazu alles Geld,

10) Nach einer Mitteilung des Herrn Kollegen Tu or gibt es

im Bündner-Oberland ein Märchen vom dankbaren Frosch, das

in den Bereich des dankbaren Toten hineingehört.



236 Prof. Dr. Hans Fehr :

wofür er Waren kaufen wollte. Auch hier tritt eine Königstochter

ins Spiel und ein Fuchs hilft dem Jüngling sie zu
erringen. Sie machen aus, der Fuchs solle die Hälfte von
dem erhalten, was der Jüngling in einem Jahre erwerbe,
„als Zuwachs". Zu seiner Zeit erscheint der Fuchs und
fordert seine Hälfte. Der Jüngling, der unterdessen die
Prinzessin geheiratet hatte, war Vater eines Knaben
geworden. Der Fuchs begnügte sich nun nicht mit dem Gel de ;

er verlangte die Hälfte des Knaben (im Gedicht: Ritter-
treue verlangt der Geist die Hälfte der Frau). Im Augenblick,

wo der Vater das Kind mit dem Schwerte teilen
will, wehrt der Fuchs ab. Er sei der erlöste Tote und
verlange keine Teilung. Jetzt habe er Ruhe im Grabe. Die
Märchen zeigen juristisch Interessantes auf. Offenbar
stammt ihr Grundstock aus einer Zeit, da der Körper des

nicht zahlenden Schuldners seinem Gläubiger verfiel.
Der Gläubiger durfte daher am Leichnam Rache
nehmen. Der Leichnam des Schuldners war in die Haftung

verstrickt. Diese Rache durfte so weit gehen, daSs

man den Toten seiner Ehre vollständig beraubte. Ob
seine Erben nicht bezahlen wollten oder nicht bezahlen
mussten, d. h. ob das Märchen in die Zeit zurückgeht, in
der es noch gar keine Erbenhaftung gab, ist nicht sicher.
(So in der „Rittertreue".) Ferner zeigt sich: der nicht
zahlende Schuldner wird ein Wiedergänger. Er
findet keinen Grabesfrieden. Es muss einer kommen, der
die Schulden zahlt und ihn damit erlöst. Wenn dies wirklich

die Vorstellung in grossen Volkskreisen war, so
versteht man, weshalb ein Mensch nur in höchster Not mit
einer Schuldenlast auf dem Buckel starb.

Endlich ist bemerkenswert, dass sich die Seele des
Toten in ein Tier verwandelte. Als niederes, unmenschliches

Wesen musste sie umhergehen. Freilich war ihr
die Macht der Sprache gegeben. Dies war nötig, um ihre
endliche Erlösung herbeizuführen.



Das Recht im Bündner Märchen. 237

9. Einzelheiton.
In der „Schwanenjungfrau" (Decurtins, Märchen

S. 135) kann sich der Mensch im Glückspiel selbst
verspielen, was sehr altes Recht ist. Das Spiel schaffte eine

Obligation. Dem Verlierer wurde dann freilich eine
Befreiungsmöglichkeit eingeräumt. Er musste drei Aufgaben
lösen, die nach menschlichem Ermessen unlösbar waren.
Mit Hilfe einer verzauberten Prinzessin löste er sie
dennoch. —

Bei Jecklin (2. Teil, 119) wird im „betrogenen
Satan" der Schatten des Menschen einem Menschen
gleichgesetzt. Der Schatten gilt als Persönlichkeit. Mit diesem
Schatten wird der Böse überlistet. Wir haben bekanntlich
im Sachsenspiegel III 45 § 9 die sog. Schattenbusse. Ein
Spielmann erhält als. Busse den Schatten eines Mannes.
Diese Stelle hat man früher als „Humor im Recht" auf-
gefasst. Heute dringt immer mehr die Ansicht durch,
dass dem Schatten im Volksglauben Wirklichkeit in dem
Sinne zukam, dass der Schatten ein materiell greifbares
Stück der Person darstellte. Sehr fesselnd hat Wilhelm
von Scholz in seinem Roman Perpetua (1927) diese

Volksauffassung verwertet. (Recht in der Dichtung,
S. 505 und 569.) —

Im Märchen von den „drei Winden" (Bundi, S. 62)
wird das Alter eines Jünglings bestimmt: Zur Zeit, da
ihm der Bart wuchs. Das erinnert lebhaft an die Stelle
im Sachsenspiegel (I 42 § 1): Der Mensch ist mündig
geworden (d. h. zu seinen Tagen gekommen, 21 Jahre alt
geworden), wenn er „har hevet in dem barde unde nidene
unde under jewederme arme". Hier sind drei Kriterien
gefordert, im Märchen nur die Barthaare. — Bei der
Verlobung wurde häufig ein Ring gegeben. Der Verlobungsring

war eine Arrha, die der Bräutigam der Braut gab.
Später kam der Ringwechsel auf. Das gegenseitige Geben
und Nehmen der Ringe war der zwischen den Brautleuten
abgeschlossene Realvertrag. (Hübner, Deutsches Privatrecht,

5. Aufl. 635.) Im Märchen „Der Tote und die beiden



238 Prof. Dr. Hans Fehr :

Sklavinnen" (Bundi, S. 88) heisst es: Die Prinzessin
versprach ihrem Befreier, sie wolle ihm für alle Zeiten
angehören, und schenkte ihm einen schönen Ring. Das ist
zweifellos ein Verlobungsakt. Nur wird — entgegen dem
Rechtsbrauch — der Ring von der Braut dem Bräutigam
gegeben.

Dagegen erhält im Märchen „Von dem, der nicht
gerne arbeitete" die Braut die Hälfte des Verlobungsringes

vom Bräutigam. Die andere Hälfte behält er selbst.
In dieser Erzählung ist der Ring Vertragssymbol und
(späteres) Erkennungszeichen zugleich11) (Gieri la Tscheppa
S. 173). —

Vielleicht ist das kleine, rührende Märchen vom
„Heuschreck und der Ameise" (Decurtins Nr. 103) eine
Verlobungsgeschichte. Die beiden • Tierchen sind noch
nicht verheiratet. Sie schreiten eben zum Altar. Ist die
Annahme richtig, so würde das Märchen das unlösliche
TreuVerhältnis beweisen, das im alten Recht die
Verlobung begründete. Der Heuschreck starb. Die Ameise
hat sich nicht neu verlobt. Sie stirbt auch vor Trauer. —

Der Offenkundigkeitsgedanke spielt im Recht, vor
allem im deutschen Recht, eine gewaltige Rolle. Die
Handlung musste durch irgend einen Akt offenkundig
gemacht werden, so dass jedermann sie sehen konnte. Eine
solche Handlung tritt uns im „Fischer" entgegen. (Bundi,
S. 51.) Eine Prinzessin begrüsst irrtümlich ihren Schwager
als ihren Gemahl. „In der Nacht aber hat er sein Schwert
zwischen sie beide gelegt." Damit wird bekundet, dass er
zwar in der Nacht neben seiner Schwägerin gelegen, sie
aber nicht berührt habe. Er vermeidet damit den Vorwurf

des Ehebruchs. —
In den „drei goldenen Äpfeln" bringt eine Wirtin

ihre Gäste so weit, dass sie bei ihr alles Geld vertrinken.
Als sie zahlungsunfähig geworden waren, wurden sie in

u) In manchen Kantonen soll heute noch ein „Ehepfand"
bei der Verlobung gegeben werden.



Das Recht im Bündner Märchen. 239

das Gefängnis gesperrt. (Bundi, S. 136.) Offenbar war
bei diesen Herren nichts mehr zu pfänden, denn die Pfändung

des Gastes für die unbezahlte Zeche hat sich als
privates Pfändungsrecht bis in unsere Tage erhalten. Da
nichts zu pfänden war, mussten die Zechbrüder die Schuldhaft

über sich ergehen lassen. —

Schluss.

Ein Stück saftiger, lebendiger Volkskunde liegt vor
uns. Der Volksgeist in seiner Tiefe und in seiner Schönheit
steigt auf, der Volksgeist, der zugleich Rechtsgeist ist.
Der Geist eines Volkes wandelt sich langsam,
sehr langsam. Was sind Jahrzehnte, Jahrhunderte in
diesem gewaltigen Ringen Manches wird verschüttet
und überdeckt. Das kann nicht anders sein. Manches
wird verstümmelt und zerbrochen. Aber die Grundlagen
bleiben lange Zeit, vielleicht ewig. In Märchen, in Sagen
und Legenden, in Volksliedern, in Sprüchen und Schwänken

bergen sich die urtümlichen Vorstellungen des Volkes.
Hier sitzen die Elemente von Religion und Recht, von
Sitte und Moral. Wer sein Volk erkennen will, der
verweile nicht bei den Zufälligkeiten, die gerade seine Zeit
aufweist. Er dringe in diese Quellen ein, in denen altes,
ältestes Volksgut haust. Dieser Wahrheit sollte sich
der moderne, ja der modernste Jurist nicht
verschliessen.


	Das Recht im Bündner Märchen

