
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 53 (1934)

Artikel: Was bedeuten für uns die Pandekten? : Zur Erinnerung an die
Verkündigung des Gesetzbuches am 16. Dezember 533

Autor: Simonius, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was bedeuten für uns die Pandekten?

Zur Erinnerung an die Verkündigung des Gesetzbuches

am 16. Dezember 533.

Akademischer Vortrag, gehalten in Basel am 12. Dez. 1933.

Von Professor August Simonius.

Aus Florenz schreibt im Oktober 1739 ein hoher
Richter, Charles de Brosses, Präsident des Parlamentes
von Dijon, folgendes:

„Schliesslich sahen wir das berühmte Original der
Digesta oder Digesten, das unter dem Namen Pandectae
Florentinae bekannt ist. Es ist eine vorzüglich erhaltene
Handschrift in zwei Foliobänden mit grossen Buchstaben
und stammt, wie man annimmt, noch aus der Zeit des

Kaisers Justinian selbst. Es ist ein Geschenk der Pisaner
an die Florentiner. Einstmals wurde es hier unter grossen
Umständlichkeiten gezeigt, indem man Kerzen davor
anzündete und niederkniete, heutzutage kann man es

höchstgemütlich betrachten, was freilich wieder einmal
beweist, wie der Richterstand täglich an Geltung ein-
büsst."

Von der besten Handschrift des Werkes, dessen

vierzehnte Zentenarfeier wir heute begehen, ist hier die
Rede. Im Bericht des Präsidenten de Brosses stimmt
nicht alles: die Handschrift ist wahrscheinlich erst im
7. Jahrhundert entstanden; immerhin ist sie also kaum
100 Jahre jünger als das Werk selbst. Ferner haben die
Pisaner, wie man jetzt zu wissen glaubt, sie den Florentinern

nicht geschenkt; sie wurde ihnen nach einer Niederlage

gewaltsam abgenommen. Diese Ungenauigkeiten,
Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 53. 1



2 Prof. August Simonius :

die dem Optimismus des 18. Jahrhunderts alle Ehre
machen, zwingen uns aber nicht, an der Wahrheit der

ganzen Erzählung zu zweifeln.
Dies um so weniger, als die Verehrung der

Handschrift in früheren Zeiten uns auch sonst bezeugt wird;
die Humanisten hielten sie sogar für das Handexemplar
des Herrschers, der die Pandekten abfassen liess, des Kaisers
Justinian. Noch bei den Zeitgenossen des Präsidenten
de Brosses hatte die Achtung vor dem Inhalt der
Pandekten keineswegs nachgelassen. Was de Brosses darüber
schreibt, ist nur ein Scherz.

Wenn auch im Zeitalter der Aufklärung die Kerzen
verschwunden waren und nun jedermann das Buch
gemächlich betrachten durfte, so war es doch noch für die
meisten Juristen des 18. Jahrhunderts geradezu geschriebene

Vernunft, ratio scripta; ja selbst nach den Stürmen
der Bevolution erwähnt Portalis, einer der Redaktoren
des französischen Code civil: „Les lois romaines, qui ont
mérité être appelées la raison écrite."

So dachte man nicht nur in Frankreich, sondern
beinahe überall auf dem Festlande. Zwar waren, namentlich
in Deutschland, dann und wann Proteste gegen das römische
Recht laut geworden, am eindrücklichsten wohl im Bauernkriege

zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Nachdem jedoch
die Bauern, welche damals die Beseitigung des römischen
Rechts forderten, durch die Fürsten niedergeworfen waren,
schoben die Juristen, von den politischen Mächten
unterstützt, alle Klagen stolz beiseite. Ein deutscher
Rechtsgelehrter des 17. Jahrhunderts nannte sogar das alte
Gewohnheitsrecht der Zünfte, worüber sich begreiflicherweise

in den Pandekten nichts finden liess, „abgeschmackte
Gebräuche und Possen".

Nur in England war es anders: das einheimische
Recht konnte sich da dem römischen gegenüber besser
behaupten. Seine Sache war schon gewonnen, als im 15.
Jahrhundert Fortescue ein Buch schrieb „De laudibus legum
Angliae" (Über das Lob des englischen Rechtes).



Was bedeuten fur uns die Pandekten? 3

Allerdings wollte man auch auf dem Festlande nicht
ganz beim römischen Rechte stehenbleiben. Seit dem
17. Jahrhundert wird eine Bewegung immer stärker, welche
die überlieferte Ordnung durch eine neue, auf vernünftige
Überlegung gegründete, durch ein Naturrecht, ersetzen
will. Doch auch die Vertreter dieses Naturrechts machen
ihre Verbeugung vor den Pandekten, indem sie daraus
einen grossen Teil ihrer Forderungen entnehmen.

Erst im 19. Jahrhundert ändert sich das Bild: dass

man den Anschauungen der Zeit entsprechend nicht mehr
von geschriebener Vernunft spricht, hat zunächst
allerdings nicht viel zu bedeuten. Die Pandekten gelten vielerorts

noch immer als eine ergiebige Rechtsquelle.
Doch mehren sich die Klagen über das römische

Recht. Ich erinnere Sie an die bekannten Verse von
Scheffel:

Römisch Recht, gedenk' ich deiner
Liegt's wie Alpdruck auf dem Herzen
Liegt's wie Mühlstein mir im Magen
Ist der Kopf wie Brett vernagelt

oder an Heine:
Die Eule studierte Pandekten,

und über den damals grössten Vertreter der Wissenschaft
vom römischen Rechte in Deutschland, Savigny:

den elegant geleckten
Süsslichen Troubadour der Pandekten.

Immerhin sind das nur Stossseufzer geplagter
Studenten, wichtig vielleicht für die Beurteilung der Lehrer
— und auch der Schüler —, gleichgültig aber für die
Bewertung der Pandekten selbst.

Ernster wird die Sache, als sogar angesehene
Rechtsgelehrte anfangen, den Einfluss des römischen Rechtes
als ein Unglück und die Beschäftigung damit als verderblich

zu betrachten.
1895 schreibt der deutsche Rechtshistoriker Gierke,

das römische Recht sei zwar eine Arznei gewesen (gegen



4 Prof. August Simonius :

die Zersplitterung des Rechtes im Mittelalter), aber eine
Arznei, die ihr Gift enthielt, das neue Krankheiten
heraufbeschwor.

Etwas später sagt der Franzose Saleilles: ,,Le peuple
demandait des progrès sociaux et on lui présentait de la
philologie."

Und vor kurzem sein Landsmann Jèze: „Les études
du droit romain poussent fatalement à la scolastique,
elles habituent à interpréter des textes morts, alors

que le droit est vivant. On opère sur des cadavres. C'est
du travail d'amphithéâtre."

Noch bevor das römische Recht, wie es jetzt schliesslich

geschehen ist, in den politischen Tageskampf
hineingezogen wurde, hatte sich bei vielen die Meinung festgesetzt,
dass es der Sündenbock sei, der die Verantwortung für
die meisten Mängel der geltenden Rechtsordnung zu tragen
habe.

Demnach ist der Wert der Pandekten gegenwärtig
umstritten; es ist vielleicht sogar zweifelhaft, ob wir uns
an diesem Gedenktage freuen dürfen. Jedenfalls war die

Frage „Was bedeuten die Pandekten für die Gegenwart?"
vor hundert oder gar zweihundert Jahren leichter zu
beantworten als heute. Der Sprechende beneidet geradezu
allfällige Redner zu früheren Zentenarfeiern ; ihre
Aufgabe war sicher viel einfacher.

I.

Was sind nun diese Pandekten? Kein Gesetzbuch

im modernen Sinne; vielmehr eine Sammlung von
Bruchstücken der Werke römischer Juristen, und zwar
hauptsächlich der sog. Klassiker, der Juristen des Prinzipates,

von Augustus bis Alexander Severus, also aus den
zwei ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung. Dazu
kommen einige wenige Stücke von Rechtsgelehrten des

letzten Jahrhunderts der Republik, von sog. veteres.



Was bedeuten für uns die Pandekten? 5

Wie konnte aus Bruchstücken von Juristenschriften
ein Gesetzbuch entstehen?

In Rom war von jeher der Einfluss der Juristen
auf die Entstehung der Rechtssätze stärker als anderswo.
Von jeher widmeten sich die fähigsten Bürger, die besten
Staatsmänner der Rechtskunde.

Schon in früher, republikanischer Zeit vermochte
infolgedessen der Magistrat, der dem Gerichtswesen
vorstand, der Praetor, die Rechtserzeugung fast ganz in seine
Hand zu nehmen. Sehr oft selbst Jurist, stets durch
hervorragende Rechtsgelehrte beraten, wurde er durch
selbständige Schöpfung und durch geschickte Anpassung
von den Griechen entlehnter Sätze in mustergültiger
Weise den Bedürfnissen des wachsenden Staates und der
reicher werdenden Kultur gerecht.

So vollzog sich auf dem Gebiete des Rechtes die
Eingliederung Roms in die umliegende griechisch-phönizische
Kulturwelt; schliesslich konnte, mit der Begründung der
Weltherrschaft, die Führung in der Rechtsgestaltung der
Mittelmeerländer auf die Römer übergehen. Das Edikt
des Praetors, zugleich bestimmt und anpassungsfähig,
da es jährlich beim Amtsantritt des Magistrats erneuert
wurde, war damals die wichtigste Rechtsquelle.

Eine juristische Literatur entstand zu Beginn des
2. Jahrhunderts v. Chr., als auch auf anderen Gebieten des
Geistes die Römer zu selbständigen Leistungen fähig
waren. Die Schriften enthielten zunächst Entscheidungen
einzelner Fälle, mit der Zeit sodann, in möglichst knapper
Fassung, die Rechtsregeln, nach denen die Entscheidungen
getroffen wurden.

Um das Jahr 100 v. Chr. trat eine Wendung ein:
Man versuchte jetzt, die Rechtssätze nach der Struktur

der durch sie geordneten sozialen Beziehungen, der
Rechtsverhältnisse zu gruppieren. Es beginnt u. a. der noch für
die moderne Systematik wichtige Unterschied zwischen
der Forderung, als relativem Rechte, und dem dinglichen,
als absolutem Rechte, bewusst zu werden. Ansätze zum



6 Prof. August Simonius :

System der modernen privatrechtlichen Gesetzbücher sind
schon in dieser Zeit festzustellen.

Ohne Kenntnis der Philosophie wäre diese Errungenschaft

damals nicht möglich gewesen. In der Tat erfahren
wir, dass die führenden Juristen diese Kenntnis besassen,
namentlich zwei, die besonders hervorragen : Quintus Mucius
Scaevola, Sprosse einer schon berühmten Juristenfamilie,
aufgewachsen in der Überlieferung des hochgebildeten
Kreises des Scipio Aemilianus, und Servius Sulpicius
Rufus, ein Studiengenosse und Freund des Redners Cicero.
Bei ihnen machte sich noch der Einfluss des Stoikers
Panaetius geltend, welcher im 2. Jahrhundert in Rom
gelehrt hatte.

Auch die griechische Ethik zieht jetzt in die
Rechtswissenschaft ein. Vor allem die höchste Tugend der Stoa,
die Menschlichkeit, Humanitas, soll sich nach Ansicht der
Juristen bei der Rechtsgestaltung bewähren.

Alle Beziehungen sind so zu regeln, dass die sittlich
gebotene Achtung vor der menschlichen Persönlichkeit
gewahrt bleibt. In diesem Sinne jedem das Seine zu
geben, ist das Ziel, wofür der griechische Begriff der
Gerechtigkeit, lateinisch Justitia, Verwendung findet; in
den feinsten Verästelungen der sozialen Situationen deckt
sich diese Gerechtigkeit mit dem gleichfalls griechischen
Begriff der Billigkeit, lateinisch Aequitas. Das ideale
ius aequum wird, den Griechen folgend, als Naturrecht
dem noch unvollkommenen geltenden Rechte
gegenübergestellt.

Der Bestimmung des Umfangs der einzelnen Rechte
und Pflichten nach Billigkeit dient ein höchst bedeutsamer
Begriff, die bona fides, Treu und Glauben.

Für die Auslegung von Gesetzen und Verträgen sind
jetzt Sinn und Zweck massgebend, und nicht mehr, wie
früher, der Wortlaut, ein Grundsatz, der noch heute,
oder sagen wir besser, heute wieder, allgemeine Anerkennung

findet. Ethische Überlegungen verbinden sich hier
mit den Lehren der griechischen Rhetorik.



Was bedeuten für uns die Pandekten? 7

So wurde damals der Grund zur modernen
Rechtswissenschaft gelegt.

Auf der gewiesenen Bahn schreiten zunächst die
Juristen der Kaiserzeit fort.

Die bekanntesten Namen sind Labeo und Sabinus
unter Augustus, Julian und Celsus unter Hadrian, Papi-
nian, Paulus und Ulpian unter den Severen.

Die Verwirklichung der aequitas macht Fortschritte.
Celsus nennt geradezu das Recht eine Kunst des Guten
und Billigen. Neue Klagen werden eingeführt, wo nach
Treu und Glauben eine Beziehung des Schutzes bedarf,
neue Einreden gewährt, wo die Geltendmachung eines
Rechtes der bona fides nicht entspricht. Dabei gehen die
Juristen, des Wertes der Ordnung als solcher bewusst,
vorsichtig, schrittweise vor. Schliesslich wird unter den
Severen, um 200 n. Chr., ein Höhepunkt erreicht, den die
Rechtsentwicklung des Abendlandes während Jahrhunderten

nicht mehr überschreiten sollte. Auch äusserlich ist
die höchste Stufe erklommen: das römische Recht ist
jetzt die Ordnung des Weltverkehrs. Freilich, neben allem
Bewundernswerten besteht noch immer manches
Veraltete. An die Beseitigung der Sklaverei etwa hat im
Ernste niemand gedacht.

Was diese Juristen gleichfalls auszeichnet, ist die,
allerdings selten ausdrücklich hervorgehobene Einsicht
in die realen Beziehungen des gesellschaftlichen Lebens.
Das erklärt ihre Erfolge nicht nur im Finden angemessener
Rechtssätze, sondern auch im Ausbau der juristischen Technik.

Die Zeit fehlt mir, um darauf näher einzugehen. Nur
drei Beispiele möchte ich anführen, um Ihnen zu zeigen,
welcher Reichtum technischer Erfindung in knappen
Aussprüchen einzelner Juristen liegt.

Der Satz des Ulpian (D. 3, 4, 7, 1): „Wenn etwas dem
Verein geschuldet wird, so wird es nicht den einzelnen
Mitgliedern geschuldet, noch schulden die einzelnen, was
der Verein schuldet", enthält das Wesentliche der Lehre
von der juristischen Person.



8 Prof. August Simonius :

Der Satz des Julian (D. 41, 4, 2, 4): „Wenn ein Kauf
unter einer Bedingung abgeschlossen wurde, so erhält
der Käufer die Früchte und kann die Sache ersitzen",
bringt die erste Anerkennung der in einen Schuldvertrag
aufgenommenen Resolutivbedingung.

Im Satze desselben Julian (D. 46, 1, 18): „Wer
seinen Schuldner anweist, erfüllt selbst soweit, als ihm
geschuldet wird", findet sich der Kern der antiken und
der Keim der modernen Anweisungslehre.

Die noch heute für die Zurechnung eines rechtswidrigen
Erfolges massgebenden Grade des Verschuldens sind
damals festgelegt worden.

Verstärkt wurde der Einfluss der Juristen auf die
Rechtserzeugung dadurch, dass die Kaiser seit Augustus
angesehenen Rechtsgelehrten das Jus respondendi gewährten,

das Recht, für den Richter bindende Gutachten
abzugeben. Dieses Privileg hatte weittragende Folgen.

Man gewöhnte sich im Laufe der Zeit daran, solche
Gutachten als allgemeinverbindlich zu betrachten; durfte
man doch annehmen, der Richter werde sich ihnen auch
in anderen Fällen unterwerfen. Schliesslich wurden sogar
wissenschaftliche Lehrmeinungen geltendes Recht.

Als Hadrian das praetorische Edikt zum Abschluss
bringen liess, und damit die schöpferische Tätigkeit des

Praetors aufhörte — sie war mit der Stellung des Kaisers
nicht mehr vereinbar —, konnte deshalb die Wissenschaft
als Rechtsquelle in die Lücke treten.

Auch die Kaiser schufen Rechtssätze, doch mehr
nur vereinzelt und zur Ergänzung des Juristenrechts, wenn
etwa Anordnungen für die Verwaltung zu treffen oder
Streitfragen zu entscheiden waren.

Im 3. Jahrhundert, in der Zeit der Bürgerkriege und
der ersten Barbareneinfälle, erlosch die wissenschaftliche
Produktion; sie lebte auch nicht wieder auf, als durch
Diokletian nach 284 die Militärmonarchie zur dauernden
Einrichtung wurde.



Was bedeuten für uns die Pandekten? 9

Das Juristenrecht war abgeschlossen; es stand aber
unter dem Namen „jus" noch in Geltung. Neubildungen
erfolgten durch die kaiserlichen Erlasse, „leges" genannt.

Um die Wende des 4. und 5. Jahrhunderts fing man
an, die ältern leges zu sichten und zu sammeln. Die
wichtigste dieser Sammlungen ist der sog. Codex Theodosianus,
verfasst zu Beginn des 5. Jahrhunderts auf Befehl des
Kaisers Theodosius II.

Dieser Kaiser beschäftigte sich auch mit dem Jus,
dem Juristenrecht. Die Verwendung der alten Literatur
als Rechtsquelle war mit der Zeit immer schwieriger
geworden.

Doch den Plan, eine ähnliche Sammlung des Jus zu
veranstalten, liess Theodosius fallen, vielleicht deshalb,
weil niemand zu dieser Arbeit damals fähig war.

Er begnügte sich damit, die Benützung juristischer
Schriften vor Gericht zu beschränken; es durften fortan,
von Ausnahmen abgesehen, nur noch fünf Juristen
angerufen werden (darunter die vorhin genannten Papinian,
Paulus und Ulpian); bei Meinungsverschiedenheit unter
diesen fünf sollte Stimmenmehrheit entscheiden, bei
Stimmengleichheit Papinian, von den fünf der Berühmteste,

den Ausschlag geben.
Dieses sog. Zitiergesetz, durch Valentinian III. auch

im Westreich verkündet, blieb, so dürftig es an sich
schon war, für weite Gebiete toter Buchstabe. Vielerorts
gebrauchte die Praxis seit langem nur noch zwei kleine
Schriften, das Lehrbuch eines zu seinen Lebzeiten wenig
beachteten Juristen der Mitte des 2. Jahrhunderts, die
Institutionen des Gaius, und eine kurze Sammlung von
Aussprüchen des Paulus, die sog. „sententiae".

Das war der Zustand der Rechtsquellen, als im
Jahre 527 Justinian, ein Bauernsohn aus Tauresium im
heutigen Südslavien — welchem Volksstamm er angehörte,
ist bis jetzt streitig —, mit 45 Jahren beim Tode seines
Onkels Justinus den Kaiserthron in Konstantinopel be-



10 Prof. August Simonius :

stieg. Dieser Justinus war seinerzeit als einfacher Soldat
in die Armee eingetreten, hatte es durch Tüchtigkeit
zum General gebracht und war schliesslich bei einem
Putsche Kaiser geworden. Seinen Neffen Justinian hatte
er sofort zum Thronfolger ernannt und ihm damit Gelegenheit

gegeben, sich auf die zukünftige hohe Stellung durch
gründliche Studien vorzubereiten.

Justinian hegte grosse Pläne. Er wollte die von
Germanen besetzten Provinzen des Westens zurückgewinnen,
im Innern die Einheit des Glaubens wiederherstellen und
insbesondere Rechtspflege und Verwaltung einer sehr
notwendigen, gründlichen Reform unterziehen.

Zunächst schien er Erfolg zu haben. Rei seinem
Regierungsantritt war das Reich militärisch und wirtschaftlich

den Staaten der Germanen auf dem Boden des

ehemaligen Westreiches überlegen. Während das Westreich im
5. Jahrhundert seinem Ende entgegenging, hatte sich das
Ostreich politisch wieder gefestigt. Der Wohlstand früherer
Zeiten war allerdings nicht zurückgekehrt, der Weltverkehr
war endgültig zusammengebrochen, die Wirtschaftsformen
blieben einfacher ; doch kam der vorher scheinbar unaufhaltsame

Niedergang zum Stillstand.
So konnte Justinian das Vandalenreich zertrümmern

und die Provinz Afrika wiederherstellen, den Westgoten
Land in Spanien abnehmen, endlich, zwar erst nach einem
zwanzigjährigen Kriege, auch die Ostgoten überwinden
und Italien zurückerobern.

Der Erfolg war aber nicht von langer Dauer. Die
endlosen Kriege im Westen, mehrere nur mühsam abgewehrte
Einfälle der Perser im Osten erschöpften das Reich
vollständig. Entsetzlich müssen die Verhältnisse im
zurückeroberten Italien gewesen sein; die letzten Reste des

antiken Wohlstandes waren verschwunden, zahlreiche
Städte ganz oder zum Teil verödet. Der Nachfolger Justi-
nians konnte nicht verhindern, dass schon wenige Jahre
nach dem Tode des Kaisers die Langobarden grosse Stücke
des Landes besetzten.



Was bedeuten für uns die Pandekten? 14

Auch die Eingriffe Justinians in die Verwaltung und
in die Angelegenheiten der Kirche hatten nicht das
gewünschte Ergebnis. Von den Reformen im Innern war
nur eine wirklich erfolgreich : die Sichtung und Sammlung
der Rechtsquellen. Darauf vor allem beruht Justinians
grosser Nachruhm.

Das 5. Jahrhundert hatte auch dafür günstige Be-
dingungen geschaffen. Neue staatliche Rechtsschulen
waren gegründet worden, die wichtigsten in Beirut und
in Konstantinopel. Einige Lehrer an diesen Schulen feierte
man noch später als Heroen. Ihnen ist es zu danken,
dass sich die Kenntnis der alten Rechtsliteratur wieder
verbreitete. So konnte gelingen, was Theodosius II. nicht
zu vollbringen vermochte, eine Sammlung des Juristenrechts.

Zunächst wurde allerdings eine leichtere Aufgabe
durchgeführt, der Ersatz des veralteten Codex Theo-
dosianus durch eine neue Sammlung der Leges. Der Codex
Justinians erschien schon im Jahre 529.

Dann ging der Kaiser an die schwierigere Aufgabe,
an die Sammlung des Jus. 530 wurde eine Kommission
dafür eingesetzt; den Vorsitz führte ein hoher Hofbeamter,
Tribonian. Vorgesehen war eine Sammlung von
Bruchstücken der Juristenschriften. Sie sollte den Namen
Pandekten, lateinisch Digesta, führen.

Wir können ungefähr vermuten, wie die Kommission
gearbeitet hat: Plan und Umfang des ganzen Werkes
wurden von vornherein festgelegt. Für die Anordnung
des Stoffes war nicht das vorhin erwähnte wissenschaftliche

System massgebend, sondern, wie schon beim Codex

legum, das altertümliche System des frühern praetorischen
Edikts. Es sollten im ganzen 50 Bücher sein, die Bücher
in der Regel in Titel zerfallen, von denen ein jeder die
Bruchstücke, welche eine bestimmte Materie behandelten,
aufzunehmen hatte. Dabei durfte die Angabe des Autors
und des Werkes, dem sie entnommen, nicht fehlen. Gleichzeitig

wurde eine Liste der Schriftsteller aufgestellt, die



12 Prof. August Simonius :

zu berücksichtigen waren, im ganzen etwa vierzig. Um
die Bruchstücke rascher aussuchen zu können, bildeten
sich vier Unterkommissionen, auf welche die Schriftsteller
verteilt wurden.

Was keine Aufnahme fand, verlor nach dem Willen
Justinians die Geltung. Tatsächlich ist davon das meiste
verlorengegangen.

Die Kommission hatte nicht nur zu sichten und
zu sammeln; es war ihr auch befohlen, die Bruchstücke
abzuändern, soweit sie es für notwendig hielt; insbesondere
sollte sie alle Streitfragen innerhalb der Literatur zur
Entscheidung bringen und die Texte der späteren kaiserlichen
Gesetzgebung und überhaupt der Wandlung der
gesellschaftlichen Verhältnisse seit den Severen, also seit 300

Jahren, anpassen.
Das war eine ungeheure Aufgabe. Man denke nur

an die Schrumpfung der Wirtschaft, an die Eingriffe der
Militärmonarchie in die Vertragsfreiheit, die Währung,
die Verhältnisse der Korporationen, nunmehr eigentlichen
Zwangsverbänden der einzelnen Berufsgruppen, ferner an
die neue ständische Gliederung der Bürger, vorab in zwei
Klassen, in die der privilegierten Honestiores und die der
Niederen, der Humiliores, für deren Zurücksetzung die
körperliche Züchtigung nicht nur im Strafprozess, sondern
auch im Verwaltungsverfahren, etwa der Steuerbehörde,
beredtes Zeugnis ablegt.

Vollständig ist die Aufgabe nicht erfüllt worden.
Es blieben viele, oft gerade schwierigere Streitfragen
offen; die Erwähnung längst beseitigter Einrichtungen
wurde nicht überall gestrichen.

Immerhin sind die Texte geändert worden; fraglich
nur, in welchem Umfang. Im Publikationsdekret der
Pandekten behauptet Justinian, dass die Zahl der Änderungen
gross sei. Ist das Prahlerei, oder entspricht es der Wahrheit?

Beachtung fanden diese Änderungen, als sog. Emble-
mata Triboniani oder Interpolationes, zuerst bei den



Was bedeuten für uns die Pandekten? 13

französischen Humanisten des 16. Jahrhunderts. Nachher
wurden sie wieder während langer Zeit vergessen. Seit
einigen Jahrzehnten aber bildet ihr Nachweis eines der
wichtigsten und zugleich schwierigsten Probleme der
rechtsgeschichtlichen Forschung: wichtig, da es gilt,
das klassische Recht vom justinianischen zu scheiden
und schliesslich das eine und das andere wiederherzustellen;
schwierig, weil die Kriterien für Interpolationen meist
so unsicher sind, dass sich nur über verhältnismässig
wenige eine communis opinio hat bilden können, während
andererseits die Zahl der von Einzelnen behaupteten
Interpolationen so gross geworden ist, dass man beinahe fragen
kann, ob sich überhaupt aus den Pandekten ein Begriff
der klassischen römischen Rechtswissenschaft gewinnen
lässt.

Auf diese Schwierigkeiten brauche ich weiter nicht
einzutreten; wir fragen ja heute nach der Bedeutung der
Pandekten. Ob ihr Inhalt klassisch oder byzantinisch ist,
war für ihre spätere Wirkung gleichgültig; auch ihre
Bewertung hängt nicht davon ab.

Immerhin möchte der moderne Jurist wohl wissen,
ob das römische Recht, welches zum Teil jetzt noch gilt,
in der Hauptsache so entstanden ist, wie man bisher
annahm und wie ich es Ihnen zu schildern versucht habe,
oder ob seine Wurzeln in einer andern, spätem Zeit zu
suchen sind.

Nun glaube ich — und von ernsten Forschern ist
das eigentlich niemals bestritten worden —, dass die
Pandekten uns trotz allem ein, zwar nicht in allen Einzelheiten

genaues, im grossen aber doch richtiges Bild der
klassischen Jurisprudenz geben. Schon ein Vergleich mit
dem, was uns von den Schriften der Zeitgenossen Justinians
erhalten ist, dürfte das bestätigen. In den Pandekten
finden wir eine freie, lebendige Diskussion über die
angemessene Regelung aller gesellschaftlichen Beziehungen,
bei den Byzantinern ein ängstliches Bestreben, die
einzelnen Fälle den Sätzen der durch kaiserliche Autorität



'14 Prof. August Simonius :

gestützten Rechtsquellen zu unterstellen, wozu eine peinliche

Analyse der Begriffe zu dienen hat.
Es ist darum ausgeschlossen, dass diese Juristen den

Text der Pandekten zum grösseren Teile selbst hätten
schreiben können.

Auch wäre dafür die Zeit zu knapp gewesen; Justinian
befahl der Kommission grösste Eile; er wollte seinen Untertanen

möglichst bald einen sichtbaren Erfolg aufweisen.
Trotz der grossen Zahl der Werke, welche zu bearbeiten
waren (angeblich 2000 Bücher, wahrscheinlich waren es

mehr), sind die Pandekten in kaum drei Jahren entstanden;
schon am 16. Dezember 533 konnten sie verkündet werden.
Am 30. Dezember des gleichen Jahres traten sie in Kraft.
Für die Versendung in das weite Reich und für die
Kenntnisnahme durch Richter und Advokaten war die Frist
lächerlich kurz bemessen.

Nach der Abfassung der Pandekten hat Justinian
den Codex erneuern lassen. Gleichzeitig mit den
Pandekten kam ein kurzes Lehrbuch heraus, die Institutionen.

Institutionen, Pandekten und Codex wurden später
zusammen mit einigen weitern Gesetzen Justinians und
seiner Nachfolger, den sog. Novellen, zu einem Werke,
dem Corpus juris civilis, vereinigt. Darin sind die Pandekten,

der Stellung des Juristenrechts in Rom entsprechend,
das weitaus wichtigste Stück.

In dieser abgeschlossenen Fassung ist das römische
Recht in die Rechtsgeschichte der folgenden Jahrhunderte
übergegangen.

II.
Die Eroberung Italiens durch Justinian war für die

europäische Rechtsentwicklung sehr wichtig. Sie brachte
die Justinianische Sammlung ins Abendland. 554 wurde
diese in Italien als Gesetzbuch verkündet. Ihr Einfluss
ist zwar lange Zeit noch gering.

Ende des 11. Jahrhunderts jedoch begegnen wir ihr
plötzlich als wichtigstem Gegenstand der juristischen Lehre



Was bedeuten für uns die Pandekten? 15

und Forschung an der neugegründeten Universität in
Bologna. Es entstehen Erläuterungen, sog. Glossae,
welchen allerdings praktische Bedeutung vorerst nicht
zukommt. Dem Geiste und der Methode nach sind sie von
der erwähnten byzantinischen Literatur wenig verschieden.
Sie führen aber zu einer umfassenden, immerhin etwas
äusserlichen Kenntnis des römischen Rechts.

Von Bologna aus verbreitete sich diese Kenntnis
zunächst nach Südfrankreich, dann, gleichzeitig mit der
Gründung von Universitäten, in ganz Europa.

Als die städtische Kultur sich allmählich ausdehnte,
der Verkehr zunahm, und Rechtsgelehrte häufiger in die
kirchlichen und weltlichen Gerichte Eingang fanden, wurden,

zuerst in Italien, später auf dem grösseren Teile des

Festlandes, der Justinianischen Sammlung Rechtssätze
entnommen. Die einheimische Ordnung wurde dadurch
ergänzt, stellenweise sogar verdrängt. Es ist dies der
Vorgang, den man die Rezeption des römischen Rechtes
nennt. Zwar hatten sich die einheimischen Gewohnheiten
auch bisher, namentlich in Südeuropa und in Gallien, nicht
ohne den Einfluss des römischen Rechts entwickelt.
Waren sie doch auf den Trümmern des Reiches und unter
Verwendung dieser Trümmer entstanden. Was die
Germanen auf ihren Wanderungen mitbrachten, kann nicht
alles gewesen sein. Neu ist jetzt aber, dass das Juristenrecht

der Pandekten unmittelbar zu wirken beginnt.
Zur Zeit der letzten Glossatoren fängt auch die

Kirche an, ihre rechtliche Ordnung auszubauen. In ihr
war von jeher die römische Überlieferung besonders stark
gewesen. Dass sich nunmehr bei den Neubildungen die
bessere Kenntnis der römischen Quellen geltend macht,
ist darum ohne weiteres verständlich. *

Mächtige Förderung erfährt die Rezeption im 16.

Jahrhundert, einmal durch die Humanisten, denen jedes antike
Erbstück der Verehrung würdig erscheint, sodann durch
die Fürsten, die den Staat neu ordnen und ihrer absoluten
Gewalt unterwerfen. Ideen der römischen Militärmonar-



16 Prof. August Simonius :

chie, welche sich im Corpus iuris finden, bilden die
theoretische Stütze der fürstlichen Macht. Die damals
geschaffene Bürokratie verwendet Rechtsgelehrte in
wachsender Zahl. Den Ansprüchen der Monarchen wird auch
dadurch gedient, dass die römische Schulung gestattet,
in Gesetzen die Rechtssätze abstrakt zu fassen und nach
einem System zu ordnen.

Heute ist innerhalb der modernen Staaten die
Rezeption abgeschlossen; neue Rechtssätze werden dem
Corpus iuris nicht mehr entnommen. Das Ergebnis der
Rezeption ist auf dem ganzen europäischen Festlande
ungefähr gleich:

Als Rechtsquelle steht das Gesetz im Vordergrund.
Für das Privatrecht insbesondere gibt es Gesetzbücher,
deren System und Begriffe vorwiegend römisch sind, und
deren einzelne Sätze, zum Teil wenigstens, aus den
Pandekten stammen. Im Obligationenrecht sind sozusagen
alle älteren Bestandteile römisch, im Sachenrecht sind es

die meisten Grundbegriffe. Deshalb besteht zwischen den
Rechtsordnungen des Kontinents, trotz der staatlichen
Zersplitterung, nur ein verhältnismässig kleiner
Unterschied.

Den Gegensatz bilden England und andere
angelsächsische Gebiete, welche, wie schon gesagt, römisches
Recht nicht in gleichem Masse aufgenommen haben. Hier
werden römische Begriffe seltener verwendet, und ist erste
Rechtsquelle ein Gewohnheitsrecht, das sich seit
Jahrhunderten vorwiegend in den Gerichten entwickelt, ein
Richterrecht also, in seinen älteren Teilen vorwiegend
einheimisch-germanischen Inhalts.

Die Rezeption beschränkt sich aber nicht auf das
innerstaatliche Recht. Die römischen Begriffe sind die

Weltsprache der Juristen. Jeder Kenner weiss, wie viele
Bestimmungen das Völkerrecht von jeher aus den römischen
Rechtsbüchern gewonnen hat und übrigens heute noch
gewinnt. Dies gilt nicht nur von Verträgen und von
wissenschaftlichen Lehren, sondern auch vom eigentlichen



Was bedeuten für uns die Pandekten? 17

Gewohnheitsrecht; denn die Schulung der Staatsmänner
im römischen Recht hat sich stets in der Staatenpraxis
geltend gemacht.

Da wir die Entstehung der Pandekten feiern, werden
Sie sich vielleicht fragen, ob auch ohne Justinians Sammlung

das römische Recht den gleichen Einfluss hätte
ausüben können. Die Frage wird meistens verneint. Ich
glaube mit Recht. Zunächst sei festgestellt, dass nach
Justinian eine ähnliche Sammlung kaum entstanden wäre.
Die Umgangssprache in Ostrom war von jeher griechisch.
Noch unter Justinian verschwand die lateinische
Amtssprache. Seither fanden nur griechische Übersetzungen
und Kommentare in griechischer Sprache allgemeine
Beachtung. Wer hätte später ein Interesse daran gehabt,
die alten lateinischen Texte zu sammeln und zu sichten?
Auf alle Fälle ist die Möglichkeit der Wirkung einer späteren
Sammlung auf den Westen, nach dem Verluste Italiens und
erst recht nach der kirchlichen Trennung, durchaus fraglich.

Wären aber nicht die Originaltexte der Juristen
erhalten geblieben, wenn Justinian ihre Geltung nicht
beseitigt hätte? Auch das ist wenig wahrscheinlich; in
Ostrom schon wegen der Sprache; wieweit im Westen
Mitte des 6. Jahrhunderts Texte vorhanden waren,
wissen wir nicht. Sicher ist, dass die Praxis sie nicht mehr
viel gebrauchte. Es ist darum nicht anzunehmen, dass
sie während der dunkeln Jahrhunderte noch in genügender

Zahl abgeschrieben worden wären, um entscheidende
Bedeutung für die Rechtsentwicklung zu erhalten. Ohne
das Juristenrecht der Pandekten aber hätten Codex Theo-
dosianus, Institutionen des Gaius und Sententiae des

Paulus für eine Rezeption nicht ausgereicht.

III.
Es ist also gewiss ein für uns bedeutsames Ereignis,

dessen wir heute gedenken. Sie werden auch verstehen,

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 53. 2



18 Prof. August Simonius :

weshalb im Unterricht das römische Recht jetzt noch eine

wichtige Stelle einnimmt. Ein grosser Teil unserer geltenden

Rechtsordnung ist eben römisch.
Ich wäre eigentlich froh, ich könnte mit dieser

Feststellung schliessen. Doch die Bedeutung der Pandekten
für uns hängt nicht nur von der Tatsache der Rezeption
ab, sondern auch von ihrem Wert. Dass dieser Wert
heute umstritten ist, habe ich Ihnen gesagt. Gerade
darüber werden Sie aber von einem Juristen eine Äusserung

erwarten. Ich will darum noch versuchen, soweit es

mir überhaupt möglich ist, und soweit die Kürze der zur
Verfügung stehenden Zeit es gestattet, dieser Erwartung
nachzukommen.

Eine abschliessende Bewertung der Aufnahme des

römischen Rechtes ist namentlich deshalb schwierig, weil
wir so gar nicht wissen, wie unser Recht beschaffen wäre,
wenn die Rezeption nicht stattgefunden hätte.

Vergessen wir vor allem nicht, dass die Wandlung,
welche die Einstellung des Menschen zur Gesellschaft in
der Zeit des Humanismus und der Entstehung absoluter
Monarchien erfuhr, tiefere Ursachen gehabt hat als die

Rezeption. Hätte sich das einheimische Recht ohne die
Hilfe des römischen dieser Wandlung besser angepasst?
Vielleicht. Sicheres kann man jedoch nicht sagen.

Es gibt allerdings Forscher, die sich die Sache insofern

leicht machen, als sie annehmen, die uns bekannten
einheimischen, zum Teil germanischen Einrichtungen des

Mittelalters hätten sich ohne Rezeption im Laufe der Zeit
in dem Sinne entwickelt, den sie für wünschbar halten.
Woher wollen sie aber wissen, dass es notwendig so
gekommen wäre?

Auch der Hinweis auf England ist nicht schlüssig.
Hier lagen ganz andere Verhältnisse vor als auf dem
Festlande. Die Eroberung durch die Normannen hatte schon
im 12. Jahrhundert eine Vereinheitlichung der Verwaltung
und damit der Rechtspflege zur Folge, die sich sonst



Was bedeuten für uns die Pandekten? 19

nirgends findet. Wo hätten anderswo in so früher Zeit
königliche Richter entscheidenden Einfluss auf die
Ausbildung des einheimischen Rechtes gewinnen können?
In Schottland, welches, damals unabhängig, ausserhalb
dieses Einflusses lag, ist auch mehr römisches Recht
aufgenommen worden. Nach der Auflösung des fränkischen
Reiches schritt auf dem Festlande die Zersplitterung
in kleine Rechtskreise zunächst unaufhaltsam fort.

Die spätere Rückkehr zu grösserer Einheit ist fast
überall eine Tat der absoluten Fürsten gewesen. Dagegen
konnten in England die von altersher freiheitlichen
Einrichtungen dem Absolutismus auf die Dauer standhalten.
In welcher andern Monarchie des 17. Jahrhunderts hätte
ein Richter zu seinem Fürsten so sprechen können, wie
Chief Justice Coke zu Jakob I.?: „Das Königsgericht
entscheidet nach dem überkommenen einheimischen Rechte,
the Law of this Country. Da der König davon nichts
versteht, hat er im Gericht nichts zu suchen." So blieb
damals die Kontinuität der Entwicklung gewahrt. Auch
die Umwälzungen, welche dann die französische Revolution

auf dem Kontinent hervorrief, haben England kaum
berührt.

Übrigens sind selbst für das englische Recht die
Pandekten nicht ohne Bedeutung gewesen. Abgesehen von
Grundgedanken, welche Gemeingut des Abendlandes
geworden sind, stützen sich sehr oft, namentlich seit dem
18. Jahrhundert, englische Urteile auf einzelne Aussprüche
römischer Juristen, besonders in Fällen des Schuldrechts.

Endlich wäre schwer zu beweisen, dass das moderne
englische Recht dem festländischen im ganzen überlegen
sei: Vor- und Nachteile dürften sich die Waage halten.
Fällt in England dank der richterlichen Freiheit und der
Abneigung gegen alles Doktrinäre manche Einzellösung
besser aus, so macht auf dem Festlande die auf der römischen

Schulung beruhende Gesetzgebung die Rechtspflege
einfacher, sicherer und — billiger. Wer möchte bei uns
diese Vorzüge missen?



20 Prof. August Simonius :

IV.
Nun ist aber auch schon gesagt worden, die Rezeption

habe so grosse Schäden zur Folge gehabt, dass sie auf
alle Fälle besser unterblieben wäre.

Es wird etwa behauptet, dass schon als fremdes Recht
das römische einem selbständigen einheimischen Rechte
unterlegen sei,

ferner, dass das römische Recht einen schrankenlosen
Individualismus befördert habe und deshalb für „unsoziale"
Bestandteile des modernen Rechtes verantwortlich sei,

endlich, dass es an einer Überschätzung der
Rechtserzeugung durch den Staat, damit auch der
Gesetzgebung, schuld sei, sowie an einer übertriebenen
Begriffsjurisprudenz, wodurch noch in unsern Tagen Schöpfung
und Anwendung des Rechtes behindert werden.

Sehen wir uns diese Vorwürfe etwas näher an.

Zunächst den Vorwurf der Fremdheit. Eine
wissenschaftliche Stütze findet er in der Gedankenwelt der
historischen Rechtsschule, die, von Savigny begründet,
zu Beginn des 19. Jahrhunderts herrschend war.

Diese Schule geht von der Vorstellung aus, dass der
Volksgeist die wahre Quelle allen Rechtes sei. Darum sei
das beste Recht das Gewohnheitsrecht, welches sich
angeblich unbewusst in der Gemeinschaft bildet. Jeder
bewusste Eingriff in die Rechtsentwicklung dagegen, erst
recht eine bewusste Entlehnung auswärtiger, dem Volksgeist

fremder Rechtssätze, wird verpönt.
Nun hat sich aber herausgestellt, dass es eine un-

bewusste Rechtserzeugung, wie die historische Rechtsschule

sie sich dachte, nicht gibt. Gewiss sind nicht
immer alle Rechtssätze den Rechtsgenossen klar bewusst.
Schon für die Entstehung von Gewohnheitsrecht durch
Übung jedoch sind bestimmte Vorstellungen über die
zukünftige Tätigkeit der Personen, die Recht zu sprechen
haben, massgebend. Auch die Tätigkeit des Richters selbst



Was bedeuten für uns die Pandekten? 21

ist ganz oder zum mindesten teilweise bewusst. Das gleiche
gilt vom Gesetzgeber. Deshalb heisst es auch hier : „Der
Geist weht, wo er will." Warum soll nicht einmal ein
fremder Rechtssatz angemessen erscheinen?

In der Tat sind Entlehnungen aus anderen Rechtskreisen

stets etwas Alltägliches gewesen. Im Mittelalter
wanderten ganze Stadtrechte. Schon die Römer selbst
nahmen fremde Rechtssätze auf, so oft sie es für wünschbar

hielten.
Damit will ich nicht sagen, dass üble Folgen

ausgeschlossen seien, wenn einem Volke eine ganz fremde
Ordnung aufgezwungen wird, die seiner Überlieferung und
seiner Ideenwelt widerspricht, wie es heute etwa in der
Türkei geschehen ist, wo von einem Tag auf den andern
eine ganz neue Rechtsordnung, vorwiegend schweizerischen

Ursprungs, eingeführt wurde.

Wir achten jetzt nur auf bleibende Störungen, nicht
auf bloss vorübergehende, welche natürlich viel
zahlreicher sind, da wir die Rezeption von unserm
Standpunkte aus bewerten wollen. Bleibende Störungen sind
nicht leicht zu beobachten; bei jeder Voraussage ist die

Anpassungsfähigkeit des Menschen in Rechnung zu stellen.

Nehmen wir aber an, dass bleibende Schäden möglich
sind, dass z. B., wie oft behauptet wird, die Neuordnung
Russlands durch Peter den Grossen und die Umwälzung
der siebziger Jahre in Japan sich noch heute in der
russischen und in der japanischen Volkspsyche unliebsam
auswirken, so stellt sich die Frage, ob das römische Recht
für die Welt des Mittelalters wirklich vollständig fremd
gewesen ist.

Ideelle Grundlage des römischen Rechtes ist die
griechische Ethik, eine Ethik, welche auch in das Christentum
Eingang gefunden hat und mit dem Christentum im
Abendlande verbreitet wurde. Die gesellschaftliche
Ordnung des Mittelalters löste nur, wie wir sahen, die römische
ab und enthielt von jeher römische Bestandteile.



22 Prof. August Simonius :

War also nicht die Welt des Mittelalters schon von
langer Hand auf die Rezeption vorbereitet?

In der Zeit des Humanismus sodann wurde nicht nur
die Rezeption gefördert, sondern überhaupt die Geisteshaltung

des Menschen der Antike nähergebracht. Das
römische Recht ist nur einer von den vielen Bausteinen,
welche das Altertum für den Aufbau der modernen
Gesellschaft hinterlassen hat.

Doch ist damit der Vorwurf der Fremdheit noch nicht
ganz widerlegt. Bedenken wir, dass dieser Vorwurf
gegenwärtig nur in Deutschland erhoben wird. Ist es

nicht möglich, dass sich die Rezeption in diesem Lande
anders als sonst vollzogen und darum auch besondere
Wirkungen gehabt hat?

Tatsächlich sind Unterschiede der Rezeption
festzustellen. In den südromanischen Ländern galt das
römische Recht überhaupt nie als fremd. Bezeichnend ist,
dass in diesem Frühjahr der italienische Staat den
Gedenktag der Pandekten mit Pomp beging, wobei die
Entstehung der römischen Rechtsliteratur als eine
Ruhmestat der Väter gepriesen wurde.

Wie lagen aber die Dinge in der Schweiz und im
nördlichen Frankreich?

In unserm Lande blieben bis in das 19. Jahrhundert
hinein die altgewohnten Volksgerichte bestehen. Eine
namhafte Rezeption war deshalb zunächst nicht möglich.
Nur in wenigen Kantonen, vor allem in den Städten Basel
und Genf, wurde römisches Recht aufgenommen. Dank
der Verbreitung gründlicher juristischer Bildung durch
die hohen Schulen konnte man hier die römischen Sätze
den einheimischen Verhältnissen im ganzen glücklich
einfügen. So brachte ihre Aufnahme Gewinn.

In der übrigen Schweiz kam die Rezeption eigentlich
erst im 19. Jahrhundert unter dem Einfluss der ausländischen

Gesetzbücher und der Rechtswissenschaft; diese

war in der Lage, für die notwendige Anpassung zu sor-



Was bedeuten für uns die Pandekten? 23

gen. Den Abschluss bilden die eidgenössischen Gesetzbücher

unsrer Zeit.
In Frankreich nahm das im 15. Jahrhundert erstarkte

Königtum sich des einheimischen Rechtes an, obwohl das

Corpus iuris bei der theoretischen Begründung der königlichen

Macht willkommene Hilfe bot. Karl VII. befahl
Aufzeichnung der Gewohnheiten für die einzelnen
Provinzen. Was die Juristen dabei an römischen Gedanken
einführten, bedeutete Bereicherung, nicht gewaltsame
Veränderung. Nach den aufgezeichneten Coutumes wurde
Recht gesprochen. Sehr bald waren sie auch neben dem
römischen Recht Gegenstand der Lehre an den Universitäten.

Über ihnen stand das Corpus iuris, für die Juristen
die geschriebene Vernunft. Daraus wurden die Coutumes
ergänzt, vor allem im Schuldrecht, stellenweise auch
verbessert; verdrängt wurden sie aber nicht. So zeigt auch
die Gesetzgebung Napoleons eine wohlabgewogene
Mischung römischer und einheimischer Bestandteile.

Anders waren die Verhältnisse in Deutschland. Im
Gegensatz zu Frankreich ist die Zentralgewalt zu schwach,
um sich des einheimischen Rechts erfolgreich annehmen
zu können. Soweit sie überhaupt wirkt, geschieht es

zugunsten des römischen Rechts; besteht doch die Fiktion,
das deutsche Kaisertum sei Fortsetzung des römischen.

Im Gegensatz zur Schweiz werden die Volksrichter
von den einzelnen Fürsten durch beamtete Richter
ersetzt. Diese verwenden das Corpus iuris nicht selten
hemmungslos iiu Interesse ihrer Fürsten. Alte Rechte
ländlicher Genossenschaften und städtischer Zünfte werden
unterdrückt, unter dem Vorwand, in den römischen
Quellen stehe nichts davon. Die juristische Bildung
dieser Richter reicht oft nicht so weit, dass sie die
Notwendigkeit einer vernünftigen Anpassung begriffen. So

erfolgt die Rezeption viel zu rasch und gewaltsam und
von Anfang an auf Gebieten, auf denen sie zunächst
besser unterblieben wäre. Unsicherheit und Verwirrung
sind die Folgen.



24 Prof. August Simonius :

Die Anpassung wird aber später, vom 17. Jahrhundert
an, durch die deutschen Rechtsgelehrten allmählich
vollzogen. Die Gesetzbücher des ausgehenden 18. und des

beginnenden 19. Jahrhunderts, sodann die neueren Gesetze
des Reiches, vorab das Bürgerliche Gesetzbuch, sind
Zeugnisse dafür. Und was jetzt noch etwa nachzuholen
wäre, geht kaum über die Kräfte eines gebildeten Richterstandes

und eines unter dem Einfluss der Rechtswissenschaft

stehenden Gesetzgebers.
Warum dann aber noch diese Klagen? Weil, wie

man behauptet, oder jedenfalls bis vor kurzem behauptete,

die schädlichen Wirkungen der gewaltsamen
Rezeption nicht ganz behoben sind. Angeblich klafft noch
immer ein Riss zwischen Justiz und Volk, sind die
Volksgenossen noch nicht gewöhnt, an der Rechtspflege und
überhaupt am öffentlichen Leben tätig teilzunehmen.
Ob das richtig ist, will ich nicht entscheiden. Wenn dem
aber so wäre, könnte man wirklich das römische Recht
dafür verantwortlich machen? Wären nicht eher die
politischen Verhältnisse daran schuld? Hätte nicht die

Entstehung der absoluten Fürstentümer auch ohne das
römische Recht ähnliche Folgen gehabt?

Und nun der Vorwurf, das römische Recht gebe dem
einzelnen schrankenlose Rechte, weshalb unser geltendes

Recht nicht wahrhaft sozial oder, wie man jetzt etwa
sagt, gemeinschaftsbildend sei.

Mit diesem Vorwurf meinen nicht alle dasselbe:
Als eine unglückliche Folge der Rezeption betrachten

Einige den Umstand, dass das Problem des
Rechtsmissbrauchs und der Begrenzung aller Rechte nach Treu
und Glauben erst in den letzten Jahrzehnten vollständig
erfasst worden ist. Sie berufen sich auf das oft verschrieene,
angeblich unbeschränkte römische Eigentum. Doch ist
dieses nur ein Phantom. Die Römer waren viel zu sehr
Realisten, um je behaupten zu können, ein subjektives



Was bedeuten für uns die Pandekten? 25

Recht, d. h. eine von der Rechtsordnung gegen andere
gegebene Befugnis, sei schrankenlos. Das Eigentum hatte
bei ihnen Schranken wie anderswo; ihr Eigentumsbegriff
dagegen, von ihnen selbst nicht definiert, ist eine

angemessene Bezeichnung für eine wirkliche soziale Situation
und gilt heute noch, auch in England, als unentbehrlich.
Die Begrenzung von Rechten und Pflichten nach Treu
und Glauben ist überhaupt ein römischer Gedanke, ebenso
der Rechtsmissbrauch. ,,Neque malitiis indulgendum est",
,,auch darf man Bosheit nicht nachsehen", sagt schon
Celsus (D. 6, 1, 38). Allerdings geht man auf diesem
Wege jetzt weiter als die Römer; ihnen aber vorzuwerfen,
sie hätten diesen Fortschritt aufgehalten, ist um so

törichter, als es noch gar nicht lange her ist, dass man
auch nur das begriff, was sie selbst in den Pandekten
schon erreicht haben.

Andere fassen den Vorwurf weiter; ihnen ist die
Rezeption deshalb zuwider, weil sie zum Aufbau der modernen
Gesellschaft mit allen ihren Mängeln beigetragen hat,
während, wie sie glauben, die Ordnung des Mittelalters
sich notwendig zu einer idealen entwickelt hätte, wenn
nur von aussen keine Störung gekommen wäre. Allerdings

variiert das Ideal, an welches sie dabei denken,
politisch gesprochen von der äussersten Rechten bis zur
äussersten Linken. Dass man noch aus anderen Gründen
an der Berechtigung dieses Glaubens zweifeln kann,
haben wir schon gesehen. Wie wenig übrigens die
Rezeption Ursache der gesellschaftlichen Wandlungen
gewesen ist, zeigt England. Hier sind bis auf den heutigen
Tag Rechtsformen des Mittelalters erhalten geblieben;
unter diese Formen hatte sich aber allmählich eine neue
gesellschaftliche Ordnung eingeschoben, längst bevor auf
dem Festlande die gleichen Formen nach der französischen
Revolution verschwunden sind.

An England erkennen wir auch, wie falsch es namentlich

ist, für die Überschätzung der Freiheit in der
Aufklärung die Rezeption des römischen Rechtes verantwort-



26 Prof. August Simonius :

lieh zu machen; wenn die Männer dieser Zeit glaubten,
schon allein durch Gewährung individueller Freiheit das
Gemeinwohl zu verwirklichen, so ist diese Übertreibung
als Reaktion gegen überlebte Schranken psychologisch
nicht schwer zu erklären; verderbliche Folgen dieser
Übertreibung traten am frühesten im Lande ohne
Rezeption, in England, zutage; hier wurde zuerst Abhilfe
gefordert.

Die Pandekten sollen ferner die keineswegs ganz
überwundene Vorstellung hervorgerufen haben, dass das
Recht ausschliesslich Schöpfung des Staates sei, während
Recht sich in Wahrheit auf sehr verschiedenartigen
Wegen überall bildet, wo Menschen dauernd miteinander
in Beziehung stehen.

Sie denken vielleicht, diese Frage gehe nur die
Rechtswissenschaft an. Dem ist aber nicht so, schon deshalb
nicht, weil die Vorstellung, dass das Recht notwendig vom
Staate abhängig sei, gegenwärtig noch ein Hindernis für
den Ausbau des Völkerrechts ist, einer der Hauptgründe,
warum dieses Recht den Bedürfnissen der Menschheit
nicht besser gerecht wird. Davon ist in unsern Tagen
jeder betroffen.

Nun findet sich der Gedanke, dass das Recht notwendig

auf den Willen des Staates zurückgehe, schon bei
griechischen Philosophen. Ohne tiefere Beobachtung scheint
er zunächst richtig zu sein. Er kehrt auch in den
Pandekten wieder. Hier allerdings nur in sehr wenigen, fast
sicher interpolierten Stellen, als Idee der absoluten
Militärmonarchie. Die Klassiker selbst äusserten sich
zurückhaltender, und der ganze übrige Inhalt der Pandekten
beweist geradezu das Gegenteil; ist er doch ein vom Staate
unabhängiges, freies Juristenrecht.

Warum fielen später diese einzelnen Stellen für die
Quellenlehre so stark in s Gewicht Noch im 13. Jahrhundert
zeigen sich in England Ansätze zu einer richtigeren Lehre,
welche auch das römische Juristenrecht zu würdigen ver-



Was bedeuten für uns die Pandekten? 27

mochte. Weshalb konnten sich diese Ansätze nicht
entfalten? Weil überall die staatlichen Machthaber, in England

König und Parlament, auf dem Festlande meistens
die Fürsten, sich nur auf diejenigen Pandektenstellen
beriefen, welche dem von ihnen geforderten Rechte zu
ausschliesslicher Gesetzgebung günstig waren. Auch in
diesem Falle trägt also die Rezeption als solche nicht
die Schuld.

Ähnlich steht es mit dem Vorwurf, die Pandekten
hätten die Begriffsjurisprudenz gefördert und förderten
sie noch immer. Unter Begriffsjurisprudenz versteht man
die, früher herrschende, gegenwärtig nicht vollständig
ausgestorbene, falsche Lehre, wonach die Begriffe, welche
ein Gesetz verwendet, ein für allemal bestimmt sind, und
das Gesetz nur auf die Fälle Anwendung findet, die sich
unter diese Begriffe subsumieren lassen, andererseits durch
Analyse der Begriffe neue Rechtssätze gewonnen werden
können. Richtigerweise ist dagegen ein Gesetz auf die
Fälle anzuwenden, auf welche es seinem Zwecke nach
passt; auch sind die Begriffe diesem Zwecke gemäss
auszulegen, und soll die Bildung neuer Rechtssätze nicht durch
Begriffsanalysen, sondern allein durch Zweckerwägungen
erfolgen. Infolge der Rezeption sind die missbrauchten
Begriffe vorwiegend römisch, selbst wenn sie sich in einem
jüngeren Gesetze vorfinden.

Deswegen braucht aber die Rezeption nicht Ursache
der Begriffsjurisprudenz gewesen zu sein. Die Klassiker
trieben keine Begriffsjurisprudenz, meine Schilderung
ihrer Wissenschaft wäre denn reine Phantasie. Auch die
Texte der Pandekten können also keine enthalten, wenigstens

soweit sie klassisch sind. Es war allerdings ein
Verdienst der Römer, Begriffe geprägt zu haben; diese dienten

bei ihnen aber zur Bezeichnung wirklicher sozialer
Beziehungen; allein auf diese Beziehungen kam es bei
der Anwendung von Rechtssätzen an; bei der
Rechtsschöpfung wurde nur gefragt, was als Regel angemessen sei.



28 Prof. August Simonius :

Nichts unterscheidet sich mehr von der Begriffsjurisprudenz
als der Ausspruch des schon mehrmals genannten

Celsus (D. 6, 1, 38): „Bonus iudex varie ex personis
causisque constituet", „Der gute Richter wird je nach
den Personen und den Umständen verschieden urteilen."
So müsste verständnisvolles Studium der Pandekten vor
Begriffsjurisprudenz geradezu bewahren.

Und doch sind die Pandektentexte schon bei den
Byzantinern Gegenstand einer Begriffsjurisprudenz. Warum
wohl? Weil nunmehr das Juristenrecht eine vom Kaiser
sanktionierte, unabänderliche Rechtsquelle geworden ist.

Auch die Glossatoren und ihre Nachfolger treiben
Begriffsjurisprudenz. Für sie geniesst eben die Justinianische

Sammlung als Schöpfung des Altertums unbedingte
Autorität.

Als dann aber später die Unterwerfung unter die
Antike aufhörte, war bereits eine neue Autorität
aufgekommen und hatte sich hinter die Rechtssätze
gestellt, der absolute Staat, zugleich absoluter Gesetzgeber.
Wenn England von der Begriffsjurisprudenz fast ganz
verschont blieb, so deshalb, weil der mächtige Richterstand
den Ansprüchen der Gesetzgeber trotzen konnte.

Die Begriffsjurisprudenz hängt also aufs engste
mit der staatlichen Quellenlehre zusammen. Sie beruht
auf einem übertriebenen Autoritätsglauben, dem die
Einsicht fehlt, dass die staatliche Macht spontane Rechtsbildung

durch Gewohnheit, Rechtsprechung und Wissenschaft

nicht zu verhindern vermag, wenn sie nur eine Spur
persönlicher Freiheit bestehen lässt. Die römischen Klassiker

hatten diesen noch primitiven Autoritätsglauben
überwunden; nur vielleicht in ganz alter Zeit ist er in
Rom festzustellen.

Wenn wirklich die Rezeption Ursache der
Begriffsjurisprudenz wäre, könnten wir ihr nicht auch ausserhalb

Europas begegnen. Sie kommt aber z.B. im Islam
vor, bei der Auslegung des Koran und der älteren
grundlegenden juristischen Werke. Hier schliesst die religiöse



Was bedeuten für uns die Pandekten? 29

Autorität freie Rechtsbildung aus. Dagegen soll sie sich
in China nicht finden; wie man uns berichtet, darum,
weil die chinesischen Herrscher die von grossen Weisen
stammende, im Volke verbreitete Sittenlehre anerkennen
mussten, weshalb ihre Gesetze nur als ungefähre
Feststellung der Sitten galten und nicht wörtlich befolgt
wurden.

V.

Ist also die Rezeption nicht an und für sich schon zu
bedauern, so kann unsere Einstellung dazu nur vom
inneren Werte des Corpus iuris, vor allem der Pandekten,
abhängen. Danach ist der Beitrag zu bemessen, den das
römische Recht für die spätere Rechtsgeschichte geliefert
hat.

Massgebend sind dafür auch nicht die rechtlichen und
gesellschaftlichen Zustände, wie sie tatsächlich in Rom
gewesen sind. Neuerdings bildet deren Kritik einen weiteren

Anlass zur Verdächtigung des Pandektenrechts.
Die Zeiten sind vorbei, in welchen dem römischen

Imperium die allgemeine Idealisierung der Antike zugute
kam, und der Geschichtsschreiber sich naiv nur auf den

Standpunkt der Römer stellen konnte. Man hat jetzt
Empfindung dafür, dass die römische Eroberung nicht
nur für die griechische und die karthagische Welt, sondern
möglicherweise auch für die Kultur der Menschheit eine

ungeheure Katastrophe bedeutete. Vielfach hält man
sogar nicht mehr viel von der gepriesenen Pax Romana;
es wird betont, dass die Römer nicht verstanden haben,
dem Reiche eine Organisation zu geben, welche den Untertanen

aktive politische Teilnahme erlaubt, und damit
bei ihnen wirkliches Interesse für die öffentlichen
Angelegenheiten geweckt hätte. Vor kurzem glaubte sogar ein
angesehener Wirtschaftshistoriker zeigen zu können, dass
schon das zweite Jahrhundert, also die, wie man früher
dachte, glückliche Zeit der guten Kaiser, von einer tiefen



30 Prof. August Simonius :

wirtschaftlichen und sozialen Krise erfüllt war, die
notwendig zu den Bürgerkriegen des 3. Jahrhunderts und
später zum Untergange führen musste.

Es fehlt allerdings nicht an Stimmen zugunsten des

Reiches; insbesondere wird geltend gemacht, dass noch in
später Zeit viele Römer den Bestand des Imperiums als
ein hohes Gut ansahen, das sie keineswegs entbehren
wollten.

Wie dem aber sei, heute scheint immerhin festzustehen,
dass das Recht der Klassiker als Ganzes nur das Recht
einer Oberschicht, des Bürgertums der Städte, gewesen ist,
und zwar nur in der Zeit des Prinzipates; für die
einfacheren und ärmeren Lebensverhältnisse der
Militärmonarchie, auch noch unter Justinian, war es vollends
ein viel zu weites und reiches Gewand geworden.

Doch bildeten nicht diese Verhältnisse, sondern die
Texte des Corpus iuris den Gegenstand der Rezeption.

Wenn wir also jetzt nach dem Werte der Pandekten
fragen, so darf ich Sie bitten, sich an das zu erinnern,
was ich Ihnen über deren Entstehung und Inhalt soeben

gesagt habe.
Drei Dinge vor allem dürften, wie ich glaube, diesen

Wert für uns bestimmen:
Das erste ist: In den Pandekten hat das Altertum

dem Abendlande eine Rechtsordnung hinterlassen, welche
bis ins Einzelne hinein von dem Grundsatze durchdrungen
sein will, dass jede durch das Recht vorgesehene Bindung
eines Menschen einem anderen gegenüber die Achtung vor
der Persönlichkeit des Verpflichteten zu wahren hat.

Wie weit der Versuch, das humane Prinzip im Rechte
sich auswirken zu lassen, den Römern gelungen ist, habe
ich angedeutet.

Es ist aber wahrscheinlich, dass die abendländische
Menschheit auch ohne Pandekten eine von diesem Prinzip
beherrschte Ordnung geschaffen hätte. Schon das Verhält-



Was bedeuten für uns die Pandekten? 31

nis der griechischen Ethik zum Christentum und der Ein-
fluss der christlichen Lehre lassen dies annehmen. Andere
Kulturkreise sind übrigens gleichfalls zu einer humanen
Gesellschaftsordnung gelangt. Ich erwähne nochmals den
Islam, wobei ich allerdings die Frage nach einer Beziehung
zur griechisch-römischen Antike offen lasse, ferner die
sicherlich davon unabhängige chinesische Sittenlehre, auf
Grund welcher die Chinesen sich heute für fähig halten,
aus eigenem Gedankengut eine der abendländischen zum
mindesten ebenbürtige moderne Rechtsordnung zu
bilden.

Tatsache ist jedoch, dass in Europa das Recht der
Pandekten der erste grosse Wurf einer humanen Ordnung
gewesen ist. Ohne die Hilfe des universalen römischen
Rechtes wären spätere Versuche mühsamer gewesen.

Ist aber das Humanitätsideal der Pandekten nicht
etwa veraltet? Es gibt Leute, die zu glauben scheinen,
dass die modernen Kollektivitäten Anforderungen an den
Menschen stellen, auf welche das humane Prinzip nicht
mehr passt, ja sogar, dass es überhaupt nur eine Illusion
der Philosophen ist, weshalb von ihm gilt: „Toute action
de l'esprit est aisée, s'il n'est pas soumis au réel." Eine
reale Grundlage jedoch ist vorhanden: Untersucht man
nämlich die Wirkungen einer jeden rechtlichen Ordnung,
so kommt man immer wieder auf eine Beziehung des
Menschen zum Menschen: der eine ist berechtigt, vom
andern etwas zu fordern, und der andere verpflichtet,
diesem Verlangen Folge zu geben. Selbst in den Verhältnissen

des Einzelnen zur Gesamtheit oder einer Kollektivität

zur anderen entdeckt man, wenn die Frage einer
Regelung sich stellt, diese einfache Beziehung von Mensch
zu Mensch.

Sieht man von religiösen oder metaphysischen
Zusammenhängen ab, so bedeutet der humane Grundsatz,
von dem wir sprechen, zunächst nichts anderes, als dass

jede Regelung der genannten Beziehung zwischen den
Interessen des Verpflichteten und des Berechtigten einen



32 Prof. August Simonius :

Ausgleich zu finden hat, der für beide, ihrem natürlichen
Wesen nach, erträglich ist.

Darin liegt die psychologische Voraussetzung für
jede dauerhafte Lösung des sozialen Problems, des
Problems, wie der Mensch als geistiger Mikrokosmos sich in
das für ihn notwendige Zusammenleben mit anderen
einfügen lässt. Hätten die Römer nicht dafür eine Empfindung

gehabt, sie hätten kaum in ihrem Rechte auf das
humane Prinzip solches Gewicht gelegt. Für uns ist es

noch so unentbehrlich wie für sie. Ohne diesen Grundsatz
auszukommen, vermag höchstens vielleicht eine ganz ferne
Zukunft, wenn Fortschritte in der altruistischen Gesinnung
den Menschen gänzlich werden umgewandelt haben.

Das zweite ist die Entdeckung der realen Struktur
der einzelnen menschlichen Reziehungen, welche durch
die rechtliche Ordnung bedingt sind, der Rechtsverhältnisse.

Davon ist ebenfalls schon die Rede gewesen. Hierin,
mehr noch als in den Rechtssätzen, liegt der Grund, weshalb
das römische Recht den Anschein erweckt, etwas Ewiges
zu sein. Freilich, was die Römer selbst geleistet haben, ist
auch da nur ein Anfang. Noch immer bedarf die Beobachtung

der sozialen Wirklichkeit der Vertiefung. Soviel
wissen wir aber: nur diese Beobachtung gestattet, in der
Verwirklichung des humanen Prinzips erfolgreich
weiterzufahren.

Das dritte endlich ist die Art und Weise, wie die
römischen Juristen zur Lösung ihrer Probleme kommen:
eine freie Diskussion, in welcher jede Meinung sich nur
sachlicher Gründe, nicht aber äusserer Autorität als Stütze
bedient. Das ius respondendi, welches einzelne Juristen
besessen haben, tritt in der Diskussion nie hervor, während
anderswo in alter Zeit verbindliche Aussprüche von
Rechtsgelehrten sehr oft sich auf religiöse oder politische Macht
berufen. Im Rom des Prinzipates ist derartiges seit
langem verschwunden. So konnten die Klassiker als erste
zu einer wirklich wissenschaftlichen Behandlung der Rechtsfragen

anregen.



Was bedeuten für uns die Pandekten? 33

Im Mittelalter war man sich dieser Eigenart der
römischen Jurisprudenz kaum bewusst. Trotzdem
vermochte sie schon früh Einfluss zu gewinnen. Hat nicht
darum die Kirche, neben dem verhältnismässig engen
Bezirk des aus göttlicher Offenbarung hervorgehenden Jus
Divinum, von jeher ein bewegliches Naturrecht anerkannt,
welches auf fortgesetzter vernünftiger Überlegung beruht?
Es ist wohl ebenso dieser Einstellung der römischen
Juristen zu danken, dass die Rechtsschöpfung später mit
der Unrast des abendländischen Geistes stets einigermassen
Schritt gehalten hat. Auch fernerhin dürfte nur freie
sachliche Diskussion in Europa die Dauer einer Ordnung
gewährleisten.

Die Römer lehrten somit den abendländischen
Menschen, auf dem Gebiete des Rechts die einzige Waffe zu
gebrauchen, welche die Natur dem homo sapiens gegeben
hat, den Verstand.

Darüber könnten wir uns heute freuen, selbst wenn
die Pandekten uns nichts anderes geschenkt hätten.

Nicht nur der Vergangenheit brachten also die
Pandekten Gewinn; sie zeigen uns auch, wie Aufgaben der
Zukunft zu lösen sind. Die Geschichte des römischen
Rechts ist deshalb noch immer nicht zu Ende.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 53. 3


	Was bedeuten für uns die Pandekten? : Zur Erinnerung an die Verkündigung des Gesetzbuches am 16. Dezember 533

