
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 49 (1930)

Artikel: Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft : zur
Rechtsphilosophie Arthur Baumgartens

Autor: Simonius, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissenschaftliche Weltanschauung und

Rechtswissenschaft.

Zur Rechtsphilosophie Arthur Baumgartens.

Von Prof. AUGUST SIMONIUS, Basel.

Das Interesse für Rechtsphilosophie pflegt dann rege
zu sein, wenn rechtspolitische Fragen von Bedeutung die
Geister bewegen. Zeigt sich das nicht gerade in unserer Zeit
Die Neigung zu philosophischen Erörterungen ist bei den
Rechtsgelehrten gegenwärtig wieder so stark, dass Aussen-
stehende sie schon als eine Modekrankheit haben deuten
wollen. Gewiss mit Unrecht, wenn die Rechtspolitik etwas
dabei zu gewinnen hat. Ob überhaupt, und, wenn ja, unter
welchen Voraussetzungen dies möglich ist, wird zunächst
festzustellen sein. Dieser Vorentscheid ist zwar vielleicht
schon gefällt; eine erneute Prüfung seiner Gründe dürfte
aber doch nicht überflüssig sein, bevor wir als Juristen zu
einer bestimmten Rechtsphilosophie Stellung nehmen.

Es bedarf kaum der Erwähnung, dass wir heutzutage
vor wichtigen rechtspolitischen Problemen stehen. Seitdem
in der französischen Revolution der Versuch gemacht
worden ist, die Postulate des Naturrechtes in die
Wirklichkeit umzusetzen, hat man sich nie so allgemein um die
richtige Ausgestaltung des gesellschaftlichen Lebens
bemüht, wie in den letzten Jahren. Dabei stellte es sich
heraus, dass der von der Rechtsphilosophie des 18.
Jahrhunderts zur Aufgabe gestellte Ausbau der Demokratie
noch lange nicht vollendet ist. Aus dem 19. Jahrhundert
stammt die ebensowenig gelöste Frage nach der gerechten
„distribution des richesses", das sogenannte „soziale"
Problem. Der Weltkrieg endlich hat der Menschheit
die Notwendigkeit einer überstaatlichen Ordnung deutlich



260 Prof. August Simonius :

bewusst werden lassen, und neuerdings befestigt sich die
Überzeugung, dass diese drei Hauptfragen der Rechtspolitik

zusammenhängen und nur gemeinsam glücklich
zu lösen sind. Sollte man nicht dafür von der
Rechtsphilosophie eine Förderung erwarten?

Auch die wissenschaftliche Situation, wenn man so

sagen darf, ist für die Rechtsphilosophie gegenwärtig
günstig. Der feste Glaube des Naturrechtes, dass die
ein für allemal richtige soziale Ordnung durch vernünftige
Überlegung zu finden und bei gutem Willen der Bürger
ohne Einschränkung zu verwirklichen sei, ist zwar durch
die historische Rechtsschule erschüttert worden. Diese
stellte unter dem Einfluss der Romantik unbewusste
Kräfte im gesellschaftlichen Leben fest, welche sie mit
dem unbestimmten Namen „Volksgeist" belegte. Die
bewusste, planmässige Tätigkeit des Menschen dagegen
schien ihr wenig oder sogar nichts zu bedeuten. Unter
dem Drucke, welchen konservative staatliche Mächte
ausübten, führte dies schliesslich dazu, im schärfsten
Gegensatze zur Hoffnungsfreudigkeit des Naturrechtes,
jede Besinnung de lege ferenda als aussichtslos zu betrachten.

Von dieser Resignation zeugt noch die Lehre der
positivistischen Rechtsschule, wonach der Jurist sich nur
mit der Deutung des geltenden Rechtes zu befassen habe.
Eine Wendung trat aber ein, als die neuere Forschung
über die Rechtsquellen nachwies, dass sich die
Rechtsauslegung von der Rechtsschöpfung nicht vollständig
trennen lässt. Damit wurde der Jurist zu erneuter
Beschäftigung mit Rechtspolitik gezwungen, und die
Überzeugung, dass planmässiges Vorgehen, wenn nicht alles,
so doch einiges zu leisten vermag, setzte sich wieder durch.

Zunächst schien es. allerdings nicht notwendig, bei
der immer noch diskreditierten Rechtsphilosophie Hilfe
zu suchen. Inzwischen war die Soziologie aufgekommen
und hatte sich für die Rechtslehre als so wichtig
erwiesen, dass viele glaubten — und zum Teil heute noch
glauben — von ihr könne man alle erforderlichen Auf-



Wissmschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 261

Schlüsse erwarten. Doch ist dies ein Irrtum. Die ältere
Soziologie, von Comte und Marx bis zu den Anfängen der
Durkheimschen Schule, ging eigentlich darauf aus, das

rechtspolitische Problem einfach auszuschalten, indem sie

einen streng kausalen Ablauf der gesellschaftlichen
Vorgänge feststellen wollte. Dann änderte sich aber die
Methode auch der Soziologie. Fast alle ihre Vertreter
haben jetzt eingesehen, dass die soziologischen Gesetze
der Älteren der Mannigfaltigkeit des Lebens Gewalt
antun, urd dass insbesondere der auf Überlegung
beruhende, freie Entschluss eine für die Gesellschaft wichtige
Tatsache ist. Sie sind jetzt bestrebt, die Gesamtheit der
sozialen Vorgänge zu beobachten und dabei auch
Voraussetzungen und Wirkungen menschlicher Handlungen zu
berücksichtigen. Als Ziel schwebt einigen sogar vor,
namentlich in Amerika, den auch von der Rechtspolitik
gesuchten Weg zur Verbesserung der gesellschaftlichen
Einrichtungen zu finden. ,,The chief object in explaining

society is to help people determine the best thing
to do" (Ross, Principles of Sociology, Preface). Es setzt
dies aber eine Entscheidung über den Zweck dieser
Einrichtungen voraus, wozu, wie wir sehen werden, die Mittel
der Soziologie nicht ausreichen.

Wie kann diese z. B. auf die drei oben erwähnten
rechtspolitischen Fragen antworten Was das soziale
Problem i. e. S. anbelangt, wird sie vielleicht feststellen
können, dass die für ein menschenwürdiges Dasein
unentbehrlichen Mittel jedem am ehesten dann gesichert
werden, wenn alle beständig auf einander Rücksicht
nehmen, also das üben, was man heute „Solidarität"
nennt. Gibt die Soziologie folgerichtig dem Staate die

Aufgabe, diese Solidarität durch Aufrechterhaltung einer
angemessenen Rechtsordnung zu fördern, so muss sie die
Demokratie als die einzige Verfassung betrachten, welche
dem Wesen des Staates ganz gerecht wird. Denn die
Demokratie bietet, wie die Erfahrung lehrt, die sicherste
Gewähr für die Stabilität und zugleich für den friedlichen



262 Prof. August Simonius :

Ausbau der Rechtsordnung. Sie vermag am besten, weil
an der Rechtssetzung alle beteiligt sind und sämtliche
Gesetzesvorschläge frei diskutiert werden können, zu
verhindern, dass sich einzelne Interessen rücksichtslos
durchsetzen. Da ungezählte Beziehungen sodann, über den
Rahmen des modernen Staates hinaus, zwischen den
Menschen bestehen, muss die Soziologie eine entsprechende
Ausdehnung der Rechtsordnung als unentbehrlich
ansehen. Sie wird auch untersuchen, wieweit tatsächlich
die moderne Menschheit nach Solidarität, Demokratie
und internationaler Ordnung strebt, und durch welche
Mittel diese Tendenz in der öffentlichen Meinung gestärkt
werden kann. Dass das Gemeinwohl zu verwirklichen sei,
setzt sie bei alledem als selbstverständlich stillschweigend
voraus.

Andere Zwecke sind nun aber nicht nur denkbar,
sondern werden auch tatsächlich verfolgt. Auch für sie
lassen sich geeignete Mittel angeben. Stellt man über
den Menschen den Staat als ein Wesen höherer Ordnung,
und sieht man den Höhepunkt gesellschaftlicher
Entwicklung in einer möglichst weiten Ausdehnung von
Staatsmacht, Staatskultur und Staatssprache, so lautet
die Antwort, welche die Soziologie auf die drei
rechtspolitischen Hauptfragen zu geben hat, ungefähr folgender-
massen: Diejenige Staatsform verdient den Vorzug,
welche eine einheitliche Aktion nach aussen im günstigen
Augenblick erleichtert, welche die stärkste Zusammenfassung

der Kräfte, den höchsten Grad der „Integration"
ermöglicht, also Monarchie oder Diktatur. Wichtiger als
Solidarität ist die Bildung einer auch wirtschaftlich
privilegierten Schicht, die jederzeit schlagfertige Führer liefern
kann, und von einem weitern Ausbau der überstaatlichen
Ordnung ist abzusehen, da er die für eine Vermehrung der
Macht unentbehrliche Bewegungsfreiheit der Staaten
gefährdet.

So vermag die Soziologie ganz entgegengesetzte
Ideale zu fördern; ausschlaggebende Argumente für die



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 263

Wahl des einen oder des anderen liefert sie aber nicht.
Denn wenn sie feststellt, dass die ganz rücksichtslose
Machtentfaltung eines Staates regelmässig eine
Katastrophe zur Folge hat, so rührt das nur denjenigen, dem
es auf das Gemeinwohl ankommt; wer den machtvollen
Staat als das Höchste in der Welt ansieht, bleibt kalt; muss
er doch, falls keine andere Möglichkeit besteht, ein
Aufleuchten selbst von nur kurzer Dauer dem Dunkel
vorziehen. Auch die Behauptung, welche wohl richtig sein
dürfte, dass heute die überwiegende Mehrheit der Menschen
das Gemeinwohl als soziales Ideal anerkennt, ist keine
Rechtfertigung. Übrigens liegt ein Umschlag durchaus
im Bereich des Möglichen, schon deshalb, weil die entgegengesetzte

Tendenz, wie wir noch sehen werden, von
triebhaften Impulsen unterstützt wird, die sich zuzeiten als
die stärkeren erweisen können.

Nur der Nachweis, dass ein bestimmtes gesellschaftliches

Ziel der Aufgabe des Menschen in der Welt
entspricht, kann entscheidend sein. Diesen zu führen hat
aber diejenige Wissenschaft, welche sich mit dem Sinn
der Welt und des menschlichen Lebens in ihr befasst.
Somit bleibt die Philosophie letzte Instanz der Rechtspolitik.

Das wird von einer beständig wachsenden Zahl
von Juristen und Soziologen jetzt auch wieder zugegeben.

Ist aber die moderne Rechtsphilosophie der ihr von
neuem gestellten Aufgabe gewachsen Man wird zunächst
versucht sein, mit nein zu antworten. Nur äusserst selten
findet sich bei ihr in letzter Zeit der Versuch, für das Recht
brauchbare Maximen aufzustellen und zu begründen.
Statt dessen begegnen bei den Rechtsphilosophen endlose
Diskussionen über rein formale Begriffe wie „Idee des

Rechtes" oder „der Gerechtigkeit", die vorwiegend in
Anlehnung an die ebenso formale Ethik der neukantischen
Schule geführt werden. Kein Wunder, wenn daraus die
Rechtspolitik für ihre brennenden Fragen keinen Gewinn
zu ziehen vermag. Die Folge ist eine neue Welle der
Resignation. Es gibt Rechtsgelehrte, namentlich in Frank-



264 Prof. August Simonius :

reich, welche jetzt der Ansicht sind, dass zwar in rechtlichen

Dingen die letzte Entscheidung von einer
philosophischen oder religiösen Einstellung abhänge, dass
diese aber eine rein persönliche Sache sei, und der
Rechtsphilosophie als Lehre nur die Feststellung einiger
allgemeinen, keineswegs jedoch obersten Grundsätze
verbleibe1). Diese „principes intermédiaires" sollen, wie meist
angenommen wird, den in der abendländischen Gesellschaft

herrschenden sittlichen Anschauungen entsprechen,
in denen der Einfluss des Christentums sich geltend macht.
Damit verzichtet man nun allerdings auf die Hilfe der
Rechtsphilosophie für die Lösung der grossen Fragen,
so nützlich auch der Rechtspolitik im einzelnen die
erwähnten Grundsätze sein können. Viele werden zwar
geneigt sein, die Förderung des Gemeinwohls als Beweis
christlicher Gesinnung anzusehen, doch sind von jeher
auch andere Stimmen laut geworden, und die Erfahrung
zeigt in der Tat, dass es einer religiösen Lehre, welche
sich grundsätzlich von der Welt abkehrt, schwer fällt,
bestimmten Maximen für die Gesellschaft eine jeden Zweifel
ausschliessende Begründung zu geben und vollständige
Übereinstimmung dabei zu erzielen. Die erwähnten
Juristen betrachten deshalb nicht alle diesen Verzicht als

endgültig, sondern setzen zum Teil ihre Hoffnung auf
eine zukünftige „philosophie nouvelle"2); wäre es doch
kaum fasslich, dass der Mensch in Jahrtausenden des
Denkens und Forschens nicht soweit in das Dunkel,
welches ihn umgibt, gedrungen wäre, als notwendig ist,
um eine Ahnung von seiner Aufgabe in der Welt zu
bekommen und so mit einiger Sicherheit für sein soziales
Leben sinnvolle Prinzipien aufstellen zu können.

*) Vgl. etwa C u c h e Conférences de Philosophie du Droit,
1928, S. 15 ff. Ripert, La règle morale dans les Obligations
civiles, passim.

2) G é n y, Science et technique en droit privé positif,
II. S. 10 ff., Gaudemet, Raymond Saleilles, 1855—-1912, u.a.



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 265

Unter dieser „neuen" Philosophie denkt man sich
eine Weltanschauung, welche, auf die Erfahrung der
Einzelwissenschaften gegründet, den tiefsten moralischen
Bedürfnissen der Seele Rechnung trüge, und darum schliesslich

auch, soweit wenigstens eine Wirkung in der Gesellschaft

in Frage steht, allgemeine Zustimmung zu finden
vermöchte. Arthur Baumgarten trachtet in seiner
1929 erschienenen Rechtsphilosophie3) diese Wünsche
zu erfüllen. Das verdient die Aufmerksamkeit aller
Juristen, denen die Nöte ihrer Wissenschaft am Herzen
liegen, um so mehr als andere moderne Philosophen,
bei welchen Baumgarten ähnliche metaphysische
Bestrebungen erkennt, William James vor allen, sodann Bergson,
Driesch, den besonderen Problemen der Rechtspolitik
ferne stehen. Wir haben hier eine Weltanschauung vor
uns, die, was seit langem nicht der Fall gewesen ist, im
Bewusstsein der Anforderungen des gesellschaftlichen
Lebens ausgedacht, diesen auch wirklich Rechnung tragen
will. Dass ein Vertreter der Jurisprudenz zur Philosophie
gedrängt wurde, ist nach dem Gesagten kein Zufall; gibt
es wohl kaum eine andere Wissenschaft, deren Probleme
so unmittelbar in das philosophische Gebiet hinein ragen.
Einen Versuch, wie denjenigen Baumgartens, konnte aber
nur ein Forscher wagen, welcher die Kenntnisse eines

Philosophen und eines Rechtsgelehrten in einem Masse in
sich vereinigt, das wohl ganz selten nur erreicht werden
dürfte. Wir sprechen deshalb von einem Versuch, weil es

Baumgartens Absichten missverstehen hiesse, wenn man

3) Arthur Baumgarten, Rechtsphilosophie, erschienen 1929,
im Rahmen des Handbuches der Philosophie, herausgegeben von
Bäumler und Schröter. Dem Werke ging eine umfassende
erkenntnistheoretische Untersuchung voraus, „Erkenntnis, Wissenschaft,

Philosophie", 1927. Baumgarten stellt noch eine ausführliche

Darstellung seiner Metaphysik in Aussicht. Ein Teil seiner
rechtsphilosophischen Gedanken findet sich schon in dem etwas
älteren Buche, das in der Hauptsache der Methodologie gewidmet
ist, „Die Wissenschaft vom Recht und ihre Methode", 2 Bände,
1920-1922, sowie in zahlreichen Einzelabhandlungen.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 49- 18



266 Prof. August Simonius :

seine Lehre als abgeschlossen betrachten wollte. Eine
wissenschaftliche Weltanschauung, wie sie ihm vorschwebt,
aufzustellen, ist nicht die Aufgabe eines Mannes, sondern
vielleicht ganzer Generationen. Baumgartens Bestreben
geht zunächst dahin, der Philosophie einen Weg zu weisen,
auf dem sie, soweit die Kraft des Menschen es erlaubt, zu
einer Lösung der wichtigsten Lebensfragen gelangen
könnte. Daran wird man bei der Beurteilung seiner
Ansichten stets denken müssen.

Doch dürfte es jetzt schon Sache der Juristen und
Soziologen sein, sich darüber Rechenschaft zu geben, ob
ihnen Baumgartens Lehre eine Antwort auf die besonderen
Fragen zu geben verspricht, welche, wie wir sahen, an die
Rechtsphilosophie zu stellen sie gezwungen sind. Die
folgende Besprechung möchte diese Prüfung vorbereiten. Sie
wird davon absehen, den Inhalt des an Gedanken überaus
reichen, in gedrängter Form geschriebenen Buches im
Auszug wiederzugeben, und sich auf die Erörterung der
Methode und der wichtigsten Resultate beschränken,
soweit sie sich unmittelbar auf das Recht beziehen.

Wenn mit diesen Zeilen der Verbreitung von
Baumgartens Werk in der Schweiz gedient sein sollte, hätten sie

ihren Hauptzweck erreicht.

I. Die Bausteine für eine wissenschaftliche
Weltanschauung hat der Philosoph, wie gesagt, bei den
Einzelwissenschaften zu suchen. So spricht Schopenhauer von
dem „redlicherweise nicht abzuleugnenden Ursprung der
Metaphysik aus empirischen Erkenntnisquellen" (im
Kapitel „Über das metaphysische Bedürfnis des Menschen".)
Die Überzeugungskraft einer Philosophie ist deshalb in
erster Linie bedingt durch das Geschick, das bei Auswahl
und Gebrauch der Gedanken, welche die Erfahrung liefert,
bewiesen wird.

Baumgarten verwertet zunächst den Gedanken der
Entwicklung. Dieser ist vor allem der Naturforschung



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 267

geläufig, so dass wir längst gewohnt sind, die Natur als
ein Aufsteigen von niederen zu höheren Formen des
Daseins zu betrachten und den Menschen als ein
verhältnismässig spätes Produkt in diesen Prozess einzustellen.
Auch für die Geschichte hat sich der Begriff als fruchtbar
erwiesen. Baumgarten überträgt ihn auf das ganze
Universum; infolgedessen sieht er das Vollkommenste, was
sich denken lässt, einen bewussten, die Welt umfassenden
Geist, nicht als Anfang, sondern als Ziel an. Damit
beseitigt er die Schwierigkeit, welche der Gegensatz
zwischen dem Übel der Welt und einer von Anfang an
vorhandenen göttlichen Allmacht dem Denker bereitet.
Diesen Gegensatz hat namentlich auch William James
als etwas dem modernen Menschen ganz Unerträgliches
empfunden. Für die Rechtsphilosophie muss demnach —

eine besonders wichtige Folge dieser Anschauung — der
Mensch als Träger des Bewusstseins die höchste bisher
erreichte Stufe der Entwicklung darstellen.

Als zweiter Gedanke, den die Philosophie zu verwenden
hat, erscheint derjenige der menschlichen Freiheit. Er
stammt aus der psychologischen Erfahrung, insbesondere
der Selbstbeobachtung; dem Determinismus ist der Nachweis

nicht gelungen, dass das Erlebnis einer wenigstens
relativen Freiheit Illusion ist. Der Philosoph wird nun
diesen Gedanken mit dem der Entwicklung verbinden
müssen, wenn das menschliche Handeln für ihn einen
Sinn gewinnen soll. Denn allein in einer Welt, die sich
entwickelt, vermag dieses Handeln von Bedeutung zu sein
als ein Mittel für die Förderung des Weltzieles; andererseits
interessiert es den Philosophen als Ethiker nur, wenn es

frei ist, sich also auch gegen das Ziel richten könnte.
In dieser Ansicht, die dem Menschen eine wirkliche
Aufgabe zuweist, ihn nicht als Spielzeug der Schöpfung
erscheinen lässt, trifft sich Baumgarten wieder mit William
James. Er versucht nun aber, was James nicht getan
hat, das Weltziel näher zu bestimmen, damit die
Ethik den Menschen darüber belehren könne, wie er



268 Prof. August Simonius :

durch seine Handlungen in die Entwicklung eingreifen
soll4).

Aufschluss kann hier zunächst nur die innere
Erfahrung geben. Frägt sich der Mensch, was er, wenn sein
Urteil durch keine äusseren Einflüsse getrübt ist, als Wert
betrachtet, so lautet die unbefangene Antwort: Das
Glücksgefühl. Denn Menschen und Dinge schätzt er,
wie sich zeigt, zunächst nur nach ihrem Verhältnis zu
diesem Gefühle ein. Wertvoll ist für ihn alles, was dasselbe
hervorruft oder steigert. Alle höheren Religionen nehmen
hierauf Rücksicht und anerkennen die Glückseligkeit als
Ziel des menschlichen Daseins, und für die Behauptung,
dass nur ein Gefühl wertvoll sei, beruft sich Baumgarten
auch auf die Autorität eines Pascal.

Gibt es nun aber für den Menschen keinen andern
Wert als das Glück, wird der Philosoph das Glück als
das Ziel der Weltentwicklung anzusehen haben. So kann
Baumgarten seine Weltanschauung als einen evo lu
Monistischen Eudämonismus bezeichnen.

Dem Eudämonismus wurde in letzter Zeit oft
die Fähigkeit abgesprochen, ethische Prinzipien
aufzustellen, weil Glücksgefühle bei den einzelnen Menschen
auf so verschiedene Art und Weise hervorgerufen werden,

dass ein Gebot, nach dem Glücke zu streben,
keinen bestimmten Inhalt haben könnte. Dieser Einwand
würde durchschlagen, wenn alle Glücksgefühle gleichwertig
wären. Die innere Erfahrung gestattet aber, Stufen des
Glückes zu unterscheiden. Nur das höchste Glück wird
Ziel der Entwicklung sein. Da dieses vom Menschen, wie
Baumgarten schon früher feststellen zu können glaubte, in

4) Jeder statischen Auffassung des Universums muss, ganz
abgesehen von dem Einfluss der Formalethik Kants, die Begründung

ethischer Maximen von bestimmtem Inhalte grosse Schwierigkeiten

bereiten. Denn eine sichere Begründung ist nur möglich,
sofern der Nachweis gelingt, dass die ethischen Gebote der Aufgabe
des Menschen in der Welt entsprechen. Ohne sinnvolle
Veränderung, also Entwicklung der Welt gibt es aber keine wirkliche
Aufgabe.



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 269

der altruistischen Handlung erlebt wird, ist, altruistisch
zu handeln, das erste ethische Gebot.

Nun kann aber eine altruistische Handlung letztlich
nur darauf gerichtet sein, beim andern egoistisches Glück
hervorzurufen, und deshalb ist eine Gesellschaft undenkbar,
die aus lauter Altruisten bestünde. So kann in diesem
Stadium der Weltentwicklung das höchste Glück nicht voll
verwirklicht, die ethische Norm des Altruismus nicht
restlos befolgt werden. Baumgarten hält sich deshalb

zur Annahme berechtigt, dass das Ziel der Entwicklung
transzendent, d. h. nur in einem andern Leben zu erreichen
sei, und — worauf der Glücksgehalt der altruistischen
Handlung im besonderen hinzuweisen scheint — die
Aufhebung der Individuation zur Voraussetzung habe. Es ist
hier nicht der Ort, auf diesen Gedanken näher einzugehen.
Nur daran sei erinnert, dass es sich um eine Überzeugung
handelt, die seit alters in der Menschheit immer wieder
lebendig wird; ihr gibt Baumgarten eine neue
Begründung.

Ist das Glücksziel transzendent, so kommt der Eudä-
monismus ohne die Stütze aus, die ihm der Nachweis
geben könnte, dass sich das Glück im Laufe der Geschichte
vermehrt. Baumgarten hält diesen Nachweis für unmöglich,

doch glaubt er, in zwei Dingen wenigstens einen
Fortschritt mit Sicherheit feststellen zu können: in einer
wachsenden Verbreitung sozialer Gesinnung als einer
Vorbedingung für das altruistische Handeln, und in einem
beständigen Zunehmen des Wissens. Allerdings kann nicht
gesagt werden, selbst wenn man den durch die Entwicklung
der Wissenschaft hervorgerufenen technischen Fortschritt
in Betracht zieht, Wissen trage unmittelbar zum Glücke
bei. Doch ist das Bedürfnis nach Erkenntnis beim
Menschen so stark, dass der Philosoph dessen
Befriedigung als eine Aufgabe ansehen muss, deren Lösung
dem eudämonistischen Weltziele irgendwie näherzubringen
geeignet ist. Auch der wissenschaftlichen Forschung
wird damit ein metaphysischer Sinn beigelegt und



270 Prof. August Simoniiis :

folgerichtig erscheint nach dem Gebote, altruistisch zu
handeln, die Förderung der Wissenschaft als zweite
ethische Maxime.

Der Wert dieser ethischen Gebote ist nun nicht
deshalb illusorisch, weil das bewusste freie Handeln nicht
der einzige Träger der menschlichen Entwicklung ist
und, wie in der Natur, so auch in der Gesellschaft
andere Mächte tätig sind, die sich im Unterbewusstsein
der Menschen geltend machen. Baumgarten will nicht in
den Fehler des Naturrechts fallen, diese zu verkennen, und
hebt das Verdienst der Romantik an ihrer Entdeckung
hervor. Unter den Modernen ist er sogar der erste, der
diese Entdeckung in weitem Umfange zu verwerten sucht,
einer der wenigen, die sie überhaupt beachtet haben.
Dem Unterbewussten eine hervorragende Bedeutung
beizulegen, ist für Baumgartens ganze Philosophie bezeichnend.

Er weist zunächst auf die neuere Naturforschung
hin, welche in der Lehre von den Organismen Kräfte
anerkennt, die einem Ziele zustreben, und glaubt nun, dass
es ähnliche Zielkräfte oder Entelechien sind, die im
Unterbewussten des Menschen und also auch in der
Gesellschaft wirken. Auf sie ist z. B. die oft überraschende
Einheitlichkeit geistiger Strömungen in bestimmten Epochen

und, wie wir sehen werden, noch anderes
zurückzuführen. Metaphysisch gedeutet, stellen sie die
überpersönliche Macht dar, die in der ganzen Schöpfung den
Weg zum Glücke sucht. Freilich sind die Entelechien,
wie einzelne Naturforscher gesagt haben, „dumm" und
geraten oft auf Irrwege; im gesellschaftlichen Leben
bedürfen sie daher einer Korrektur durch das bewusste
Handeln des Menschen; dass eine solche Korrektur,
wenigstens in einem gewissen Umfange, möglich ist,
scheint die historische Erfahrung schon zu beweisen;
schliesslich dürfte die Erwägung massgebend sein, die sich
mit der oben erwähnten Deutung der Freiheit deckt,
dass das auf die Individuen verteilte Bewusstsein, welches
sich dem Unterbewussten gegenüber als das höhere erweist,



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 271

gleichfalls den Zwecken der Schöpfung dient, bis es

einmal, nach Baumgartens metaphysischer Annahme, durch
den universellen Geist abgelöst wird. Kann aber das
bewusste Handeln in der Gesellschaft eine Wirkung haben,
sei diese auch beschränkt, so hat es einen guten Sinn,
wenn die Rechtsphilosophie Prinzipien für dasselbe
aufstellt.

II. Auf Grund der zwei erwähnten ethischen Maximen
entwirft Baumgarten ein Rechtsprogramm. Es zeigt
sich dabei wieder, wie eng der Zusammenhang der
Philosophie mit den Gesellschaftswissenschaften tatsächlich ist;
Ergebnisse der Jurisprudenz oder der Soziologie werden
von der Rechtsphilosophie einerseits als Unterlage
verwertet, andererseits ergänzt und ins richtige Licht gesetzt.

Baumgarten geht davon aus, dass die ethischen Grundsätze

auch auf das Recht Anwendung finden müssen
und wendet sich gegen diejenigen, welche sich vergebens
bemühen, für das Recht von der Moral unabhängige
Prinzipien aus seiner „Idee" abzuleiten und ihnen einen
besonderen Inhalt zu geben. Das menschliche Handeln
ist einheitlich zu beurteilen und untersteht daher in letzter
Linie einheitlichen Grundsätzen. Nur in der Art, wie diese

anzuwenden sind, besteht ein Unterschied zwischen Moral
und Recht. In jener sind die obersten Prinzipien unmittelbar

massgebend. Darum bestimmt das Verhältnis zu
ihnen den moralischen Wert einer Handlung. Das Recht
dagegen ist stets positiv, d. h. es besteht aus Regeln,
die von Autoritätspersonen gesetzt oder wenigstens
anerkannt worden sind. Es hat infolgedessen nur dann
einen Sinn, wenn es gilt, wenn auf seine regelmässige
Befolgung zu rechnen ist; das setzt aber voraus, dass
seine Regeln auch bei den Rechtsunterworfenen Anerkennung

finden. So müssen bei jeder Rechtssetzung die
tatsächlich herrschenden Anschauungen berücksichtigt werden.

Der Rechtsphilosoph bleibt deswegen, wie Baumgarten

sich ausdrückt, erdgebunden; wird er doch ver-



272 Prof. August Simonius :

nünftigerweise nur so weit auf eine Anwendung der
ethischen Maximen im Rechte dringen, als es dem jeweiligen
Entwicklungsstadium der Gesellschaft entspricht, was
selbstverständlich einen allerdings nur langsamen
Fortschritt nicht ausschliesst.

Wie kann nun aber die Unterwerfung unter eine
notwendig unvollkommene positive Rechtsordnung sittlich

geboten sein? Beruht sie nicht vielmehr nur auf der
Androhung des Zwanges und ist darum ethisch
indifferent? Die Beantwortung dieser in letzter Zeit oft
gestellten Fragen bereitet Baumgarten keine Schwierigkeiten,
da er das Gemeinwohl als Zweck der gesellschaftlichen
Einrichtungen aus den obersten Maximen abzuleiten

vermag; erste Voraussetzung für das Gemeinwohl ist die
Ordnung, und eine mangelhafte Ordnung ist immer noch
besser als Anarchie! Deshalb kann der Jurist auch einen
unvollkommenen Rechtssatz zugleich als ethisch verbindlich

behandeln; wird aber der Widerspruch zur sittlichen
Norm deutlich erkannt, so entsteht die Verpflichtung,
auf die Verbesserung des Rechtssatzes hinzuwirken. Ist
diese nicht zu erreichen, so vermag über die bestehende
Pflichtenkollision nur das Gewissen des einzelnen zu
entscheiden5).

6) Baumgarten definiert das Recht ,,als eine positive und
um ihrer Geltung willen sittlich verbindliche Ordnung des
Zusammenlebens einer Menschengruppe". Demnach gibt es für ihn
keine andere Rechtswissenschaft als die positive, was angesichts
verschiedener moderner Versuche, eine „reine Rechtstheorie"
aufzustellen, Erwähnung verdient. Auch das Verhältnis der
Rechtsphilosophie zur Jurisprudenz lässt sich infolgedessen einfach
bestimmen. Diese hat das positive Recht zu bearbeiten. Jene
bildet einen Teil der Philosophie und soll im besonderen feststellen,
wie die spekulativ begründeten ethischen Maximen auf das Recht
anzuwenden sind. —

Dagegen macht Baumgarten eine scharfe Unterscheidung
zwischen rechtswissenschaftlicher Arbeit einerseits und
Gesetzgebung und Rechtsprechung andererseits, die mir, in der
gegebenen Formulierung wenigstens, nicht richtig scheint. Er
schreibt (S. 64), es sei „die spezifische rechtswissenschaftliche



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 273

Im Anschluss an diese Ausführungen deutet Baumgarten

den umstrittenen Begriff der Gerechtigkeit. Mit
Recht betont er dabei, dass die Gerechtigkeit nicht das
oberste Prinzip des Rechtes sein kann; denn „suum cuique
tribuere" setzt notwendig eine Regel voraus, wonach sich
bestimmt, was jedem als das Seine zukommt. Wenn er
nun aber diejenige Ordnung gerecht nennt, „die dem
Verhältnis der in der Gesellschaft um die Herrschaft
ringenden Kräfte entspricht" und als Gerechtigkeit „das
Verständnis für eine das Kräfteverhältnis richtig zum
Ausdruck bringende allgemeine Ordnung" bezeichnet,

Tätigkeit auf die Zusammenstellung, Ordnung, innere Ausgleichung
des die freie Zweckforschung begrenzenden Vorgefundenen zu
verlegen", und für den Fall, dass das Gesetz durch Verweisung
auf eine ethische Norm dieser Zweckforschung Raum lässt, „erst
wenn einmal eine umfassende Judikatur vorliegt, tritt die
Rechtswissenschaft voll in Wirksamkeit, indem sie vor allem die gerichtlichen

Entscheidungen, ähnlich wie wenn es sich um die
systematische Rearbeitung der Gesetze handelt, zu einem in sich
möglichst widerspruchsfreien Gedankengebilde auszugestalten
sucht". Nun wird aber beinahe jede verständige Rearbeitung
positiven Rechtes Vorschläge für die Auslegung weitgefasster
Gesetzesbestimmungen und für Änderungen de lege ferenda
bringen müssen. Eine scharfe Grenzlinie zwischen der Tätigkeit
der Juristen als Theoretiker und seiner Mitwirkung bei
Gesetzgebung und Rechtsprechung kann nicht gezogen werden. Trotzdem

hat der Jurist, um dem Ordnungsgedanken gerecht zu werden,
zunächst das geltende positive Recht als verbindlich zu betrachten,
und darf unter keinen Umständen — hierin ist Baumgarten
zuzustimmen — einen unzweifelhaft geltenden Rechtssatz einer
vermeintlichen naturrechtlichen Norm zuliebe beiseiteschieben. Er
wird noch gründlicher als der Rechtsphilosoph prüfen müssen,
ob und wieweit sich beim jeweiligen Stande der öffentlichen
Meinung eine ethische Maxime im Rechte durchsetzen lässt, ohne
dessen Geltung zu gefährden. Deswegen aber die Rechtswissenschaft

auf die Ordnung des ihr von Gesetzgebung und
Rechtssprechung Gelieferten beschränken zu wollen, bedeutete die
Rückkehr zum Standpunkt Windscheids und der positivistischen
Rechtsschule des 19. Jahrhunderts. Dass heutzutage noch viele
Juristen der Rechtspolitik hilflos gegenüberstehen, ist in der
Hauptsache den Nachwirkungen dieser Richtung zuzuschreiben.



274 Prof. August Simonius :

so weist er zwar auf den richtigen Weg, doch dürfte seine

Begriffsbestimmung, die vielleicht realpolitischer
ausgefallen ist, als er selbst beabsichtigte, wohl kaum dem

ganz entsprechen, was man von jeher unter Gerechtigkeit
sich vorzustellen pflegte. Angemessene Berücksichtigung
der in der Gesellschaft waltenden Kräfte gewährleistet
die Geltung eines Rechtssatzes, aber noch nicht dessen

Gerechtigkeit. Er scheint uns erst dann gerecht zu sein,
wenn er die von uns anerkannten ethischen Maximen
in dem Masse verwirklicht, in welchem „das vorhandene
Kräfteverhältnis" es erlaubt; ebenso finden wir diejenige
richterliche Entscheidung gerecht, die den anzuwendenden
Rechtssatz, soweit er ihr Freiheit lässt, im Sinne dieser
Maximen auslegt. So enthält der Begriff der Gerechtigkeit
einen Hinweis auf die obersten Prinzipien des Rechtes
und wird wohl eher als die dem Erfordernis der Geltung
sich anpassende Anwendung dieser Prinzipien im positiven
Rechte zu verstehen sein6). „Fundamentum regnorum"
nannte man früher die Gerechtigkeit, nicht deshalb,
weil sie, wie Baumgarten annimmt, durch Ausgleich der
Kräfte in der Art des „principle of balance" amerikanischer
Soziologen für eine Ordnung schlechthin Gewähr bieten
sollte, sondern weil sie als Bedingung für einen Gott
wohlgefälligen Ausbau des Staates angesehen wurde.

III. Ist das Glück, wie es Baumgarten versteht, Endziel
der menschlichen Entwicklung, so kann der Zweck der
gesellschaftlichen Einrichtungen kein anderer sein als das
Gemeinwohl; richtet sich doch das Gebot des altruistischen
Handelns schon an diejenigen, welche auf die Gestaltung
des Rechtes entscheidenden Einfluss auszuüben haben.

Nun aber ist Baumgartens Rechtsphilosophie in der

Lage, des nähern zu bestimmen, was unter Gemeinwohl
zu verstehen sei. Nur eine Ordnung, welche die vei-

6) Die Gerechtigkeit ist nicht, wie man auch schon getagt
hat, der Zweck des Rechtes, sondern nur ein Mittel, diesen Zweck,
nämlich die Verwirklichung des Gemeinwohls, zu erreichen.



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 275

tere moralische und intellektuelle Entfaltung des
Menschen ermöglicht, kann befriedigen. Der Weg zur
beständigen Verbreitung und Vertiefung der altruistischen

Gesinnung, zu weiterer Vermehrung des Wissens
und damit zu Möglichkeiten von Glück, die wir heute
noch nicht voraussehen können, soll unbedingt
offenbleiben; denn auch mit dem unsrer Vorstellung nach
besten Zustand der Gesellschaft ist ja, wie wir gesehen
haben, das letzte Ziel nicht erreicht. Wirtschaftliche
Verhältnisse, die für alle behaglich sind, müssen gefordert
werden, bedeuten aber für sich allein noch keine Verwirklichung

des Gemeinwohls. Baumgarten lehnt Wohlfahrtstheorien

ab, welche nur darauf abstellen.
Nach dem früher Gesagten erscheint es selbstverständlich,

wenn Baumgartens Rechtsphilosophie Demokratie,
Solidarität und internationale Ordnung verlangt. Die
ethischen Maximen stützen jedoch diese Tendenz nicht
nur im allgemeinen, sondern liefern ihr auch im
einzelnen neue wichtige Argumente.

Auf dem Gebiete des Verfassungsrechtes steht, wie

Baumgarten zutreffend betont, das Problem der Staatsform
im Vordergrunde. Wir haben schon gesehen, warum
moderne Soziologen die Demokratie für die Staatsform halten,
welche dem Gemeinwohl am besten dient. Den letzten
entscheidenden Grund zugunsten der Demokratie liefert aber
eine Ethik, welche ungehemmte moralische und intellektuelle
Entfaltung des Menschen vorschreibt. Denn die aktive
Beteiligung des Bürgers an den Angelegenheiten des Staates
fördert wie nichts anderes den Gemeinsinn und leitet den
Blick über den engen Horizont eigener Interessen hinaus.
Allerdings muss diese Beteiligung, soll sie den Erfolg haben,
eine wirkliche sein können. Dass in dieser und in anderer
Beziehung die demokratischen Staaten, namentlich auf dem
europäischen Kontinente, in Zukunft noch manches Stück
der Schale werden abstossen müssen, die ihnen von einer
anderen Staatsform her noch anhaftet, ist eine Wahrheit,
der sich Baumgarten nicht verschliesst.



276 Prof. August Simonius :

Im Familien- und Schulrecht interessiert ihn vor
allem die Regelung von Erziehung und Bildung. Schon
im Interesse der Gesellschaft ist es notwendig, dass
mehr, als bisher geschehen ist, bei der Jugend das
Verständnis für Stellung und Aufgaben des Menschen in der
Welt geweckt werde; gibt es doch wohl kein besseres

Mittel, um die Verbreitung von Sozialtheorien zu
verhindern, die dem Gemeinwohl schädlich sind. Baumgarten

glaubt, dass dieses Verständnis am ehesten durch
eine gründliche Beschäftigung mit der Geistesgeschichte
zu fördern sei. Auf die Begründung, die er dieser
Ansicht gibt, sei der Leser hier verwiesen. Eshandelt sich
allerdings um eine Forderung, die über den Rahmen
des eigentlichen Rechtsprogrammes hinausgeht.

Das Vermögensrecht ist, wie Baumgarten sagt, so

zu gestalten, dass „jedem einzelnen eine ökonomische Lage
bereitet wird, in der Lebensgenuss und freie geistige
Betätigung möglich sind". Kann nun aber eine
Rechtsphilosophie, die der Natur des positiven Rechtes und dem
Stande der sozialwissenschaftlichen Kenntnisse Rechnung
trägt, auf wirtschaftlichem Gebiete eine radikale Änderung
der bestehenden Verhältnisse durch die Gesetzgebung
fordern? Wohl kaum. Sie wird vielmehr vor allem ihre
Hoffnung darauf setzen müssen, dass auch im Wirtschaftsleben

die soziale Gesinnung immer mächtiger, die
Rücksichtslosigkeit immer seltener werde, so dass von verschiedenen

Seiten her auf das rechtspolitische Ziel gerichtete
Bestrebungen die Wirtschaft allmählich planmässiger
gestalten. Die Gesetzgebung wird hier vorderhand kaum
sehr viel anderes können, als wie bisher regulierend
einzugreifen; dagegen lässt sich vom guten Willen zur
Verständigung bei den Beteiligten mehr erwarten. Jede
Verständigung in einem Vertrage kann, wenn sich soziales

Gefühl in ihr äussert, die Solidarität fördern7). Dass

') Krabbe, Die moderne Staatsidee, S. 186 ff., spricht von
der Notwendigkeit einer „Dezentralisation der Rechtsbildung".



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 277

eine solche sog. autonome Rechtsbildung schon jetzt
von Bedeutung ist, hat die soziologische Forschung
erkannt8) ; auch Baumgarten weist, in einem anderen
Zusammenhange allerdings, mit Nachdruck darauf hin.
Doch wird noch lange der Egoismus einzelner oder
ganzer Gruppen den Fortschritt hemmen und die
Geduld eines humanen Philosophen auf eine harte Probe
stellen. Man kann deshalb verstehen, dass dieser
bisweilen missmutig wird. Doch hat Baumgarten solcher
Stimmung wohl allzusehr nachgegeben, wenn er schreibt:
,,So fühlt man sich bei Bezugnahme auf die Idee der
Sittlichkeit, wodurch erst der eigentliche philosophische Standpunkt

gewonnen wird, unwillkürlich gedrängt, alle
Einzelheiten beiseite lassend, einen durchgreifenden Systemwechsel

zn postulieren." Verstösst er nicht damit gegen
die eigene Aussage, dass sich im Rechte, soll es seiner
Ordnungsfunktion genügen, nur das durchsetzen lässt, was
dem jeweiligen Entwicklungsstadium der Gesellschaft
entspricht? Macht man sich doch heute keine Vorstellung
davon, wie die wirtschaftliche Produktion auf einer,
den Lebensbedürfnissen angemessenen Höhe gehalten
werden könnte, wenn alle Impulse ausgeschaltet wären,
welche Egoismus und Selbsterhaltungstrieb dem Menschen
geben. Eine „Planwirtschaft" wird — es ist zu hoffen —

einmal kommen, aber einstweilen kaum auf einem andern
Wege, als dem weiten und mühsamen, den wir oben
beschrieben haben. Dass aber die staatliche Gesetzgebung
sie auf einmal schaffen sollte — man könnte glauben,
Baumgarten verstehe etwas Derartiges unter einem
durchgreifenden Systemwechsel — muss, für lange Zeit wenigstens,

als ausgeschlossen gelten. So wenig im einzelnen die
wirtschaftlichen Vorgänge der Wissenschaft gegenwärtig
schon vollständig klar sind, reichen doch ihre Kenntnisse
aus, um dies als unmöglich festzustellen. Infolgedessen
werden oft privatrechtliche Entscheidungen an Voraus-

8) Vgl. Ger mann, Imperative und autonome Rechtsauffassung,

Zeitschrift f. Schweiz. Recht, Rd. 46, S. 183 ff.



278 Prof. August Simonius :

Setzungen gebunden bleiben, die sie trotz aller Bemühungen

nur bedingt als gerecht erscheinen lassen; dennoch
verdienen die Leistungen des Privatrechtes und seiner
Wissenschaft Anerkennung durch den Rechtsphilosophen.
In keinem Teile des Rechtes ist die Verbreitung der
sozialen Gefühle im 19. Jahrhundert deutlicher
hervorgetreten. Beispiele dafür zu bringen, wäre überflüssig.
Das Privatrecht hat zuerst auch den für den
sittlichen Fortschritt so wichtigen Schutz der Persönlichkeit

ausgebaut, und endlich ist die moderne
privatrechtliche Vertragslehre geeignet, den Ausgangspunkt
nicht nur für die oben erwähnte autonome
Rechtsschöpfung, sondern auch für eine weitere Entwicklung
des Völkerrechtes zu bilden.

Baumgarten erwartet übrigens selbst entscheidende
Besserung der Verhältnisse zunächst von einer
internationalen Verständigung; so schreibt er, der schwerste
„Stein des Anstosses" sei „die Verteilung der Welt an
eine grosse Zahl souveräner Staaten", „die eine vernünftige
Organisation des Wirtschaftslebens unmöglich macht".

Dass im Strafrecht in erster Linie die Lehre vom
Zweck der Strafe einer philosophischen Unterlage bedarf,
wird allgemein anerkannt. Es ist darum überaus interessant,

zu sehen, wie sich Baumgartens eigene Ansicht über
diesen Zweck unter dem Einfluss seiner Weltanschauung
allmählich geändert hat. Früher versuchte er (in der
„Wissenschaft vom Rechte") den Vergeltungsgedanken
sittlich zu begründen, jetzt stellt er (in der Rechtsphilosophie,

noch deutlicher in einer seither erschienenen
Abhandlung)9) die Besserung des Täters, als vom eudämo-
nistischen Prinzip gefordert, in den Vordergrund, wobei er,
allerdings zugleich „im Interesse der Gesellschaft, der
Strafe ihren generalprävenierenden Charakter wahren"
will. Der Vergeltungstrieb dagegen wird als Wirkung
eines auf einer primitiveren Kulturstufe unentbehrlichen
Schutzinstinktes gedeutet.

9) In der Festschrift für Stooss, 1929.



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 279

Das Völkerrecht ist nach Baumgarten der für die
Philosophie wichtigste Rechtsteil. Das trifft durchaus zu;
denn der Ausbau des Völkerrechtes bildet, wie wir sahen,
eine unerlässliche Bedingung für jeden nennenswerten
sozialen Fortschritt. Nun wüsste ich nichts, was dem
Völkerrecht besser dienen könnte als ein metaphysisch
begründeter Optimismus, wie er Baumgartens ganze
Philosophie durchdringt; denn in der Praxis des Völkerrechtes

macht sich immer noch ein Skeptizismus geltend,
dessen wissenschaftliche Begründung zwar veraltet, dessen

Wirkung aber deswegen nicht minder verderblich ist.
Im einzelnen scheint mir das Völkerrecht aus

Baumgartens Philosophie vor allem folgenden Gewinn ziehen zu
können: es wird gegenwärtig bei den Völkerrechtslehren
darüber gestritten, ob sich das Völkerrecht nur an die
Staaten oder auch an deren Angehörige wendet. Die
gegenwärtig, namentlich auf dem Kontinente, noch
herrschende Ansicht betrachtet die Staaten als einzige
Subjekte des Völkerrechtes. Gegen diese Theorie liess sich
jedoch einwenden, dass sie schon dem geltenden Völkerrechte

widerspricht, indem sich hier die Tendenz abzeichnet,

Rechte und Pflichten einzelner anzuerkennen10). Ferner
bietet sie die Möglichkeit, aus einer absoluten
Souveränitätslehre die Befugnis zu einseitiger Aufhebung
völkerrechtlicher Pflichten abzuleiten, und endlich setzt sie

vernünftigerweise, was in der Völkerrechtsliteratur selten
beachtet wird, die Organtheorie der juristischen Person
voraus11); denn sobald man annimmt, auch ohne zur
alten Fiktionstheorie zurückzukehren, die Betrachtung
des Staates als Subjekt von Rechten und Pflichten sei
eine technische Konstruktion, welche auf der Verwendung
irgendwelcher Fiktionen beruht, bleibt schliesslich auch
nur eine Fiktion als Grundlage des Völkerrechtes. Dies

10) Vgl. u. a. J. L. Brierly, Le fondement du caractère
obligatoire du droit international, Recueil des cours de l'académie
de droit international de la Haye, Tome 23, 1928.

") Vgl. Brierly, a. a. O. S. 62, und die dort Zitierten.



280 Prof. August Simonius :

entspricht aber nicht der Bedeutung, welche das
allgemeine Rechtsbewusstsein den auf Herkommen und
Verträgen beruhenden Regeln des Völkerrechtes beilegt. —
Baumgarten hat dem Wesen der juristischen Person eine

wichtige methodologische Untersuchung gewidmet. Die
Einzelheiten dieser Untersuchung, welche schon in der
„Wissenschaft vom Rechte" erscheint, zu diskutieren,
würde hier zu weit führen. Ich möchte mir vorbehalten,
bei einer anderen Gelegenheit darauf zurückzukommen.
In diesem Zusammenhange genügt die Feststellung, dass

Baumgarten, wie ich glaube, mit der Annahme recht hat,
die Verpflichtung einer juristischen Person sei eine
Fiktion, in Wahrheit handle es sich stets um Verbindlichkeiten

der Mitglieder oder, wie er denkt, wenigstens
einzelner unter ihnen. Die Fiktion ist im Privatrecht ein
bequemes Mittel, um u. a. ein bestimmtes Haftungsverhältnis

für gemeinsame Pflichten auf einfache Weise zur
Darstellung zu bringen. Die Staatsrechtslehre hat, wie
wir sehen werden, den Staat als juristische Person zu
betrachten; auch sie verwendet deshalb diese Fiktion.
Wie weit dieselbe im Völkerrechte brauchbar ist, hat die
Völkerrechtstheorie zu entscheiden12). Sie wird auch den
Inhalt der völkerrechtlichen Verpflichtungen Einzelner zu
bestimmen haben.

Die Annahme, dass das Völkerrecht in Wirklichkeit
den Angehörigen der Staaten Pflichten auferlegt, ist aber
für Baumgarten nicht nur das Ergebnis dieser
methodologischen Untersuchung. Er stützt sie auch durch eine

rechtsphilosophische Überlegung. Wie bereits erwähnt,
ist für ihn die Unterwerfung unter das positive Recht
nur deshalb gerechtfertigt, weil dasselbe sittlich verbindlich

ist. Der Grund, warum eine Rechtspflicht schon
ohne Rücksicht auf die Folgen einer Verletzung erfüllt

12) Brierly, a. a. O. S. 68: „Traiter les Etats comme les
sujets d'une communauté internationale n'est pas un principe,
mais essentiellement une règle de commodité et surtout une règle
de procédure."



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 281

werden muss, ist der, dass das Gewissen des Verpflichteten

die Befolgung des Sittengebotes fordert. Jede wahre
Rechtspflicht ist zugleich sittliche Pflicht und kann
darum nur einem Wesen auferlegt sein, welches als Träger
eines Gewissens auch ethisch gebunden ist, somit nur
dem Menschen.

Einen Nachteil allerdings muss die Lehre von der
völkerrechtlichen Verpflichtung der einzelnen in Kauf
nehmen. Wenn das Recht eines Staates dem Völkerrechte

widerspricht, entsteht für dessen Angehörige eine
Pflichtenkollision. Dieser Fall tritt praktisch, in Friedenszeiten

wenigstens, äusserst selten ein, wie verschiedene
Völkerrechtslehrer auf Grund der geschichtlichen Erfahrung

nachgewiesen haben13). Denkbar ist er immerhin.
In welcher Weise der Konflikt zu lösen ist, kann nun
kein Rechtssatz bestimmen; darüber vermag, wie bei
einem Konflikt zwischen sittlicher und rechtlicher Pflicht,
nur das Gewissen des einzelnen zu entscheiden. Die
Gefahr solcher Kollisionen wird erst die Errichtung einer
Art „Weltbundesstaat" ganz ausschliessen, worin Baumgarten

den Abschluss der Entwicklung des Völkerrechtes
erblickt.

IV. Ist eine Rechtsphilosophie für die Rechtspolitik von
Bedeutung, so muss sie auch bei der Bestimmung rechtlicher

Grundbegriffe ihren Einfluss geltend machen;
sind diese Begriffe doch meist in früherer Zeit im Hinblick
auf ganz andere rechtspolitische Zwecke gebildet worden,
so dass es gilt, sollen sie weiter verwendbar sein,
ihren Inhalt sowohl mit der besser bekannten
soziologischen Wirklichkeit, als auch mit den neuen Zielen,
welche die Rechtsphilosophie angibt, in Einklang zu
bringen. Auf Baumgartens Untersuchungen über die

Begriffe Staat, Souveränität und subjektives Recht
wollen wir kurz eingehen.

13) Moore, International Law and Some Current Illusions,
S. 300, zitiert von Brierly, a. a. O. S. 70.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 49 19



282 Prof. August Simonius :

Man findet noch heute Begriffsbestimmungen des

Staates, welche stark an die Lehren der Juristen des
Absolutismus erinnern, die im Staat vor allem ein
Mittel für die Machtentfaltung ihres Fürsten sahen.
Dieser alte Gedanke beweist seine Lebenskraft, wenn die
Völkerrechtslehre stets wieder von Beziehungen der
„Mächte" spricht oder wenn, wie vor kurzem bei einem
deutschen Schriftsteller, als einziger Zweck des
Staatsrechtes die „Integration" erscheint, womit kaum etwas
anderes gemeint sein kann als Zusammenfassung der
Kräfte für die Aktion nach aussen.

Baumgarten sieht, gewiss mit besserem Rechte, im
Staate die zur Förderung des Gemeinwohls organisierte
Volksgemeinschaft, welche für die Rechtswissenschaft
als juristische Person Subjekt der Gesetzgebung, der
Verwaltung und der Rechtspflege sein soll. Der Jurist hat
aber, wie Baumgarten richtigerweise hervorhebt, auch
stets den Staatsbegriff zu beachten, den die Soziologie
auf Grund ihrer Beobachtung der tatsächlichen Beschaffenheit

der Staaten gebildet hat.

Es lässt sich nun allerdings fragen, ob die Rechtslehre
nicht versuchen sollte, ihren Staatsbegriff mehr, als Baumgarten

tut, der Wirklichkeit und damit auch dem
soziologischen Begriffe anzupassen. Die Soziologie hat
festgestellt, dass die Wirksamkeit des Staates auf bestimmte
Gebiete beschränkt ist, dass sie lange nicht alle
Lebensäusserungen seiner Bürger erfasst und dass neben dem
Staate noch andere Verbindungen bestehen, die gleichfalls

den Zwecken der Gesellschaft zu dienen haben.
Sollte der Jurist dem nicht Rechnung tragen und bei
der Definition des Staates auf die möglichen konkreten
Aufgaben desselben Rücksicht nehmen? Geht man z.B.
von derjenigen Aufgabe aus, die auf alle Fälle nur der
Staat lösen kann, so lässt sich dieser etwa bestimmen
als eine Vereinigung von Menschen, welche zur Verwirklichung

des Gemeinwohls auf einem bestimmten Gebiete



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 283

eine Rechtsordnung aufrechterhält14)15). Damit wäre weder
gesagt, dass der Staat die einzige Wohlfahrtszwecken
dienende Personenverbindung, noch dass er die einzige
Quelle des Rechtes sein müsse. Beides, namentlich aber
das letztere irrtümlich anzunehmen, verleitet jeder zu
weitgefasste juristische Staatsbegriff, was u. a. dem Völkerrechte

schädlich ist.
Auch der herkömmliche Begriff der Souveränität,

als der grundsätzlich absoluten Ungebundenheit des
Staates nach innen und aussen, trägt die Spuren der
fürstlichen Interessen, denen er ursprünglich zu dienen
hatte. Es ist klar, dass ein Rechtsphilosoph, wie
Baumgarten, bestrebt sein muss, ihn davon zu befreien; bildet

er doch sonst eines der grössten Hemmnisse für
die internationale Verständigung. Von ihm verführt, haben
Rechtsgelehrte gegen alle Evidenz sogar schon die juristische

Unmöglichkeit des Bundesstaates behaupten wollen.
Der Souveränitätsbegriff ist nur in der Bedeutung zu
erhalten, dass der Staat auf seinem Gebiete für bestimmte
Aufgaben, insbesondere für die Zwangsanwendung, in
der Regel allein zuständig ist; eine Teilung dieser
Zuständigkeit, wie z. B. innerhalb eines Bundesstaates
zwischen diesem und den Gliedstaaten, ist aber keineswegs

ausgeschlossen. —

Dem Begriff des subjektiven Rechtes wurde in
letzter Zeit mehrfach, insbesondere durch den französischen
Juristen Duguit16), sowohl vom soziologischen als vom

14 Mac Iver, The modern State, S. 22, gibt eine ausführlichere

Definition des Staates in diesem Sinne.
15) Wieweit zur Förderung des Gemeinwohls dem Staate

noch andere Aufgaben zuzuweisen sind, ist eine Frage der Rechtspolitik

im einzelnen. Für ihre Beantwortung sind vor allem
lokale Verhältnisse und Gewohnheiten massgebend. Auf dem
Kontinente pflegt man bekanntlich vom Staate mehr zu erwarten,
als in angelsächsischen Ländern.

le) Duguit, Le droit social, le droit individuel et la
transformation de l'Etat, 1922, sowie in seinen übrigen Werken. Gegen
ihn in Frankreich Gény, z. B. in Science et technique, Bd. 3, und
viele andere.



284 Prof. August Simonius :

philosophischen Standpunkt aus jede Berechtigung
abgesprochen ; denn ein dem Individuum zuerkanntes Eigenrecht

sollte weder mit seiner Stellung als Glied der Gesellschaft

noch mit dem sozialen Zwecke des Rechtes vereinbar
sein und infolgedessen den Fortschritt hemmen. Baumgarten

nimmt den Begriff in Schutz aus guten Gründen:
Die Berechtigung, sogar die Unentbehrlichkeit desselben

ergibt sich schon daraus, dass ihn selbst diejenigen, die ihn
theoretisch preisgeben, praktisch beibehalten, unter dem
Namen etwa einer „situation juridique active". Will
das Recht unter den Menschen, wie sie nun einmal sind
— und nähme es auf ihre natürliche Beschaffenheit keine
Rücksicht, könnte es nicht gelten —, eine Ordnung
herstellen, so ist es eben gezwungen, den einzelnen Befugnisse

und damit eine Machtstellung gegenüber anderen
einzuräumen. Auch die Rechtsphilosophie muss aber die
Anerkennung des subjektiven Rechtes verlangen; denn
für das Gemeinwohl ist Voraussetzung, dass das positive
Recht, als eine mit äusserer Autorität an den Menschen
herantretende Ordnung, „die Autonomie des Individuums
nicht allzusehr einschränke". Diese zur Verwirklichung
des eudämonistischen Zieles unentbehrliche Freiheitssphäre

kann jedoch nur durch Gewährung subjektiver
Rechte, privater gegen andere, und öffentlicher gegen
den Staat, sichergestellt werden. Darum ist es andererseits

auch wichtig, den Staat als juristische Person
anzusehen.

V. In Baumgartens „Rechtsphilosophie" nimmt die
Polemik einen breiten Raum ein; das wird denjenigen, der
sich in der modernen rechtsphilosophischen Literatur
auskennt, in keiner Weise wundern. Um aber die Akzente
dieser Polemik ganz zu verstehen, wird man nicht
vergessen dürfen, dass das Buch in erster Linie für ein deutsches

Publikum geschrieben ist.
Es konnte Baumgarten darum zunächst eine

Auseinandersetzung mit den namentlich in Deutschland noch



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 285

herrschenden Ansichten der neukantischen Schule nicht
umgehen; erklärt doch diese jede wissenschaftliche
Weltanschauung für schlechthin unmöglich. Diese Auseinandersetzung

bildet den Hauptgegenstand des frühern, bereits
genannten Werkes „Erkenntnis, Wissenschaft,
Philosophie", weshalb in der „Rechtsphilosophie" eine kurze
Andeutung genügte.

Die Widerlegung der kantischen Erkenntnistheorie
ist von solcher Bedeutung für Baumgartens Metaphysik,
dass sie auch hier eine Erwähnung verdient trotz der
Bedenken, welche sich gegen die Erörterung eines

derartigen Gegenstandes in einer juristischen Zeitschrift
erheben. Der Leser wird aber gebeten, wenn ihm
erkenntnistheoretische Probleme nicht geläufig sind, diesen
Abschnitt einfach zu überspringen.

Der Grund, warum die kantische, sog. kritische Philosophie

von vornherein die Möglichkeit einer wissenschaftlichen
Weltanschauung bestreitet, ist der, dass, wie sie behauptet,
der Mensch vom wahren Wesen der Dinge nie etwas wissen
wird. Jedes Erkennen besteht für sie in der Anwendung
von apriorischen, sog. reinen Verstandesbegriffen auf die
ungeordnete Vielheit der Empfindungen; so kann der
Verstand nie eigentlich aus sich heraustreten und alles,
dessen er sich bemächtigt, ist nur „Vorstellung" oder

„Erscheinung". Stellt er ein Ding als Ursache eines andern
fest, so beruht zunächst der kausale Zusammenhang
auf dem reinen Verstandesbegriffe der Kausalität. Aber
selbst der in der Erkenntnis eines jeden Dinges liegende
Begriff der Einheit ist eine Funktion des Verstandes.
Gegeben sind diesem nur die Empfindungen. Woher sie

kommen, ist ein Rätsel, das nie gelöst werden kann.
Demnach kennen die Einzelwissenschaften keinen anderen
Gegenstand als die Erscheinung; die kantische Lehre
lässt sie gewähren, ohne sich um ihre wahre Bedeutung
zu kümmern. Dass es aber unter diesen Umständen völlig
zwecklos wäre, nach dem Sinn der Welt und des menschlichen

Lebens in ihr zu forschen, ist ohne weiteres ein-



286 Prof. August Simonius :

leuchtend. Die einzigen Aufgaben, die der Philosophie
verbleiben, sind Definition und Klassifikation der „reinen
Verstandesbegriffe".

Auch alle moralischen Maximen gehören der Veit
der Erscheinungen an. Da aber doch die philosophische
Würde der Ethik gerettet werden soll, versucht man durch
künstliche, logisch keineswegs einwandfreie Mittel eine
letzte, rein formale „Sollensnorm" aufzustellen, dit zu
den Verstandesbegriffen gerechnet werden könnte. Die
Erfahrung lehrt, dass diese inhaltsleere Formel
vollständig unfähig ist, auf eine ethische oder rechtspolitische
Frage eine brauchbare Antwort zu geben17).

Von einer Lehre, welche in so hohem Masse dem
natürlichen Empfinden des Menschen widerspricht und
ihm so schwere intellektuelle Opfer auferlegt, wäre ein
strikter Beweis für ihre Richtigkeit zu verlangen gewesen.
Warum man das nicht getan hat, liegt, wie Baumgarten
in eingehender Untersuchung nachweist, darin, dass die
Lehre auf den ersten Blick eine Schwierigkeit zu beseitigen
scheint, die von jeher der Erkenntnistheorie Mühe bereitet
hat. Gemeint ist das Problem der Widersprüche, welche
jede Erkenntnis aufweist. Widerspruchsvoll ist das
gleichzeitige Erfassen der Vielheit und der Einheit, der einzelnen
Dinge und ihrer gesetzmässigen Zusammenhänge;
widerspruchsvoll ist an sich schon jede innere Erfahrung, in
der das Ich zugleich Subjekt und Objekt ist. Nun stellt
die kantische Erkenntnistheorie den radikalsten Versuch
dar, diese Antinomien zu beheben, indem als Subjekt der
Erkenntnis nicht das natürliche Ich angesehen wird,
sondern ein Ich, das überindividuell und Träger der reinen
Verstandesbegriffe ist. Die Einheit wird, wie wir sahen,
in dieses Ich zurückverlegt. Bei der inneren Erfahrung

17) Auch die Schwierigkeit, welche, wie oben erwähnt,
die Frage der sittlichen Verbindlichkeit des Rechtes bereitet,
beruht hauptsächlich darauf, dass es unmöglich ist, die positive,
heteronome Rechtsordnung mit einer rein formalen ethischen Norm
in eine klare Beziehung zu setzen (vgl. Baumgarten, S. 62).



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 287

ist dieses Ich Subjekt, das natürliche Ich Objekt. Doch
ist damit, wie Baumgarten ausführt, das gewünschte
Ziel nicht erreicht. Der Widerspruch in der äusseren

Erfahrung verschiebt sich nur in dieses auf nichts gegründete

Ich der reinen Verstandesbegriffe. In der inneren
Erfahrung kommt diese neue Antinomie zur alten hinzu;
denn diese besteht in Wirklichkeit weiter, da sich noch
immer die innere Erfahrung von der äusseren dadurch
unterscheidet, dass in jener doch irgendwie das Ich sich
selbst erkennt. Scheitert diese künstliche Lehre aber bei
der Auflösung der Widersprüche, so verliert sie jede
Berechtigung.

Baumgarten schliesst sich denjenigen Philosophen
an, welche dafür halten, dass diese Antinomien nicht
aufgelöst werden können, und ist infolgedessen der Ansicht,
die Erkenntnistheorie sollte davon absehen, immer wieder
fruchtlos, als einen „Stein der Weisen", einen widerspruchslosen

Anfang für das Denken zu suchen, und statt dessen

dem Erkennen gestatten, an den Antinomien vorbei
weiterzuschreiten. Aus seiner Untersuchung über dieses

Problem zieht aber Baumgarten den weiteren, für die
Wissenschaft äusserst wichtigen Schluss, dass die Widersprüche
des Erkennens keinen genügenden Grund für die Annahme
bilden, es sei nicht die Wirklichkeit, die man erkennt,
dass sie vielmehr als Folge einer in diesem Entwicklungsstadium

noch bestehenden Unvollkommenheit des
Verstandes zu deuten seien. Das Bewusstsein der Widersprüche
versteht dann der Metaphysiker als Ahnung eines

zukünftigen besseren Zustandes. Die Erkenntnis kann
allerdings gegenwärtig wegen dieser Unvollkommenheit ihrem
Gegenstande nicht ganz adäquat sein; der Mensch sieht
die Welt, aber er sieht sie nur, wie Baumgarten sich
ausdrückt, in einem trüben Spiegel. —

Diese Rückkehr zum Realismus gestattet nunmehr
wieder, von der Erkenntnis des Einzeldinges zum
philosophischen Weltbild vorzudringen. In ihrer Methode ist
die Philosophie nach Baumgarten den Einzelwissenschaf-



288 Prof. August Simonius:

ten nicht ganz entgegengesetzt. Sie unterscheidet sich
in der Hauptsache dadurch von ihnen, dass in ihr
intuitive Erkenntnis häufiger vorkommt und seltener durch
Induktion bestätigt werden kann. Doch vermögen auch
intuitiv erkannte Gesetzmässigkeiten allgemein
einzuleuchten, was sich schon in den Einzelwissenschaften
zeigt, besonders in der Psychologie.

VI. Bei Baumgarten findet man an vielen Stellen
Erörterungen, welche der Bekämpfung derjenigen
Sozialtheorie gelten, die den Staat als ein Wesen höchster
Ordnung ansieht und ihm das Wohl des viel tiefer stehenden
Menschen ohne Bedenken opfert. Die ganze
„Rechtsphilosophie" wird davon wie von einem roten Faden
durchzogen. Dass diese Theorie, welche, zu Ende
gedacht, den „siegreichen Krieg" als soziales Ideal erscheinen
lässt, noch heute vertreten wird, bedarf keines Beweises.
Ihre Wirkung haben wir schon bei der Besprechung des

Staatsbegriffes beobachtet. Sie tritt jetzt häufig in der
Gestalt einer „Geisteswissenschaft" auf, die den Staat
in die besondere Sphäre des „Geistes" erhebt, wodurch
sie ihn dem Zugriff der „gewöhnlichen" Wissenschaften,
namentlich der Soziologie, zu entziehen glaubt. Baumgarten

hat sich, um über die Unhaltbarkeit dieser
eigentümlichen Lehre keine Zweifel bestehen zu lassen, der
Mühe unterzogen, ihrer Entstehungsgeschichte
nachzugehen.

Die Annahme einer von der menschlichen Seele
losgelösten „Geisteswelt" stellt sich ihm zunächst als eine
unmittelbare Folge der kantischen Erkenntnistheorie dar.
Die Willkür, mit welcher Kant das System seiner
Kategorien aufgestellt hat, gab scheinbar das Recht, in diesen
Kreis alles aufzunehmen, was man für wertvoll hielt,
also auch den Staat; die vieldeutige Bezeichnung „Geist"
sollte das Fehlen einer wirklichen Begründung der
Verstandesbegriffe verdecken. Es ist die Philosophie der
Romantik, die diesen Weg beschritten hat. Bei Hegel



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 289

erscheint schliesslich der Staat als objektiver Geist, von
einem geradezu mystischen Glänze umgeben.

Doch könnte heutzutage die „geisteswissenschaftliche"
Staatslehre kaum noch in den Spuren Hegels

wandeln, wenn sie nicht auch von anderer Seite her
Unterstützung erhalten hätte.

Zunächst durch das Weiterleben der Staatsauffassung
des Absolutismus im 19. Jahrhundert, die den Staat zwar
äusseren Zwecken dienstbar macht, zugleich aber dazu
neigt, ihm alle Lebensäusserungen der Staatsangehörigen
zu unterwerfen. Dass es sogar eine demokratische Abart
dieser Auffassung gab, beweist die ursprüngliche Theorie
von der „République une et indivisible" in Frankreich.
Auch Kants Ethik ist, wie Baumgarten zeigt, dieser
absolutistischen Staatsauffassung dienstbar gemacht worden.

Kant hat die schon erwähnte „reine" Sollensnorm
in die Form des sog. kategorischen Imperativs gefasst,
wobei er ihr allerdings, wie die Neukantianer bedauernd
feststellen, doch wieder einen gewissen Inhalt gegeben
hat. Der kategorische Imperativ fordert, dass jeder seine
Pflicht nur um der Pflicht willen tue. Was war nun für
die Staatslenker bequemer, als auf die ethische Norm
zu pochen und dabei von den Untertanen zu verlangen, dass
sie jede Pflicht, die ihnen der Staat auferlegt, ohne Rücksicht

auf ihre persönliche Bestimmung erfüllen? Wieso
es kam, dass diese Pflichten schliesslich als Forderungen
des Gewissens angesehen wurden, kann nach Baumgarten
die Psychologie ohne Schwierigkeit erklären.

Der Staatsverherrlichung diente auch die von Gierke
begründete Organtheorie der juristischen Person; denn
nichts liegt näher, als den grösseren Organismus für
den wertvolleren anzusehen und dem grössten und
mächtigsten, dem Staate, den ersten Rang zuzuweisen.
Die Widerlegung dieser Lehre hat Baumgarten in der
erwähnten Untersuchung über die juristische Person

vorgenommen. Gierke stand selbst, so sehr er auch
andern Korporationen gerecht zu werden versuchte, unter



290 Prof. August Simonius :

dem Einfluss der absolutistischen Staatsauffassung, sonst
hätte ihm auffallen müssen, dass der Vergleich des
Verbandes mit einem Organismus schon deshalb hinkt, weil
bei jenem im Gegensatz zu diesem die Existenz der
Glieder niemals im Ganzen aufgeht.

Die stärksten Impulse aber, welche in diese Richtung

treiben, sind — eine Feststellung, auf welche Baumgarten

besonderes Gewicht legt — in der Sphäre des
Unterbewussten zu suchen. Wie wäre anders die Befriedigung

zu erklären, welche die Machtentfaltung des

eigenen Staates bei denjenigen auslöst, deren persönliche
Interessen dadurch auf das empfindlichste verletzt werden,
oder die Verfälschung des wissenschaftlichen Urteils
besonnener Forscher, wenn das Ansehen dieses Staates in
Frage steht?

Baumgarten nimmt an, dass sich innerhalb grösserer
Staaten unter dem Einfluss einer, zunächst den
Interessen politischer und wirtschaftlicher Führer dienenden
Ideologie, welche die Macht des Staates als seinen höchsten
Zweck preist, eine dieser unterbewussten Kräfte auslöst,

deren Wirkung im Gesellschaftsleben wir schon
begegnet sind. Diese Kraft nennt er den „kollektiven
Machtwillen"; sie bildet ihrerseits dann wieder die mächtigste
Stütze der erwähnten Ideologie. Als das gegenwärtig
grösste Hindernis für die Verwirklichung des Gemeinwohls
ist sie zu bekämpfen. Dass dies mit Erfolg geschehen kann,
wurde bereits gesagt. Auch der entgegengesetzten Tendenz

dient übrigens, wie die überraschende Zunahme der
sozialen Gesinnung in unsrer Zeit anzunehmen gestattet,
eine im Unterbewusstsein tätige Kraft18).

ls) Die Bezeichnung „kollektiver Machtwille", die sich auf
stark auffallende Tatsachen stützt, welche die Annahme einer in
dieser bestimmten Richtung wirkenden unterbewussten Kraft
nahelegen, ist wohl nur als Notbehelf gedacht. Es wird noch
schwieriger Untersuchungen bedürfen, um über diese im
Unterbewusstsein tätigen Kräfte etwas Genaueres aussagen zu können.
Wie schwer wird es nur schon sein, ihre Wirkung von dem Einfluss
zu unterscheiden, den bewusstes Handeln bestimmter Personen



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 291

VII. Stützt sich die Rechtsphilosophie auf eine
wissenschaftliche Weltanschauung, so vermag sie dem
Einwand zu begegnen, der vom marxistischen Standpunkte
gegen jede Soziallehre erhoben wird19).

in der Gesellschaft ausübt. Ich glaube nicht, dass Baumgarten
dies verkennt, wenn ihn auch der Eifer in der Diskussion
da und dort zu bestimmteren Behauptungen hinreisst. Er scheint
übrigens in der „Rechtsphilosophie" an der früher (vgl. „Die
Gesamtpersönlichkeit im Lichte der Jurisprudenz und der
Rechtsphilosophie", Schweizer. Zeitschr. f. Strafrecht, 40. Jahrg., S.58ff.)
geäusserten Ansicht nicht mehr festzuhalten, dass den Staaten,
wie dies einzelne Naturforscher von den Organismen annehmen,
besondere Zielkräfte innewohnen, die er Sozialentelechien nannte.
Gegen diese Lehre, die ihn in bedenkliche Nähe der Organtheorie
geführt hatte, konnte geltend gemacht werden, dass die Staaten
ihre Gestalt im Laufe der Geschichte doch zu sehr verändern,
um geradezu als Naturerscheinungen angesehen zu werden,
und insbesondere, dass ihre Angehörigen meist noch in anderen
Verbindungen stehen, welche oft auf sie eine viel tiefere Wirkung
ausüben als der Staat.

Einstweilen wissen wir nicht sehr viel mehr über diese Dinge,
als die historische Rechtsschule. Diese wurde zur Annahme
eines „Volksgeistes" durch die Beobachtung geführt, dass die
Ergebnisse der Rechtsentwicklung in vielem weit über die bewussten
Pläne einzelner hinausgehen. Seither haben immerhin auch
Psychologie und Erkenntnistheorie angefangen, mit dem Unter-
bewussten zu rechnen. Für die Rechtsphilosophie ergibt sich daraus
folgendes: wir stellen im Gesellschaftsleben Tatsachen fest, die
gegenwärtig nur sehr schwer anders als durch die Annahme unter-
bewusster Kräfte erklärt werden können. Diese wissenschaftliche
Hypothese ist der Philosoph gezwungen, zu beachten und, wie
Baumgarten es tut, in einer Metaphysik zu verwerten. Andererseits

zeigt schon die historische Erfahrung, dass, was auch diese
Kräfte sein mögen, das bewusste Handeln nicht nur von ihnen
unterstützt werden kann, sondern auch gegen sie' aufzukommen
vermag. Darum empfiehlt es sich für die Rechtspolitik und für
die Rechtswissenschaft überhaupt, wenn sie vor der Frage der
Anwendung ethischer Prinzipien im Rechte steht, das Unter-
bewusste gänzlich beiseite zu lassen. Dies nicht beachtet zu haben,
ist einer der grössten methodischen Fehler der historischen Rechtsschule

gewesen. (Vgl. oben S. 270.)
19) Vgl. als Vertreter dieser Richtung neuerdings Mannheim,

Ideologie und Utopie, 1929.



292 Prof. August Simonius :

Bekanntlich behaupten Marx und seine Nachfolger,
dass ein soziales Ideal nur das Spiegelbild wirtschaftlicher
Interessen einer bestimmten Klasse sei und darum keinen
Anspruch auf Wahrheit erheben dürfe. Daran ist insofern
etwas richtig, als Interessen, ökonomischer und anderer
Art, auf die Idealbildung einen Einfluss ausüben können
und es auch oft getan haben20). Je mehr eine Soziallehre

jedoch sich auf die wissenschaftliche Erfahrung
stützt, mit desto grösserer Sicherheit vermag sie diese

Fehlerquelle auszuschalten. Soweit die marxistische
Theorie die Objektivität der Wissenschaft überhaupt
leugnet, ist sie dagegen Schon aus der Erwägung
abzulehnen, dass sie damit zuerst die Wahrheit ihrer eigenen
Aussagen in Frage stellt.

VIII. Dass Baumgartens Einstellung zu den
rechtsphilosophischen Problemen eine gewisse Ähnlichkeit mit
den Lehren des Naturrechtes der Aufklärung zeigt, dürfte
vielleicht schon aufgefallen sein. Jedenfalls liegt ein
Vergleich sehr nahe, umsomehr als neuerdings nicht selten
das Heil der Bechtsphilosophie in einer Erneuerung dieses
Naturrechtes gesehen wird. Zunächst werden die starken
Gegensätze auffallen. Die metaphysische Basis ist bei
Baumgarten breiter und tragfähiger; sie ist nicht
nur die oft in recht oberflächlicher Weise festgestellte
„Natur des Menschen", sondern die mit Hilfe der
wissenschaftlichen Erfahrung bestimmte Aufgabe desselben
in der Weltentwicklung. Über die Art, wie das soziale
Ideal im Rechte zu verwirklichen ist, besteht grössere
Klarheit; es kann sich nur um ein langsames Durchsetzen
im Kampfe gegen bewusste und unbewusste Mächte
handeln. Das Gemeinwohl als Ziel der gesellschaftlichen
Entwicklung ist weiter gefasst. Zur Freiheit ist namentlich
noch die Solidarität hinzugekommen.

20) Vgl. Baumgarten, S. 74; u. a. auch Krabbe, a. a. O.
S. 175 ff.



Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft. 293

Doch sind auch die Berührungspunkte sehr zahlreich :

mit der Aufklärung hat Baumgarten gemeinsam den
Glauben an den zukünftigen Sieg der Vernunft innerhalb
der Gesellschaft, und was ihn ganz besonders mit den
Vertretern des Naturrechtes verbindet, ist die wahrhaft
humane Gesinnung, die sich in seiner Philosophie äussert.
So betrachtet er als seine Bundesgenossen nicht nur gleich-
gesinnte Philosophen, sondern alle, die sich um das
Gemeinwohl ernstlich bemühen. Es kann darum nicht
wundernehmen, wenn er sich mit einem H. G. Wells
verwandt fühlt, und es als eine des Philosophen würdige
Aufgabe ansieht, auch für ein Zukunftsbild der
Gesellschaft, wie es dieser gedankenreiche englische Schriftsteller
in: ,,The world of William Clissold" und in anderen
Werken entwirft, die metaphysischen Grundlagen zu
finden. —


	Wissenschaftliche Weltanschauung und Rechtswissenschaft : zur Rechtsphilosophie Arthur Baumgartens

