
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 49 (1930)

Artikel: Le conflit du droit naturel et de la loi positive

Autor: Geny, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le conflit du droit naturel et de la loi positive.

Par M. FRANÇOIS GENY,
professeur à la Faculté de Droit de Nancy.1)

Les problèmes, que soulèvent la notion du droit naturel,
c'est-à-dire d'un prototype de justice que l'ordre
providentiel du monde impose à la raison, et son opposition
au droit positif, soit aux prescriptions effectivement
formulées par l'autorité sociale, reconnue ou subie, en un
temps et pour un pays donnés, sont à la base de toute
investigation juridique et commandent toutes les règles, qui
président à la conduite des hommes vivant en société.

Ces problèmes, pourtant, jouissent de fortunes singulières.

Tantôt, ils entraînent les esprits, prompts à
l'enthousiasme et attirés vers l'idéal. Tantôt, ils rebutent,
par leurs obscurités mêmes, ceux qui ont charge d'assurer
les destinées, pressantes et inéluctables, de l'humanité.

Vers le milieu du dix-neuvième siècle, alors qu'étaient
tombées peu à peu les illusions grandioses de l'âge précédent,

sous les influences successives, de l'École historique
du droit, du positivisme philosophique, du culte idolâtrique
de l'État, une doctrine se constituait en Europe,
correspondant assez bien aux tendances réalistes et utilitaires
de l'Angleterre, favorisant les visées déjà menaçantes dé

l'impérialisme allemand, acceptée même par certains
coryphées de la pensée française, et, suivant laquelle, il
est vain de demander aux spéculations de l'esprit les
directions dont a besoin la vie sociale, l'État a, d'ailleurs,
toute puissance pour les formuler, il n'est de droit que
positif. De 1860 à 1890 surtout, ,,l'horreur du droit
naturel" pénétrait tous les juristes européens, ou peu s'en
faut, et les inclinait vers un positivisme absolu dans le
domaine du droit.

l) Conférance à la Société zurichoise dejuristes,le21mars 1929.



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 93

Depuis lors, les choses ont bien changé. Grâce aux
vues d'une philosophie plus large, et aussi parce qu'on
sentait que la constitution même de l'État dépendait de

règles situées au-dessus de lui, parce que semblables règles
pouvaient seules inspirer une législation rationnelle, parce
que l'insuffisance même des lois écrites ne trouvait un
remède adéquat que dans les directions venues d'un autre
domaine, parce qu'enfin l'ordre international postulait
un règlement spécifique, puisé dans une source indépendante

des États, on est revenu, sous la pression des nécessités

sociales élémentaires, à reconnaître — en dépit du
flottement des idées et de l'incertitude des formules —•

l'existence objective de ce que beaucoup de juristes ont
timidement désigné par les expressions équivoques de „droit
idéal" ou „droit supérieur", de ce que je veux continuer
d'appeler plus franchement le „droit naturel".

Mais, tout n'est pas dit par là. Et, la notion de droit
naturel étant tenue pour indispensable, les questions se

pressent encore, quand on veut en préciser la nature et
la portée. Le droit naturel se sépare-t-il proprement de la
morale sociale, ou bien n'y a-t-il d'elle à lui qu'une différence

de sanction, qui, susceptible de se réduire par les

affinements de la civilisation, ne constituerait qu'une
démarcation variable et peu profonde? Faut-il en
distinguer nettement 1',.économie", ou ne devrait-on pas plutôt

voir, en celle-ci, un élément intégrant de la justice?
Cette justice elle-même sera-t-elle une et immuable?
Du moins, semble-t-il, si l'on veut en maintenir la valeur
effective, qu'il convienne de discerner, autour d'un centre,
ferme et fixe, à base strictement morale, une enveloppe,
incessamment renouvelée et faite de considérations
contingentes, qui naissent, se transforment et meurent, pour
le plein développement de l'ordre social.

Comment, surtout, déterminer le contenu du droit
naturel, si, faisant abstraction de la révélation divine, on se

laisse uniquement guider par la raison et la conscience,

aux prises avec toutes les fluctuations d'une nature des



94 Prof. François Geny:

choses le plus souvent insaisissable, et qu'il s'agit de
dominer, pour l'assujettir aux fins suprêmes de la justice?
Ici se dressent les plus grosses difficultés. Le sujet, qui a
été, maintes fois, étudié au cours des siècles, doit constamment

être repris, en tenant compte du mouvement
ininterrompu de la vie sociale. Et il semble que ce ne soit
que peu à peu, et par une conjugaison adroitement organisée
d'efforts collectifs qu'on puisse arriver à une construction

d'ensemble.
Toutefois, sans attendre qu'on ait pu spécifier un

contenu, à peu près plein, des préceptes du droit naturel,
il est de ces préceptes, qui sont tenus, d'ores et déjà, pour
incontestables, sous le dictamen de la conscience, et par
les simples suggestions de la raison, que confirme la
tradition, à la fois immémoriale et progressive, de
l'humanité.— Au premier rang se placent les principes, qui
consacrent ce qu'on a appelé 1',,ordre individualiste",
soit un ensemble de droits subjectifs ou libertés indispensables

pour permettre à l'homme de vivre et d'atteindre
la fin que lui assigne sa nature : liberté individuelle proprement

dite complétée par l'inviolabilité du domicile, liberté
d'opinion, liberté religieuse, liberté du travail, du commerce
ou de l'industrie, avec leurs prolongements dans les libertés
de réunion, d'association, d'enseignement, de la presse.
A quoi se rattachent le principe de l'égalité de droits
entre les hommes, le principe de la sûreté personnelle,
le principe de propriété permettant à chacun de conserver
ce qu'il a acquis par occupation légitime ou par son effort:
ces libertés et ces principes comportant, d'ailleurs, des
modifications ou tempéraments, qui n'en atteignent pas
le fonds devant rester inviolable. Il y faut ajouter un
statut de famille permettant à la race de se maintenir,
d'une façon régulière, avec le mariage, la parenté, les
pouvoirs protecteurs, puissance maritale, puissance paternelle,
tutelle, et, comme ciment patrimonial indispensable
pour la cohésion des liens familiaux, le droit d'héridité ou
de succession ab intestat. — D'autre part, dans le domaine



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 95

des obligations ou engagements qui peuvent s'établir
entre les hommes, nous rencontrons également des principes

de justice incontestables, qui ne sont pas sans rapport
avec les précédents, tels que: Chacun doit observer les

engagements, qu'il a librement assumés par sa volonté;
— Chacun doit réparer le préjudice qu'il a causé à autrui
par sa faute; — Nul ne doit s'enrichir sans cause aux
dépens d'autrui. — Et, à côté de tous ces préceptes
traditionnels, un sentiment plus poussé de la solidarité
humaine tend à multiplier des prescriptions juridiques
capables de maintenir l'équilibre entre le fort et le faible, en
constituant, face aux „droits individuels", un „droit
social" qui en limite les excès. —• Ainsi apparaît, suffisamment

constitué déjà, un corps de règles élémentaires
dominant les rapports entre les hommes, et formant
un noyau substantiel de droit naturel; —-abstraction faite
des rapports du droit public et de ceux de l'ordre international,

que je laisse à part, pour simplifier le problème.
Tous ces principes tendent à reconnaître à l'homme,

sous le nom de droits subjectifs, certaines facultés ou
pouvoirs, essentiels pour remplir sa destinée.

Dans les sociétés humaines, parvenues à un certain
stade de civilisation, ces pouvoirs ne doivent plus dépendre
de la force de chacun. Ils seront assurés par une autorité
suprême, celle de l'État, seul capable de maîtriser les
volontés rebelles. Et l'État exprime la règle du droit,
devenant ainsi positif, par un acte formel, la loi, que
mettront en oeuvre l'Administration et la Justice publiques.

Or, il se peut que l'État, sous des influences diverses,
tenant souvent à l'imperfection des organes qui le constituent,

au lieu de consacrer le droit naturel, et de garantir
les pouvoirs, que celui-ci reconnaît aux sujets, fasse échec
à ces pouvoirs, heurte violemment les libertés individuelles
ou méconnaisse les préceptes élémentaires de la justice.
Il y aura lutte entre l'individu qui, conscient de son droit,
le réclame, le défend, le maintient, et l'État, qui, au lieu
de le protéger, l'outrage.



96 Prof. François Geny:

Ce conflit peut affecter mille formes. Il se traduit
dans les problèmes les plus délicats du droit public.

Pour en présenter ici l'aspect le plus caractéristique,
et le plus général en même temps, je le pose comme conflit
entre le droit naturel, représentant la justice immanente, et
la loi positive proprement dite, prise comme l'expression
la plus nette de l'autorité de l'État. (On dit quelquefois:
conflit entre la conscience individuelle et la loi. Formule
critiquable, parce qu'elle évoque un idéal subjectif, tandis
qu'à mes yeux l'idéal s'impose et ne doit pas prêter aux
interprétations diverses de chacun.)

I.
Ce conflit tragique entre le droit naturel et la loi positive

s'est exprimé, sous une forme magnifique, en deux
des plus belles oeuvres de la littérature et de la philosophie
helléniques: Antigone de Sophocle et Criton de Platon.

Dans Antigone, nous voyons la vaillante héroïne se

dresser ouvertement et hautement contre l'ordre injuste
de Créon, qui avait interdit de rendre les honneurs de la
sépulture à Polynice. Rappelons-nous sa fière réponse au
tyran, qui lui reproche d'avoir transgressé sa loi: „Oui,
car ce n'est pas Zeus, qui a promulgué pour moi cette
défense, et Diké, celle qui habite avec les dieux souterrains,
n'a pas établi de telles lois parmi les hommes; je ne croyais
pas non plus que ton édit eût assez de force pour donner
à un être mortel le pouvoir d'enfreindre les décrets divins,
qui n'ont jamais été écrits et qui sont immuables: ce n'est
pas d'aujourd'hui ni d'hier qu'ils existent; ils sont éternels
et personne ne sait à quel passé ils remontent." (Collection
des Universités de France : Sophocle, trad, franc. P. Mas-

queray, t. I, 1922, p. 93—94.) — Antigone préfère donc
suivre la loi naturelle ou divine, plutôt que d'obéir à
l'injonction arbitraire du tyran. Et, c'est au péril de sa vie.
La suite de sa réplique nous montre qu'elle ne l'ignore pas.
Elle accepte le supplice et la mort qui l'attendent, que,
de fait, elle subira.



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 97

Passons maintenant à l'austère, mais sublime, dialogue
de Platon. Socrate, à la veille de sa mort, a reçu la visite
de Criton, qui lui offre les moyens de fuir et le sollicite
de se dérober à l'exécution de l'odieuse condamnation
qu'il a encourue. Après hésitations, discussion et délibération,

Socrate, qui n'est pas un impulsif, refuse. Il décide
d'obéir aux lois, même injustes, d'Athènes. Et ici encore,
il convient de citer les raisons ou applications qu'il en
donne: „Suppose", dit-il à Criton, „qu'étant sur le point
de nous évader — appelle, d'ailleurs, la chose comme tu
voudras —, nous voyions venir à nous les lois et l'État,
qu'ils se dressent devant nous et nous interrogent ainsi:
Dis-nous, Socrate, qu'as-tu dessein de faire? Ce que tu
tentes, qu'est-ce autre chose que de vouloir nous détruire,
nous les lois, et tout l'État, autant qu'il est en ton pouvoir?
Crois-tu, vraiment, qu'un État puisse subsister, qu'il ne
soit pas renversé, lorsque les jugements rendus y sont
sans force, lorsque les particuliers peuvent en supprimer
l'effet et les détruire ?" (Collection des Universités de France,
Platon, trad, franç. M. Croiset, t. I, p. 226—-227). Telle
est l'attitude de Socrate. Si elle apparaît moins crâne,
moins flambante que celle d'Antigone, elle est tout aussi

courageuse. En définitive, Socrate refuse de sauver sa vie,
pour respecter la loi. Et, lui aussi, il va sciemment à la mort.

Je crois qu'en auscultant le sens profond et, si je puis
dire, la philosophie intime des deux cas ainsi mis en
présence, nous pouvons immédiatement en dégager quelques
directions précieuses.

Envisageons, en effet, le conflit signalé plus haut.
Quand nous le considérons a priori — dans le

domaine de la théorie spéculative —, il semble incontestable
que la justice doive l'emporter sur la loi écrite. Évidemment,

dirons-nous, c'est le vrai, c'est le juste, c'est le
donné, dont le règne s'impose avant tout et en face duquel
la décision du tyran, qui n'est que forme passagère et
arbitraire, ne saurait compter. Et ceci parait bien justifier
la protestation d'Antigone, qui représente la spontanéité

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 49. 7



98 Prof. François Geny:

de la conscience, et, en quelque sorte, le prime-saut de

l'instinct moral.
Oui. Mais cherchons à pénétrer plus au fond l'essence

même de la justice. Scrutons la, non pas en poète, en
imaginatif, en enthousiaste, mais en homme réfléchi, avec
notre raison plutôt qu'avec le sentiment. Nous y découvrons
sans peine ceci: La justice objective requiert, avant tout,
l'ordre général, en l'absence duquel les droits subjectifs
particuliers ne peuvent valoir et s'exercer. Or, l'ordre
général implique le respect du Pouvoir, du moment qu'il
est régulièrement constitué, même simplement accepté
en fait. C'est ce que suggère la raison. C'est ce qu'admettent,
en fait, toutes les nations. C'est ce qu'on reconnait également

dans l'ordre international. C'est aussi ce que proclame
la grande puissance spirituelle que représente l'Église catholique.

Or, le Pouvoir établi exprime sa volonté dans la loi
écrite faite et promulguée suivant la constitution. Ainsi
s'explique et se légitime, à nos yeux, l'attitude de Socrate,
s'inclinant devant le Pouvoir d'Athènes et subissant sa loi.

Elle s'explique si bien, conformément à la nature et
à la raison, qu'en principe, et comme direction générale,
elle devra l'emporter sur l'autre. La règle pratique de la
vie sociale sera la prédominance de l'autorité, plus spécialement

la prévalence de la loi écrite. D'autant mieux que le

juste objectif concret est souvent matière à doute. Nous

pouvons y croire très-fermement, sans être assurés de

ne pas nous tromper. Dans ces circonstances, la décision
de l'autorité, constituée avec toutes garanties, a pour elle
une présomption de justesse. Elle mérite provisoirement
la suprématie.

Il n'en reste pas moins que la loi écrite, oeuvre de

technique humaine, peut se mettre au travers du „donné".
Elle émane de la puissance effective du jour, issue elle-
même de majorités précaires, sujettes à erreur. Aussi
ne saurait-elle l'emporter, absolument et définitivement,
sur la justice immanente. Ici, la révolte d'Antigone va
reprendre l'avantage.



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 99

Il faut donc des redressements à notre solution
fondamentale. Ces redressements n'anéantiront pas le principe.
Ils ne devront intervenir qu'exceptionnellement, pour en
énerver certaines conséquences, qui se montreraient de

nature à ébranler, dans ses bases mêmes, le droit naturel.
Les correctifs, dont il s'agit, peuvent être de deux

sortes, ou comporter, en quelque façon, deux degrés:
Les uns, formant comme un premier degré, seront

puisés dans l'ordre positif lui-même, qui, sentant sa
faiblesse, cherche à s'affiner, à trouver en soi les moyens
de se redresser. Ce seront donc des moyens légaux, ou
politiques, comme tels, sujets à doute et à changement,
précaires en somme.

Les autres, que nous rencontrerons à un second degré,
viennent d'un domaine supérieur, du droit naturel lui-
même, affirmant et maintenant sa primauté nécessaire.
Ce sont des moyens de droit proprement dits, bien qu'extra-
légaux, d'ordre idéal. Ils seront infrangibles, mais d'un
emploi délicat.

Il nous faut passer successivement en revue ces deux
séries de moyens.

II.
Il est, d'abord, des tempéraments à la domination

de la loi positive, qui se tirent de celle-ci même. Grâce à la
puissance dont il jouit, le droit positif — telle jadis la lance
d'Achille — peut parfois guérir les maux qu'il occasionne.

Il le peut, en s'organisant, se disciplinant en quelque
mesure, et notamment en hiérarchisant ses préceptes,
d'après la source qui les produit, ou suivant la valeur
qu'il leur assigne. Pareille discrimination ne peut venir
que de la partie la plus élevée du droit positif: le droit
public ou constitutionnel, qui met en oeuvre la souveraineté
de l'État.

Préalablement, la Constitution, qui détermine, spécifie
et limite les pouvoirs publics de l'État, investis de la mission

de porter les règles de droit et de les ramener à exé-



100 Prof. François Geny:

cution, devra organiser et combiner ces pouvoirs, de façon
à restreindre leur emprise sur le domaine réservé du droit
naturel, et à rendre plus difficiles, plus compliquées, partant
moins fréquentes et moins graves, les atteintes qui lui
seraient portées. A cela tendent, dans la plupart des

pays modernes, les pièces les plus notables du mécanisme
constitutionnel de la législation, lesquelles établissent une
sorte d'équilibre et comme un balancement des pouvoirs
constitués dans cette vue.

A côté de ces précautions de forme, — sur lesquelles
je ne veux pas insister, — on peut trouver une protection
de fond, plus directe et plus pleine, des préceptes du droit
naturel, dans le système des lois constitutionnelles rigides.
On entend, par là, des lois, qui, en raison de leur origine
les rattachant à la constitution même du pays, sont
environnées d'un prestige spécial, et qui ne peuvent être
modifiées ou supprimées que, tout au plus, suivant les
involutions complexes d'une procédure de révision
constitutionnelle, les rendant, pratiquement, à peu près
intangibles. Étant ainsi supérieures aux lois ordinaires, — comme
celles-ci le sont aux décrets ou ordonnances réglementaires,

—• ces lois constitutionnelles rigides ne peuvent
être atteintes par elles. Il suffirait donc d'y couler les

préceptes du droit naturel, que l'on tient à mettre à l'abri
des emprises législatives, pour énerver à l'avance les lois
qui s'aviseraient de les enfreindre.

En suivant logiquement ces idées, on dirait: 1° que
toute proposition de loi, contraire aux lois constitutionnelles
rigides, doit être écartée par le Président de l'Assemblée,
à laquelle elle serait soumise, ou bien, au moyen de la question
préalable; 2° que contre l'application d'une loi heurtant la
constitution, on peut faire valoir, devant tout tribunal,
l'exception dite d'inconstitutionnalité; 3° que, même à
défaut de cette exception, un moyen devrait être organisé
de faire annuler la loi inconstitutionnelle; 4° qu'en tout
cas, l'application d'une loi semblable engage la responsabilité

de l'État législateur.



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 101

Si, maintenant, nous envisageons les choses in
concreto, d'après la pratique du droit public français (le seul

que je veuille considérer ici), nous constatons que ces
conclusions sont loin d'y être pleinement suivies. Il y a
bien le premier moyen indiqué: arrêt par le Président
de l'Assemblée ou question préalable. Mais il est purement
préventif, et, comme tel, manifestement insuffisant. Si le
législateur y a passé outre, il n'existe, contre sa loi, aucun
moyen de nullité direct. Nous n'avons plus, en France,
aucune Assemblée chargée d'empêcher les atteintes à la
Constitution, comme avait été le Sénat conservateur de la
Constitution de l'an VIII. Nos tribunaux, même administratifs,

répugnent à reconnaître, en ces hypothèses, la
responsabilité de l'État législateur. Sans doute, l'exception
d'inconstitutionnalité devrait être reçue devant toutes
les juridictions appelées à appliquer une loi, comme est

reçue l'exception d'illégalité contre l'application des
règlements qui dérogent à la loi. Elle l'est aux États-Unis
de l'Amérique du Nord. Elle ne l'est pas, en France, sous
prétexte de séparation des pouvoirs, et aussi parce qu'on
veut empêcher les tribunaux d'entraver l'action législative.
Mauvaises raisons, à mon avis, mais qui ont, jusqu'ici,
retenu notre jurisprudence.

Alors même qu'on se rejimberait contre ces résistances,
et que l'on admettrait, au moins comme moyens possibles
de faire respecter les lois constitutionnelles par le
législateur ordinaire, — outre les moyens préventifs incontestables

mais insuffisants, tels que la question préalable, —
l'exception d'inconstitutionnalité opposable devant toutes
les juridictions et la responsabilité de l'État législateur,
sous l'autorité du tribunal administratif supérieur, le
Conseil d'État, il resterait, à l'application pratique de ces

moyens, du point de vue où nous nous sommes placés ici,
une grosse difficulté. C'est que nos lois constitutionnelles,
incontestablement en vigueur en France (lois de 1875),
ne sont que des lois de forme. Elles règlent l'organisation
et le fonctionnement des Pouvoirs publics. C'est tout.



m Prof. François Geny:

Elles ne consacrent aucun principe de fond. Peut-on y
rattacher la déclaration des droits de l'homme et du citoyen,
dite déclaration de 1789, placée en tête de la Constitution
des 3—14 septembre 1791 Si on l'admet — ce qui est
douteux — on se trouve en présence d'un certain nombre
de principes abstraits, dont la portée est souvent indéfinie,
et, par la même inquiétante, tant qu'ils ne se précisent
pas dans les dispositions concrètes de lois ordinaires.

Cette difficulté —• si on la prend de plus haut et si
l'on en pénètre tout le sens —- nous révèle une infirmité
irrémédiable dans tous les correctifs, aux excès de la loi
positive, qu'on n'emprunte qu'aux lois constitutionnelles.
C'est que ces lois elles-mêmes, comme lois formelles,
participent nécessairement, inévitablement, à toutes les
défaillances, à toutes les faiblesses de la loi positive écrite,
attendu qu'elles ne sont pas autre chose. Si haute et si
perfectionnée qu'en soit la source, ces lois constitutionnelles,
oeuvres humaines, seront toujours, par quelque côté,
incomplètes, insuffisantes, imparfaites. Bien plus, elles

peuvent être mauvaises, contraires elles-même au droit
naturel; auquel cas, leur suprématie ne fera qu'aggraver
leur malfaisance. Rien d'étonnant à cela. Les défectuosités,
inhérentes à la technique, parce qu'elle est artifice, ne

peuvent disparaître dans le moyen technique qui en
constitue seulement raffinement, sans charger de nature.

Du moins, faudrait-il reconnaître un minimum de

„droit supérieur" à tout droit écrit quelconque. Et nos
grands publicistes français, Hauriou, Duguit, Michoud,
l'ont reconnu sous des dénominations diverses. Mais à quel
titre ce droit supérieur s'imposerait-il, au point de vue
strictement constitutionnel Il faudrait, pour le consacrer
effectivement, de nouveaux moyens, que nous n'avons pas
en France, comme vous les avez en Suisse: l'appel à

l'opinion par le referendum et l'initiative populaire. Encore
ces moyens, vous le savez, ne sont pas parfaits, même sur
un terrain préparé comme était le vôtre. Ils le seraient
moins encore dans un vaste pays, à la sensibilité frémis-



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 103

santé, comme est la France. Nous appréhendons qu'ils
ne nous exposent à de gros risques, qui compromettraient
plus qu'ils ne soutiendraient le „droit supérieur".

En somme, tant que nous sommes cantonnés sur le
domaine strictement constitutionnel, nous ne rencontrons
que des palliatifs aux abus de la loi positive. Si nous voulons

mieux, il faut franchir hardiment ce cercle formel et
fermé, il faut aborder résolument le domaine de la justice
objective.

III.
A défaut, donc, des moyens précédents, qui se

tenaient dans les strictes limites d'une légalité formelle,
nous envisagerons maintenant des moyens extra-légaux,
des moyens de force, qui peuvent, d'ailleurs, exceptionnellement,

être reconnus par la Constitution, cherchant des

contre-poids à la puissance de l'État, mais qui, en réalité,
restent en dehors du jeu normal des organes de la vie
nationale, car ils tendent directement à faire échec au
Pouvoir établi et à la loi positive qui exprime sa volonté.
En d'autres termes, et suivant une parole fameuse, en
réalité profonde sous son apparence brutale, qui n'a été
décriée et bafouée, que faute d'avoir été comprise, faute
surtout d'avoir été correctement appliquée, il s'agit,
désormais, de „sortir de la légalité pour rentrer dans
le droit".

Les moyens, que nous devons considérer ici, se
ramènent tous à ce que certaines des constitutions
révolutionnaires de la France ont nommé „la résistance à l'oppression",

susceptible de mille formes ou degrés, depuis la
simple inertie, qui évite de se plier aux injonctions tyran-
niques, jusqu'à l'insurrection, soit individuelle, soit
collective, qui dégénère aisément en révolution.

Ce problème du „droit à l'insurrection contre les

pouvoirs établis" a été étudié, avec une particulière di-
lection, par les philosophes, les théologiens, les canonistes.
Nous n'avons pas à nous montrer plus réservés qu'eux.



104 Prof. François Geny:

Nous devons aborder hardiment le problème en face, tel
qu'il est réellement, sans nous laisser entraver par des
scrupules de juristes cauteleux, ni par les appréhensions
de politiques trembleurs. Nous ne pouvons sacrifier
l'essence même du droit à la forme ,,nec propter vitam
vivendi perdere causas".

Supposons donc que le tyran, ou le parti qui en tient
la place, — la tyrannie du nombre est souvent la plus
intolérable, —- s'avise de méconnaître, outrageusement
et violemment, le droit naturel tenu pour incontestable,
par exemple qu'il supprime ou contrarie gravement
certaines libertés essentielles, sans lesquelles l'homme ne peut
poursuivre hautement sa vie, remplir pleinement sa
destinée, ou bien qu'il rompe arbitrairement les liens de
famille ou qu'il confisque impudemment les propriétés,
qu'il bouleverse les engagements conclus, quand on aura,
contre ces abus criants du pouvoir, épuisé toutes les

ressources légales, que pourra-t-on faire encore, si non se
refuser à obéir et aller jusqu'au bout des résistances?

Ici, toutefois, on nous arrête pour nous dire: Ce n'est
plus un problème de droit. Ce n'est qu'un fait, un événement

historique. Au fond, c'est le désordre, la révolte,
l'émeute, la révolution, que parfois rien ni personne ne
sauraient empêcher, qui, s'ils se produisent, peuvent
échouer ou réussir, mais réussir, en fait, seulement. Le
jurisconsulte n'a pas à les considérer; à aucun point de

vue, du moins, ne peut-il les légitimer. — J'estime qu'il
y a, à la base de ces raisonnements, une équivoque grave,
qu'il importe de dissiper. Assurément, on peut rencontrer,
et, effectivement, on rencontre, le plus souvent, dans la vie
sociale, de simples résistances de fait contre l'ordre établi,
qui ne sont que de purs désordres, des violations inadmissibles

de l'autorité de l'État. Contre ces désordres, celui-ci
se défendra, en les empêchant ou les réprimant, au besoin,

par la force, dont il est muni, à cet effet. Mais, il s'agit
de savoir si, dans certaines conditions judicieusement
reconnues et étroitement déterminées, le désordre pré-



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 105

tendu ou apparent, voire la contestation violente de

l'ordre établi, ne devient pas un droit (subjectif), j'entends
une faculté de vouloir et d'agir, qui doive être tenue pour
légitime et entrer même dans le cadre de ,,l'ordre
juridique". — On se récrie: Il y a contradiction dans les

termes. Le désordre ne saurait être ramené à l'ordre.
A quoi je réponds que le soi-disant désordre n'est ici que
le cri de révolte d'un idéal plus parfait, et qu'au témoignage
de l'expérience,—j'y reviendrai tout-à-l'heure, — les progrès
les plus décisifs de la civilisation et du droit ne sont conquis
qu'au prix des révolutions. — Toutefois, on nous objecte
encore, sous une forme plus pratique: Qu'importent ces
considérations spéculatives! En fait, il faut bien que
l'ordre établi se défende et cherche à mater la révolte.
Dès lors, toute discussion, sur la valeur de celle-ci, est
inutile et dépourvue d'intérêt: „Si l'insurrection triomphe",
a écrit un de nos publicistes les plus éminents,1) „le
Gouvernement, qui en sortira, ne fera certainement pas
poursuivre, pour attentat à la sûreté de l'État ou pour complot,
ceux auxquels il doit le pouvoir, et, si l'insurrection échoue,
il n'y aura pas un tribunal, qui ose déclarer qu'il n'y a pas
eu complot ou attentat à la sûreté de l'État, parce que le
Gouvernement était tyrannique et que l'intention de le

renverser était légitime." — Ce dilemme, d'apparence
rigoureuse, formulé pour un cas extrême, se maintient
mal devant la considération attentive des hypothèses, les

plus fréquentes, de résistance à l'oppression des lois
injustes ou despotiques. Pareille résistance implique toujours
l'idée d'une crise, morale ou sociale, plus ou moins grave
(les crises font d'ailleurs partie de l'ordre général du monde),
où règne, dans les consciences, quelque flottement, quelque
trouble même, sur la valeur profonde de la règle de droit
contestée. Sans qu'il soit besoin de prévoir un bouleversement

complet de la Constitution, ni même un changement
de régime gouvernemental, la crise, dont il s'agit, se

q L. Duguit, Traité de droit constitutionnel, 2ème éd,
t. III, 1923, p. 749 (§ 101).



•106 Prof. François Geny:

résoudra, un jour ou l'autre, et sa solution pourra aboutir
au triomphe de ce „droit supérieur", qu'on opposait au
droit positivement établi. En pareil cas, bien que le

changement effectif du droit ne soit définitivement réalisé

que par la promulgation d'une loi nouvelle, on peut, si
l'on en admet la légitimité, tenir pour licites les faits de
résistance à la loi, qui auraient devancé ce changement;
et même, à défaut d'une mutation formelle du droit positif,
on pourra, sur le fondement d'une faculté de critique
prudemment reconnue, absoudre, faute d'intention
coupable, certains agissements contraires aux prohibitions
formelles de la loi. Que si l'on est allé jusqu'à la révolution
proprement dite, encore faut-il marquer à quel signe on la
tiendra pour définitivement acquise et sous quelles conditions

on en devra légitimer les résultats. •—- Il n'est donc,
ni absurde, ni superflu, il est, tout au rebours, nécessaire,
indispensable, de parler d'un droit à l'insurrection et de
considérer la résistance à l'oppression comme une
véritable institution juridique.

Le problème étant ainsi nettement posé comme
problème de droit, nous pouvons, avant d'en tenter la
solution directe, nous demander s'il n'existe pas des

prodromes, des indications, des encouragements, en vue
d'un dénouement favorable au droit naturel.

Or, nous pouvons, je crois, faire valoir, tout d'abord,
un sentiment profond et comme un instinct moral irrésistible

à l'appui de ce dénouement. En réalité, il n'est pas
un homme, qui, à un moment donné, ne se sente le droit,
bien plus, le devoir de se refuser aux injonctions, brutales
et arbitraires, d'un pouvoir tyrannique. Supposez que
celui-ci nous ordonne de maltraiter nos proches, ou, plus
simplement, de commettre un acte d'inhumanité ou de

flagrante injustice. Nous nous révoltons contre l'idée que
nous devrions néanmoins lui obéir. Nous poussons
intérieurement le cri vengeur d'Antigone devant Créon. Ou,
mieux encore, dirai-je sur cette noble terre de la libre



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 107

Helvétie, nous prenons hautement la fière attitude de

votre héros national, Guillaume Tell, en face de l'oppresseur

Gessler. Vous savez quels échos puissants et
sympathiques ce cri, cette attitude éveillent encore aujourd'hui
dans tous les coeurs. C'est la voix de l'opinion publique
s'associant au sentiment intime de l'individu, et qui, forte
de ce double appui, ne peut demeurer sans réaction dans
le for extérieur.

Rappelons-nous aussi la résistance, des habitants de

pays occupés, pendant la guerre, aux exigences tyranniques,
et souvent brutales, des envahisseurs. Cette résistance a été
admirée, louée, exaltée par tous les esprits indépendants.
Et notamment, dans la Belgique, foulée, malmenée, pillée
par la soldatesque ennemie, la grande et haute figure
du Cardinal Mercier, protestant contre les violations du
droit, encourageant la résistance de son peuple, est restée
la représentation éminente de l'éternelle Justice. Sans

doute, en pareil cas, il y avait une situation particulière,
en ce sens que le pouvoir légitime du pays était supplanté
par les envahisseurs, chez qui n'apparaît pas l'autorité,
à qui obéissance soit due. Il n' en restait pas moins que cette
autorité de fait devait être subie, jusqu'au jour pourtant,
où, méconnaissant violemment le droit, elle soulevait
toutes les consciences.

Et, si nous revenons à la situation normale d'un pays
régi par les autorités constitutionnelles, toutes les fois
que celles-ci outragent évidemment la justice, même sous
prétexte de légalité, des mouvements d'opinion se
produisent, tendant à excuser les résistances, parfois même
à les justifier et les approuver. Et ces mouvements ne
restent pas toujours confinés à une masse, qu'on pourrait
taxer d'aveuglement, ou, du moins, d'emballement
irréfléchi. Ils se prolongent jusqu'aux intellectuels, même

jusqu'aux magistrats, chargés de rendre la justice, pour
les inciter, quand ils ont à juger les prétendus faits de

rébellion, à une jurisprudence „lénitive", qui prépare
généralement un retour, plus ou moins prononcé, de la légalité



108 Prof. François Geny:

formelle à la vraie justice et au droit. — C'est ce qu'on a

pu observer dans toutes les crises de ce genre, qui se sont
produites en France: depuis le procès célèbre d'Armand
Carrel, poursuivi en 1832 pour provocation à la rébellion,
jusqu'aux résistances des catholiques contre les mesures
prises en exécution des lois portant atteinte à la liberté
religieuse, par une dénaturation des libertés d'association
ou d'enseignement et contre les spoliations consécutives
à la loi de séparation des Églises et de l'État du 9 décembre
1905, et en passant même par cette malheureuse „affaire",
qui a si profondément divisé les Français il y a quelque
trente-cinq ans. Dans tous ces cas, où les droits individuels
ont été, ou ont semblé (je ne tranche pas ce point),
méconnus, on a pu constater une révolte assez générale
de l'opinion, s'associant aux rébellions individuelles, une
extrême bienveillance et une application édulcorée dans
la mise en oeuvre de la loi critiquée, enfin, peu à peu et en
quelque mesure du moins, omission ou abolition volontaires

de celle-ci.
Ces mouvements sont encore plus fréquents, plus

décidés, plus énergiques en Angleterre, où le sens profond
du droit individuel amène, d'une part la justification des

révoltes contre les atteintes à la légalité protectrice de

l'individu, d'autre part, l'apologie de la résistance modérée
à la loi, estimée contraire au droit, résistance qu'on
apprécie et qu'on vante comme une cause certaine de progrès
pour la législation générale.

Et voilà ce que j'appellerai l'argument, instinctif et
expérimental, de cette discussion.

Si, maintenant, nous voulons compléter notre enquête,
en consultant ce qu'on peut nommer les autorités scientifiques

et juridiques en la matière, nous constatons que les

théologiens et canonistes, du Moyen-âge à nos jours, ont
accepté, sous des modalités et avec des réserves variables,
le principe d'un droit de résistance et de sédition, destiné
à lutter contre les décisions illégales ou les lois injustes.
Et, c'est ce principe, proclamé sous une forme nouvelle



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 109

par Locke (Du gouvernement civil, chap. XVII, nos 5—-11

et chap. XVIII, nos 11—26), qui reparaît, sous les noms de

„résistance à l'oppression", de „droit et devoir d'insurrection",

dans les Déclarations françaises de droits, de 1789

(art. 1) et de 1793 (art. 10/11, 33—-35). Le plan de Constitution,

présenté à la Convention nationale les 15 et 16

février 1793, et connu sous le nom de „Constitution
girondine", allait plus loin encore. Car, après avoir prévu
la résistance à l'oppression dans les articles 31 et 32 de

sa Déclaration des droits, il prétendait en régler le mode,
avec certaines précisions, dans ses titres VIII—-X.

Mais, laissons ces autorités, dont le développement et
l'appréciation critique nous entraîneraient trop loin, pour
aborder, directement et nous-mêmes, le problème.

Comment donc justifier, à titre de droit, la „résistance
à l'oppression des pouvoirs établis" Il est très important
d'être fixé sur ce point, non seulement pour le principe lui-
même, mais à fin de déterminer les modalités, conditions,
restrictions, extensions ou assouplissements qu'il comporte.
Car il ne saurait être absolu. — A cet égard, plusieurs
idées ont été proposées:

Les uns ont dit : Ce principe est fondé sur la nécessité,

ou, pour préciser, sur un „état de nécessité" („IVothstand").
Des circonstances majeures se présentent, parfois, dans
la vie sociale, qui nous justifient de sacrifier le droit
d'autrui à notre droit propre, quand celui-ci est évidemment

plus important que le premier. De même, ici, la sauvegarde

d'un bien essentiel de l'homme lui permettra de

passer outre aux exigences du Pouvoir, à l'autorité de

la loi positive. ,,Noth kennt kein Gebot." — Explication
qui affirme sans démontrer: car l'ordre assuré par
l'autorité n'est-il pas le bien le plus essentiel? Et comment
mesurer avec lui les autres biens? On ne nous fournit
aucun critère pour limiter la résistance.

D'autres, poussant plus avant, pensent trouver la
démonstration et le critère, à la fois désirables, dans la



HO Prof. François Geny:

notion de la „légitime défense". Et voici comment se peut
résumer l'argument. A l'origine de l'humanité, dit-on,
c'est „l'ère de la liberté primitive". Chacun se fait justice
à soi-même. Plus tard, l'État se constitue: il établit un
droit organisé et sanctionné régulièrement. Désormais,
nul ne se fait plus justice à lui-même. Toutefois, ce principe
nouveau comporte, en des cas graves, des dérogations
indispensables, où l'on voit reparaître, sous la forme de
résistance aux abus du despotisme, le „droit extérieur
à l'État", que soutient seule l'idée résiduelle de cette
„légitime défense", qui formait la règle dans „l'ère de la
liberté primitive" et qui se justifie toujours comme la
réaction naturelle de la victime de l'agression contre
celle-ci. — Cette explication est assurément supérieure
à la précédente. Elle rattache, du moins, la „résistance
à l'oppression" à un principe de justice incontestable et
peut permettre de lui tracer certains contours plus précis.
Cependant, je la crois encore insuffisante. Car, par cela

qu'elle suppose une réaction instinctive contre une agression

nettement caractérisée, elle implique, en sa notion
même, des conditions, qu'une métaphore hardie (et fausse)
pourrait seule reconnaître dans les circonstances motivant
l'insurrection. Et elle tend à limiter celle-ci, réduite
toujours à une simple défense, par des exigences, qui en
rendraient le secours absolument inadéquat aux besoins.

Je préfère donc, pour ma part, renonçant aux théories
abstraites appuyées à de trompeuses analogies, me placer
simplement, pour apprécier, d'un point de vue critique,
la résistance à l'oppression et en délimiter le champ, sur
le terrain mieux connu, où se déterminent tous les droits,
celui de ,,1'équilibre des intérêts en présence".

Ainsi orientés, nous constatons, avant tout, que le

principe essentiel du droit, consistant dans l'ordre à maintenir

au sein de la vie sociale, commande le respect de la
loi régulièrement établie. D'autre part, pourtant, la loi,
ayant comme raison d'être incontestable la consécration



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 111

et le maintien des droits individuels de l'homme, on conçoit
que si, loin de les affermir, elle les heurte, de parti pris,
contrairement à la Justice, elle justifie une réaction de

ces droits outragés, qui la dominent, comme le but domine
le moyen. Mais encore, cette réaction devra être strictement

limitée par la considération, que les droits individuels
eux-mêmes ont, pour leur protection, un besoin absolu
de l'ordre social et que, s'ils ébranlaient jusqu'à ses bases,

sous la seule garantie du jugement personnel de qui les

exerce, ils risqueraient de périr avec lui.
Dès lors, la considération, le balancement et la combinaison

des éléments divers, qui s'opposent et
s'entrechoquent, vont aboutir à nous permettre, d'une part, de

borner le droit de résistance par certaines exigences,
faute desquelles il serait intolérable, d'autre part, d'en
graduer l'ampleur et l'énergie, suivant la gravité des situations,

où il intervient légitimement.
C'est ainsi, tout d'abord, que nous subordonnerions

la légitimité de toute résistance à la loi aux conditions
suivantes: 1° Pareille résistance n'est admissible que pour
le maintien des droits individuels de l'homme. Car, ce

sont les seuls, dont la base naturelle soit assez fermement
établie, pour justifier une réaction contre le Pouvoir chargé
de les sauvegarder. Il ne faut pas oublier, d'ailleurs, que
la notion de ces droits individuels se développe singulièrement

par toutes les ramifications qui s'y rattachent, et
qu'elle embrasse, à la bien entendre, toutes les parties
essentielles de la Justice. —- 2° En tout cas, la défense de

ces droits contre la loi oppressive ne saurait être exercée

que par les individus mêmes, dont les droits sont foulés
aux pieds. Eux seuls, en effet, ont qualité, pour apprécier
la situation dont ils se plaignent et réagir contre le mal
qu'ils veulent écarter. Ici encore, il est vrai, une conception,

un peu large, de l'intérêt garanti par le droit, pourra
conduire à étendre notablement le cercle de ceux que touche
la méconnaissance flagrante d'un droit individuel
quelconque. Toutefois, la précision, faite plus haut, exclut,



112 Prof. François Geny:

du moins, de toute faculté de résistance à une loi, même
évidemment oppressive des droits des citoyens, les agents
de l'État. La question est particulièrement délicate pour
les agents de l'ordre judiciaire, les magistrats, dont c'est
la mission propre de dire le droit aux sujets. Sans doute,
leur conscience peut leur imposer de refuser l'application
de la loi, qu'ils estiment injuste. Et l'on en a vu obéir
à leur conscience, en quittant leur siège, en démissionnant.
On ne peut que s'incliner devant la noblesse de pareil geste.
Mais il y aurait de graves inconvénients à permettre au
juge de négliger ouvertement la loi, tout en restant en
fonctions. Et le principe, posé précédemment pour limiter
la résistance, savoir la sauvegarde du droit de l'individu
par lui-même, nous soustrait à ce résultat, d'approuver
une défaillance, qui mettrait en péril l'ordre social.
— 3° Pour que l'individu puisse opposer son droit
à la loi qui l'opprime, il faut que cette loi soit entachée
d'une injustice grave, évidente, irréparable. Naturellement,

tous ces points donneront souvent lieu à des
appréciations délicates. Et, leur diagnostic ne pourra, en bien
des cas, être fixé que par le mouvement général de l'opinion
publique, par un ensemble de réactions dirigées contre
la loi oppressive, quelquefois par la force irrésistible d'un
sentiment très profond. Encore faut-il qu'ils soient
reconnus. — 4° A quoi s'ajoute naturellement, que la
résistance, se présentant comme sanction nécessaire de la
Justice, ne pourra jamais se porter à des excès plus funestes

que le mal qu'elle prétend empêcher. Et c'est ce qui
condamne absolument le tyrannicide.

Ceci nous conduit — en supposant réunies les conditions

qui viennent d'être spécifiées — à distinguer aussi
divers degrés de la résistance légitime.

A un premier degré et, pour ainsi dire, au bas de

l'échelle, ce sera la simple inaction de l'intéressé, qui attend
l'exécution de la loi par l'autorité, refusant seulement d'y
coopérer activement. Cette résistance, purement passive,
n'est même pas prohibée spécialement par la loi, qui or-



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 113

ganise seulement les moyens d'en triompher par la
contrainte. On peut l'admettre largement, sans la subordonner
à des exigences trop strictes dans l'application des conditions

posées plus haut.
Mais, quand l'autorité publique intervient par la

force, la résistance devient facilement résistance défensive;
et c'est de celle-ci, constituant un deuxième degré, que la

légitimité commence à prêter à doute. Les considérations,
précédemment exposées, nous amènent cependant à la
tenir pour légitime, moyennant les conditions indiquées,
pourvu qu'elle ne trouble pas violemment l'ordre général.
C'est dire, qu'en principe, elle devrait se contenir au
domaine individuel et ne pas dégénérer en violences concertées,
voire simplement collectives, qui tendissent à ébranler la
puissance même de l'État. Tout, d'ailleurs, dépend ici
de la nature et de la gravité des injustices, contre lesquelles
on réagit. Et nous voici insensiblement conduits à un
nouveau stade de justice privée, formant comme un troisième
degré, et qui demande à être nettement circonscrit.

En effet, si, dépassant l'emprise sur les droits individuels

et la ligne des injustices particulières, la tyrannie
s'érige en système, pour sacrifier, de parti pris, les libertés
d'un chacun au caprice d'un clan tout-puissant, voire d'une
majorité intolérante, si non même d'un despote unique,
et si tous les moyens légaux ou individuels de résistance
ont été épuisés en vain, alors surgit, par la vertu, plus ou
moins consciente, d'aspirations communes, l'idée d'une
résistance proprement agressive, en réalité de
l'insurrection collective contre les pouvoirs établis. Et, bien
qu'elle se résolve en une question de force, comme, tout
de même, sur ses résultats va s'édifier le Droit, il n'est pas
superflu d'en apprécier aussi la légitimité. — Or, s'agissant
d'un trouble social extrêmement grave, susceptible
d'entraîner des ruines irréparables, on ne peut en accepter
le risque que comme moyen extrême de sortir d'une situation

autrement inextricable. Encore faut-il que cette
situation se soit montrée vraiment intolérable, en dépit

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band 49. 8



114 Prof. François Geny:

de tous les efforts régulièrement tentés pour l'abolir et
que l'insurrection s'appuie sur une opinion publique assez
évidemment favorable et sur des forces de réalisation
suffisantes pour en assurer, à peu près, le succès. A ces
conditions seulement, la révolution apparaîtra légitime,
dans la paix et l'assentiment général, qui en consacreront
définitivement les résultats.

Ainsi, nous arrivons, avec tous les théologiens, les

philosophes, les moralistes, avec les publicistes les plus
modernes, avec ceux, du moins, qui ont étudié la question
à fond, notamment avec les deux grands maîtres du
droit public français, tout récemment enlevés à la science

qu'ils ont si magnifiquement illustrée, Maurice Hauriou
et LéonDuguit, en parfait accord sur ce point, à reconnaître,
comme indispensable et légitimé par sa nécessité même,
cet ultimum subsidium, la résistance à l'oppression,
pouvant, dans les cas extrêmes, aller jusqu'à l'insurrection
et la révolution.

Je sais bien que les jurisconsultes, de la stricte
observance, ont accoutumé de se voiler la face devant les

révolutions, qu'ils se refusent nettement à faire entrer en
compte, sous prétexte qu'elles sont de pur fait, et que,
comme l'a dit l'un d'eux, „il n'y a pas place dans la science
du droit pour une théorie juridique des révolutions"2). —
Mais ces accès de pudeur doctrinaire ne peuvent rien contre
les réalités. Et, nous voyons les mêmes jurisconsultes,
qui les ont solennellement désavouées, asseoir la Constitution

elle-même sur la base des résultats conquis par les

Révolutions3).
De fait, l'expérience générale de l'humanité, et, plus

particulièrement, celle de la France contemporaine, nous
présente ce paradoxe: la révolution, née d'une insurrection

2) R. Carré de Malberg, Contribution à la théorie juri'
stique de l État, Paris, 1920, t. I, p. 223, note 15 (n° 77). Adde:
t. II, 1922, p. 497, texte et note 10 (n° 444).

8) R. Carré de Malberg, op. cit. t. I, p. 63 (n° 22). Adde:
p. 63—67 (nos 22, 23).



Le conflit du droit naturel et de la loi positive. 115

plus ou moins ouverte, renouvelant le Droit, l'épurant peu
à peu, le protégeant, du moins, contre les atteintes qui lui
sont portées. Non pas, assurément, que les révolutions
soient toujours favorables au droit naturel. Il serait absurde
de le prétendre et le contraire se manifestera trop souvent.
Mais, il reste que, tenant en échec la tyrannie, la possibilité
constante des révolutions arrête les abus de la puissance
publique, et assure, en quelque mesure, le maintien des

droits individuels. Si les détenteurs du pouvoir étaient
garantis contre toute déchéance par une doctrine condamnant

absolument la résistance collective, ils inclineraient
aisément au despotisme. La simple appréhension de
réactions légitimes contre leurs excès, les contiendra en
de sages limites. Et, plus cette appréhension sera ferme
et fondée aux yeux de tous, plus elle écartera le danger
des révolutions effectives, en procurant aux droits
individuels une sécurité, qui les soustraira à la tentation de

s'affirmer par la force. Rappelons-nous la parole, énergique
et pleine, de Manlius au peuple de Rome: „Ostendite
bellum, pacem habebitis."


	Le conflit du droit naturel et de la loi positive

