
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 48 (1929)

Heft: 1

Artikel: Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich

Autor: Simonius, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuere Metliodenlehre und Rechtsphilosophie

in Frankreich.1)

Von Professor AUGUST SIMONIUS, Basel.

Bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts herrschte in
der französischen Rechtswissenschaft, wie anderswo, eine
exegetisch-dogmatische Richtung, welche die Arbeit des

Juristen im wesentlichen auf die Auslegung der Gesetzbücher

beschränken wollte. Bezeichnend für diese „École
de l'Exégèse" ist die Zähigkeit, mit der sie den Glauben
an die Ltickenlosigkeit der Gesetzgebung vertritt, den die
Verfasser des Code civil keineswegs teilten, der aber durch
die Regenten des Napoleonischen Staates gefordert wurde.
Zunächst hält man sich beinahe ganz an den Wortlaut des

Gesetzes, später, seit Aubry und Rau namentlich,2) wird
zugleich unter dem Einfluss der deutschen Pandekten-
schule etwas grössere Freiheit gestattet; die Rechtsordnung
ist nunmehr als einheitliche und zweckmässige Willens-
äusserung eines fiktiven Gesetzgebers aufzufassen. Doch
soll nach wie vor dem Richter eine Weiterbildung des

Rechtes nur durch Deduktion aus gesetzlichen Begriffen
und durch vorsichtige Anwendung des Analogieschlusses
erlaubt sein.

Die französische Gesetzgebung hat aber mit den
im Laufe des letzten Jahrhunderts eingetretenen
Veränderungen der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Verhältnisse nicht Schritt gehalten. Infolgedessen wurde
die Rechtsprechung bald gezwungen, unter Missachtung
der offiziellen Auslegungslehre, das Gesetz durch neue

1) Zugleich eine Besprechung von Julien Bonnecase,
„Science du droit et Bomantisme. Le conflit des conceptions
juridiques en France de 1880 à l'heure actuelle." Paris, Librairie
du Recueil Sirey, 1928.

2) Charmont et Chausse, „Les interprètes du Code civil",
in Le Code civil, Livre du centenaire, t. I, S. 133 ff.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band XLVIII. 1



2 Prof. August Simonius :

Rechtssätze zu ergänzen, manchmal sogar abzuändern.3)
Dieser Tatsache musste schliesslich auch die Wissenschaft
Rechnung tragen. In den achtziger Jahren wird darum
allmählich die alte Schule durch eine neue Richtung
abgelöst, die neben dem Gesetze auch Gewohnheit und
Richterspruch als Rechtsquellen anerkennt. ,,Le droit
d'un pays est l'ensemble des règles qui, à un moment
donné, sont effectivement appliquées par les praticiens
et par les tribunaux."4)

Man bezeichnet diese Richtung heute als „École
scientifique". François Gény hat ihr durch sein im Jahre
1899 erschienenes erstes Hauptwerk, „Méthode d'interprétation

et sources en droit privé positif", in ganz Europa
Reachtung verschafft und ihr zugleich im eigenen Lande
den vollen Sieg errungen. Bekannt ist der Einfluss dieser
Schule auf die Theorie der Rechtsquellen im schweizerischen

Zivilgesetzbuch; andererseits hat sie unsrer
Kodifikation von Anfang an eingehende Aufmerksamkeit
geschenkt.5) In Frankreich bewegt sich jetzt die
wissenschaftliche Diskussion nur noch innerhalb dieser „École
scientifique".

Eine genaue Beobachtung gesellschaftlicher Vorgänge
ist hier schon seit dem 18. Jahrhundert, vor allem seit
Montesquieu, allgemein üblich. Demgemäss behalten die
Vertreter der neuen Lehre stets das tatsächliche Verhalten
der Gerichte und der anderen Organe der Rechtspflege
im Auge, und verfallen deshalb selten solchen Übertreibungen,

wie sie in Deutschland z. B. die den Anfängen der
neuen Richtung entsprechende Auseinandersetzung
zwischen Freirecht und Tradition hervorgebracht hat.

3) G. Morin, „La révolte des faits contre le code", 1920.

Perreau, „La Technique de la Jurisprudence", 1923.

4) Jèze, „Les principes généraux du droit administratif",
2e éd. préface; Bonnecase, 1. c. S. XXXVI.

5) Gény, „Méthode d'interprétation", 2. Aufl., Bd. 2,
S. 308 ff. ; Gaudemet, Le Code civil, Livre du centenaire, t. 2,
S. 965 ff.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 3

Ist für die École scientifique das Gesetz nicht die
einzige Quelle des positiven Rechtes, so wird es doch als
die in der modernen Gesellschaft wichtigste anerkannt,
eine Bewertung, die auf Tatsachen gestützt werden soll.
Dass das Gesetz dem Rechtsunterworfenen bestimmte
Anweisungen für sein zukünftiges Verhalten gibt und ihm
die Möglichkeit gewährt, Handlungen seiner Mitmenschen
mit einiger Sicherheit vorauszusehen, ist eine Eigenschaft,
die auch einem im Prinzip unabänderlichen
Gerichtsgebrauch, wie dem englischen, zukommt. Die Überlegenheit
des Gesetzes als Rechtsquelle ergibt sich dagegen nach
Jèze6) aus der Art und Weise seiner Entstehung in unsern
demokratischen Staaten, allerdings nicht deshalb, weil die
gesetzgebenden Behörden als Vertreter der Volksgemeinschaft

deren Willen, die „volonté nationale", zum
Ausdruck brächten; denn diese „volonté nationale" ist nur
eine, wie wir später noch sehen werden, aus technischen
Gründen nützliche Fiktion, wenig geeignet, den besonderen
Wert einer einzelnen Rechtsquelle zu begründen, da sie

ebensogut auch beim Richterspruch Verwendung finden
kann, während in beiden Fällen nur der Wille bestimmter
Personen für die Gestaltung eines Rechtssatzes
tatsächlich massgebend ist. Wohl aber pflegt dem Erlass
eines wichtigeren Gesetzes eine auf breiter Basis
geführte öffentliche Diskussion voranzugehen, die die
bestmögliche Garantie für einen angemessenen Inhalt bietet.
So ist das Gesetz „le meilleur procédé de technique sociale",
„la garantie la moins mauvaise des libertés publiques
contre l'oppression des gouvernants".

Die Wirksamkeit eines Gesetzes setzt ein gewisses
Mass von Anerkennung durch die Volksgenossen voraus.
Dass diese heutzutage schwieriger zu erreichen ist als
in primitiveren Zeiten, dass die gesetzgebenden Behörden
immer weniger auf blinden Gehorsam zählen können,

6) Jèze, „Le dogme de la volonté nationale et la technique
politique", Revue de droit public, 1927; Bonnecase,!. c. S. 69 ff.



4 Prof. August Simonius :

und die Völker den Gesetzen gegenüber immer mehr
nur einen „respect critique" empfinden, entgeht den
französischen Juristen nicht, ebensowenig die weitere
Tatsache, dass die Wirkungen der Kritik je nach dem
Grade der „discipline sociale" in den einzelnen Ländern
verschieden sind: „Une loi gênante est le plus souvent
tournée en France, en Allemagne elle serait sans doute
appliquée. Quant aux Anglais, il est probable, qu'ils ne
l'auraient pas votée."7)

Für die Zustimmung der Volksgenossen wichtig ist
schon die Form, in welcher der Wille des Gesetzgebers
seinen Ausdruck findet. Ihr werden deshalb, auch wieder
in Befolgung einer von Montesquieu in seinem „Esprit des

lois" glänzend begonnenen Tradition, durch die moderne
französische Schule sorgfältige Untersuchungen gewidmet.
Nirgends ist in neuerer Zeit wohl Besseres über die Technik
der Gesetzgebung geschrieben worden.8) Mehr noch als
die Form fällt aber in unserm Zeitalter der allgemeinen
Bildung der Inhalt des Gesetzes für die Anerkennung ins
Gewicht, und darum drängt sich mehr denn je die Frage
nach den Grundsätzen, die bei der Schaffung des Rechtes
zu befolgen sind, in den Vordergrund. Kaum einen
bedeutenden Rechtsgelehrten gibt es, den sie in den letzten Jahren
nicht lebhaft beschäftigt hätte. Wenn Bonnecase schreibt :

„Les juristes de notre époque sont hantés par le souci de

découvrir en quelque sorte le fondement irrécusable du
Droit," so ist das vor allem in bezug auf Frankreich
zutreffend.9)

Übrigens ist noch auf anderen Wegen die École

scientifique zu diesem Probleme geführt worden. Sie hat
im Gegensatz zur alten Schule die neben dem Gesetze un-

') Cruet, „La vie du droit et l'impuissance des lois", 1918;
Bonnecase, I.e. S. 52 ff.

8) Vgl. namentlich Gény, „La Technique législative dans
la codification civile moderne", Le Code civil, Livre du centenaire,
t. 2, S. 689 ff.

9) Bonnecase, 1. c. S. 671.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 5

entbehrliche Rechtsschöpfung durch den Richter
anerkannt, die gleichfalls einer Anleitung bedarf. Endlich ist
ihr auch die bedeutende Rolle der Zweckerwägungen
bei der eigentlichen Gesetzesauslegung klar geworden.
Die Mehrheit ihrer Anhänger befolgt insoweit die bereits
erwähnte herkömmliche Interpretationsmethode, wie das
auch bei uns geschieht, als sie jedem Rechtssatz wenn
möglich den Sinn geben will, der ihm als zweckmässiges
Glied der ganzen, als einheitliche Willensäusserung eines

fingierten Gesetzgebers gedachten Rechtsordnung
zukommen muss. Diese Sinngebung setzt somit jeweils
Zweckerwägungen voraus. Auf einem andern Standpunkt
steht zwar heute noch Gény.10) Für ihn ist allein die Bedeutung

massgebend, welche die Urheber eines Gesetzes diesem

beigelegt haben. Auch bei diesem Auslegungsverfahren
wird man jedoch Zweckerwägungen kaum vermeiden
können; denn es ist unmöglich, mit absoluter Sicherheit
festzustellen, was die Verfasser eines Gesetzestextes sich

gedacht haben; der Wortlaut bringt ihren Gedanken stets

nur mehr oder weniger vollkommen zum Ausdruck; ausserdem

lassen sich häufig die beteiligten Personen von sehr

verschiedenartigen Absichten leiten. Die durch das
Gesetz garantierte Rechtssicherheit, um die es Gény vor
allem zu tun ist, kann also auf alle Fälle nur eine relative
sein. Dieser wenigstens relativen Sicherheit gibt die
traditionelle Methode eine grössere Ausdehnung im Rechtsleben,

weshalb sie den Vorzug verdienen dürfte.
Vollkommen einig ist aber die französische Schule

in der Ablehnung jeder Möglichkeit, das Gesetzesrecht
durch reine Deduktion aus Begriffen zu erweitern. Die
Rechtsschöpfung fällt in das Gebiet der Zweckerwägungen,
der „science", die Begriffsbildung dagegen dient nur der
geistigen Erfassung und der Darstellung des Rechtes.
Mit andern Hilfsmitteln der Rechtsverwirklichung
zusammen (zu denen etwa auch die Gesetzgebung gerechnet

10) Gény, „Méthode d'interprétation", t. I, S. 240 ff.



6 Prof. August Simonius :

wird) gehört sie zur „technique". Wenn man diese für
die Rechtsanwendung auch als unentbehrlich anerkennt,
wenn ihr Ausbau darum keineswegs vernachlässigt wird,
so ist sie doch der „science" untergeordnet und darf sie
niemals ersetzen.11)

Denkt man an diese Einstellung der École scientifique,
so kann es nicht wundernehmen, wenn das neueste Werk von
Julien Bonnecase, „Science du Droit et Romantisme",
welches die Entwicklung der französischen Rechtswissenschaft

seit dem Aufkommen der École scientifique zum
Gegenstande hat und die Fortsetzung einer auf mehrere
Bücher verteilten Geschichte der Doktrin seit 1789 bildet,12)
in der Hauptsache von den Versuchen handelt, die Grundlagen

der „science" aufzudecken und Richtlinien für die
Gestaltung des Rechtes festzulegen. Der schweizerische
Jurist wird dem Verfasser dafür dankbar sein, dass er
ihm damit eine wertvolle Orientierung, wenn nicht über
das ganze Arbeitsgebiet der französischen Rechtsgelehrten,
so doch über ein wichtiges Stück desselben gibt. In sorgfältig
gewählten Auszügen lässt Bonnecase die einzelnen Autoren
selbst zu Worte kommen und macht es dadurch dem Leser
möglich, zu den verschiedenen Ansichten eine eigene
Stellung zu beziehen. Der Zusammenhang mit Strömungen
ausserhalb der Rechtslehre, in Philosophie, Soziologie

") Die Begriffe „science" und „technique" stammen von
Gény, „Science et technique en droit privé positif"; sie haben
sich jetzt in der französischen Doktrin eingebürgert (Bonnecase,
1. c. 274), wenn auch Gény selbst über die Eignung des Begriffs
„science" gewisse Zweifel hat (1. c. I, 96). (Jèze spricht statt dessen

von „politique", was im Deutschen der „Rechtspolitik"
entsprechen dürfte.) Über die Grenzziehung zwischen science und
technique bestehen, wie wir noch sehen werden, einzelne
Meinungsverschiedenheiten.

12) Vgl. insbesondere Bonnecase, „La Thémis (1819—1830).
Précédé d'une Introduction générale à l'Histoire de la science du
Droit privé en France de 1789 à 1830." 2e éd. 1914; „La Faculté
de Droit de Strasbourg", 1916; L'École de l'Exégèse en Droit
civil", 2e éd. 1924.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 7

und andern Wissenschaften, wird wiederholt betont, so
dass sich die Darstellung, welche Zeugnis grosser
Gelehrsamkeit ablegt, zu einem reichhaltigen Bilde französischen
Geisteslebens erweitert.

Die juristischen Schriftsteller teilt Bonnecase in
Klassizisten und Romantiker ein;13) er selbst bezeichnet
sich als Vertreter des „Classicisme juridique"; seine
Polemik gilt dem „Romantisme". Hierin fügt er sich einer
seit einiger Zeit in Frankreich bestehenden, übrigens
nicht stark verbreiteten literarischen Mode, wonach die

Einhaltung traditioneller Regeln als „classicisme"
gepriesen, die Abweichung davon als „romantisme" getadelt
wird, sobald sie von Erscheinungen begleitet ist, wie starke
Betonung des Gefühls oder auch nur ausländischer Ein-
fluss, die mit Eigentümlichkeiten der alten Romantik
eine gewisse Ähnlichkeit aufweisen. Wir können nun
jedoch nicht umhin, gegen die Verwendung dieser Begriffe
für die Bezeichnung von Gegensätzen innerhalb der
Rechtswissenschaft Bedenken geltend zu machen, schon deshalb,
weil sie von einer zu vagen Analogie ausgeht, als dass
sich darauf ein Werturteil gründen liesse. Ferner treten
wichtige Unterschiede in der Methode zurück, während
vor allem, wie mir scheint, eine Stellungnahme zu bestimmten

rechtspolitischen Problemen dabei ausschlaggebend
ist, welche bei den Einzelnen von sehr verschiedenartigen
methodischen Erwägungen abhängt.

Der „Klassizismus" hält nämlich an den Prinzipien der
napoleonischen privatrechtlichen Gesetzgebung und der
modernen demokratischen Staatsordnung fest. Er kennt
nur ein Recht ,,à base d'individualisme", mit individualistischer

Eigentumsordnung und grundsätzlich
unbeschränkter Vertragsfreiheit. Nur innerhalb dieses Rahmens
will er eine vorsichtige Weiterbildung gestatten zugunsten
„des déshérités de la nature ou de la fortune" oder „des

13) Er folgt dabei Bourgès, „Le romantisme juridique",
1922, und Lacroix, „Essai sur le mysticisme juridique", 1924,
ohne den antidemokratischen Standpunkt dieser Autoren zu teilen.



8 Prof. August Simonius :

revendications féminines", wobei etwa an die Einführung
der Vaterschaftsklage im Jahre 1912 gedacht wird.14)
Die Erschütterung der Autorität des Gesetzes darf auf
keinen Fall über die hier vorgetragene Rechtsquellenlehre
der École scientifique hinausgehen.15) Dem Klassizisten
sind sogar die der traditionellen Ordnung entsprechenden
Rechtsbegriffe heilig. Gegen jede Neuerung auf diesem
Gebiete, gegen jedes „bouleversement de la terminologie
juridique" ist er misstrauisch, namentlich dann, wenn er
ausländischen Einfluss darin vermutet, wie bei der
Unterscheidung von „Vertrag" und „Vereinbarung".18) Selbst
etwas so Harmloses wie die Ersetzung von Droit mit
grossem „D" durch droit objectif und von droit mit kleinem
„d" durch droit subjectif wird nicht geduldet. Die Art und
Weise, wie man solche Stellungnahme begründet, ist ihm
weniger wichtig. Der echte „Klassizismus" eines Bonne-
case, eines Hauriou, betrachtet zwar die ihm wertvollen
Grundsätze als Inhalt eines unabänderlichen, ewigen,
nur durch „raisonnement", also logisches Verfahren, zu
bestimmenden Naturrechts. Ihm stehen aber auch nahe
Positivisten, die, wie Jèze, als Normen für das positive
Recht nur die in der Gesellschaft vorwaltenden Strebungen
(les aspirations de la majorité) gelten lassen, zugleich
aber geneigt sind, die Übereinstimmung der bestehenden
Rechtsordnung mit diesen aspirations als gegeben
anzunehmen, ja sogar überkonsequente Anhänger der Durk-
heimschen Soziologie, wie de Page, für welche unsere
Rechtsordnung das notwendige Ergebnis einer von
Kausalgesetzen bestimmten Entwicklung ist.17) „Romantiker"
dagegen sind alle diejenigen, welche von der „klassischen"
Lehre abweichen oder auch nur den Bestand der
„klassischen" Prinzipien nicht genügend sicherstellen. So werden
unter andern zu ihnen gerechnet Gény, welcher zwar

14) Bonnecase, 1. c. S. 691.
15) Bonnecase, 1. c. S. 52 ff.
16) Bonnecase, 1. c. S. 74 ff.
17) Bonnecase, 1. c. S. 431 ff.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 9

Anhänger des Naturrechts ist, bei dessen Erkenntnis
jedoch der Intuition eine zu grosse Rolle zuweist, der ausserdem

die Wichtigkeit der Begriffsjurisprudenz
unterschätzt,18) Saleilles, der sich mit einer nur formalen
Rechtsidee als unabänderlichen Inhalt des Naturrechts
abfindet,19) Ripert, der das Recht schlechthin auf die
Ethik gründen will, was die Auflösung desselben in die
Moral herbeiführen und die Rechtsfindung vollständig in
subjektives Belieben stellen soll („suprême manifestation
du romantisme juridique"),20) endlich und vor allen
Duguit, der als Positivist in den die moderne Gesellschaft
beherrschenden Gefühlen eine Abkehr vom alten
Individualismus und die Wendung zu einer sozialeren Ordnung,
zu mehr „solidarité", erkennen will („romantisme social"),
der auch bestrebt ist, dieser werdenden Lebensordnung
entsprechende Rechtsbegriffe zu bilden.21)

Wie wenig glücklich es ist, heutzutage in der Literatur
„classicisme" gegen „romantisme" auszuspielen, haben
Kenner der Geschichte des französischen Schrifttums deutlich

betont; so verwahrt sich noch neuerdings Pierre
Lasserre, dessen Buch „Le Romantisme français" von
Bonnecase wiederholt zitiert wird, dagegen, als ein Urheber
dieser Mode zu gelten: en séparant violemment les
unes des autres, comme on sépare le bien et le mal, des

sources de culture intellectuelle et morale où l'humanité
moderne a également puisé, et qui ont toutes contribué
à ce qu'elle est de meilleur, un tel système (eben diese

Gegenüberstellung) risque fort de produire un résultat
d'appauvrissement et de sécheresse et de faire prévaloir,
dans l'âme de ses adeptes, les attitudes de contradiction
et d'hostilité sur les dispositions de sympathie et d'accueil.

1S) Bonnecase, 1. c. S. 280 ff., 504.

19) Bonnecase, 1. c. S. 620.

20) Bonnecase, 1. c. S. 312 ff.
21) Bonnecase, 1. c. vor allem S. 27 ff., 74 ff.



10 Prof. August Simonius :

Il repousse beaucoup trop de choses. A trop de choses,
et des plus précieuses, il dit non!"22)

Wie von der literarischen Kritik gilt dies auch von
der Rechtswissenschaft, mit dem Unterschied, dass das

„System" hier nicht einmal den Schein einer Berechtigung
für sich hat. Denn nur äusserlich z. B. ist der Vergleich der
Wirkung des bekannten Buches der Frau von Staël,
„De l'Allemagne", auf das Verhältnis der französischen
Romantik zu deutschem Wesen mit derjenigen der Lehre
eines Saleilles,23) der in überaus vorsichtiger Weise unter
Berücksichtigung der Eigentümlichkeiten des französischen
Rechtes einzelne deutsche Begriffe für dieses verwenden
will.24) Was ist ferner etwa über die Gleichsetzung von
Naturrecht und Sittlichkeit bei Ripert gesagt, wenn sie

als Äusserung eines „mal du siècle romantique" bezeichnet

wird ?25) Zudem läuft man mit solchen Parallelen
Gefahr, die Erkenntnis des Einflusses, den die echte Romantik

auf die Rechtswissenschaft ausgeübt hat, zu verdunkeln.
Auch wer diese Einwendungen für berechtigt hält,

wird trotzdem Bonnecases Verdienste um die Geschichte
der Wissenschaft voll anerkennen. Wenn wir aber im
Folgenden noch etwas näher auf den Inhalt seines Werkes
eingehen, so scheint es uns eher empfehlenswert, innerhalb
der École scientifique auf Grund der befolgten Methoden
Anhänger einer mehr philosophischen Grundlegung des

Rechtes und Positivisten zu unterscheiden. Dabei kann
es sich hier nicht um eine erschöpfende Darstellung und
Kritik der von Bonnecase mitgeteilten Lehren handeln,
sondern nur um einzelne Bemerkungen, auf die wir bei
der Lektüre seines Buches gekommen sind. Von den
Positivisten mag zunächst die Rede sein.

22) „Retour au libéralisme", in „Les Nouvelles Littéraires"
vom 8. September 1928.

23) Bonnecase, 1. c. S. 609.
24) Vgl. darüber Gaudemet in „L'Oeuvre juridique de

Raymond Saleilles", S. H7ff. ; Bonnecase S. 604 ff.
25) Bonnecase, 1. c. S. 312 ff.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 11

Wenige unter ihnen vertreten heute noch die Ansicht,
dass die gesellschaftliche Entwicklung vollständig von
unabänderlichen Kausalgesetzen bestimmt wird. Bonne-
case zitiert nur den schon erwähnten Belgier de Page,
der in Anlehnung an Dürkheim die in den modernen Staaten

durchgeführte Trennung der Gewalten als notwendiges
Ergebnis des Gesetzes der fortschreitenden Arbeitsteilung
auffassen will.26) Die Mehrzahl anerkennt, dass es der
Soziologie nicht gelungen ist, das Vorhandensein solcher
Gesetze nachzuweisen. Muss doch selbst Dürkheim in
seinem Hauptwerke „La division du travail social" darauf
verzichten, diesem für ihn wichtigsten Gesetze des
gesellschaftlichen Lebens rein kausale Wirkung beizulegen.27)
Zwar begegnet man heutzutage nicht selten einem weder
präzisierten noch näher begründeten, allgemeinen evolu-
tiven Determinismus; in der Rechtswissenschaft spielt er
aber kaum noch eine Rolle. Bei Bonnecase findet sich eine
glänzende Polemik Renouviers, welcher zeigt, wie diese
Annahme einer „évolution fatale "vielfach nur als bequemes
Mittel dient, die Reaktion gegen bestimmte Zustände durch
bewusste Willensakte von vornherein auszuschliessen.28)
Die meisten positivistischen Juristen geben die Bedeutung
freier Entschlüsse für die Rechtsbildung zu. Nur sollen
dafür allein gesellschaftliche Tatsachen massgebend sein.
Sie verwerfen als Realisten — so nennt sich z. B. Du-
guit — jede Anlehnung nicht nur an das Naturrecht,
vor allem wegen seiner in Frankreich noch engen
Beziehungen zur katholischen Kirchenlehre, sondern an die
Philosophie überhaupt. Dabei verwickeln sie sich aber bei
tieferem Vordringen, wie wir noch sehen werden, schliesslich

in Widersprüche. Dass dies insbesondere auch bei Du-
g u i t der Fall ist, wird man Bonnecase zugeben müssen,
auch wenn man die Verstösse gegen den „Klassizismus"

26) Bonnecase, 1. c. S. 446.
") Vgl- Dürkheim: „La division du travail social", am

Ende; Bonnecase, 1. c. S. 461 ff.
2S) Bonnecase, 1. c. S. 523 ff.



12 Prof. August Simonius :

nicht so schwer nimmt wie dieser, welcher stellenweise
geradezu den Anschein erweckt, als gelte sein Angriff
gegen die „Romantik" vor allem der Duguitschen Lehre.

Duguits Arbeit wird, woran sich kaum zweifeln lässt,
von dem ernsten Bemühen beherrscht, im Rechte mehr
Brüderlichkeit und sozialen Sinn zu verwirklichen, mehr
„solidarité", wie der in Frankreich beliebte Ausdruck
lautet, und demgemäss auch den Staat ausschliesslich
der Wohlfahrtspflege dienen zu lassen. Diesem Bemühen
wird aber keine philosophische Begründung gegeben. Die
Metaphysik und das aus ihr hervorgegangene traditionelle
Naturrecht bilden, wie er glaubt, nur ein Hindernis, da
ihnen der egoistische Individualismus der revolutionären
Gesetzgebung entsprechen soll. Es kann sich deshalb
für ihn zunächst nur fragen, ob die wirkliche Entwicklung
zu dieser neuen Ordnung führt. Gewisse Tatsachen scheinen

darauf hinzudeuten, so die energischere Bekämpfung
des Rechtsmissbrauchs, die damit zusammenhängende
Einschränkung der Macht des Eigentümers, die vermehrte
Rücksicht auf den wirtschaftlich Schwächern im
Obligationenrechte, der Ausbau der öffentlichen Dienste im Staate.
Unterstützung erwartet er von der Durkheimschen
Betrachtungsweise, wonach die gesellschaftlichen Einrichtungen

als eigenartige, von den Individuen losgelöste
Tatsachen („des choses") anzusehen sind. Eine solche

gesellschaftliche Einrichtung ist das objektive Recht,
dem gegenüber das Individuum nur noch als Träger
sozialer Pflichten in Betracht kommt, während ein
subjektives Recht desselben keine von der Gesellschaftswissenschaft

zu beachtende Tatsache ist. So erweist sich
ihm, im ersten Stadium seiner Lehre, der Fortbestand
einer individualistischen Ordnung als eine durch den
Gebrauch veralteter metaphysischer Begriffe verursachte
Illusion. Die Gegenüberstellung einzelner Individuen als

Träger subjektiver Rechte, ihr Gegensatz zum souveränen
Staate als einem weiteren Rechtssubjekte sind Vorstellungen

des Naturrechts. Sie mögen in früherer Zeit richtig



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 13

gewesen sein, wobei der eigenartige, von Auguste Comte
vertretene Gedanke wiederkehrt, dass den einzelnen Stufen
der gesellschaftlichen Entwicklung eine eigene Erkenntnisart

entspricht, wie überhaupt bei Duguit immer wieder
Anklänge an die Lehren des Begründers der Soziologie
auftauchen; heutzutage hat die realistische Betrachtungsweise
endgültig damit aufzuräumen. Deshalb ist der Begriff
eines subjektiven Rechtes, welches dem Individuum infolge
seines eigenen Wertes zukommt, aufzugeben und an dessen
Stelle nur eine durch das objektive Recht gesetzte
juristische Lage anzuerkennen, „une situation juridique",
die als aktive dem Einzelnen einen Anspruch gegen den
Andern gewährt, als passive ihm eine Pflicht auferlegt;
das Eigentum ist nicht als Herrschaftsrecht, sondern als
„fonction sociale" zu definieren; von Rechten des Staates
darf nicht gesprochen werden, vielmehr lediglich von der
durch die Rechtsordnung den Regierenden auferlegten
Pflicht, sich der öffentlichen Wohlfahrt, dem „service
public" zu widmen.283)

Mit Recht haben schon französische Kritiker geltend
gemacht,29) dass die technische Umstellung die Frage nach
dem Inhalte der Rechtssätze zunächst offen lässt,30) ferner
dass sie zum Teil nur Schein ist, da in den Begriffen
der aktiven und passiven rechtlichen Lage z. B. das
subjektive Recht und die ihm entsprechende Pflicht
wiederkehren, und dass sie in der Hauptsache, von Einzelheiten,
auf die wir hier nicht eingehen können, abgesehen, gerade
das, was Duguit beabsichtigt, nicht besser, sondern eher
schlechter zum Ausdruck bringt, als die alte Technik.

28a) Duguit: „L'État, le droit objectif et la loi positive",
1901; „Les transformations générales du droit privé depuis le
Code Napoléon", 1912; „Les transformations du droit public",
1913; Bonnecase, 1. c. S. 74 ff.

29) So besonders Gény: „Science et technique en droit privé
positif", t. 3, S. 30 ff.

30) Aus dem Begriff der „propriété-fonction sociale" z. B.
soll sich die Pflicht zur Benützung der Sache ergeben; in keinem
europäischen Staate ist aber eine solche vorgeschrieben.



14 Prof. August Simonius:

Der Begriff der „propriété — fonction sociale" ist dem
Begriff des Eigentums als Sachherrschaft in den Schranken

der Rechtsordnung keineswegs überlegen; er erfordert
sogar noch dringender eine nähere Bestimmung und macht
deshalb auch nicht, wie Duguit glaubt, den logisch
allerdings nicht einwandfreien Begriff des Rechtsmissbrauchs
ganz überflüssig. Die Auffassung der Volksgemeinschaft
als juristischer Person und der Regierenden als Organe
derselben verhindert keineswegs die Unterstellung des

Staates unter den Wohlfahrtszweck; nur sie gewährt
aber die Möglichkeit, den Pflichten der Regierung im
Hinblick auf diesen Zweck eine klare begriffliche Fassung
zu geben. Duguit ist allerdings darin zuzustimmen,
dass mit den von ihm abgelehnten Begriffen vielfach
Missbrauch getrieben wird, und sein Versuch, der einer
ausführlichen Erörterung wert wäre, ist schon insofern
bedeutungsvoll, als aus ihm die eindrückliche Mahnung
hervorgeht, keinen Rechtsbegriff als unabänderlich
anzusehen, jeden vielmehr beständig auf seine Angemessenheit
hin zu prüfen.

Duguit hat später selbst eingesehen, dass mit einer
Änderung der juristischen Betrachtungsweise seine Wünsche

an unser Recht noch nicht erfüllt sind. Von der neuen
Ordnung sagt er jetzt, dass sie ,,en formation" sei. Wie
ist nun diese „formation" zu denken Dass die Entstehung
eines positiven Rechtssatzes in der Regel den Willensakt
einer Behörde voraussetzt, steht für ihn als Juristen ohne
weiteres fest. Doch ist die Freiheit des Entschlusses
insofern beschränkt, als es sich dabei nur um formelle
Bestätigung einer Regel handeln kann, die bei der Majorität
bereits Anerkennung gefunden hat (règle de droit normative).

Soll das die Konstatierung einer Tatsache sein,
dann ist die Beobachtung nicht richtig; denn die für die
Wirksamkeit eines Gesetzes erforderliche Anerkennung
erfolgt häufig erst nachträglich. Ist es aber eine Anweisung
an den Gesetzgeber, so dürfte ihre praktische Durchführung
kaum möglich sein, da eine solche règle de droit normative



Neuere Methoden!ehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 15

wohl nur selten wird festgestellt werden können. Duguit
ist auch dabei nicht stehen geblieben. Allerdings nimmt er
zunächst an, dass die in der Gesellschaft waltenden
soziologischen Gesetze bei der Mehrheit einen Willen zum
Fortschritt gewährleisten. Sie drängen zu verstärkter
Solidarität, zur „solidarité par similitudes" und zur
„solidarité par division du travail". Als Sozialreformer
scheint er jedoch der Wirkung dieser Gesetze schliesslich
nicht mehr ganz zu trauen; denn neuerdings hält er
zwei Gefühle, auf deren Verbreitung in der Gesellschaft
er zählen zu können glaubt, bei der Rechtsetzung für
entscheidend: Ein „sentiment de solidarité", welches allerdings
als subjektive Wirkung der genannten Gesetze noch
gedacht werden könnte, und dann ein „sentiment de

justice", in dem sich ein ganz allgemeiner Zug zum Richtigen

äussert. Dieses Gerechtigkeitsgefühl bezieht sich
nicht nur auf die Anwendung positiver Rechtssätze,
sondern vor allem auf die Schaffung neuen Rechtes, so dass
es eigentlich das Solidaritätsgefühl mit umfasst. Darin
liegt ein Fortschritt gegenüber der früheren, durch die
Beobachtung widerlegten Ansicht, dass nur der Wille der
Majorität massgebend sei, zugleich aber eine so bedeutsame
Wandlung der Lehre, dass Duguit, falls er dabei bleibt,
gezwungen sein wird, mehrere frühere Positionen
aufzugeben.303)

Wenn das Gerechtigkeitsgefühl die Rechtsschöpfung
bestimmt, so wird dem Individuum notwendig wieder ein
eigener Wert zuerkannt, schon deshalb, weil Gerechtigkeit
für den Menschen nichts anderes bedeuten kann als
angemessene Bestimmung seiner Stellung zumMitmenschen
und zur Volksgemeinschaft, zum Staate. Übrigens hat
auch die Wohlfahrtspflege, welche Duguit schon früher
als einzigen Zweck des Staates ansah, nur dann einen Sinn,
wenn sie jemandem, also den Individuen, zugute kommt.

30a) Duguit: „Leçons de droit public général", 1926; „Traité
de droit constitutionnel", t. I, 3ième éd., 1927, t. II à V, 2lème
éd., 1923; Bonnecase, I.e. S. 289 ff„ 415 ff.



16 Prof. August Simonius :

Das „sentiment de justice" setzt aber ferner eine Norm
voraus, wonach sich bestimmt, was jedem als das Seinige
zuzuweisen ist. Ist die Verbreitung des Gerechtigkeitsgefühls

eine gesellschaftliche Tatsache, deren Feststellung
noch in das Gebiet der Soziologie fällt, so liegt die Bestimmung

der zugrundeliegenden Norm ausserhalb ; der Einzelne
wird sie zunächst in seinem Innern finden müssen ; ihre
Klarstellung und Deutung aber ist Sache der Ethik, also der
Philosophie. So ist ein ganz überzeugter Positivist, wie Du-
guit, an einen Punkt gelangt, von dem aus nur
philosophische Besinnung weiterführen kann. Einige seiner
positivistischen Gesinnungsgenossen31) haben ihn deshalb nicht
mit Unrecht der Inkonsequenz beschuldigt; man wird
aber darin auch ein Zeugnis für die methodische
Überlegenheit der philosophischen Richtung erblicken können.

Wenn wir uns jetzt dieser Richtung zuwenden,
so fällt zunächst auf, dass beinahe allen ihren Vertretern,
soweit sie uns Bonnecase vorführt, eine eigentümliche
Scheu gemeinsam ist, die Bestimmung der Rechtsprinzipien
gänzlich einer notwendig subjektiv gefärbten Weltanschauung

zu überlassen, trotzdem sie von der Unentbehrlichkeit
einer Anlehnung an die Philosophie überzeugt sind.
Sie glauben deshalb meist an ein Naturrecht, dem durch
ausschliesslich logische Überlegung eine „objektive"
Begründung gegeben werden könne. Das gilt selbst von Autoren,

welche persönlich auf clem Boden der katholischen
Kirchenlehre stehen. Auf welche Schwierigkeiten sie dabei
stossen, wird sich noch zeigen. Man geht deshalb wohl
nicht fehl, wenn man darin eine Konzession an den
Positivismus vermutet, die nicht unverständlich ist, denkt
man an die Macht, welche derselbe in der französischen
Wissenschaft, namentlich in der Soziologie, bis vor Kurzem
ausgeübt hat. Auch ist in Frankreich keine philosophische
Lehre jemals so zur Herrschaft gelangt, wie z. B. in Deutschland,

übrigens sehr zum Schaden der Rechtsphilosophie,

31) Bonnecase, 1. c. S. 500 ff.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 17

die auf Kant zurückgehende kritische Richtung, dass sie
in weiten Kreisen von vornherein auf gläubige Annahme
ihrer Ergebnisse und auf Verwerfung jeden Widerspruchs
als gänzlich unwissenschaftlich rechnen konnte. Der
praktische Sinn der französischen Juristen und der Ernst,
mit dem sie bemüht sind, die Wirkung der Grundsätze,
die sie für wichtig halten, unter allen Umständen
sicherzustellen, treiben sie dazu, auch die Geltung der letzten
für das Recht massgebenden Normen von jeder durch eine

persönliche Ansicht über das Leben bestimmten Kritik
unabhängig zu machen.

Nicht ganz folgerichtig verfährt dabei H a u r i o u ,31a)

der vor nicht sehr langer Zeit von der soziologischen zur
philosophischen Richtung übergegangen ist.32) Das „Droit
naturel" besteht für ihn aus allgemeinen Grundsätzen,
welche der von Gott dem Menschen in der Welt ein für
allemal angewiesenen Aufgabe entsprechen. Es ist darum
als „idée-force messagère deDieu" ewig und unveränderlich.
„II ne faut pas que l'étoile disparaisse, ni qu'elle change
de place, ni qu'elle change de grandeur."33) Deutlich
wird der Unterschied zur ältern Naturrechtsschule
hervorgehoben, der „École du Droit de la Nature et des gens".
Es soll sich nur um Prinzipien für die Gestaltung des
Rechtes (des „directions"34) handeln, nicht um eine
ausgeführte Regelung, die berufen wäre, an die Stelle der
bestehenden zu treten. Das positive Recht wird sich nach
Hauriou beständig verändern müssen und den
naturrechtlichen Grundsätzen nur annähern können. Seiner
Ordnungsfunktion tut dies keinen Abbruch, was er nicht
ganz glücklich so ausdrückt, dass neben dem „principe

31a) H auriou: „L'Ordre social, la Justice et le Droit", Revue

trimestrielle de droit civil, 1927; Bonnecase, 1. c. S. 634 ff.
32) Vgl. Gény: „Science et technique" t. 2, S. 110, Bonnecase,

1. c. S. 669.
33) Hauriou, 1. c.
34) Ch. Beudant: „Le Droit individuel et l'État";

Bonnecase S, 472.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge Band XLVill. 2



-18 Prof. August Simonius :

de justice", welches dem Naturrecht zugrunde liegt, ein
historisch bedingtes „principe d'ordre social" in ihm
massgebend sei. Ein Fortschritt, der in der Geschichte wohl
immer wieder von Zeiten des Rückschrittes abgelöst wird,
erfolgt stets dann, wenn das zweite Prinzip zugunsten des

ersten zurücktritt. Dazu bildet eine deutlichere Erkenntnis
der Grundsätze des Naturrechts die Voraussetzung. Was
ist nun aber der Inhalt dieser Grundsätze Hier beginnen
die Schwierigkeiten, da nicht einfach auf eine religiöse oder
philosophische Lehre abgestellt werden soll. Hauriou
versucht auf einem Umwege zu einer Inhaltsbestimmung
zu gelangen. Dem jeweiligen Stande der Erkenntnis
des Naturrechts entsprechen die „croyances fondamentales
des peuples", die eine unmittelbare Wirkung auf die
Gesetzgebung ausüben. Man wird dem wohl zustimmen können.
Nach Hauriou aber gilt von den „croyances" unserer Zeit
(1927): „qu'elles contiennent la plus grande part de vérité
que des croyances puissent contenir, puisqu'elles ont
réalisé non seulement la plus grande civilisation matérielle,
mais la plus belle civilisation morale." So müssen wohl
diese „croyances" von der bestmöglichen Kenntnis der
naturrechtlichen Prinzipien herrühren ; diese können wiederum

nichts anderes sein als die allgemeinen, aus der geltenden

Rechtsordnung abzulesenden Grundsätze. Das scheint
auch die Überzeugung von Ronnecase zu sein; denn die
kleinen Reformen, deren Verwirklichung in „vernünftigen"
Grenzen er noch wünscht, und zu denen — eine Annahme,
die er als notwendige Konzession an den „Romantisme"
bezeichnet — das Gefühl die Menschen treibt, kommen
neben der Masse des zu Erhaltenden kaum in Retracht.

Wenn man in Haurious Argumentation vor allem den
Reweis dafür vermissen wird, dass sich kein wesentlich
besserer Zustand der Gesellschaft denken lässt, als der
heutige, so wird man ihm doch zugute halten müssen, dass
ein konsequentes Innehalten der einzigen für eine objektive
Feststellung des Naturrechts empfohlenen Methode
überhaupt nicht zum Ziele führen kann. Es soll diese in einem



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 19

„raisonnement", in einem logischen Verfahren bestehen,
das vom geltenden Rechte zu immer allgemeineren Grundsätzen

aufsteigt, bis es zu Prinzipien gelangt, die, von aller
historischen Bedingtheit losgelöst, absolut evident sind, und
darum als ewig und unabänderlich gelten können. Dieser
Weg führt aber nur zu einem Prinzip, das den gestellten

Anforderungen genügt, demjenigen der Rechtsanwendung

selbst, der Gerechtigkeit. Alle andern haben einen
Inhalt, der nicht durch „raisonnement" zu begründen ist.
Infolgedessen beschränkt sich der sichergestellte Inhalt
des Naturrechts auf die „notion de justice". Diese ist
aber, auf sich selbst gestellt, gänzlich unfruchtbar, denn
die in ihr enthaltene Regel, „suum cuique tribuere",
kann, wie wir schon gesehen haben, nur unter Voraussetzung

einer weiteren Regel, die für die geforderte
Zuteilung eine Bestimmung trifft, Verwendung finden. Die
„notion de justice" dient also nur beim Vorhandensein
einer höheren Norm zur Rechtfertigung eines Rechtssatzes.

Aus ihr selbst kann keiner abgeleitet werden. Alle
Versuche eines Bonnecase35) und anderer, mit dem sog.
„rationalisme scientifique" weiterzukommen, d. h. durch
die Verbindung der Rechtsidee, des „élément rationnel",
mit einem „élément expérimental", nämlich den in
einem bestimmten Augenblicke vorhandenen Bedürfnissen

und Willenszielen der Menschen, den „données
du milieu social", können nicht darüber hinwegtäuschen,
dass scheinbar auf diesem Wege gewonnene Grundsätze
ihre Rechtfertigung durch Normen erfahren müssen, die
noch vollständig im Dunkeln bleiben. Wenn Le Fur36)
diese Grundsätze als besonderes System, als „droit rationnel"

oder „scientifique", in der Mitte zwischen „droit
positif" und „droit naturel", das sich auf die Rechtsidee
beschränkt, auffassen will, so steht es doch auch bei ihm

36) Bonnecase, 1. c. S. 466 ff.
36) Le Fur: „Le Droit naturel et le Droit rationnel ou

scientifique, leur rôle dans la formation du Droit international",
1927; Bonnecase, i.e. S. 532 ff.



20 Prof. August Simonius:

nicht anders. Diese. Versuche beweisen aber zugleich,
wie schwer es dem bons sens der französischen Juristen
fällt, sich mit einer rein formalen Rechtsidee zufrieden
zu geben. Soviel ich sehe, hat nur ein einziger Forscher
in Frankreich einer solchen „idée de justice" unumwunden
praktische Bedeutung beigelegt, S a 1 e i 11 e s ,37) bei dem
sich aber zugestandenermassen der Einfluss der deutschen
Neukantianer, insbesondere Stammlers, geltend macht.
Die Rechtsidee allein ist für ihn absolut; das Naturrecht
bilden die jeweils unter ihrer Einwirkung aufgestellten
Rechtssätze, „un droit naturel à contenu variable".
Dass die wirkliche Begründung desselben von weitern
Normen abhängt, ist ihm ebenso entgangen wie den
kritischen Rechtsphilosophen in Deutschland. Doch darf
man nicht vergessen, dass diese Lehre auch ihm, der
persönlich überzeugter Katholik war, nur als Notbehelf
dienen sollte, um bestimmte Richtlinien für die
Rechtsschöpfung gegen Angriffe der Positivisten sicherzustellen.

Der Nachweis, dass die von Gott gegebenen Grundsätze

des kirchlichen Naturrechts an praktischem Wert
einer rein formalen notion de justice weit überlegen sind,
kann demnach den katholischen Schriftstellern nicht
schwer fallen; „On a beau parler de l'ordre, fût-ce avec
un grand „0", et de la justice, fût-ce avec un grand ,,J",
quand il s'agit de préciser, on doit nécessairement en arriver
à u n ordre particulier, donc à un système qu'on estime
vrai, sans quoi la justice elle-même n'est qu'un fantôme
qui s'évanouit quand on l'approche."38)

Dass auch G é n y dessen Einfluss auf die Behandlung
dieser Fragen in Frankreich nicht hoch genug eingeschätzt
werden kann, in „Science et technique en droit privé

37) Saleillës: „École historique et droit naturel", Revue
trimestrielle de droit civil, 1902; Gény in „L'Oeuvre juridique
de Raymond Saleilles", S. 24 ff.; Bonnecase, 1. c. S. 604 ff. "

3S) Leclercq: „Leçons de droit naturel"; Bonnecase,
1. c. S. 679.



Neuere Mcthodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 21

positif",383) seinen eigenen katholischen Standpunkt ver-
lässt, um das Naturrecht durch „considérations réfléchies
des éléments des rapports juridiques" zu begründen, und
gleichfalls zu einer leeren notion de justice zu gelangen,
ist ihm deshalb nicht ganz ohne Recht zum Vorwurf
gemacht worden.39) In der Tat liegt in seinem Versuche einer
logischen Grundlegung des Naturrechts die Ursache,
warum die mit viel Geist und Scharfsinn und einer alle
Umstände abwägenden Sorgfalt geführte Untersuchung
über die höchsten Normen des Rechtes keine so fruchtbaren
Ergebnisse gezeitigt hat, wie man sie sonst bei ihm zu
finden gewohnt ist. Zwar betont er selbst zunächst,
dass eine letzte Entscheidung in rechtlichen Dingen nur
von einer bestimmten weltanschaulichen Einstellung aus
möglich sei40) : „Cette notion abstraite de justice implique
d'ailleurs aussi, puisqu'elle fait appel à l'origine et à la
destinée de l'homme pour dégager les exigences de sa

nature, une philosophie première." Er fügt aber sofort
hinzu: „sur laquelle on tombera malaisément d'accord",
weshalb er dann ausschliesslich Prinzipien zu gewinnen
sucht, die wegen ihrer „évidence rationnelle" jeder ohne
Rücksicht auf seine philosophische Stellungnahme
anerkennen könne. Ganz evident ist aber nur das „principe
de justice", das „suum cuique tribuere", „essentiellement
une seule chose, la notion de justice". Doch glaubt er, von
ihr ausgehend, eine ganze Stufenleiter von Grundsätzen
feststellen zu können, zunächst des „principes
intermédiaires", „moins abstraits quoiqu'encore généraux",
deren Begründung zwar nicht mit ganz derselben Sicherheit
möglich ist wie die der Rechtsidee, die aber dafür dem
Leben näherstehen. Je tiefer man dann hinuntersteigt,

38«) ygj namentlich Gény: „Science et technique", t. 2
passim.

39) Ripert: „Droit naturel et positivisme juridique", S. 32 ff;
Bonnecase, I.e. S. 328 ff.

40) Gény: „Science et technique", t. 2, S. 393 ff.; Bonne-
ease, 1. c. S. 286 ff.



22 Prof. August Simonius:

desto geringer wird die Sicherheit, desto mehr wächst aber
die praktische Bedeutung. Sehr allgemein sind z. B. noch
die Anerkennung „de la valeur de la personne humaine",
ihr entsprechend diejenige der menschlichen Freiheit, die
gegenseitige Beschränkung der Freiheit, endlich wegen der
bestehenden Ungleichheit das Prinzip „du dédommagement

des faibles par les plus forts". Eine Stufe tiefer
stehen dann z. B. der Grundsatz, dass die körperliche
und geistige Integrität, überhaupt die persönlichen
Verhältnisse zu schützen seien, dass eine Bindung an das

gegebene Wort entsteht, dass schuldhaft verursachter
Schaden zu ersetzen, eine ungerechtfertigte Bereicherung
zurückzugeben sei. Von da geht es dann hinab zu den
einzelnen Rechtssätzen mit eng begrenztem Inhalt. Es
handelt sich hier überall nicht um reine Deduktion aus der
notion de justice, was Gény selbst wiederholt hervorhebt.
Die Richtlinien, die auf logischem Wege festzustellen sind,
bilden für den Gesetzgeber nur eine Gegebenheit, das

„donné rationnel", welches bei der Bildung von inhaltlich
bestimmten Sätzen mit andern Gegebenheiten in Verbindung

treten muss. Zunächst mit dem „donné idéal".
Das sind Weisungen, die das Gefühl dem Menschen
gibt, die also intuitiv zu erfassen sind und darum
unbestimmt bleiben. Sie entsprechen den „aspirations
humaines en vue du progrès incessant du droit positif".
Einzige Aufgabe des „donné idéal" ist es jedoch, das „donné
rationnel" zu ergänzen, „d'affiner et de perfectionner les
conclusions de la raison"; denn Gény bleibt bestrebt,
dem donné rationnel den Vorrang zu sichern: „Tous les

efforts se doivent concentrer autour du donné rationnel."
Er hätte sonst wohl sehen müssen, dass gerade dieses

„donné idéal" das Entscheidende ist und deshalb eine

Deutung der in ihm enthaltenen Normen, von denen es

nicht nur intuitive Erkenntnis gibt, als eine der wichtigsten
Angelegenheiten einer Rechtsphilosophie anzusehen ist.
Wie nahe er dieser Einsicht kommt, zeigt er, wenn er
schreibt: l'idéal, grâce auquel les hommes nous



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 25

apparaissent unis, soit par fraternité due à une même

origine, soit par une solidarité de destinées qui semble

justifier un aplanissement des conditions de lutte." So

aber werden Widersprüche unvermeidlich. Es gilt jetzt,
eine vom donné idéal möglichst unabhängige praktische
Funktion des donné rationnel nachzuweisen. Dass dies zum
Misserfolg führen muss, ist nach dem Vorhergehenden
nicht zu verwundern. Dem donné rationnel soll z. B.
in der Hauptsache das Culpaprinzip bei den unerlaubten
Handlungen angehören; die spätere Anerkennung der
Risikohaftung in bestimmten Fällen wird dagegen als
eine dem donné idéal entnommene Verfeinerung angesehen.
In Wahrheit handelt es sich aber keineswegs im ersten
Falle um vorwiegend logische, im zweiten um mehr
intuitive Rechtsbildung, vielmehr finden in beiden Fällen
Normen Anwendung, die, um mit Gény zu reden, im
donné idéal enthalten sind, allerdings einer Erklärung noch
bedürften. Der Fortschritt, den die Risikohaftung darstellt,
hat seine erste Ursache in einer genaueren Unterscheidung
der Situationen, für welche eine Regelung zu treffen ist.

Bei dem rein formalen Charakter des donné rationnel
müssen, soll ihm eine gewisse Selbständigkeit gegenüber
dem donné idéal zustehen, noch andere Gegebenheiten
da sein, mit denen es bei der Schaffung von Rechtssätzen
in Verbindung treten kann. Als solche kommen in Betracht
ein ,,donné historique" und ein „donné naturel". Unter
dem „donné historique" zunächst sind die geltenden
positiven Rechtssätze zu verstehen. Nun ist aber nicht
einzusehen, was sich aus ihrer Verbindung mit der rein formalen
Gerechtigkeitsidee ergeben könnte, das nicht schon in
ihnen enthalten wäre. Der notion de justice geben sie
deshalb nicht die fehlende Fruchtbarkeit. Sie als „donnés"
zu betrachten, kann zu weiteren Missverständnissen
Anlass geben. Selbstverständlich ist bei der
Rechtsschöpfung das geltende Recht zu berücksichtigen, schon
deshalb, weil sich jedes einzelne Neue in die Masse des
Weiterbestehenden einfügen muss, und weil die für die



24 Prof. August Simonius :

Geltung des positiven Rechtes unerlässliche Anerkennung
eine gewisse Anlehnung an überkommenes Recht voraussetzt;

der Gesetzgeber aber steht ihm kritisch gegenüber,
so dass es in einem andern Sinne eine „Gegebenheit" ist,
als „donné rationnel" und „donné idéal". Dasselbe gilt
vom „donné naturel". Hier handelt es sich nicht einmal
um Regeln, wie bei den andern donnés, sondern um deren
Voraussetzungen; denn als „donné naturel" versteht Gény
die natürlichen Eigenschaften und Bedürfnisse des
Menschen, die jede Gesetzgebung zu beachten hat. Weder
ergeben sich aber direkt aus ihnen Rechtssätze, noch
sind solche aus ihrer Beziehung zum formalen „donné
rationnel" zu gewinnen. Nach wie vor bleibt der Schwerpunkt

beim „donné idéal", und ein Zusammenwirken
der vier „donnés" bei der Gesetzgebung wäre wohl richtiger
so zu denken, dass zunächst eine Norm dem „donné idéal"
entnommen wird, und dann bei ihrer Umsetzung in positives

Recht, wobei „donné historique" und „donné
naturel" selbstverständlich zu beachten sind, das „donné
rationnel" als Gerechtigkeitsprinzip eine zwar wichtige,
aber doch nur sekundäre Funktion ausübt. Doch ist die
Bezeichnung der Richtlinien für die Rechtsetzung als

„donné", wobei in erster Linie an die Evidenz der durch
logische Überlegung festgestellten Grundsätze gedacht wird,
überhaupt nicht glücklich. Sie hat auch bei Gény eine richtige

Abgrenzung von „science" und „technique" verhindert;
das hat übrigens die Kritik in Frankreich bereits geltend
gemacht.41) Wenn eine Regelung von Einzelheiten in
Frage kommt, wie etwa die Publizitätsformen der Sachenrechte,

kann auch nicht mehr der Schein einer Ableitung
von der notion de justice aufrechterhalten werden. Solche
Sätze nehmen nicht mehr an der Evidenz der Rechtsidee
irgendwie teil; in ihnen ist kein „donné" mehr enthalten.
So kommt Gény dazu, die Rechtsfindung in solchen Fällen
ganz der „technique" zuzuweisen. Im Gegensatz zum

41) Ripert, „La règle morale dans les obligations civiles"
2. éd. 1927, S. 24 ff. ; vgl. Bonnecase, 1. c. S. 338 f.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 25

„donné" liegt hier ein „construit" vor, eine künstliche
Schöpfung, die als „artifice" ebenso im Belieben des
Juristen steht wie die Begriffsbildung. Damit wird aber
Gény dem Wesen einer Regelung von Einzelmaterien
kaum gerecht. Denn sie ist schon deshalb nicht „künstlich",

weil für sie jedenfalls die besonderen Einzelztvecke,
denen sie als Mittel zu dienen hat, bestimmend sind.
Richtig ist allerdings, dass hier oft mehrere Wege, wie bei
der Begriffsbildung, die auch nicht ganz willkürlich sein
kann, zum Ziele führen. Dann aber muss auch sie, wenn
es für die ganze Rechtsordnung massgebende Prinzipien
gibt, diesen, zunächst mittelbar wenigstens, unterstehen.
Dass der Jurist sich dessen nicht immer bewusst zu werden
braucht, weil er sich dabei meist auf schon getroffene
grundsätzliche Entscheidungen verlassen kann, ändert
daran nichts. Es ist aber ausserdem stets möglich, dass
auch hier plötzlich die Notwendigkeit einer unmittelbaren
Anwendung der letzten Normen auftaucht. Deshalb
gehören die bei der Regelung einzelner Materien
vorzunehmenden Zweckerwägungen in das Gebiet der „science".

Wenn es nun richtig ist, dass das Festhalten an diesem
durch „raisonnement" zu bestimmenden „Droit naturel"
in Frankreich eine Konzession an den Positivismus bedeutet

und nicht auf einem festen Glauben beruht, wie die
in den Ergebnissen ähnliche Rechtsphilosophie der
Neukantianer in Deutschland, so ist die Hoffnung nicht
unberechtigt, dass die französischen Rechtsphilosophen
darüber hinauskommen werden; denn die wachsende
Anerkennung, welche die Philosophie gegenwärtig in Frankreich

geniesst, und wovon viele Zitate bei Bonnecase
Zeugnis ablegen, wird auch bei immer zahlreicheren Juristen
den Mut erwecken, vorbehaltlos für die notwendige
Anlehnung der Rechtswissenschaft an eine philosophische
Weltanschauung einzustehen. Die Philosophie verdankt
ihre gegenwärtigen Erfolge gegen den Positivismus nicht
zum mindesten der Wirkung von Bergsons Metaphysik.
Unmittelbar hat diese der Rechtswissenschaft nicht viel



26 Prof. August Simonius :

gegeben;42) mittelbar wird sie ihr aber vielleicht schon
durch die Gewinnung weiter Kreise für die Philosophie
unschätzbare Dienste leisten.

Nun gibt es aber schon heute juristische Schriftsteller,

die, ohne Positivisten zu sein, den Gedanken des

Naturrechts verwerfen und die Begründung der
Rechtsprinzipien auf andere Weise zu geben suchen. Für R i p e r t
und Renard, welche beide von Bonnecase zitiert
werden,43) erweisen sich die für die Rechtsschöpfung gesuchten
Grundsätze, deren Feststellung dem Naturrechte nicht
gelingen will, als sittliche Normen. Damit dürften sie wohl
das Richtige getroffen haben; denn die für menschliches
Verhalten massgebenden Regeln müssen, wenn sie eine

befriedigende Erklärung finden sollen, als Einheit betrachtet

werden; das Recht ist nur eine Seite einer allgemeinen,
der sittlichen Ordnung; die alte Unterscheidung eines
inneren und äusseren Anwendungsgebietes, die auch in
Frankreich etwa geltend gemacht wird, kann nicht
aufrechterhalten werden; denn die sittliche Norm betrifft
auch jedes Verhältnis zum Mitmenschen. Die Schriften
Riperts insbesondere zeigen, wie fruchtbar diese Auffassung,

welche bei uns von Baumgarten z. B. vertreten wird,
für die Behandlung aller einzelnen rechtspolitischen Fragen,
sowie für die Methodologie sein kann. Auch die Normen,
denen der Staat in allen seinen Funktionen untersteht,
finden als sittliche eine befriedigende Erklärung; ebenso
erhalten auf diese Weise alle Ansätze zu übernationaler
Rechtsbildung eine gesicherte Grundlage. Freilich liegt
darin zugleich der bewusste Verzicht auf eine „objektive"
Begründung der letzten Grundsätze, die sich aber, wie wir
gesehen haben, und Ripert selbst wiederholt betont, als
Illusion erweist; denn eine positive wissenschaftliche

42) Thibaudet: ,,Le Bergsonisme", Bd. 2, S. 136 ff.
43) Ripert 1. c. ; Renard: „Le Droit, la Justice et la

volonté", S. 96; Bonnecase, 1. c. S. 312 ff.



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 27

Morallehre, die sie liefern könnte, gibt es nicht. Über die
sittlichen Normen Aufschluss zu geben, ist Sache der
Philosophie oder der Religion. „Cette réponse (auf die
Frage nach den Grundlagen des Rechtes) la science

juridique ne saurait la fournir, et c'est dans le domaine
supérieur de la religion et de la morale que les esprits
curieux et inquiets doivent aller la chercher."44) Dadurch
namentlich weicht Ripert von der Lehre der Vertreter des

Naturrechts ab, da keiner von ihnen daran zweifelt,
dass in letzter Linie sittliche und naturrechtliche Grundsätze

inhaltlich übereinstimmen. Von Ronnecase wird ihm
aber deswegen vorgeworfen, seine Ansicht bedeute die

Auflösung des Rechtes in die Moral und zugleich das Ende
einer autonomen Rechtswissenschaft. Ganz abgesehen
jedoch von der Frage, ob es überhaupt eine „autonome",
d. h. wohl von der Philosophie gänzlich unabhängige
Rechtswissenschaft geben könne, wird jedenfalls, wie sich aus dem
Vorstehenden ergibt, durch ein aus dem formalen
Gerechtigkeitsprinzip bestehendes Naturrecht diese Autonomie
nicht garantiert.

Sicherlich kann auch von einerAuflösung des Rechtes in
die Moral bei Ripert nicht die Rede sein, wenn das positive
Recht gemeint sein soll; denn von den wichtigen
Unterschieden, die zwischen diesem und der Sittlichkeit bestehen,
hat gerade er die deutlichste Vorstellung; dies beweisen
seine Ausführungen über das Verhältnis der beiden
Normensysteme, die zum Besten gehören, was in letzter
Zeit darüber geschrieben worden ist. Die positive
Rechtsordnung verlangt unbedingten Gehorsam ohne Rücksicht
auf die innere Zustimmung des ihr Unterworfenen. Nur
unter dieser Voraussetzung gewährleistet sie eine soziale

Ordnung, welche die „libertés publiques", die persönliche
Freiheit und insbesondere die Gewissensfreiheit sicherstellt,
eine unerlässliche Bedingung für Fortschritt und Glück

44) Ripert: „Droit naturel etc.", S. 32 ff.; Bonnecase,
1. c. S. 330.



28 Prof. August Simonius :

des Menschen. Sie bildet den Gegenstand der
Rechtswissenschaft. Sobald es sich aber um Kritik und
Verbesserung des Rechtes handelt, muss der Jurist sein
sittliches Gewissen sprechen lassen, wobei sein Urteil
über das Richtige unvermeidlich von der eigenen
Weltanschauung beeinflusst wird. — Nicht berechtigt ist ferner
der Vorwurf, dass Ripert auf diese Weise die Rechtsfindung
vollständig in subjektives Belieben stelle. Das geschieht bei
ihm nicht mehr als bei den Naturrechtslehrern, deren
Versuch, dieses Belieben ganz auszuschalten, gescheitert ist.
Über die sittlichen Normen besteht in unserer, seit
Jahrhunderten durch das Christentum in ihrem Denken und
Fühlen wesentlich beeinflussten Gesellschaft eine sehr

weitgehende Übereinstimmung. Die volle Verwirklichung
dieser christlichen Grundsätze im positiven Rechte ist
noch heute für die Gesetzgebung eine Aufgabe. Unter
ihnen wären die „principes intermédiaires" zu suchen, deren
Bedeutung Gény richtig erkannt hat, die er aber
vergebens von der notion de justice abzuleiten bestrebt
gewesen ist. Durch sie erklärt sich die von Duguit beobachtete

Verbreitung des „sentiment de justice". — Die
Fortschritte, welche in einem besonderen Rechtsgebiete unter
dem wachsenden Einfluss dieser allgemein anerkannten
Prinzipien erreicht werden konnten, zeigt uns Ripert
in seinem Werke „La règle morale dans les obligations
civiles". Er glaubt, dass der Jurist in der Rechtspolitik
überhaupt mit den Normen der christlichen Moral
auskomme, die bisher auch von keiner philosophischen Ethik
erschüttert worden sind, und will auf keine weitere
Begründung dringen. Was die tägliche Praxis angeht, mag
er damit im ganzen recht haben, obgleich die Möglichkeit,
einmal Problemen gegenüberzustehen, für welche diese

Moral keine Lösung bereitstellt, nicht ganz ausgeschlossen
ist. Seine Rechtsphilosophie verlangt aber noch einen
Abschluss; denn wer nicht schliesslich bei der Auslegung
einer Offenbarung stehenbleiben will, wird eine
metaphysische Rechtfertigung der moralischen Grundsätze



Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich. 29

fordern, die allerdings nicht ein Jurist als solcher, sondern
nur ein Philosoph geben kann. Dafür bestehen übrigens
in Frankreich die günstigsten Vorbedingungen. Der
Ethiker kann hier einer Tradition folgen, die, wenn auch
einzelne Ansätze dazu älter sind, vom echten Klassizismus
im Zeitalter von Descartes und Pascal begründet worden
ist und ohne Unterbrechung noch über einen Maine
de Biran, einen Boutroux zu lebenden Philosophen reicht.
Diese weist ihn in die Tiefen der menschlichen Seele,
deren innerste Strebungen festzustellen sind, damit sie

in einem Weltbilde metaphysische Deutung erfahren
können. Was Bergson von Maine de Biran gesagt hat:
,,En approfondissant l'homme, il découvrit Dieu",45) könnte
dieser ethischen Richtung als Motto dienen.

Dem Zweck einer Besprechung gemäss treten in
den vorstehenden Ausführungen diejenigen Ansichten mehr
hervor, denen gegenüber eine kritische Stellungnahme
geboten schien. Es sei darum zum Schlüsse nochmals
betont, dass der Gesamteindruck, den der Leser des Bonne-
caseschen Buches von der Diskussion über die letzten
Fragen des Rechtes in Frankreich erhält, ein überaus
günstiger ist. Von zahlreichen feinen und scharfsinnigen
Erörterungen abgesehen, trägt dazu insbesondere die in
den Schriften fast aller Juristen erkennbare Absicht bei,
den Staat sowohl als Gesetzgeber wie in seinen andern
Funktionen Normen zu unterstellen, ob nun diesen eine
gesellschaftliche, naturrechtliche oder, was wohl das Richtige

sein dürfte, sittliche Grundlage gegeben wird. So

erscheint er als ausschliesslich für die Wohlfahrt der
Einzelnen bestimmt, und das von ihm ausgehende Recht
als eine den Zwecken des Menschen, seinen Aufgaben und
seinem Glücke dienende Einrichtung. Nirgends begegnet
der Versuch, den Staat als höchstes Wesen hinzustellen
und damit das, was an ihm vor allem über die individuellen

45) cf. Che valier: „Bergson", S. 15 ff. ; Bonnecase, 1. c.
S. 553.



30 Prof. A. Siraonius: Neuere Methodenlehre u. Rechtsphil. i. Frankreich.

Ziele hinausreicht, die Macht, als letzten, nicht weiter
ableitbaren Wert anzusprechen. Das verdient um so
mehr hervorgehoben zu werden, als es leider heutzutage
keineswegs selbstverständlich ist. Die französischen Juristen

in ihrer überwiegenden Mehrheit begrüssen alles, was
die Umsetzung der sittlichen Normen in eine schliesslich

die Menschheit umfassende Rechtsordnung befördern

kann. „Nous affirmons notre croyance en un droit
humain universel."46) Auch dieser Umsetzung im Kleinen
lässt ein starker sozialer Sinn sie stets gedenken. So

gehören sie meist zu denen, „dont le coeur ne le cède pas
à l'esprit"; und was von Saleilles, einem ihrer Grössten,
gesagt worden ist,47) gilt von vielen: „On s'attendait
à trouver un juriste, et l'on trouve un homme."

46) Hauriou, 1. c. ; Bonnecase, 1. c. S. 670.
47) Gaudemet: „Raymond Saleilles, 1855—1912" (in

Verwendung eines Wortes von La Bruyère); cf. Bonnecase, 1. c.
S. 613.


	Neuere Methodenlehre und Rechtsphilosophie in Frankreich

