
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 44 (1925)

Artikel: Leonard Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung

Autor: Baumgarten, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leonard Nelsons Rechlslelire und das Naturrecht der

Aufklärung.

Von Professor A. BAUMGARTEN, Basel.

Die Abhandlung A. Gysins,1) die das im Titel dieses
Artikels bezeichnete Thema zum Gegenstand hat, ist eine
wertvolle Bereicherung der Nelsonliteratur. Der Meister
hat allen Grund, sich dieses Schülers zu freuen. Nicht nur
werden (im ersten Teil der Schrift) die Grundgedanken der
Nelsonschen Rechtslehre mit einer schwer zu überbietenden
Präzision und Klarheit vorgeführt, sondern es wird auch
(im zweiten und dritten Teil) in selbständiger Geistesarbeit
der Versuch gemacht, diese Lehre als Beurteilungsmasstab
für die rechtsphilosophischen Systeme von Grotius und
Hobbes und für die Bemühung der Aufklärung um die
Probleme der Freiheit und Gleichheit zu bewähren, wobei
sie, was sonst auch immer der Erfolg sein mag, eine
Lebendigkeit und Anschaulichkeit erhält, die sie in Nelsons
eigener Darstellung vielfach vermissen lässt. Freilich darf
man nicht meinen, Gysin habe seinem Leser das mühevolle
Studium der Nelsonschen Bücher ersparen wollen. Davon
kann vor allem deswegen keine Rede sein, weil er die
Begründung des Sittengesetzes durch Nelson, die Deduktion
der ethischen Prinzipien, mit der die Nelsonsche Ethik
letztlich steht und fällt, ganz ausserhalb des Kreises seiner

Untersuchungen lässt. Unser Verfasser will nicht zeigen,
dass Nelson recht hat, sondern er will Verständnis erwecken
für die Problemstellung und das methodische Vorgehen
Nelsons. Im Deduzieren, Kritisieren, Vorlegen geistes-

l) Die Lehre vom Naturrecht bei Leonard Nelson und das
Naturrecht der Aufklärung von Arnold Gysin, 139 S., Dr. Walther
Rotschild, Berlin-Grunewald 1924.



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 327

geschichtlicher Zusammenhänge will er, wenn wir ihn recht
verstehen, gerade so weit gehen, dass wir den Gedanken
nicht los werden sollen, es möchte am Ende das von den

Rechtsphilosophen der Aufklärung ersehnte Land von Fries
betreten und von Nelson erobert worden sein.

Der erste Teil der Abhandlung lässt sich etwa fol-
gendermassen in aller Kürze resümieren. Die Rechtslehre
hat es zu tun mit einem Sollensgesetz, nicht mit einem
Seinsgesetz. In keinem physischen oder psychischen
Geschehen, in keiner kausalen Notwendigkeit eines solchen
kann das Recht gefunden werden. Wie lässt sich das
rechtliche Sollensgesetz erkennen? Wie lässt sich
überhaupt etwas erkennen? Dass der menschliche Geist sich
die Fähigkeit, etwas zu erkennen, zuspricht, kann nicht
geleugnet werden; denn der radikalste Skeptiker gibt
doch zu, dass er weiss, dass er nichts weiss. Unsere Urteile
sind freilich als solche niemals Akte unumstösslich sicherer
Erkenntnis, denn sie enthalten eine Vorstellungsver-
knüpfung, von der behauptet wird, dass sie der Wirklichkeit

entspricht, ohne dass in ihr selbst eine Rürgschaft
für ihren Wahrheitsgehalt liegen würde. Das, worauf die
Wahrheit des Urteils fundiert ist, muss eine dem Urteil
vorausgehende, nicht selbst wiederum ein Urteil darstellende

unmittelbare Erkenntnis sein. Eine Erkenntnis
solcher Art ist in erster Linie die Anschauung, aber nicht
nur sie, sondern auch die praktische Vernunfterkenntnis.
Der hier interessierende Unterschied zwischen den beiden
Arten unmittelbarer Erkenntnis besteht darin, dass die
Vernunfterkenntnis sich nicht wie die anschauliche Wahrheit

demonstrieren lässt, sondern nur in einer komplizierten
psychologischen Untersuchung aus ihrer anfänglichen
Dunkelheit heraus ans Licht des Bewusstseins gefördert
werden kann. Dabei verfällt die Fries-Nelsonsche Schule
nicht etwa in den Psychologismus, denn der Gegenstand
der praktischen Vernunfterkenntnis wird von ihr nicht
als ein psychischer Vorgang angesehen, nur die
Vernunfterkenntnis selbst soll wie jede Erkenntnis etwas Psychisches



328 Professor A. Baumgarten:

sein und als solches psychologischer Behandlung
unterliegen. So viel über die Methode, das Gesetz der praktischen
Vernunft zu erkennen.

Das Gesetz der praktischen Vernunft tritt in einer
doppelten Form auf, als moralisches und als rechtliches
Gesetz. Nelson unterscheidet die Moralität von der
Legalität in der Weise, dass die erstere auf die Form,
die letztere auf den Inhalt des praktischen Vernunftgesetzes
bezogen wird. Gysin bringt (S. 6/7) folgende Nelsonzitate:

„Die Form des Sittengesetzes ist das, was es zu
einem Sittengesetz, sein Inhalt ist das, was es zu diesem

bestimmten Sittengesetz macht." — „Wir können daher
erstens fragen nach dem Verhältnis des Willens der Person,
für die etwas Pflicht ist, zur Pflicht, und wir können
zweitens fragen nach dem Verhältnis der Tat der Person

zu dem, was für sie Pflicht ist. Die erste Frage betrifft
den Willen als solchen, die zweite Frage betrifft die Tat
als solche. Ich kann einmal fragen, ob die Tat aus dem

Willen, die Pflicht zu erfüllen, hervorgeht, und das andere
Mal, ob die Tat der Pflicht gemäss ist." Man kann hier
den Einwand kaum zurückhalten, dass der Gegensatz
Form und Inhalt des Gesetzes doch etwas ganz anderes

ist als der Gegensatz gesetzestreues Wollen und objektive
Gesetzeserfüllung. Der zweite Gegensatz betrifft, wenn
man näher zusieht, ganz ausschliesslich das Motiv der
Gesetzeserfüllung, — es kann das Gesetz erfüllt werden

aus Gesetzesachtung oder es kann das Gesetz erfüllt werden
schlechthin, d. h. aus irgend einem beliebigen andern
Motiv. Er kann daher nicht zur Charakterisierung des

Gesetzes selbst verwendet werden, wofern man nicht mit
Kant das Sittengesetz selbst auf das Motiv seiner Befolgung
gerichtet sein lässt, wobei man einmal in einen circulus
vitiosus gerät und sodann die objektive Gesetzerfüllung
als Erfüllung eines andern Gesetzes als des Sittengesetzes
auffassen muss. Sehen wir die Unterscheidung Nelsons
als begründet an, dann würde die Rechtslehre das Verhältnis

der einzelnen zueinander betrachten, wiefern es objektiv



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 329

dem Gesetz entspricht. Die philosophische Rechtslehre
hätte nach Nelsons Definition die Anforderungen zu
entwickeln, die an den Zustand einer Gesellschaft zu stellen
sind, damit er ein Rechtszustand zu heissen verdient,
und das Rechtsideal wäre die dem Einzelnen gestellte
Aufgabe, nach der Verwirklichung des Rechtszustandes
zu streben.

Als Inhalt des Rechtsgesetzes hat Nelson die

Anerkennung der persönlichen Gleichheit zu deduzieren
gesucht. „Es wird durch das Gesetz die Ausschliessung
jedes Verzugs verlangt, der durch die numerische Bestimmtheit

der einzelnen Personen bedingt ist." — „Ein anderes
Wesen seinem Recht gemäss behandeln, heisst demnach,
sein Interesse nie verletzen, es sei denn, dass unser Interesse
das mit ihm kollidierende fremde überwiegt. Und hierbei
bestimmt sich das Übergewicht allein dadurch, dass wir
vom Unterschied der Personen absehen, indem wir die
kollidierenden Interessen in einer Person vereinigt denken
und sie so gegeneinander abwägen." (S. 15.) Dass es sich
hierbei um eine inhaltliche Bestimmung des Rechtsgesetzes
und nicht etwa nur um eine Wiedergabe des Begriffs der
Allgemeingültigkeit in rein analytischem Urteil handelt,
kann nach unserem Verfasser kaum zweifelhaft sein. Was
sich aus dem Begriff der Allgemeingültigkeit des

Rechtsgesetzes folgern lässt, ist das Prinzip der Gleichheit aller
vor dem Gesetz, der Satz, dass kein Einzelner und keine
Klasse anders bevorzugt werden kann als auf Grund eines

allgemeinen Merkmals, an das gemäss dem Rechtsgesetz
die auszeichnenden Folgen geknüpft sind. Das Prinzip
der persönlichen Gleichheit besagt etwas anderes als das

Prinzip der Gleichheit aller vor dem Gesetz, es besagt,
dass das den Vorzug begründende allgemeine Merkmal
durch den Gedanken von der Vorzugswürdigkeit des

überwiegenden Interesses bestimmt sein soll. Bei dieser Sachlage

erscheint aber wohl doch die Nichtberücksichtigung
der numerischen Verschiedenheit schon durch das Pr nzip
der Gleichheit aller vor dem Gesetz garantiert und es wäre

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge. Band XLIV. 22



330 Professor A. Baumgarten:

besser, statt von einem Prinzip der persönlichen Gleichheit
von einem Prinzip der Interessenabwägung zu reden.

Der Grundsatz der persönlichen Gleichheit im Nelson-
schen Sinne enthält einen Hinweis auf die menschlichen
Interessen als die Materie, deren Regelung er dient. Man
kann insofern mit Nelson von einem formalen Charakter
des Rechtsgesetzes reden. Dieser formale Charakter
schliesst an sich nicht aus, dass sich einzelne inhaltlich
genau bestimmte Naturrechtssätze entwickeln lassen,
und es erscheint fraglich, wie mit solchen Sätzen ein
positives Recht vernünftigerweise zusammenbestehen könnte.
Die Lösung des Rätsels hegt in dem limitierenden Charakter
des Rechtsgesetzes. Das Prinzip der persönlichen Gleichheit

soll nicht eine Regelung einzelner Interessenkonflikte
eindeutig bezeichnen, sondern nur gewisse Regelungen
ausschliessen und unter den übrigen möglichen die Wahl
lassen. Warum dem so ist und warum die angeblich vom
Rechtsgesetz gelassene Wahl nicht von den jeweils Betei-
ligten, sondern von einer allgemeinen positiven Norm
getroffen werden muss, wird von unserem Verfasser nicht
gesagt. Ist Regrenzung der Freiheitssphären durch ein
positives Gesetz notwendig, dann hat sich dieses positive
Recht mit dem Eigentum zu befassen, denn Beschränkung
der Freiheit eines Menschen in seiner Wechselwirkung mit
andern ist Beschränkung der äussern Freiheit und
Beschränkung der äussern Freiheit ist Beschränkung der
Freiheit im Gebrauch von Sachen. So gelangen wir zu
dem Satz: „Durch das öffentliche Gesetz soll in der
Gesellschaft das Eigentum nach dem Prinzip der persönlichen

Gleichheit verteilt werden."
Die bisher angeführten Ergebnisse der Untersuchungen

Nelsons stimmen im wesentlichen mit den Positionen
überein, zu denen schon Jakob Friedrich Fries in seiner

philosophischen Rechtslehre gelangt war. Die originelle
Grosstat Nelsons, der gewaltige Schritt über Fries hinaus
besteht darin, dass das Rechtsgesetz, das bei Fries nur
einen formalen Inhalt gehabt hatte, bei Nelson daneben



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 331

mit einem eigenartigen materiellen Inhalt versehen wird.
Nelson hat ein nichtempirisches, aller objektiven
Interessenbeurteilung zugrunde liegendes Vernunftinteresse
entdeckt. Dieses Interesse ist das der vernünftigen
Selbstbestimmung des Menschen. „Das Ideal für das vernünftige
Wesen," sagt Nelson, „besteht in nichts anderem als
darin, dass das vernünftige Wesen das, was es, seinem
Begriff zufolge, der Möglichkeit nach ist, auch wirklich wird."
Es handelt sich hierbei nicht etwa, wie jemand auf den
ersten Blick meinen könnte, um eine Tautologie. Es liesse
sich an sich denken, dass der ideale Rechtszustand ein
Regime der Bevormundung wäre, unter dem normalerweise
die Menschen zu einem objektiv vernünftigen Verhalten
autoritativ angeleitet würden. Ein derartiges Rechtsideal
lehnt Nelson nun eben ab; die Menschen sollen sich in
eigener vernünftiger Zielentwerfung ihr Handeln
bestimmen.

Wie lässt sich das Nelsonsche materiell bestimmte
Ideal mit dem Prinzip der persönlichen Gleichheit
vereinigen? Müssen sie ein Kompromiss miteinander eingehen
oder wird das eine dem anderen untergeordnet Die Antwort
bereitet keine Schwierigkeiten, wenn man bedenkt, dass
das Rechtsgesetz als kategorischer Imperativ auftritt,
der sich nichts abmarkten lässt, während das Ideal der
vernünftigen Selbstbestimmung nur „das für unser Leben
Erstrebenswerte, das Wertvolle und Edle" ist. Daher
besteht ein Recht zur Selbstbestimmung nur nach Massgabe

des Prinzips der persönlichen Gleichheit. Nelson
formuliert: „Alle vernünftigen Wesen haben das Recht
auf die gleiche äussere Möglichkeit, zur Selbstbestimmung
zu gelangen."

Das Vernunftinteresse an der freien Selbstbestimmung
gelangt dem einzelnen nicht ohne weiteres zum Bewusst-
sein; es ist von Haus aus dunkel. Darin dass der Mensch
sein wahres Interesse verkennt, besteht der praktische
Irrtum, während der theoretische Irrtum nur die Mittel
zur Befriedigung eines Interesses betrifft. Mit dem prak-



332 Professor A. Baumgarten :

tischen Irrtum hängt zusammen eine Einschränkung les
Satzes: „volenti non fit injuria." Wenn jemand im Irrtum
über sein wahres Interesse auf sein Recht zur freien Seilst—

bestimmung verzichtet, so ist solcher Verzicht von Naturrechts

wegen unwirksam. Mit andern Worten: das Recht
auf freie Selbstbestimmung ist ein unveräusserliches Retht.
Die ursprüngliche Dunkelheit des wahren Interesses ist
nicht nur für die Lehre von den unveräusserlichen Rechten,
sondern auch für das Problem, ob eine Bevormundung
rechtmässig sein kann, von ausschlaggebender Bedeutung.
Eine Bevormundung ist dann rechtmässig, wenn sie durch
das Interesse der Erweckung des zunächst noch schkm-
mernden Verständnisses für das wahre Interesse gebeten
ist. Man kann daher mit Nelson sagen : Durch das öffentliche

Gesetz soll die geistige Freiheit eines jeden gegen
künstliche Bevormundung geschützt werden.

Die Nelsonsche Rechtslehre hat zahlreiche Züge, die
sie zu einer erfreulichen Erscheinung unseres Geisteslebens
machen. Si« stellt sich in schroffen Gegensatz ?um
Positivismus und zum Relativismus, die leider immer roch
in unserer Wissenschaft die Vorherrschaft behaupten.
Anders als die neukantische Schule, die mit ihr den Glauoen
an allgemeingültige ethische und rechtliche Gesetze Gilt,
gibt sie nicht nur leere Formeln, sondern stellt inhaltlich
bestimmte Postulate auf. Diese Postulate sind glücklicier-
weise nicht die einer reaktionären Weltanschauung, wie
sie heute in allen möglichen, teils gleissnerischen, teils

abgeschmackten oder rohen Formen an der Tagesordnrng
sind, sondern entstammen jenem Streben nach iidi-
vidueller geistiger Freiheit, das mehr als irgend etvas
anderes den Wert und die Würde des neuzeitlichen Geisteslebens

ausmacht. Zu dem Ideal freier Selbstbestimmung
des Menschen, in dessen Begründung die Nelson:che
Rechtsphilosophie ihre Krönung findet, möchten aich
wir uns rückhaltlos bekennen. Freilich ist damit für uns
nur eine Forderung eines umfassenderen rechtsplilo-
sophischen Programms bezeichnet, das wir anders als



L. Nelsons Reehtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 333

Nelson aus einer empiristisch begründeten Metaphysik
ableiten möchten. Für eine Auseinandersetzung mit der
Methode Nelsons ist hier nicht der Ort. Sie hätte im wesentlichen

drei Stadien zu durchlaufen. Nelson fusst auf
Fries, Fries fusst auf Kant. Die Methode Kants ist nun
keineswegs unanfechtbar, sondern äusserst problematisch
und, wie uns scheint, unannehmbar. Davon wäre zunächst
zu handeln. Was Fries von Kant unterscheidet, ist vor
allem die eigentümliche psychologische Untersuchung,
durch die er die zunächst dunkle unmittelbare
Vernunfterkenntnis ans Licht zu ziehen sucht. Damit ist der
methodologischen Kritik eine zweite schwierige Aufgabe
gestellt. Endlich hat Nelson selbst in seiner Deduktion
der ethischen Grundprinzipien eine Arbeit geleistet, die
bei aller Anlehnung an Fries soviel des Eigenen bietet,
dass sie sich nicht mit ein paar Worten abtun lässt,
vielmehr die eingehendste Behandlung verdient. Bei dieser
für den Kritiker Nelsons misslichen Sachlage ist es besonders

dankenswert, dass unser Verfasser versucht hat,
auf einem verhältnismässig kurzen und einfachen Wege
die Fundamentalsätze der Nelsonschen Ethik und Rechtslehre,

ich sage nicht zu beweisen, aber doch vorläufig
plausibel zu machen. Es gibt kein wirkungsvolleres und,
wie mir scheint, auch kein legitimeres Mittel, für eine
tiefgreifende und schwer darzustellende und zu begründende
Lehre Propaganda zu machen, als wenn man sie sich an
der Aufgabe der Klärung und Erklärung der Geistesarbeit

der Vergangenheit bewähren lässt. Glaubt jemand,
eine neue richtige Lehre gefunden zu haben, so kann er
uns unter Umständen, ohne dass es weitläufiger
Erörterungen bedürfte, seinen Glauben dadurch mitteilen,
dass er unzweifelhafte Verirrungen und offensichtlich
fruchtlose Bemühungen der Vergangenheit im Licht seiner
Lehre verständlich macht. Unser Verfasser hat es, wie wir
oben andeuteten, unternommen, in der eben bezeichneten
Weise die Nelsonsche Rechtstheorie an der Rechtsphilosophie

der Aufklärung zu erproben. Wir möchten



334 Professor A. Baumgarten :

nicht glauben, dass ihm dies gelungen sei. Zwar lassen
auch die hier in Betracht kommenden Teile der Schrift
an Klarheit der Darstellung und Scharfsinn nichts zu
wünschen übrig. Während er uns aber, solange er sich auf
ein objektives Referat beschränkt, ein durchaus zutreffendes

Bild der Rechtsphilosophie der Aufklärung zu bieten
weiss, verschiebt und verrenkt sich alles, sobald er den

Beurteilungsmasstab der Nelsonschen Lehre anlegt, anstatt
dass latenter Wahrheitsgehalt der erörterten Literatur
ans Licht gebracht würde.

Nach Gysin hat im Gegensatz zu Hobbes, der nur mit
Hilfe einer quaternio terminorum die Befolgung einer
verständigen Utilitätspolitik als pflichtgemässes Handeln
ausgeben konnte, schon der Begründer des Naturrechts
der Aufklärung, Hugo Grotius, nach einem praktischen
Vernunftgesetz geforscht. Aber da er sich noch nicht
von der ursprünglichen Dunkelheit der unmittelbaren
ethischen Erkenntnis Rechenschaft ablegte, sei er zu leeren
Formeln, analytischen Urteilen, gelangt, und was angeblich
aus diesen Formeln deduziert wurde, sei durch unerlaubte
Anleihen aus der Empirie gewonnen worden. Ausser der
Leerheit des grundlegenden Rechtsgesetzes, die der
Verfasser auch bei Llobbes feststellen zu müssen glaubt,
wird Grotius und überhaupt den Naturrechtslehrern der

Aufklärung vorgeworfen, dass sie das richtige Verhältnis
von Naturrecht und positivem Recht nicht zu erfassen
vermochten. Bei Grotius z. B. steht auf der einen Seite
ein bis ins einzelne entwickelter Naturrechtscodex, auf
der andern Seite ein positives Recht, das seine Gültigkeit
auf den Satz pacta servanda sunt zu stützen vermag.
Weil der wahre Inhalt des praktischen Vernunftgesetzes
unerkannt blieb, konnte auch nicht erkannt werden, dass

diesem Inhalt nur limitierender Charakter zukommt
und insofern eine Ergänzung des Naturrechts durch
positives Recht erforderlich ist. Während bei Grotius
das Verhältnis von inhaltlich näher bestimmtem Naturrecht

und positivem Recht gänzlich ungeklärt bleibt,



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 335

haben andere Naturrechtler versucht, deutlicher zwischen
einem vorstaatlichen Naturrechtszustand und dem
Zustand der Herrschaft des positiven staatlichen Rechtes zu
unterscheiden. Dabei zeigt sich nun aber — wir suchen
immer noch unserem Verfasser zu folgen — ein verhängnisvoller

Mangel kritischer Besinnung über den Rechtsbegriff.

Der Rechtszustand ist den Naturrechtslehrern ein
Zustand der Freiheit, erst bei Kant findet sich die klare
Erkenntnis, dass er ein Zustand der Beschränkung der
Freiheit ist. Besteht aber das Wesen des Rechtes in der
Freiheit, dann ist das, was man gewöhnlich allein Recht
nennt und auch bei den Naturrechtslehrern Recht sein
sollte, das staatliche Recht, eigentlich das Gegenteil des

Rechts, seine Aufhebung. Das ist die tiefere Erklärung
für den vergeblichen Versuch Rousseaus, ein Staatswesen
zu finden, in dem die Freiheit erhalten bleibt. Was den
vorstaatlichen Rechtszustand betrifft, so erschien er
durchaus nicht allen Autoren wie Hobbes als ein bellum
omnium contra omnes. Die meisten dachten sich diesen
Zustand in seinen Anfängen als ein friedliches Zusammenleben.

Hierbei besteht dann wieder ein Unterschied,
insofern die einen unter Heranziehung eines materiell
gefassten Prinzips der Gleichheit einen ursprünglichen
Kommunismus konstruierten, die andern, wie namentlich
Locke, unter Anerkennung eines ausschliesslichen Rechtes
auf das Produkt der Arbeit ein Privateigentum im
herkömmlichen Sinn gelten liessen. Geht man vom vorstaatlichen

Zustand zum staatlichen über, so taucht die Frage
auf, ob etwas und eventuell was von der vorstaatlichen
Rechtsstellung unter der Herrschaft des staatlichen Rechtes
erhalten bleiben soll? Dies ist das Problem der
unveräusserlichen Rechte. Gysin meint, das Problem sei für die
Rechtsphilosophen der Aufklärung deshalb unlösbar
gewesen, weil sie die ursprüngliche Dunkelheit des wahren
Vernunftinteresses nicht erkannten, die praktischen
Vernunftprinzipien vielmehr für ohne weiteres einleuchtend
hielten. Wenn die Menschen sich freiwillig der unbedingten



336 Professor A. Baumgarten:

Herrschaft des Staates unterstellen, wie können sie dann
behaupten, dass ihnen mit irgend einem Gebrauch, den
der Staat von seiner Herrschaft macht, Unrecht geschehe?
Volenti non fit injuria. Nur wenn sie über ein Interesse,
ohne es zu kennen, verfügt hätten, dann müsste ihnen
das Interesse trotz der Verfügung gewahrt bleiben. So

ist Nelsons Lehre von der Dunkelheit des ursprünglichen
Vernunftinteresses die einzige Grundlage für die Annahme
eines unveräusserlichen Rechtes.

Dass die Methode der Naturrechtler der Aufklärung
nicht nur im einzelnen fehlerhaft, sondern auch grundsätzlich

unzureichend war, lässt sich schwerlich in Abrede
ziehen. Ich glaube aber, man tut ihrer naiven Methode
fast zuviel Ehre an, wenn man sie an der in der grossen
Tradition des Kritizismus erwachsenen, fein ausgeklügelten
Methode Nelsons misst. Und vor allem werden dabei die
Aufgaben, die sie sich tatsächlich stellten und in deren
Behandlung sie sich immerhin erhebliche Verdienste
erworben haben, leicht missverstanden. In der den
Anfängen der wissenschaftlichen Betrachtung eigenen Gene-

ralisierungstendenz haben die Rechtsphilosophen der
Aufklärung irgend eine Neigung der menschlichen Natur,
auf die die äussere oder innere Erfahrung sie hinwies,
als die dominierende Grundrichtung des menschlichen
Handelns angesprochen und versucht, in konsequenter
Unterordnung aller Einzelheiten des menschlichen
Verhaltens unter sie eine sittliche oder rechtliche Gesetzgebung
zu begründen. Bei Grotius ist es der appetitus societatis,
bei Hobbes der Selbsterhaltungstrieb, auf dem alles ruht.
Nicht immer waren sich die Autoren darüber vollständig
klar, was sie eigentlich selbst unter dem von ihnen
ausgezeichneten Grundtrieb verstanden. Ich denke dabei
besonders an Grotius. Der appetitus socialis, die Neigung
zu einem friedlichen freundnachbarschaftlichen Zusammenleben,

ist von vorneherein als ein unbestimmter Begriff
konzipiert. Unklarheiten dieser Art haben schwerlich
etwas zu tun mit der ursprünglichen Dunkelheit der prak-



L. Nelsons Rechtslehre und das Natur/echt der Aufklärung. 337

tischen Vernunftprinzipien, wie Nelson sie fasst. Eher
könnte auf solche Dunkelheit der Umstand hindeuten,
dass immer und immer wieder bald dieser bald jener
Trieb der menschlichen Natur zur Grundlage einer
allgemeingültigen ethischen Gesetzgebung gemacht wird.
Es muss also doch so etwas geben wie allgemeingültige
praktische Vernunftprinzipien, sonst würde die Menschheit

nicht so hartnäckig danach fahnden, und diese

Vernunftprinzipien müssen zunächst dunkel sein, sonst würde
man sich schon längst über sie geeinigt haben und sie nicht
bald aus dem einen, bald aus dem andern Trieb zu
entwickeln suchen. Das sind Schlüsse, gegen die sich so manches

einwenden liesse, und doch halte ich sie für nicht so

ganz unberechtigt. Ob aber die Dunkelheit, die über den
absoluten ethischen Prinzipien liegt, sich mit Hilfe der
Nelsonschen Methode oder auf Grund einer umfassenderen
induktiven Untersuchung oder auf intuitivem Wege,
in phänomenologische Wesenschau oder sonstwie klären
lässt, das lässt sich aus den vergeblichen Bemühungen der
Aufklärungsphilosophen um allgemeingültige, letztlich
bestimmende ethische Prinzipien in keiner Weise entnehmen.

Nicht angebracht scheint mir der Vorwurf, dass die
Grundprinzipien der ältern Naturrechtslehrer leer gewesen
seien. Es passt das nicht auf Grotius, geschweige denn auf
Hobbes. Gewiss hat bei Grotius die Unklarheit, in der
er sich selbst über den Gehalt seines appetitus societatis
befand, dazu geführt, dass er in seinen naturrechtlichen
Deduktionen nicht selten sein Grundprinzip in tautologische
Formeln kleidet. Aber was man unter dem appetitus
socialis auch des genauem verstehen mag, jedenfalls liegt
in ihm ein Hinweis auf gegenseitiges Wohlwollen und
friedliches Zusammenleben, und damit auf greifbare
Inhalte. Unerfindlich ist mir, wie Gysin auch das Hobbes-
sche zum bellum omnium contra omnes in Gegensatz
gebrachte Prinzip des Friedens als leer bezeichnen kann.
Dass die Menschen einander nicht totschlagen, prügeln,
einsperren, berauben sollen, ist doch eine inhaltlich be-



338 Professor A. Baumgarten:

stimmte Regelung. Gysin sieht in dem Moment des Friedens

nur eine formale Bedingung jeder rechtlichen
Ordnung. Das wäre nur dann richtig, wenn man sich eine
Ordnung überhaupt nicht anders denn als Friedensordnung
denken könnte. Wenn Flobbes aus dem Prinzip des Friedens

keine einzelnen Verhaltensnormen entwickelt, so

liegt das nur daran, dass er es der Staatsgewalt überlässt,
zu bestimmen, wie sich das friedliche Zusammenleben im
einzelnen zu gestalten hat.

Noch entschiedener müssen wir Hobbes dagegen in
Schutz nehmen, dass er sich einer quaternio terminorum
schuldig gemacht haben soll, wenn er die Klugheitsmaximen

des Egoismus als praktische, im Gewissen
bindende Vernunftregeln bezeichnet. In verständiger
Politik des Handelns für die Erhaltung der eigenen
Existenz sorgen, heisst für ihn, seinem Gewissen Genüge
leisten. Wer in der Gewissenspflicht etwas anderes
sieht, der nimmt Schemen für Realitäten. Hobbes fasst
nicht das Wort ratio bald in dem einen, bald in dem andern
Sinn, sondern stets in dem gleichen und will nur nicht,
dass wir zwei verschiedene Bedeutungen damit verbinden,
da die eine dieser Bedeutungen für ihn ein Nichts ist.
Man kann daher auch nicht sagen, dass Hobbes es unterlassen

habe, eine Begründung der bindenden Kraft des

Staatsvertrags zu geben. Er begründet sie nach seiner

Auffassung von dem, was ethisch begründen heisst und
allein heissen kann, indem er zeigt, dass die Menschen,
wofern sie nicht dem bellum omnium contra omnes
und damit der Vernichtung anheimfallen wollen, dem

Staatsvertrag treu zu bleiben haben. Ja, die Figur des

Staatsvertrags ist für ihn überhaupt nichts anderes als

ein Ausdrucksmittel für die Übereinstimmung der Anerkennung

einer herrschenden Regierungsgewalt mit dem
wohlverstandenen Selbsterhaltungsinteresse des Menschen.

Dass bei den Naturrechtslehrern der Vergangenheit
vielfach ein mehr oder weniger eingehender Naturrechtscodex

unverbunden neben einem als naturrechtlich ver-



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 339

bindlich erklärten positiven Recht steht, ist Gysin
zuzugeben. Aber es war das für sie keine unvermeidliche
Konsequenz ihrer mangelhaften Auffassung des

grundlegenden Vernunftrechtsprinzips. Von dem Prinzip des

appetitus socialis wie von dem der Selbsterhaltung aus
lässt sich die gesuchte Brücke ohne grosse Schwierigkeit
finden. Es ist einfach darzulegen, dass die Regelung der
menschlichen Lebensverhältnisse durch eine positive
Rechtsordnung dem Interesse eines friedlichen Zusammenlebens

und der Selbsterhaltung dient, wie es einfach ist,
hinsichtlich zahlreicher einzelner Bestimmungen positiver
Rechte den Nachweis zu führen, dass sie anders lauten
müssten, um mit den erwähnten Interessen im Einklang
zu stehen. Man sage nicht, dass wenn sich durch eine
Argumentation aus der Natur der Sache die Regelung eines
Lebensverhältnisses gewinnen lasse, dieses Lebensverhältnis

insoweit nicht einer positiven Regelung unterworfen
zu werden brauche. Über das, was der Natur der Sache

entspricht, lässt sich bekanntlich sehr verschieden denken.
Um den praktischen Auswirkungen eines solchen
Meinungskonfliktes zu entgehen, nimmt man zu einer für alle
geltenden positiven Regelung seine Zuflucht. Nun kann
aber die positive Regelung so verhängnisvoll sein, dass die
Frage auftaucht, ob es nicht besser ist, mit Berufung auf
die Vernunft ihr entgegenzutreten und vielleicht lieber die

ganze positive Rechtsordnung aus den Fugen zu heben,
als sich einer einzelnen Regelung, die zu ihr gehört,
zu unterwerfen. Hobbes freilich beantwortete eine solche

Frage mit einem radikalen Nein. Er hatte eine Idiosynkrasie

gegen Revolutionen, die ihn in ihnen das radikale
Übel sehen Hess. Das schlechteste staatliche Recht
anerkennen, schien ihm noch immer besser als das bellum
omnium contra omnes zurückrufen. Aber dieses bellum
omnium contra omnes ist ein Schreckgespenst, an das nicht
jedermann glaubt. Es war eine Marotte von Hobbes, zu
meinen, dass, wenn die Menschen auch nur für einen Augenblick

von der Staatsgewalt befreit seien, sie sich gegenseitig



340 Professor A. Baumgarten :

vertilgen würden. Die meisten Naturrechtler nehmen an,
dass in gewissen Fällen das Selbsterhaltungsinteresse oder
irgend ein anderes für das menschliche Handeln letztlich
bestimmendes Interesse besser gewahrt werde durch eine
auf Begründung einer neuen Rechtsordnung gerichtete
Revolution als durch ein geduldiges Ertragen einer
despotischen Regierung. Es handelt sich bei diesem Streit
um ein Problem der Auffindung des richtigen Mittels für
die Befriedigung eines bestimmten gesellschaftlichen
Interesses. Wer ein solches Problem aus methodischen
Gründen für prinzipiell unlösbar hält, der muss auf alle
wissenschaftliche Rechtspolitik verzichten.

Wenn die Schriftsteller der Aufklärung sich einen
vorstaatlichen Rechtszustand ausmalen, gekennzeichnet etwa
durch Kommunismus oder Privateigentum der einzelnen,
so ist das keine Spielerei, auch kein Belegstück eines

bedauerlichen Mangels an historischem Sinn. Es ist
vielmehr die notwendige Vorarbeit für eine Entscheidung
der Frage, ob und inwieweit dem positiven Recht gegenüber
Berufung auf das Naturrecht zulässig sein soll. Sieht man
im Menschen eine wilde Bestie, die nur durch die Staatsgewalt

in Schranken gehalten wird, dann wird man es

für richtig halten, alle Eingriffe lieber zu ertragen, als sich
ausserhalb der staatlichen Ordnung zu stellen und damit
prinzipiell den Naturzustand heraufzubeschwören. Hält
man mit dem besonnenen Locke die Menschen für fähig,
auch ohne Unterwerfung unter eine staatliche Ordnung,
das Produkt der Arbeit eines jeden als dessen Eigentum
zu respektieren und die patriarchalische Gewalt des

Familienvaters innerhalb der Familien und im Verhältnis
der Familien untereinander zur Anerkennung zu bringen,
dann wird man die Menschen wohl auch für verständig
genug halten, um ihnen das Recht einräumen zu können,
eine schlechte Regierung zu stürzen und durch eine andere

zu ersetzen. Der Wert der Untersuchungen über den
vorstaatlichen Rechtszustand wird nicht dadurch beeinträchtigt,

dass durch die Anerkennung eines solchen Rechts-



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 341

zustandes der Begriff des Rechts in Gefahr gerät, mit
dem der Freiheit identifiziert zu werden. Gysin meint,
die Naturrechtler der Aufklärung hätten zum Schaden ihrer
Lehre verkannt, dass erst mit der Beschränkung der
Freiheit das Recht auf den Schauplatz tritt. Aber den
Rechtsphilosophen, die Gysin im Auge hat, Hobbes
namentlich, war das Recht, mag auch die Formulierung,
die sie ihren Gedanken gaben, bisweilen das Gegenteil
besagen, nicht Freiheit, sondern Macht. Im Naturrecht
erschien ihnen die Macht eines jeden als de jure
unbeschränkt, aber tatsächlich paralysiert durch die ebenso
unbeschränkte Macht aller andern; im Staat erschien sie

ihnen als einerseits beschränkt durch die Rechtsordnung,
andererseits aber auch garantiert mittelst der Beschränkung

der Macht aller andern. Vielleicht wäre es besser

gewesen, allein den Zustand, in dem eine, wenn schon
beschränkte, so doch effektiv gesicherte Macht besteht,
also den staatlichen, als einen Rechtszustand zu bezeichnen.
Dass die Terminologie, derzufolge auch die durch das
bellum omnium contra omnes zur Wirkungslosigkeit
verdammte unbeschränkte Macht Recht genannt wurde,
Verwirrung gestiftet habe, wird sich schwerlich begründen
lassen. Wenn Rousseau als einen dem Vernunftrecht
entsprechenden Staat nur denjenigen ansehen will, in dem
einem jeden durch seine Beteiligung an der Gesetzgebung
die Freiheit des Naturzustandes gewahrt bleibt, so ist das

nicht einem unzutreffenden Rechtsbegriff zuzuschreiben,
sondern jener hohen Einschätzung der Selbstbestimmung,
die Kant und Nelson mit dem citoyen de Genève teilen
und ihm nicht zum wenigsten zu verdanken haben.

Das Problem der unveräusserlichen Rechte ist im
Grunde genommen nur eine eingeschränkte Fassung des

eben berührten Problems von den Bedingungen, unter
denen die Vorschriften des positiven Rechts von Naturrechts

wegen als nichtig behandelt werden dürfen. Dass
es ein Gut geben könnte, das wir der Staatsgewalt nicht
freiwillig aufzuopfern brauchen, hat sogar Hobbes zu-



342 Professor A. Baumgarten:

gegeben. Konsequent und realistisch denkend nimmt er
an, dass der, dem der Staat ans Leben gehen will, sich
verständigerweise nicht zu unterwerfen braucht, da in
solcher Extremität selbst das dem Rechtsbrecher drohende
Medusenhaupt des bellum omnium contra omnes keinen
Eindruck mehr machen kann. Andern erscheint der
religiöse Glaube oder die Menschenwürde als ein Recht, das
kein Staatsvertrag dem Menschen nehmen kann. Mit dem
uns schon bekannten Kriterium, dem zufolge ein Recht
dann unveräusserlich ist, wenn sein Wert, gemessen an dem
für das Recht letztlich massgeblichen Interesse grösser
ist als der der ungestörten Aufrechterhaltung einer
bestimmten Staatsgewalt, verbindet sich bisweilen das
Kriterium der tatsächlichen Undurchführbarkeit der
Verletzung. So wird zum Reispiel gegen die Eingriffe des
Staates in die Glaubensfreiheit angeführt, dass was der
Staat anzubefehlen und zu erzwingen vermag, gar nicht
der Glaube ist, sondern nur das Bekenntnis zum Glauben,
und dass der Staat, der durch seine obrigkeitliche Gewalt
den Glauben zu beeinflussen sucht, nur Unwahrhaftigkeit
und heuchlerische Gesinnung züchten wird. Es wären
somit die staatlichen Befehle, an irgend ein Dogma zu
glauben nach dem Satz impossibilium nulla obligatio
als hinfällig, die Vorschriften, durch die ein bestimmtes
Bekenntnis erzwungen werden soll, dagegen zunächst nur
als unangemessen erwiesen, während ihre naturrechtliche
Nichtigkeit allein aus der Unveräusserlichkeit der
Wahrhaftigkeit, die mit Hilfe des ersterwähnten Kriteriums
zu konstatieren wäre, abgeleitet werden könnte. Dass
die Naturrechtslehrer in ihren Diskussionen über die
unveräusserlichen Rechte nicht immer mit methodischer
Konsequenz vorgegangen sind, ist nicht zu leugnen.
Es wäre wunderbar, wenn es anders gewesen wäre.
Dagegen scheinen mir die methodischen Schwierigkeiten,
auf die Gysin sie stossen lässt, imaginär. Gysin meint,
da sie die ursprüngliche Dunkelheit des wahren Interesses
nicht erkannten, vielmehr von der Evidenz des Naturrechts



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung. 343

ausgingen, hätten sie rettungslos an der Klippe des:
volenti non fit injuria, die sie vergeblich zu umschiffen
suchten, scheitern müssen. Indessen durfte der Satz volenti
non fit injuria höchstens dann als ein Hindernis für die

Anerkennung unveräusserlicher Rechte gelten, wenn man
annahm, dass die Bürger sich tatsächlich in einem
Staatsvertrag allen nur erdenklichen Eingriffen der Regierungsgewalt

unterworfen hätten. Nun bedeutete aber doch die

Vorstellung des Staatsvertrags — jedenfalls für den gröss-
ten der Naturrechtslehrer der Aufklärung, für Hobbes —
nichts als ein Ausdrucksmittel der für die den verständig
Denkenden obliegende Anerkennung der Befehlsgewalt
der Obrigkeit. Es wäre daher das unveräusserliche Recht
einfach in einer Reservatklausel in den Staatsvertrag
aufzunehmen gewesen. Dazu kommt, dass der Satz volenti
non fit injuria nichts weniger als einleuchtend ist, wenn man
ihn so versteht, dass jemand, der früher irgend einmal,
vielleicht unbedachterweise oder in der Bedrängnis in die

Verletzung eines Gutes eingewilligt hat, inzwischen aber
anderer Meinung geworden ist, beim Wort genommen
werden dürfe. Nur in dieser Auslegung bedeutet aber der
Satz etwas für die bei den Naturrechtslehrern in Erörterung
stehenden Rechte. Mit der Theorie von den unveräusserlichen

Rechten wollte man doch denen zu Hilfe kommen,
die gegenüber der sich auf den Staatsvertrag berufenden
Obrigkeit ihr Leben, ihre Religion, ihre Menschenwürde
zu behaupten suchten und sich der Despotie des Staates
nicht freiwillig zu fügen gedachten. Nur wenn es sich gerade
um das besondere unveräusserliche Recht der freien
sittlichen Selbstbestimmung handelt, muss man sich daran
erinnern, dass es bei dem Unverständnis vieler Menschen
für ihr eigenes wahres Interesse geboten sein kann, ein

willig dargebrachtes Opfer der Freiheit zu verweigern.


	Leonard Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung

