Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband Il. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 44 (1925)

Artikel: Leonard Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklarung
Autor: Baumgarten, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-895901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-895901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Leonard Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der
Aufkldrung. |
Von Professor A. BAUMGARTEN, Basel.

Die Abhandlung A. Gysins,!) die das im Titel dieses
Artikels bezeichnete Thema zum Gegenstand hat, ist eine
wertvolle Bereicherung der Nelsonliteratur. Der Meister
hat allen Grund, sich dieses Schiilers zu freuen. Nicht nur
werden (im ersten Teil der Schrift) die Grundgedanken der
Nelsonschen Rechtslehre mit einer schwer zu iiberbietenden
Prazision und Klarheit vorgefiihrt, sondern es wird auch
(im zweiten und dritten Teil) in selbstdndiger Geistesarbeit
der Versuch gemacht, diese Lehre als Beurteilungsmasstab
fiir die rechtsphilosophischen Systeme von Grotius und
Hobbes und fiir die Bemiihung der Aufklirung um die
Probleme der Freiheit und Gleichheit zu bewidhren, wobei
sie, was sonst auch immer der Erfolg sein mag, eine Leben-
digkeit und Anschaulichkeit erhilt, die sie in Nelsons
eigener Darstellung vielfach vermissen lasst. Freilich darf
man nicht meinen, Gysin habe seinem Leser das miithevolle
Studium der Nelsonschen Biicher ersparen wollen. Davon
kann vor allem deswegen keine Rede sein, weil er die Be-
griindung des Sittengesetzes durch Nelson, die Deduktion
der ethischen Prinzipien, mit der die Nelsonsche Ethik
letztlich steht und fallt, ganz ausserhalb des Kreises seiner
Untersuchungen lasst. Unser Verfasser will nicht zeigen,
dass Nelson recht hat, sondern er will Verstindnis erwecken
fiir die Problemstellung und das methodische Vorgehen
Nelsons. Im Deduzieren, Kritisieren, Vorlegen geistes-

1) Die Lehre vom Naturrecht bei Leonard Nelson und das
Naturrecht der Aufklirung von Arnold Gysin, 139 S., Dr.Walther
Rotschild, Berlin-Grunewald 1924,



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklirung. 327

geschichtlicher Zusammenhinge will er, wenn wir ihn recht
verstehen, gerade so weit gehen, dass wir den Gedanken
nicht los werden sollen, es méchte am Ende das von den
Rechtsphilosophen der Aufklirung ersehnte Land von Fries
betreten und von Nelson erobert worden sein.

Der erste Teil der Abhandlung lasst sich etwa fol-
gendermassen in aller Kiirze resiimieren. Die Rechtslehre
hat es zu tun mit einem Sollensgesetz, nicht mit einem
Seinsgesetz. In keinem physischen oder psychischen
Geschehen, in keiner kausalen Notwendigkeit eines solchen
kann das Recht gefunden werden. Wie lasst sich das
rechtliche Sollensgesetz erkennen? Wie lasst sich iiber-
haupt etwas erkennen? Dass der menschliche Geist sich
die Fahigkeit, etwas zu erkennen, zuspricht, kann nicht
geleugnet werden; denn der radikalste Skeptiker gibt
doch zu, dass er weiss, dass er nichts weiss. Unsere Urteile
sind freilich als solche niemals Akte unumstosslich sicherer
Erkenntnis, denn sie enthalten eine Vorstellungsver-
kniipfung, von der behauptet wird, dass sie der Wirklich-
keit entspricht, ohne dass in ihr selbst eine Biirgschaft
fiir ihren Wahrheitsgehalt liegen wiirde. Das, worauf die
Wahrheit des Urteils fundiert ist, muss eine dem Urteil
vorausgehende, nicht selbst wiederum ein Urteil darstel-
lende unmittelbare Erkenntnis sein. Eine Erkenntnis
solcher Art ist in erster Linie die Anschauung, aber nicht
nur sie, sondern auch die praktische Vernunfterkenntnis.
Der hier interessierende Unterschied zwischen den beiden
Arten unmittelbarer Erkenntnis besteht darin, dass die
Vernunfterkenntnis sich nicht wie die anschauliche Wahr-
heit demonstrieren lasst, sondern nur in einer komplizierten
psychologischen Untersuchung aus ihrer anfénglichen
Dunkelheit heraus ans Licht des Bewusstseins gefordert
werden kann. Dabei verfallt die Fries-Nelsonsche Schule
nicht etwa in den Psychologismus, denn der Gegenstand
der praktischen Vernunfterkenntnis wird von ihr nicht
als ein psychischer Vorgang angesehen, nur die Vernunft-
erkenntnis selbst soll wie jede Erkenntnis etwas Psychisches



328 Professor A. Baumgarten:

sein und als solches psychologischer Behandlung unter-
liegen. So viel iiber die Methode, das Gesetz der praktischen
Vernunft zu erkennen. |

Das Gesetz der praktischen Vernunft tritt in einer
doppelten Form auf, als moralisches und als rechtliches
Gesetz. Nelson unterscheidet die Moralitit von der
Legalitat in der Weise, dass die erstere auf die Form,
die letztere auf den Inhalt des praktischen Vernunftgeseizes
bezogen wird. Gysin bringt (S. 6/7) folgende Nelson-
zitate: ,,Die Form des Sittengesetzes ist das, was es zu
einem Sittengesetz, sein Inhalt ist das, was es zu diesem
bestimmten Sittengesetz macht.“ — ,;Wir konnen dzher
erstens fragen nach dem Verhéltnis des Willens der Person,
fiir die etwas Pflicht ist, zur Pflicht, und wir konnen
zweitens fragen nach dem Verhiltnis der Tat der Person
zu dem, was fiir sie Pflicht ist. Die erste Frage betrifft
den Willen als solchen, die zweite Frage betrifft die Tat
als solche. Ich kann einmal fragen, ob die Tat aus dem
Willen, die Pflicht zu erfiillen, hervorgeht, und das andere
Mal, ob die Tat der Pflicht gemaiss ist.” Man kann hier
den Einwand kaum zuriickhalten, dass der Gegensatz
Form und Inhalt des Gesetzes doch etwas ganz anderes
ist als der Gegensatz gesetzestreues Wollen und objektive
Gesetzeserfiilllung. Der zweite Gegensatz betrifft, wenn
man ndher zusieht, ganz ausschliesslich das Motiv der
Gesetzeserfiilllung, — es kann das Gesetz erfiillt werden
aus Gesetzesachtung oder es kann das Gesetz erfiillt werden
schlechthin, d. h. aus irgend einem beliebigen andern
Motiv. Er kann daher nicht zur Charakterisierung des
Gesetzes selbst verwendet werden, wofern man nicht mit
Kant das Sittengesetz selbst auf das Motiv seiner Befolgung
gerichtet sein lasst, wobei man einmal in einen circulus
vitiosus gerdt und sodann die objektive Gesetzerfiillung
als Erfiillung eines andern Gesetzes als des Sittengesetzes
auffassen muss. Sehen wir die Unterscheidung Nelsons
als begriindet an, dann wiirde die Rechtslehre das Verhalt-
nis der einzelnen zueinander betrachten, wiefern es objektiv



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklirung. 329

dem Gesetz entspricht. Die philosophische Rechtslehre
hatte nach Nelsons Definition die Anforderungen zu ent-
wickeln, die an den Zustand einer Gesellschaft zu stellen
sind, damit er ein Rechtszustand zu heissen verdient,
und das Rechtsideal wire die dem Einzelnen gestellte
Aufgabe, nach der Verwirklichung des Rechtszustandes
zu streben.

Als Inhalt des Rechtsgesetzes hat Nelson die An-
erkennung der personlichen Gleichheit zu deduzieren
gesucht. ,,Es wird durch das Gesetz die Ausschliessung
jedes Verzugs verlangt, der durch die numerische Bestimmt-
heit der einzelnen Personen bedingt ist.”* — ,,Ein anderes
Wesen seinem Recht gemiss behandeln, heisst demnach,
sein Interesse nie verletzen, es sei denn, dass unser Interesse
das mit ihm kollidierende fremde iiberwiegt. Und hierbei
bestimmt sich das Ubergewicht allein dadurch, dass wir
vom Unterschied der Personen absehen, indem wir die
kollidierenden Interessen in einer Person vereinigt denken
und sie so gegeneinander abwigen.” (S. 15.) Dass es sich
hierbei um eine inhaltliche Bestimmung des Rechtsgesetzes
und nicht etwa nur um eine Wiedergabe des Begriffs der
Allgemeingiiltigkeit in rein analytischem Urteil handelt,
kann nach unserem Verfasser kaum zweifelhaft sein. Was
sich aus dem Begriff der Allgemeingiiltigkeit des Rechts-
gesetzes folgern lasst, ist das Prinzip der Gleichheit aller
vor dem Gesetz, der Satz, dass kein Einzelner und keine
Klasse anders bevorzugt werden kann als auf Grund eines
allgemeinen Merkmals, an das geméss dem Rechtsgesetz
die auszeichnenden Folgen gekniipft sind. Das Prinzip
der personlichen Gleichheit besagt etwas anderes als das
Prinzip der Gleichheit aller vor dem Gesetz, es besagt,
dass das den Vorzug begriindende allgemeine Merkmal
durch den Gedanken von der Vorzugswiirdigkeit des iiber-
wiegenden Interesses bestimmt sein soll. Bei dieser Sach-
lage erscheint aber wohl doch die Nichtberiicksichtigung
der numerischen Verschiedenheit schon durch das Pr nzip
der Gleichheit aller vor dem Gesetz garantiert und es wire

Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht. Neue Folge. Band XLIV. 22



330 Professor A. Baumgarten:

besser, statt von einem Prinzip der personlichen Gleichheit
von einem Prinzip der Interessenabwigung zu reden.

Der Grundsatz der personlichen Gleichheit im Nelson-
schen Sinne enthélt einen Hinweis auf die menschlichen
Interessen als die Materie, deren Regelung er dient. Man
kann insofern mit Nelson von einem formalen Charakter
des Rechtsgesetzes reden. Dieser formale Charakter
schliesst an sich nicht aus, dass sich einzelne inhaltlich
genau bestimmte Naturrechtssitze entwickeln lassen,
und es erscheint fraglich, wie mit solchen Sitzen ein posi-
tives Recht verniinftigerweise zusammenbestehen konnte.
Die LLosung des Ratsels liegt in dem limitierenden Charakter
des Rechtsgesetzes. Das Prinzip der personlichen Gleich-
heit soll nicht eine Regelung einzelner Interessenkonflikte
eindeutig bezeichnen, sondern nur gewisse Regelungen
ausschliessen und unter den iibrigen méglichen die Wahl
lassen. Warum dem so ist und warum die angeblich vom
Rechtsgesetz gelassene Wahl nicht von den jeweils Betei-
ligten, sondern von einer allgemeinen positiven Norm
getroffen werden muss, wird von unserem Verfasser nicht
gesagt. Ist Begrenzung der Freiheitssphiren durch ein
positives Gesetz notwendig, dann hat sich dieses positive
Recht mit dem Eigentum zu befassen, denn Beschrankung
der Freiheit eines Menschen in seiner Wechselwirkung mit
andern ist Beschrinkung der Aussern Freiheit und Be-
schrinkung der #ussern Freiheit ist Beschrinkung der
Freiheit im Gebrauch von Sachen. So gelangen wir zu
dem Satz: ,,Durch das offentliche Gesetz soll in der
Gesellschaft das Eigentum nach dem Prinzip der persén-
lichen Gleichheit verteilt werden.*

Die bisher angefiihrten Ergebnisse der Untersuchungen
Nelsons stimmen im wesentlichen mit den Positionen
itberein, zu denen schon Jakob Friedrich Fries in seiner
philosophischen Rechtslehre gelangt war. Die originelle
Grosstat Nelsons, der gewaltige Schritt iiber Fries hinaus
besteht darin, dass das Rechtsgesetz, das bei Fries nur
einen formalen Inhalt gehabt hatte, bei Nelson daneben



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklarung. 331

mit einem eigenartigen materiellen Inhalt versehen wird.
Nelson hat ein nichtempirisches, aller objektiven Interes-
senbeurteilung zugrunde liegendes Vernunftinteresse ent-
deckt. Dieses Interesse ist das der verniinftigen Selbst-
bestimmung des Menschen. ,,Das Ideal fiir das verniinftige
Wesen,“ sagt Nelson, ,,besteht in nichts anderem als
darin, dass das verniinftige Wesen das, was es, seinem Be-
griff zufolge, der Moglichkeit nach ist, auch wirklich wird.
Es handelt sich hierbei nicht etwa, wie jemand auf den
ersten Blick meinen konnte, um eine Tautologie. Es liesse
sich an sich denken, dass der ideale Rechtszustand ein
Regime der Bevormundung wire, unter dem normalerweise
die Menschen zu einem objektiv verniinftigen Verhalten
autoritativ angeleitet wiirden. Ein derartiges Rechtsideal
lehnt Nelson nun eben ab; die Menschen sollen sich in
eigener verniinftiger Zielentwerfung ihr Handeln be-
stimmen.

Wie liasst sich das Nelsonsche materiell bestimmte
Ideal mit dem Prinzip der personlichen Gleichheit verei-
nigen ? Miissen sie ein Kompromiss miteinander eingehen
oder wird das eine dem anderen untergeordnet ? Die Antwort
bereitet keine Schwierigkeiten, wenn man bedenkt, dass
das Rechtsgesetz als kategorischer Imperativ auftritt,
der sich nichts abmarkten lasst, wahrend das Ideal der
verniinftigen Selbstbestimmung nur ,,das fiir unser Leben
Erstrebenswerte, das Wertvolle und Edle™ ist. Daher
besteht ein Recht zur Selbstbestimmung nur nach Mass-
gabe des Prinzips der personlichen Gleichheit. Nelson
formuliert: ,,Alle verniinftigen Wesen haben das Recht
auf die gleiche dussere Moglichkeit, zur Selbstbestimmung
zu gelangen.”

Das Vernunftinteresse an der freien Selbstbestimmung
gelangt dem einzelnen nicht ohne weiteres zum Bewusst-
sein; es 1st von Haus aus dunkel. Darin dass der Mensch
sein wahres Interesse verkennt, besteht der praktische
Irrtum, wihrend der theoretische Irrtum nur die Mittel
zur Befriedigung eines Interesses betrifft. Mit dem prak-



332 Professor A. Baumgarten:

tischen Irrtum hingt zusammen eine Einschrinkung des
Satzes: ,,volenti non fit injuria.”” Wenn jemand im Irrtum
iiber sein wahres Interesse auf sein Recht zur freien Selbst-
bestimmung verzichtet, so ist solcher Verzicht von Natur-
rechts wegen unwirksam. Mit andern Worten: das Recht
auf freie Selbstbestimmung ist ein unverdusserliches Recht.
Die urspriingliche Dunkelheit des wahren Interesses ist
nicht nur fiir die Lehre von den unverausserlichen Rechlen,
sondern auch fiir das Problem, ob eine Bevormunding
rechtmissig sein kann, von ausschlaggebender Bedeutung.
Eine Bevormundung ist dann rechtméssig, wenn sie durch
das Interesse der Erweckung des zunichst noch schlum-
mernden Verstindnisses fiir das wahre Interesse geboten
ist. Man kann daher mit Nelson sagen: Durch das 6ffent-
liche Gesetz soll die geistige Freiheit eines jeden gegen
kiinstliche Bevormundung geschiitzt werden.

Die Nelsonsche Rechtslehre hat zahlreiche Ziige, die
sie zu einer erfreulichen Erscheinung unseres Geisteslebens
machen. Sie stellt sich in schroffen Gegensatz am
Positivismus und zum Relativismus, die leider immer mch
in unserer Wissenschaft die Vorherrschaft behauplen.
Anders als die neukantische Schule, die mit ihr den Glawen
an allgemeingiiltige ethische und rechtliche Gesetze t:ilt,
gibt sie nicht nur leere Formeln, sondern stellt inhaltich
bestimmte Postulate auf. Diese Postulate sind gliicklicier-
weise nicht die einer reaktioniren Weltanschauung, wie
sie heute In allen moglichen, teils gleissnerischen, feils
abgeschmackten oder rohen Formen an der Tagesordming
sind, sondern entstammen jenem Streben nach ndi-
vidueller geistiger Freiheit, das mehr als irgend etwas
anderes den Wert und die Wiirde des neuzeitlichen Geides-
lebens ausmacht. Zu dem Ideal freier Selbstbestimmung
des Menschen, in dessen Begriindung die Nelsoniche
Rechtsphilosophie ihre Kronung findet, méchten zuch
wir uns riickhaltlos bekennen. Freilich ist damit fiir uns
nur eine Forderung eines umfassenderen rechtsplilo-
sophischen Programms bezeichnet, das wir anders als



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufkliarung. 333

Nelson aus einer empiristisch begriindeten Metaphysik
ableiten mochten. Fiir eine Auseinandersetzung mit der
Methode Nelsons ist hier nicht der Ort. Sie hiatte im wesent-
lichen drei Stadien zu durchlaufen. Nelson fusst auf
Fries, Fries fusst auf Kant. Die Methode Kants ist nun
keineswegs unanfechtbar, sondern ausserst problematisch
und, wie uns scheint, unannehmbar. Davon wire zunichst
zu handeln. Was Fries von Kant unterscheidet, ist vor
allem die eigentiimliche psychologische Untersuchung,
durch die er die zunéchst dunkle unmittelbare Vernunft-
erkenntnis ans Licht zu ziehen sucht. Damit ist der
methodologischen Kritik eine zweite schwierige Aufgabe
gestellt. Endlich hat Nelson selbst in seiner Deduktion
der ethischen Grundprinzipien eine Arbeit geleistet, die
bei aller Anlehnung an Fries soviel des Eigenen bietet,
dass sie sich nicht mit ein paar Worten abtun lésst, viel-
mehr die eingehendste Behandlung verdient. Bei dieser
fiir den Kritiker Nelsons misslichen Sachlage ist es beson-
ders dankenswert, dass unser Verfasser versucht hat,
auf einem verhidltnismissig kurzen und einfachen Wege
die Fundamentalsitze der Nelsonschen Ethik und Rechts-
lehre, ich sage nicht zu beweisen, aber doch vorlaufig
plausibel zu machen. Es gibt kein wirkungsvolleres und,
wie mir scheint, auch kein legitimeres Mittel, fiir eine tief-
greifende und schwer darzustellende und zu begriindende
Lehre Propaganda zu machen, als wenn man sie sich an
der Aufgabe der Klirung und Erklarung der Geistes-
arbeil der Vergangenheit bewahren lasst. Glaubt jemand,
eine neue richtige Lehre gefunden zu haben, so kann er
uns unter Umstanden, ohne dass es weitldufiger Eror-
terungen bediurfte, seinen Glauben dadurch mitteilen,
dass er unzweifelhafte Verirrungen und offensichtlich
fruchtlose Bemiihungen der Vergangenheit im Licht seiner
Lehre verstindlich macht. Unser Verfasser hat es, wie wir
oben andeuteten, unternommen, in der eben bezeichneten
Weise die Nelsonsche Rechtstheorie an der Rechtsphilo-
sophie der Aufklarung zu erproben. Wir mochten



334 Professor A. Baumgarten:

nicht glauben, dass ihm dies gelungen sei. Zwar lassen
auch die hier in Betracht kommenden Teile der Schrift
an Klarheit der Darstellung und Scharfsinn nichts zu
wiinschen iibrig. Wihrend er uns aber, solange er sich auf
ein objektives Referat beschriankt, ein durchaus zutreffen-
des Bild der Rechtsphilosophie der Aufklarung zu bieten
weiss, verschiebt und wverrenkt sich alles, sobald er den
Beurteilungsmasstab der Nelsonschen Lehre anlegt, anstatt
dass latenter Wahrheitsgehalt der erorterten Literatur
ans Licht gebracht wiirde.

Nach Gysin hat im Gegensatz zu Hobbes, der nur mit
Hilfe einer quaternio terminorum die Befolgung einer
verstindigen Utilitatspolitik als pflichtgemésses Handeln
ausgeben konnte, schon der Begriinder des Naturrechts
der Aufklarung, Hugo Grotius, nach einem praktischen
Vernunftgesetz geforscht. Aber da er sich noch nicht
von der urspriinglichen Dunkelheit der unmittelbaren
ethischen Erkenntnis Rechenschaft ablegte, sei er zu leeren
Formeln, analytischen Urteilen, gelangt, und was angeblich
aus diesen Formeln deduziert wurde, sei durch unerlaubte
Anleihen aus der Empirie gewonnen worden. Ausser der
Leerheit des grundlegenden Rechtsgesetzes, die der Ver-
fasser auch ‘bei Hobbes feststellen zu miissen glaubt,
wird Grotius und iiberhaupt den Naturrechtslehrern der
Aufklarung vorgeworfen, dass sie das richtige Verhéltnis
von Naturrecht und positivem Recht nicht zu erfassen
vermochten. Bei Grotius z. B. steht auf der einen Seite
ein bis ins einzelne entwickelter Naturrechtscodex, auf
der andern Seite ein positives Recht, das seine Giiltigkeit
auf den Satz pacta servanda sunt zu stiitzen vermag.
Weil der wahre Inhalt des praktischen Vernunftgesetzes
unerkannt blieb, konnte auch nicht erkannt werden, dass
diesem Inhalt nur limitierender Charakter zukommt
und insofern eine Erginzung des Naturrechts durch
positives Recht erforderlich ist. Wahrend bei Grotius
das Verhiltnis von inhaltlich nidher bestimmtem Natur-
recht und positivem Recht génzlich ungeklart bleibt,



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklirung. 335

haben andere Naturrechtler versucht, deutlicher zwischen
einem vorstaatlichen Naturrechtszustand und dem Zu-
stand der Herrschaft des positiven staatlichen Rechtes zu
unterscheiden. Dabei zeigt sich nun aber — wir suchen
immer noch unserem Verfasser zu folgen — ein verhangnis-
voller Mangel kritischer Besinnung iiber den Rechts-
begriff. Der Rechtszustand ist den Naturrechtslehrern ein
Zustand der Freiheit, erst bei Kant findet sich die klare
Erkenntnis, dass er ein Zustand der Beschrinkung der
Freiheit ist. Besteht aber das Wesen des Rechtes in der
Freiheit, dann ist das, was man gewohnlich allein Recht
nennt und auch bei den Naturrechtslehrern Recht sein
sollte, das staatliche Recht, eigentlich das Gegenteil des
Rechts, seine Aufhebung. Das ist die tiefere Erklarung
fiir den vergeblichen Versuch Rousseaus, ein Staatswesen
zu finden, in dem die Freiheit erhalten bleibt. Was den
vorstaatlichen Rechtszustand betrifft, so erschien er
durchaus nicht allen Autoren wie Hobbes als ein bellum
omnium contra omnes. Die meisten dachten sich diesen
Zustand in seinen Anfingen als ein friedliches Zusammen-
lehen. Hierbei besteht dann wieder ein Unterschied,
insofern die einen unter Heranziehung eines materiell
gefassten Prinzips der Gleichheit einen urspriinglichen
Kommunismus konstruierten, die andern, wie namentlich
Locke, unter Anerkennung eines ausschliesslichen Rechtes
auf das Produkt der Arbeit ein Privateigentum im her-
kommlichen Sinn gelten liessen. Geht man vom vorstaat-
lichen Zustand zum staatlichen iiber, so taucht die Frage
auf, ob etwas und eventuell was von der vorstaatlichen
Rechtsstellung unter der Herrschaft des staatlichen Rechtes
erhalten bleiben soll? Dies ist das Problem der unver-
ausserlichen Rechte. Gysin meint, das Problem sei fiir die
Rechtsphilosophen der Aufklirung deshalb unlésbar ge-
wesen, weil sie die urspriingliche Dunkelheit des wahren
Vernunftinteresses nicht erkannten, die praktischen Ver-
nunftprinzipien vielmehr fiir ohne weiteres einleuchtend
hielten. Wenn die Menschen sich freiwillig der unbedingten



336 Professor A. Baumgarten:

Herrschaft des Staates unterstellen, wie konnen sie dann
behaupten, dass thnen mit irgend einem Gebrauch, den
der Staat von seiner Herrschaft macht, Unrecht geschehe ?
Volenti non fit injuria. Nur wenn sie iiber ein Interesse,
ohne es zu kennen, verfiigt hitten, dann miisste ihnen
das Interesse trotz der Verfiigung gewahrt bleiben. So
ist Nelsons Lehre von der Dunkelheit des urspriinglichen
Vernunftinteresses die einzige Grundlage fiir die Annahme
eines unveradusserlichen Rechtes.

Dass die Methode der Naturrechtler der Aufkliarung
nicht nur im einzelnen fehlerhaft, sondern auch grundsitz-
lich unzureichend war, lisst sich schwerlich in Abrede
ziehen. Ich glaube aber, man tut ihrer naiven Methode
fast zuviel Ehre an, wenn man sie an der in der grossen
Tradition des Kritizismus erwachsenen, fein ausgekliigelten
Methode Nelsons misst. Und vor allem werden dabei die
Aufgaben, die sie sich latsidchlich stellten und in deren
Behandlung sie sich immerhin erhebliche Verdienste
erworben haben, leicht missverstanden. In der den An-
fangen der wissenschaftlichen Betrachtung eigenen Gene-
ralisierungstendenz haben die Rechtsphilosophen der Auf-
klarung irgend eine Neigung der menschlichen Natur,
auf die die Aussere oder innere Erfahrung sie hinwies,
als die dominierende Grundrichtung des menschlichen
Handelns angesprochen und versucht, in konsequenter
Unterordnung aller Einzelheiten des menschlichen Ver-
haltens unter sie eine sittliche oder rechtliche Gesetzgebung
zu begriinden. Bei Grotius ist es der appetitus societatis,
bei Hobbes der Selbsterhaltungstrieb, auf dem alles ruht.
Nicht immer waren sich die Autoren dariiber vollstindig
klar, was sie eigentlich selbst unter dem von ihnen aus-
gezeichneten Grundtrieb verstanden. Ich denke dabel
besonders an Grotius. Der appetitus socialis, die Neigung
zu einem friedlichen freundnachbarschaftlichen Zusammen-
leben, ist von vorneherein als ein unbestimmter Begriff
konzipiert. Unklarheiten dieser Art haben schwerlich
etwas zu tun mit der urspriinglichen Dunkelheit der prak-



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklirung. 337

tischen Vernunftprinzipien, wie Nelson sie fasst. Eher
“konnte auf solche Dunkelheit der Umstand hindeuten,
dass immer und immer wieder bald dieser bald jener
Trieb der menschlichen Natur zur Grundlage einer all-
gemeingiiltigen ethischen Gesetzgebung gemacht wird.
Es muss also doch so etwas geben wie allgemeingiiltige
praktische Vernunftprinzipien, sonst wiirde die Mensch-
heit nicht so hartnéckig danach fahnden, und diese Ver-
nunftprinzipien miissen zunéchst dunkel sein, sonst wiirde
man sich schon langst iiber sie geeinigt haben und sie nicht
bald aus dem eimen, bald aus dem andern Trieb zu ent-
wickeln suchen. Das sind Schliisse, gegen die sich so man-
ches einwenden liesse, und doch halte ich sie fiir nicht so
ganz unberechtigt. Ob aber die Dunkelheit, die iiber den
absoluten ethischen Prinzipien liegt, sich mit Hilfe der
Nelsonschen Methode oder auf Grund einer umfassenderen
induktiven Untersuchung oder auf intuitivem Wege,
in phinomenologische Wesenschau oder sonstwie kliren
lasst, das lasst sich aus den vergeblichen Bemiihungen der
Aufklarungsphilosophen um allgemeingiiltige, letztlich be-
stimmende ethische Prinzipien in keiner Weise entnehmen.

Nicht angebracht scheint mir der Vorwurf, dass die
Grundprinzipien der dltern Naturrechtslehrer leer gewesen
seien. Es passt das nicht auf Grotius, geschweige denn auf
Hobbes. Gewiss hat bei Grotius die Unklarheit, in der
er sich selbst iiber den Gehalt seines appetitus soclietatis
befand, dazu gefiihrt, dass er in seinen naturrechtlichen
Deduktionen nicht selten sein Grundprinzip in tautologische
Formeln kleidet. Aber was man unter dem appetitus
socialis auch des genauern verstehen mag, jedenfalls liegt
in 1hm ein Hinweis auf gegenseitiges Wohlwollen und
friedliches Zusammenleben, und damit auf greifbare In-
halte. Unerfindlich ist mir, wie Gysin auch das Hobbes-
sche zum bellum omnium contra omnes in Gegensatz
gebrachte Prinzip des Friedens als leer bezeichnen kann.
Dass die Menschen einander nicht totschlagen, priigeln,
einsperren, berauben sollen, ist doch eine inhaltlich be-



338 Professor A. Baumgarten:

stimmte Regelung. Gysin sieht in dem Moment des Frie-
dens nur eine formale Bedingung jeder rechtlichen Ord-
nung. Das wire nur dann richtig, wenn man sich eine
Ordnung iiberhaupt nicht anders denn als Friedensordnung
denken kénnte. Wenn Hobbes aus dem Prinzip des Frie-
dens keine einzelnen Verhaltensnormen entwickelt, so
liegt das nur daran, dass er es der Staatsgewalt iiberlésst,
zu bestimmen, wie sich das friedliche Zusammenleben im
einzelnen zu gestalten hat.

Noch entschiedener miissen wir Hobbes dagegen in
Schutz nehmen, dass er sich einer quaternio terminorum
schuldig gemacht haben soll, wenn er die Klugheits-
maximen des KEgoismus als praktische, im Gewissen
bindende Vernunftregeln bezeichnet. In verstiandiger
Politik des Handelns fiir die Erhaltung der eigenen
Existenz sorgen, heisst fiir ithn, seinem Gewissen Geniige
leisten. Wer in der Gewissenspflicht etwas anderes
siecht, der nimmt Schemen fiir Realititen. Hobbes fasst
nicht das Wort ratio bald in dem einen, bald in dem andern
Sinn, sondern stets in dem gleichen und will nur nicht,
dass wir zwel verschiedene Bedeutungen damit verbinden,
da die eine dieser Bedeutungen fiir ihn ein Nichts ist.
Man kann daher auch nicht sagen, dass Hobbes es unter-
lassen habe, eine Begriindung der bindenden Kraft des
Staatsvertrags zu geben. Er begriindet sie nach seiner
Auffassung von dem, was ethisch begriinden heisst und
allein heissen kann, indem er zeigt, dass die Menschen,
wofern sie nicht dem bellum omnium contra omnes
und damit der Vernichtung anheimfallen wollen, dem
Staatsvertrag treu zu bleiben haben. Ja, die Figur des
Staatsvertrags ist fiir ithn iiberhaupt nichts anderes als
ein Ausdrucksmittel fiir die Ubereinstimmung der Anerken-
nung einer herrschenden Regierungsgewalt mit dem wohl-
verstandenen Selbsterhaltungsinteresse des Menschen.

Dass bei den Naturrechtslehrern der Vergangenheit
vielfach ein mehr oder weniger eingehender Naturrechts-
codex unverbunden neben einem als naturrechtlich ver-



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklirung. 339

bindlich erklirten positiven Recht steht, ist Gysin zuzu-
geben. Aber es war das fiir sie keine unvermeidliche
Konsequenz ihrer mangelhaften Auffassung des grund-
legenden Vernunftrechtsprinzips. Von dem Prinzip des
appetitus socialis wie von dem der Selbsterhaltung aus
lasst sich die gesuchte Briicke ohne grosse Schwierigkeit
finden. Es ist einfach darzulegen, dass die Regelung der
menschlichen Lebensverhéltnisse durch eine positive
Rechtsordnung dem Interesse eines friedlichen Zusammen-
lebens und der Selbsterhaltung dient, wie es einfach ist,
hinsichtlich zahlreicher einzelner Bestimmungen positiver
Rechte den Nachweis zu fithren, dass sie anders lauten
miissten, um mit den erwdhnten Interessen im Einklang
zu stehen. Man sage nicht, dass wenn sich durch eine Argu-
mentation aus der Natur der Sache die Regelung eines
Lebensverhéltnisses gewinnen lasse, dieses IL.ebensver-
héltnis insoweit nicht einer positiven Regelung unterworfen
zu werden brauche. Uber das, was der Natur der Sache
entspricht, lasst sich bekanntlich sehr verschieden denken.
Um den praktischen Auswirkungen eines solchen Mei-
nungskonfliktes zu entgehen, nimmt man zu einer fiir alle
geltenden positiven Regelung seine Zuflucht. Nun kann
aber die positive Regelung so verhangnisvoll sein, dass die
Frage auftaucht, ob es nicht besser ist, mit Berufung auf
die Vernunft ihr entgegenzutreten und vielleicht lieber die
ganze positive Rechtsordnung aus den Fugen zu heben,
als sich einer einzelnen Regelung, die zu ihr gehort,
zu unterwerfen. Hobbes freilich beantwortete eine solche
Frage mit einem radikalen Nein. Er hatte eine Idiosyn-
krasie gegen Revolutionen, die ihn in ihnen das radikale
Ubel sehen liess. Das schlechteste staatliche Recht
anerkennen, schien ihm noch immer besser als das bellum
omnium contra omnes zuriickrufen. Aber dieses bellum
omnium contra omnes ist ein Schreckgespenst, an das nicht
jedermann glaubt. Es war eine Marotte von Hobbes, zu
melnen, dass, wenn die Menschen auch nur fiir einen Augen-
blick von der Staatsgewalt befreit seien, sie sich gegenseitig



340 Professor A. Baumgarten:

vertilgen wiirden. Die meisten Naturrechtler nehmen an,
dass in gewissen Fillen das Selbsterhaltungsinteresse oder
irgend ein anderes fiir das menschliche Handeln letztlich
bestimmendes Interesse besser gewahrt werde durch eine
auf Begriindung einer neuen Rechtsordnung gerichtete
Revolution als durch ein geduldiges Ertragen einer
despotischen Regierung. Es handelt sich bel diesem Streit
um ein Problem der Auffindung des richtigen Mittels fiir
die Befriedigung eines bestimmten gesellschaftlichen In-
teresses. Wer ein solches Problem aus methodischen
Griinden fiir prinzipiell unlosbar hilt, der muss auf alle
wissenschaftliche Rechtspolitik verzichten.

Wenn die Schriftsteller der Aufklarung sich einen vor-
staatlichen Rechtszustand ausmalen, gekennzeichnet etwa
durch Kommunismus oder Privateigentum der einzelnen,
so ist das keine Spielerei, auch kein Belegstiick eines
bedauerlichen Mangels an historischem Sinn. Es ist viel-
mehr die notwendige Vorarbeit fiir eine Entscheidung
der Frage, ob und inwieweit dem positiven Recht gegeniiber
Berufung auf das Naturrecht zulissig sein soll. Sieht man
im Menschen eine wilde Bestie, die nur durch die Staats-
gewalt in Schranken gehalten wird, dann wird man es
fiir richtig halten, alle Eingriffe lieber zu ertragen, als sich
ausserhalb der staatlichen Ordnung zu stellen und damit
prinzipiell den Naturzustand heraufzubeschworen. Halt
man mit dem besonnenen Locke die Menschen fiir fahig,
auch ohne Unterwerfung unter eine staatliche Ordnung,
das Produkt der Arbeit eines jeden als dessen Eigentum
zu respektieren und die patriarchalische Gewall des
Familienvaters innerhalb der Familien und im Verhaltnis
der Familien untereinander zur Anerkennung zu bringen,
dann wird man die Menschen wohl auch fiir verstéindig
genug halten, um ihnen das Recht einrdumen zu konnen,
eine schlechte Regierung zu stiirzen und durch eine andere
zu ersetzen. Der Wert der Untersuchungen uber den vor-
staatlichen Rechtszustand wird nicht dadurch beeintrach-
tigt, dass durch die Anerkennung eines solchen Rechts-



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklirung. 341

zustandes der Begriff des Rechts in Gefahr gerat, mit
dem der Freiheit identifiziert zu werden. Gysin meint,
die Naturrechtler der Aufklarung hitten zum Schaden ihrer
Lehre verkannt, dass erst mit der Beschriankung der
Freiheit das Recht auf den Schauplatz tritt. Aber den
Rechtsphilosophen, die Gysin im Auge hat, Hobbes na-
mentlich, war das Recht, mag auch die Formulierung,
die sie ihren Gedanken gaben, bisweilen das Gegenteil
besagen, nicht Freiheit, sondern Macht. Im Naturrecht
erschien ihnen die Macht eines jeden als de jure unbe-
schrinkt, aber tatsachlich paralysiert durch die ebenso
unbeschrankte Macht aller andern; im Staat erschien sie
ithnen als einerseits beschriankt durch die Rechtsordnung,
andererseits aber auch garantiert mittelst der Beschrin-
kung der Macht aller andern. Vielleicht wiare es besser
gewesen, allein den Zustand, in dem eine, wenn schon
beschriankte, so doch effektiv gesicherte Macht besteht,
also den staatlichen, als einen Rechtszustand zu bezeichnen.
Dass die Terminologie, derzufolge auch die durch das
bellum omnium contra omnes zur Wirkungslosigkeit
verdammte unbeschrinkte Macht Recht genannt wurde,
Verwirrung gestiftet habe, wird sich schwerlich begriinden
lassen. Wenn Rousseau als einen dem Vernunftrecht ent-
sprechenden Staat nur denjenigen ansehen will, in dem
einem jeden durch seine Beteiligung an der Gesetzgebung
die Freiheit des Naturzustandes gewahrt bleibt, so ist das
nicht einem unzutreffenden Rechtsbegriff zuzuschreiben,
sondern jener hohen Einschitzung der Selbstbestimmung,
die Kant und Nelson mit dem citoyen de Geneéeve teilen
und ihm nicht zum wenigsten zu verdanken haben.
Das Problem der unveriusserlichen Rechte ist im
Grunde genommen nur eine eingeschrinkte Fassung des
eben beriihrten Problems von den Bedingungen, unter
denen die Vorschriften des positiven Rechts von Natur-
rechts wegen als nichtig behandelt werden diirfen. Dass
es ein Gut geben konnte, das wir der Staatsgewalt nicht
freiwillig aufzuopfern brauchen, hat sogar Hobbes zu-



342 Professor A. Baumgarten:

gegeben. Konsequent und realistisch denkend nimmt er
an, dass der, dem der Staat ans lL.eben gehen will, sich
verstindigerweise nicht zu unterwerfen braucht, da in
solcher Extremitit selbst das dem Rechtsbrecher drohende
Medusenhaupt des bellum omnium contra omnes keinen
Eindruck mehr machen kann. Andern erscheint der reli-
giose Glaube oder die Menschenwiirde als ein Recht, das
kein Staatsvertrag dem Menschen nehmen kann. Mit dem
uns schon bekannten Kriterium, dem zufolge ein Recht
dann unverdusserlich ist, wenn sein Wert, gemessen an dem
fiir das Recht letztlich massgeblichen Interesse grosser
1st als der der ungestorten Aufrechterhaltung einer be-
stimmten Staatsgewalt, verbindet sich bisweilen das Kri-
terium der tatsichlichen Undurchfithrbarkeit der Ver-
letzung. So wird zum Beispiel gegen die Eingriffe des
Staates in die Glaubensfreiheit angefiihrt, dass was der
Staat anzubefehlen und zu erzwingen vermag, gar nicht
der Glaube ist, sondern nur das Bekenntnis zum Glauben,
und dass der Staat, der durch seine obrigkeitliche Gewalt
den Glauben zu beeinflussen sucht, nur Unwahrhaftigkeit
und heuchlerische Gesinnung ziichten wird. Es wéren
somit die staatlichen Befehle, an irgend ein Dogma zu
glauben nach dem Satz impossibilium nulla obligatio
als hinfallig, die Vorschriften, durch die ein bestimmtes
Bekenntnis erzwungen werden soll, dagegen zunéchst nur
als unangemessen erwiesen, wihrend ihre naturrechtliche
Nichtigkeit allein aus der Unveriusserlichkeit der Wahr-
haftigkeit, die mit Hilfe des ersterwihnten Kriteriums
zu konstatieren wire, abgeleitet werden konnte. Dass
die Naturrechtslehrer in ihren Diskussionen iiber die
unveriusserlichen Rechte nicht immer mit methodischer
Konsequenz vorgegangen sind, ist nicht zu Ileugnen.
Es wire wunderbar, wenn es anders gewesen ware. Da-
gegen scheinen mir die methodischen Schwierigkeiten,
auf die Gysin sie stossen lésst, imaginir. Gysin meint,
da sie die urspriingliche Dunkelheit des wahren Interesses
nicht erkannten, vielmehr von der Evidenz des Naturrechts



L. Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklirung. 343

ausgingen, hitten sie rettungslos an der Klippe des:
volenti non fit injuria, die sie vergeblich zu umschiffen
suchten, scheitern miissen. Indessen durfte der Satz volenti
non fit injuria hiéchstens dann als ein Hindernis fiir die
Anerkennung unverdusserlicher Rechte gelten, wenn man
annahm, dass die Biirger sich tatsachlich in einem Staats-
vertrag allen nur erdenklichen Eingriffen der Regierungs-
gewalt unterworfen hiatten. Nun bedeutete aber doch die
Vorstellung des Staatsvertrags — jedenfalls fiir den gross-
ten der Naturrechtslehrer der Aufklarung, fiir Hobbes —
nichts als ein Ausdrucksmittel der fiir die den verstindig
Denkenden obliegende Anerkennung der Befehlsgewalt
der Obrigkeit. Es wire daher das unverdusserliche Recht
einfach in einer Reservatklausel in den Staatsvertrag
aufzunehmen gewesen. Dazu kommt, dass der Satz volenti
non fit injuria nichts weniger als einleuchtend ist, wenn man
ihn so versteht, dass jemand, der frither irgend einmal,
vielleicht unbedachterweise oder in der Bedrangnis in die
Verletzung eines Gutes eingewilligt hat, inzwischen aber
anderer Meinung geworden ist, beim Wort genommen
werden diirfe. Nur in dieser Auslegung bedeutet aber der
Satz etwas fiir die bei den Naturrechtslehrern in Erorterung
stehenden Rechte. Mit der Theorie von den unverausser-
lichen Rechten wollte man doch denen zu Hilfe kommen,
die gegeniiber der sich auf den Staatsvertrag berufenden
Obrigkeit ihr Leben, ihre Religion, ihre Menschenwiirde
zu behaupten suchten und sich der Despotie des Staates
nicht freiwillig zu fiigen gedachten. Nur wenn es sich gerade
um das besondere unverdusserliche Recht der freien sitt-
lichen Selbstbestimmung handelt, muss man sich daran
erinnern, dass es bei dem Unverstandnis vieler Menschen
fiir 1hr eigenes wahres Interesse geboten sein kann, ein
willig dargebrachtes Opfer der Freiheit zu verweigern.




	Leonard Nelsons Rechtslehre und das Naturrecht der Aufklärung

