
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerisches Recht = Revue de droit suisse = Rivista
di diritto svizzero = Revista da dretg svizzer : Halbband II. Referate und
Mitteilungen des SJV

Herausgeber: Schweizerischer Juristenverein

Band: 20 (1901)

Artikel: Die Entwicklung der Parität in der Schweiz

Autor: Fleiner, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-896614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-896614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entwicklung der Parität in der Schweiz.1)

Von Professor Fritz Fleiner in Basel.

Mit Zwingiis erstem Auftreten in Zürich hebt eine neue
Zeit an. Allüberall in der Eidgenossenschaft war seit den

Burgunderkriegen Zucht und Ordnung gelockert, das Ansehen
der Staatsgewalt geschwächt, und in Städten lind Ländern
sahen sich die Obrigkeiten kriegsgewohnten Volkshaufen
gegenüber, die sich in keinen Schranken, am wenigsten in
denen staatlicher Ordnung festhalten Hessen. Die Kirche aber
hatte ihren allmächtigen Einfluss verloren. Die ganze Welt-
und Lebensauffassung des Mittelalters war ausschliesslich

von religiösen Vorstellungen beherrscht gewesen. Der Staat
hatte seine vornehmste Aufgabe darin erblickt, die christliche
Religion gegen jeden Angriff zu schirmen. Denn auf der
Religion ruhte, wie jede gesellschaftliche Ordnung, so auch
der Staat. Zwingli war erfüllt von solchen Ideen. Ihm galten
Staat und Kirche nicht als zwei getrennte Kreise; denn wie
der einzelne Mensch beiden zugleich angehörte, so stellten
sie zwei Seiten derselben Volksgemeinschaft dar. Bei
Zwingli stand fest, dass die Abkehr der Bürger von den

ewigen Dingen mit Notwendigkeit auch den Staat habe in
Gefahr bringen müssen, und dass daher jede Reform des
staatlichen Lebens nicht anders als durch geistliche Mitarbeit zu
erreichen sei. So verknüpfte sich das politische mit dem

J) Der Aufsatz giebt einen, durch einige Litteraturangaben und
Zusätze erweiterten, akademischen Vortrag wieder.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge XX. 7



98 Prof. F. Fleiner :

religiösen Interesse.1) Als aber Zwingli aus dem Studium der

heiligen Schrift die Ueberzeugung gewann, die katholische
Kirche sei nicht die Kirche Christi, was Christus gelehrt,
bewahre allein das von allen menschlichen Zuthaten gereinigte
Evangelium auf, da bekannte er es offen, dass nur durch die

Verkündigung des lautern Gotteswortes die ersehnte

Umgestaltung erreicht werden könne. Sie durchzuführen ist der
Stolz seiner Arbeit, die Freude seines Lebens geworden.
Damit erhielt Zwingiis ganze Thätigkeit von Anfang an die

Richtung auf die besondern Verhältnisse der Schweiz. Er
gewann für sich die politische Obrigkeit Zürichs, den Rat,
und durch diesen wurde in Zürich die Reformation zum Siege

geführt. Diese starke Parteinahme des Staates für kirchliche
Dinge ist keine Neuerung und keine Errungenschaft der

Reformation, sie ist fest begründet in den Anschauungen der

vorreformatorischen Zeit:2) schirmt das geistliche Schwert den

wahren Glauben nicht, so fällt die Pflicht dem weltlichen
Schwerte zu.

Ueber Zürich hinaus trug Zwingli seine Ideen. In der

ganzen Eidgenossenschaft sollte das Evangelium das gleiche
Werk verrichten. Wog man die Stärke der beiden
Konfessionen gegen einander ab, so lag seit der Einführung der

Reformation in Bern die materielle Macht auf Seite der

') Rudolf Stähelin, Huldreich Zwingli, Bd I (Basel 1895) S. 119 fg.,
132 fg. Hundeshagen, Beiträge zur KirchenVerfassungsgeschichte und

Kirchenpolitik, Wiesbaden 1864, Bd I S. 191 fg. und Zeitschrift für Kirchen-
recht I S. 463. Aloys v. Or eil i, die evangelisch-reformierte Landeskirche
des Kantons Zürich und ihre Stellung zum Staat, Zürich 1891 S. 1—15.

CT '
2) Franz Rohr er, das sog. Waldmannische Konkordat (Jahrbuch für

Schweizerische Geschichte IV), Emil B lösch, die Vorreformation iu Bern

(daselbst IX), Emil Egli, die Zürcherische Kirchenpolitik von Waldmann
bis Zwingli (daselbst XXI), Karl Rieker, die rechtliche Stellung der evangelischen

Kirche Deutschlands, Leipzig 1893 S. 125 fg. Diese Auffassung
kommt zum Ausdruck in jenem kirchenpolitischen Programm von 1525, iu
dem sich die katholischen Orte über Abstellung kirchlicher Missbräuche
vereinbarten: „So doch diese Irrung so gar gross in die Welt erwachsen
und die geistlichen Hirten der Kirchen und der geistlichen Oberkeit in disen

Sorgen und Nöten schwigend und schlafent." (v. Segesser, Rechtsgeschichte
der Stadt und Republik Luzern IV, S. 247.)



Die Parität in der Schweiz.

Reformierten; zählte man aber nach eidgenössischem Grundsatz

die Orte, die unabhängigen Republiken und Glieder der

Eidgenossenschaft, so stand das Uebergewicht bei den

Altgläubigen. Um Zürich und Bern auf der einen, um Luzern
und die Länder auf der andern Seite schlössen sich die

Glaubensgenossen zu Religionsparteien zusammen, und auf
Zwingiis Rat schickten sich die Reformierten an, mit den

Waffen in der Hand den katholischen Glauben in der ganzen
Eidgenossenschaft auszurotten. Bevor jedoch das Schwert
entschied, brachte im Jahre 1529 der erste eidgenössische
Landfriede einen Ausgleich.1) Ein Werk der Politiker, nicht
der Theologen. Indem der Friedensvertrag bestimmte, dass

niemand zum Glauben' gezwungen werden dürfe, vernichtete
er Zwingiis Pläne zugleich mit denen der katholischen Partei.
Nicht der materiellen Macht und nicht der Mehrheit der
Ortstimmen brachte er den Sieg. Beiden christlichen
Bekenntnissen verschaffte er Gleichberechtigung, Parität, wie
mit einem Wort des mittelalterlichen Lateins der spätere
Sprachgebrauch das Verhältnis bezeichnete. Soweit seine

eigene Herrschaft reichte, sollte jeder Ort frei und ungehindert
darüber bestimmen, ob die reformierte oder die katholische
Lehre der Glaube seiner Bürger und Unterthanen sein müsse.

In den Gebieten dagegen, die reformierte und katholische
Orte gemeinsam beherrschten, den gemeinen Vogteien, sollte
die Entscheidung nicht bei der Mehrheit der regierenden
Orte, sondern in jeder einzelnen Gemeinde bei der Mehrheit
der Kirchengenossen stehen, so dass was hier die Mehrheit
beschloss, auch die Minderheit band. Auf diese Weise ging
über der Parität von Ort zu Ort und der Parität der
Kirchgemeinden in den gemeinen Vogteien die Glaubenseinheit
der Schweiz verloren.2) Um so rücksichtsloser aber stellten

') Eidgen. Abschiede IV Abt. 1 b, S. 1478 fg. Zu den folgenden
Ausführungen ist zu vergleichen v. Salis, die Entwicklung der Kultusfreiheit
in der Schweiz, Basel 1894. Bluntschli, Geschichte des Schweiz. Bundesrechts

I, 2. Aufl. (1875) S. 292 fg.
2) Die gleichlaufende Entwicklung in Deutschland stellt dar Wilhelm

Kahl, Uber Parität. Ereiburg i./B. 1895.



100 Prof. F. Fleiner:

sie die Orte für ihren Bereich her; der Glaubenszwang hielt
hier die Glaubenseinheit aufrecht, es gab keine
Gleichberechtigung der beiden Kulte, und die Zugehörigkeit zum Staat
wurde abhängig von der Zugehörigkeit zur Staatsreligion.
Yon einer Pflicht der Obrigkeiten, andersgläubigen Unter-
thanen freien Abzug zu gewähren, wusste der Landfriede nichts.

Es ist bekannt, dass diese Ausgestaltung des Religionsrechtes

Zwingli so wenig befriedigte, wie die Wortführer der

katholischen Partei. Denn in beider Augen schuf sie eine

Gleichberechtigung der Wahrheit mit der Irrlehre. Allein
die politische Notwendigkeit erwies sich als mächtiger als die

Forderungen der Logik. Deshalb bestätigte nach dem

Unglück der reformierten Waffen bei Kappel und dem Tod
Zwingiis der zweite eidgenössische Landfriede (1531) den

Grundsatz;1) aber er führte ihn zu Gunsten der katholischen

Sieger weiter aus. Jeder Ort blieb in seinem eigenen
Herrschaftsgebiet unangefochten bei seinem Glauben. Für die

gemeinen Vogteien jedoch wurden die Bestimmungen des

ersten Landfriedens ersetzt durch die Vorschrift, in jeder
Kirchgemeinde bleibe eine katholische Minderheit trotz eines

Mehrheitsbeschlusses der reformierten Gemeindegenossen in
ihrem Kultus geschützt und besitze neben den Reformierten
ein Recht auf das Kirchengut. Damit war die Parität in die

Kirchgemeinden selber hineingetragen zu Gunsten der

Katholiken; nicht der Reformierten. Es half ihnen nichts, dass

sie eine Auslegung des Landfriedens im Sinne der vollen

Gleichberechtigung der beiden Bekenntnisse verlangten; die

Katholiken beriefen sich dem gegenüber auf den ihnen günstigen
Wortlaut des Friedensvertrages und lehnten es auch in der

Folge ab, in den gemeinen Vogteien neue reformierte
Kirchgemeinden anzuerkennen, die am Tage von Kappel noch

nicht bestanden hatten.2) In dieser Auffassung findet die

Unterdrückung der Reformierten in Locarno (1554/55) ihre

') Eidgen. Abschiede IV, Abt. 1 b, S. 1567 fg.
2) J. A. Pupikofer, Geschickte des Thurgaus, 2. Auflage, Bd II (Frauenfeld

1898) S. 357 fg.



Die Parität in der Schweiz. 101

rechtliche Begründung.1) Der katholischen Gegenreformation
war mit diesen Sätzen der Boden zubereitet.

Fast zwei Jahrhunderte lang blieb der zweite Landfriede
in Geltung. Er stattete die Anschauung, dass die politische
Obrigkeit den Glauben der Unterthanen bestimme, mit
rechtlichem Ansehen aus und schuf dadurch in reformierten und
katholischen Landen die Grundlage für ein schroffes
Staatskirchen tum.2) Wie ängstlich dieses behütet wurde, beweist
ein Vorgang, der die Stadt Basel betrifft.3) Als sich im
Verlaufe des dreissigjährigen Krieges die kaiserlichen Heere der

Schweizergrenze näherten, sicherten im Mai 1627 reformierte
und katholische Orte Basel die in den alten Bünden begründete
Hilfe zu. Allein Basel trug selbst in der Stunde der Gefahr
Bedenken, eine Besatzung seiner katholischen Eidgenossen
aus Luzern aufzunehmen, weil es ihr hätte den katholischen
Gottesdienst gestatten müssen, und nur dem Wechsel des

Kriegsglückes und der dadurch bedingten Zurückziehung der
kaiserlichen Truppen vom Rhein verdankte Basel, dass das

Bedenken — „daran ein Hohes und Wichtiges gelegen ist,"
wie der Abschied sagt — unerledigt bleiben konnte. So lässt
sich eine Weiterentwicklung der Parität nur in den gemeinen
Vogteien verfolgen.

Hier hatte der Streit über den Sinn des zweiten
Landfriedens nie geruht. Durch alle Zeiten war das Streben der
reformierten regierenden Orte darauf gerichtet, das, was ihnen
der Wortlaut des unglücklichen Friedensvertrages versagte,
durch eine billige Auslegung seines Inhaltes zu erreichen,
und sie widersetzten sich deshalb beharrlich dem Versuch,
bei der Interpretation des Landfriedensrechtes auf katholische

') Eidgen. Abschiede IV Abt. 1 e, S. 1074, 1096, 1107 lit. e. Ferdinand

Meyer, die evangelische Gemeinde in Locarno. 2 Bände, Zürich 1836,
bes. Bd I S. 348 fg.

2) Das reformierte Staatskirchentum ist dargestellt bei E. Blösch,
Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen. 2 Bde. Bern 1898/99.
Das Hauptbeispiel des katholischen Staatskirchentums bei A. Ph. v.

Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Luzern. Bd 3 und 4.

3) Eidgen. Abschiede V, Abt. 2, S. 507 lit. b.



102 Prof. F. Fleiner:

Mehrheitsbeschlüsse abzustellen. Aber erst als es galt, durch

einträchtiges Zusammenstehen den Krieg, der das Reich

verwüstete, von den Gauen der Schweiz fernzuhalten, kam ein

im Jahre 1032 in Baden gefällter Schiedspruch den Wünschen
der Reformierten entgegen.1) Er bestimmte, dass Streitigkeiten

über Religions- und Glaubenssachen und „dero
notwendigen Anhang" nicht anders als durch freundlichen
Vergleich beider Glaubensparteien erledigt werden dürften; gelinge
dies nicht, so sollte darüber ein Schiedsgericht urteilen, worin
die reformierten und die katholischen Orte durch eine gleiche
Zahl von Richtern vertreten sein müssten.

Welches waren aber die Religionssachen und deren

„notwendiger Anhang?" Es fiel Zürich nicht schwer, in den

kleinsten Betätigungen seiner Glaubensgenossen in den

deutschen gemeinen Herrschaften eine Beziehung zu ihrer
Konfession herauszufinden, und wenn dann die Katholiken gegen
ein solches Verfahren Einspruch erhoben, so rief schon diese

Vorfrage unabsehbare Diskussionen hervor. Daher ergänzte
der dritte eidgenössische Landfriede (1656) das bestehende
Recht durch die Vorschrift, in einem solchen Fall müsse schon
die Vorfrage durch ein paritätisch zusammengesetztes Schiedsgericht

abgeurteilt werden.2) Was auf diese Weise die Praxis
anbahnte, brachte im Jahre 1712 der vierte eidgenössische
Landfriede nach dem Siege der reformierten Waffen zum
Abschluss.3) Er schuf in den Vogteien mit konfessionell
gemischter Bevölkerung auf religiösem Gebiet die volle
Gleichberechtigung der beiden Kulte und sicherte sie durch
eingehende Vorschriften über den Simultangebrauch der Kirchen,
die Teilung der Kirchengüter, die Errichtung konfessioneller
Schulen und konfessioneller Friedhöfe und das Heilighalten
der Feiertage. Auf politischem Gebiet führte der Landfriede
die Besetzung der Aemter und die Ausübung der Staatsgewalt

ausschliesslich nach konfessionellen Rücksichten ein..
Mechanisch verteilte er die Aemter unter die beiden Kon-

6 Eidg. Abschiede Y Abt. 2, S. 1541 no. 218.

2) Eidgen. Abschiede VI Abt. 1, S. 1633.
3) Eidgen. Abschiede VI Abt. 2, S. 2330.



Die Parität in (1er Schweiz. 103

fessionen. Die Stelle des Landschreibers im Thurgau durften
die katholischen Orte mit einem der ihrigen besetzen, die
Stelle nach ihm, die des Landammanns, fiel den Reformierten

zu, und so ging es fort bis hinab in die niedern Gerichte.
Von der grössten Bedeutung aber für die Folgezeit wurde
die Vorschrift, dass auch dann, wenn Verwaltungsgeschäfte
zu besorgen waren, die keinerlei konfessionelles Gepräge
trugen, die regierenden Orte nach Konfessionen auseinandergehen

und die Angelegenheit durch interkonfessionelle
Vereinbarung regeln mussten. Auf der gemeineidgenössischen
Tagsatzung endlich sollte das Protokoll von einem evangelischen

und einem katholischen Protokollisten zugleich geführt
und dessen verbindlicher Wortlaut sodann durch Vergleichung
der beiden Ausfertigungen festgestellt werden.1)

Während auf diese Weise die Parität überall, wo sich
die Konfessionen trafen bis in die letzten Konsequenzen
durchgeführt wurde, hielten die souveränen Orte in den ihrer
ausschliesslichen Herrschaft unterstellten Gebieten die Glaubenseinheit

streng aufrecht. Wo Durchbrechungen vorkamen,
beruhte dies auf besondern Gründen, vertraglichen Zusicherungen

oder eigentümlichen Verhältnissen des staatlichen
Verbandes. Eine Zusage dieser Art enthält der vierte
eidgenössische Landfriede selbst: Zürich und Bern verpflichteten
sich, in den ihnen als Siegespreis zugefallenen Territorien,
der Grafschaft Baden und den Freien Aemtern, die Katholiken
bei der freien Ausübung ihrer Religion zu lassen. Als eine
noch grössere Anomalie erschien das Verhalten eines

Zugewandten der Eidgenossen, des Fürst-Abts von St. Gallen,
der bei seinen Unterthanen im Toggenburg nicht nur den

ketzerischen Gottesdienst duldete, sondern sogar in den

toggenburgischen Landrat und in das Landgericht Ketzer in
gleicher Zahl wie Katholiken aufnahm. Auch dies findet seine

b Wie eifrig sich der Papst, Clemens XL, bemühte, die Abschliessung
eines Vertrages zu verhindern, der das politische Uebergewicht der Ketzer
in der Eidgenossenschaft herstellte, beweisen die iii der „Helvetischen
Bibliothek" von 1741 S. 124 fg. abgedruckten päpstlichen Aktenstücke aus
dem Jahr 1712.



104 Prof. F. Fleiner:

Erklärung in den vertraglichen Versprechungen, durch die
der Abt im Jahre 1538 und dann wieder nach einem unglücklichen

Krieg gegen Zürich und Bern im Jahre 1718 den
Fortbestand seiner Herrschaft erkaufte.1) Allerdings sparte im
Jahre 1718 der Papst, Clemens XL, seine kräftigsten Worte
nicht, als er dieses Paktieren eines kirchlichen Würdenträgers
mit der Ketzerei brandmarkte und den ganzen Friedensvertrag

als null und nichtig erklärte2) — mit dem Erfolg, den die

Annullierung des Westphälisehen Friedens gehabt hat.
In Graubünden, einem der Eidgenossenschaft zugewandten

G-emeinwesen, und in Appenzell vor 1597 machte die
Besonderheit der staatlichen Organisation das Nebeneinanderleben

der Konfessionen möglich. Graubünden und Appenzell
waren nicht geschlossene Staaten, sondern Konföderationen

gleichberechtigter, selbständiger Gemeinden und Gemeindeverbände.

Es fällt deshalb nicht auf, dass in Graubünden der
zweite Artikelbrief von 1526 diese Selbständigkeit der
Gemeinden auch in kirchlichen Fragen anerkannte,3) und dass

die Einführung der Reformation in das Belieben der
Gemeinden gestellt wurde. Drei Jahre vor dem ersten
eidgenössischen Landfrieden organisierten sich in den drei
Bünden reformierte neben katholischen Gemeinden;4) im 17. und
18. Jahrhundert gelang es in einer Reihe von Gemeinden den

Minoritäten, reformierten wie katholischen, für ihren Gottesdienst

die Gleichberechtigung neben dem der Gemeindemehrheit

zu erlangen.5) Auch in Appenzell bildeten sich seit dem

4) Karl Wege lin, Geschichte der Landschaft Toggenburg, St. Gallen
1857 Bd II S. 113. — Oechsli, Orte und Zugewandte (Jahrbuch für
Schweiz. Geschichte XIII) S. 248 fg. Eidgen. Abschiede VII Abt. 1, S. 1381.

2) Das Breve des Papstes vom 10. Oktober 1718 ist abgedruckt im

Archiv für Schweiz. Geschichte und Landeskunde, herausgegeben von H. Escher
und J. Hottinger, Bd I (1827) S. 214 fg.

3) Eidgen. Abschiede IV Abt, la, S. 947.

4) P. D de Porta, Historia reformationis ecclesiarum raeticarum,
Curiae 1772/77. — Ch. J. Kind, die Reformation in den Bistümern Chur und
Como. Chur 1858. v. Salis, Entwicklung der Kultusfreiheit S. 22.

B) Michel J., Geschichte der Reformation, der kirchlichen Kämpfe
und Verhältnisse in den paritätischen Gemeinden des Kreises V Dörfer,
Chur (ohne Datum).



Die Parität in cler Schweiz. 105

Jahre 1524 nebeneinander katholische und reformierte
Kirchgemeinden.1) Doch wurde von Anfang an der Norden des

Landes, die äussern Rhoden, der Sitz der reformierten
Lehre, während der alte Hauptort, der Flecken Appenzell
und dessen Nachbarschaft, am alten Glauben festhielten.
Mit der Verschärfung der konfessionellen Gegensätze ging
parallel eine stärkere Abschliessung der Gemeinden; hatte
man im Beginn der Bewegung kein Bedenken getragen,
Andersgläubige in einer Gemeinde zu dulden und ihnen den

Besuch des Gottesdienstes in einer Nachbargemeinde zu
gestatten, so hörte dies seit 1588 auf.2) Die territoriale
Sonderung der Konfessionen war damit in der Hauptsache
vollzogen, und es bedurfte nur eines äussern Anlasses, um im
Jahre 1597 zu einem rechtlichen Abschlüsse zu bringen,
was die Verhältnisse von lange her vorbereitet hatten:
die Teilung des Landes unter die beiden Konfessionen und
die Gründung von zwei selbständigen Gemeinwesen, des

reformierten Appenzell Ausser-Rhoden und des katholischen

Appenzell Inner-Rhoden.3)
Was in Appenzell, durch besondere Umstände begünstigt,

gelang, bat man überall, wo die beiden Konfessionen in
demselben staatlichen Verbände nebeneinander lebten, vergeblich
angestrebt. Der Gedanke einer Teilung der gemeinen Vog-
teien unter die regierenden Orte je nach dem Bekenntnisse
der Bevölkerung ist aus den politischen Diskussionen nie
verschwunden.

Nach alledem ist es daher unzulässig, in der
Gleichberechtigung der beiden christlichen Bekenntnisse in einem
Territorium das Werk der Toleranz im modernen Sinne zu
sehen, und die Geschichte von der Kappeler Milchsuppe darf

9 J. C. Zellweger, Geschichte des Apppenzellischen Volkes (Trogen
1831—1839). Bd III Abt. 1, S. 59 fg. — J. J. Blum er, Staats- und

Rechtsgeschichte der Schweiz. Demokratien. II S. 61 fg.
2) Seit dem Vertrag zwischen den innern und äussern Rhoden vom

14./24. April 1588 (abgedruckt hei Zellweger, Urkunden zur Geschichte
des Appenzellischen Volkes Bd III Abt. 3, S. 249).

:i) Eidgen. Abschiede V Abt. 1, S. 443, 1861. — K. Ritter, die Teilung
des Landes Appenzell im Jahre 1597, Trogen 1897.



106 Prof. F. Fleiner :

uns nicht liber die Erkenntnis hinwegtäuschen, dass der

politischen Theorie und mehr noch der Praxis der alten
Eidgenossenschaft die Glaubens einheit der Unterthanen als das

sicherste Fundament jedes Gemeinwesens erschien, und dass

den paritätischen Staat einzig die eiserne Notwendigkeit
geschaffen hat.

Kein Beispiel veranschaulicht dies besser, als das des

Landes Glarus.1) Hier hatte im 16. Jahrhundert dem
unaufhaltsamen Vordringen der Reformation die Niederlage der
reformierten Partei bei Kappel Einhalt geboten. Die innern
Kantone, die Stützen des Katholizismus, und infolge ihrer
geographischen Lage und der Uebereinstimmung in den politischen
Einrichtungen mit Glarus enge verbunden, erreichten, dass

die Messe in vier Gemeinden wieder eingeführt wurde. Da
die katholische Bevölkerung nur ungefähr ein Viertel der

Gesamtbevölkerung ausmachte, so suchten sich die Katholiken
vor der Majorisierung zu schützen. Sie setzten dies dadurch
ins Werk, dass sie, durch die katholischen Orte unterstützt,
ihre reformierten Landleute bewogen, zu Verträgen die Hand
zu bieten, die den konfessionellen Besitzstand sicherstellten.
Die ersten dieser Religionsverträge enthielten lediglich eine

Gewährleistung des katholischen Gottesdienstes in bestimmten
Gemeinden.2) Dann nahm aber im Jahre 1623 der dritte
Religionsvertrag eine politische Sonderung der Konfessionen
vor,3) indem er die Besetzung der Landesämter der gemeinen
Landsgemeinde entzog und den konfessionellen Landsgemeinden
übertrug. Den Landammann durften die Reformierten für
drei und hernach die Katholiken für zwei Jahre dem Lande
geben. War ein Reformierter Landammann, so musste die
Stelle nach ihm, die des Landstatthalters, ein Katholik
einnehmen und umgekehrt. Gehörte der auf Lebenszeit ge-

') J. J. Blumer, Staats- und Kechtsgeschichte der Schweiz.
Demokratien II S. 28 fg. — Oswald Heer und J. J. Blumer, der Kanton Glarus
(in den Gemälden der Schweiz Bd VII) S. 484 fg. — Gottfried Heer,
Geschichte des Landes Glarus. Glarus 1898/99.

2) Eidgen. Abschiede IV Abt. 1 b, S. 1584; IV Abt. 2, S. 1471.
3) Eidgen. Abschiede V Abt. 2, S. 2118.



Die Parität in der Schweiz. 107

wählte Pannerherr dem katholischen Bekenntnisse an, so

hatten die Reformierten das Recht, ihm einen reformierten
Pannervortrager beizuordnen und umgekehrt. Die Kommandostellen

im glarnerisohen Heer wurden vermehrt, nur damit
jede Konfession ihren Landeshauptmann und ihren Landes-
fähndrich erhielt. Die Aemter des Landesseckelmeisters, des

Landweibels und des Landesbaumeisters sollten die
Reformierten je auf sechs und sodann die Katholiken auf je drei
Jahre besetzen. Im Landrat und in den Gerichten erhielten
die Katholiken eine ihrer Bevölkerungsziffer entsprechende
Vertretung. In der eidgenössischen Tagsatzung war das Land
durch einen katholischen und einen reformierten Gesandten
vertreten. Die Vorschrift, die von den konfessionellen
Landsgemeinden getroffenen Wahlen bedürften der Bestätigung der

gemeinen Landsgemeinde, hielt die weitere Trennung nicht
auf. In den nach konfessionellen Rücksichten gewählten
Beamten erblickten Reformierte und Katholiken ihre Parteiführer,

und es dauerte nicht lange, so hatte sich aus den

Zusammenkünften der obersten Magistrate jeder Konfession
ein ständiger reformierter und ein katholischer Rat gebildet, der
die besondere Politik seiner Glaubenspartei leitete und die

Beziehungen zu den auswärtigen Glaubensgenossen aufrecht
erhielt. Im Jahre 1673 legten sich die Reformierten, zwei
Jahre später die Katholiken einen besondern Kriegsschatz an,,
und offen steuerten die Katholiken der Landesteilung zu.
Allein dazu kam es nicht; die territoriale Ausscheidung der
Konfessionen war nicht so weit gediehen wie in Appenzell,
eine Landesteilung hätte die reformierten Gemeinden hinten
im Thal von der direkten Verbindung mit Zürich abgeschnitten.
Daher einigte man sich nach langen Verhandlungen im'Jahre
1683 dahin, statt des Territoriums das „Regiment," die
Verwaltung, zu teilen.1) Zu diesem Behufe wurden die
konfessionellen Räte zu Regierungen ihrer Glaubensgenossen
gestempelt, und es erhielt jede Konfession das weitere Recht, über
ihre Angehörigen die ganze Civil- und Strafrechtspflege durch

') Eidgen. Abschiede VI Abt. 2, S. 2276.



108 Prof. F. Fleiner:

ihre besondern, ausschliesslich aus Glaubensgenossen gebildeten

Räte und Gerichte auszuüben. Prozesse zwischen
Angehörigen verschiedener Konfession wurden vor ein
gemischtes Gericht gewiesen, in dein gleichviel Katholiken wie
Reformierte sassen und der Obmann aus der Konfession des

Beklagten stammte. Die gemeine Landsgemeinde und der

gemeine Rat, die oberste Administrativbehörde, blieben daneben

bestehen. Die glarnerischen Tagsatzungsgesandten empfingen
ihre Instruktionen vom gemeinen Rat; konnten sich darin
Katholiken und Reformierte nicht einigen, so war jede
Konfession befugt, ihrem Gesandten besondere Instruktionen
mitzugeben. Bis in das Militärwesen hinein reichte die Sonderung;
der Auszug des Landes Glarus setzte sich zusammen aus
den Kompagnien, die jede Konfession unter ihren eigenen
Offizieren ausgebildet hatte. Die Kosten gemeinsamer
Auszüge trug die Landeskasse (der gemeine Seckel), das übrige
lag den konfessionellen Behörden ob: von der Aufstellung
der Kriegsordnung herab bis zur Errichtung der konfessionellen
Zeughäuser und des evangelischen Pulverturms in Schwanden.
Das Geld brachte jede Partei durch die Abgaben auf, die
Beamte und Offiziere als Entgelt für Wahlen und

Beförderungen zu entrichten hatten. Jede Konfession ging mit
ihren auswärtigen Glaubensgenossen besondere Bündnisse
ein. Einer Verschiebung des konfessionellen Besitzstandes

beugte der fünfte Religionsvertrag vom Jahre 1683 durch die

Anordnung vor, es dürften die Konfessionen nur alle zehn

Jahre ein Mal neue Landleute aufnehmen, und zwar jede
Konfession in einer gleichen Zahl. Die Praxis übertrug die
Parität auf die kleinsten Betätigungen des täglichen Lebens.
Der Chronist Johann Heinrich Tschudi*) meldet aus dem

Anfang des 18. Jahrhunderts, das Privileg, in den der

allgemeinen Jagd verschlossenen Freibergen jagen zu dürfen,
pflege die Obrigkeit acht Schützen zu erteilen, sechs
reformierten und zwei katholischen. Er fügt hinzu, diese Freiberg-

J) Joh. Heinrich Tschudi, Beschreibung des Lobl. Orths uud Lands
Glarus. Zürich 1714, S. 80.



Die Parität in der Schweiz. 109

schützen hätten die Pflicht, jedem der während der Jagdzeit
Hochzeit halte, zwei Gemsen zu schiessen, als Entgelt dürfe
der Schütze die Pelle der erlegten Tiere behalten. Es
versteht sich von selbst, dass die Kalenderreform des Papstes
Gregor XIII. von tien reformierten Glarnern ebensowenig

angenommen wurde, wie von den andern evangelischen Ständen
der Schweiz. Die katholische Minderheit trennte sich in der

Frage nicht von der Mehrheit, die Landesverwaltung war
noch nicht konfessionell gespalten. Als aber im Jahre 1700
die reformierten Orte der Schweiz auf den Rat der
protestantischen Stände Deutschlands die Einführung der neuen

Zeitrechnung auf den 1. Januar 1701 beschlossen,1) folgten
ihnen die katholischen Glarner; die reformierten Glarner
dagegen hielten am alten, Julianischen Kalender fest bis zum
Untergang der alten Eidgenossenschaft. Aus diesem Grunde
mussten das ganze 18. Jahrhundert hindurch im kleinen Lande
Glarus die Termine für die Abhaltung der gemeinen
Landsgemeinde, der Sitzungen des gemeinen Rats, kurz für die

Erledigung aller Angelegenheiten, bei denen beide
Konfessionen beteiligt waren, in zweifacher Zeitrechnung, nach
dem neuen und dem alten Kalender, angesetzt werden. —
Am merkwürdigsten mutet uns heute die Ausprägung des

konfessionellen Gegensatzes im glarnerischen Postwesen an.2)
Es ist uns sicheres darüber erst aus dem 18. Jahrhundert
überliefert, als die reformierte Landsgemeinde der katholischen
den Vorschlag machte, die Bestellung der Boten, welche
regelmässig Briefe und Pakete nach den Hauptverkehrsplätzen
zu bringen hätten, als gemeine Landesangelegenheit zu
betrachten, natürlich unter Berücksichtigung der Parität, so,
dass die Boten nach Zürich und St. Gallen von den

Reformierten, die Boten nach Wesen-Chur von den Katholiken zu
wählen gewesen wären. Allein die katholische Landsgemeinde
verwarf den Vorschlag; jede Konfession richtete ihre besondern

Botendienste ein, und es steht fest, dass den Verkehr

h Eidgen. Abschiede VI Abt. 2 S.844 lit. c, 866 lit, t, 871 lit. n,1121 lit. h.

2) Gottfried Heer, das glarnerische Postwesen im 18. und 19.

Jahrhundert. (Jahrbuch des Histor. Vereins des Kantons Glarus 1894, Heft 30.)



110 Prof. F. Fleiner:

des Landes Glarus mit der Stadt Zürich nebeneinander und

unabhängig voneinander, ein reformierter und ein katholischer
Bote besorgten. Noch im Jahre 1790 schärfte die reformierte
Landsgemeinde ihren Angehörigen ein, keine Briefe und
Pakete dem katholischen Boten zu geben ; finanzielle
Rücksichten spielten dabei eine gleich grosse Holle wie das

konfessionelle Misstrauen. Denn der evangelische Postmeister
wurde, wie die meisten Beamten des Landes Glarus, durch
das „unparteiische Loos" gewählt ; er hatte für sein Amt
eine beträchtliche Summe Geldes zu erlegen, bezog dann aber
dafür den ganzen Ertrag des Botendienstes.

Mit der Uebertragung der Parität auf rein politische
Verhältnisse waren die Konfessionen in rechtlich gesicherte
Stellungen gekommen. Dies verdankten sie den politischen
Obrigkeiten. Nun lässt sich aber sowohl in paritätischen,
als in konfessionell geschlossenen Territorien genau verfolgen,
wie die Staatsgewalt aus der Rolle eines Beschützers der
Konfession in die Rolle des Vormundes geriet, der den Ein-
fluss der Kirche auf die Untertkanen dem Staate dienstbar
machte. In beiden Lagern kehrte sich das Interesse der

Regierenden von der spezifisch religiösen Bestimmung der
Kirche ab und wendete sich der Frage nach der Brauchbarkeit

der äussern kirchlichen Einrichtungen für die
staatlichen Zwecke zu. Die Pflege des besondern Bekenntnisses
trat in den Hintergrund; die Gleichgültigkeit gegen die
konfessionellen Unterscheidungslehren verwischte auch die
Unterschiede zwischen den Konfessionen, und im 18. Jahrhundert
stützte die französische Aufklärungslitteratur die Indifferenz
durch philosophische Beweise. Noch vor dem Ende des

Jahrhunderts trug eine Stadt wie Basel — einstmals eine der

Burgen der Reformation — kein Bedenken mehr, dem
katholischen Kult beschränkte Freiheit zu gewähren, allerdings
nur im Sinne der Toleranz, auf Zusehen hin und unter mannig-/ o
fachen drückenden Bedingungen.1)

3) Karl Burckhardt, die katholische Landeskirche des Kantons
Baselstadt (Zeitschrift für Kirchenrecht XVII S.312). — v. Salis, Entwicklung
der Kultusfreiheit S. 81 fg.



Die Parität in der Schweiz. 111

Die Helvetik beseitigte all dies mit einem Schlage. Sie

brachte mit der nach französischem Muster geformten Ein-
heitsverfassnng auch die französische Auffassung über das

Verhältnis des Staates zur Religion zur Geltung. „Alle Gottesdienste

sind erlaubt," sagte ein Artikel der ersten helvetischen

Verfassung von 1798, „insofern sie die öffentliche Ordnung nicht
stören und sich keine herrschaftliche Gewalt oder Vorzüge an-
massen.1) Wie weit standen diese Sätze ab von dem, was bei

Obrigkeiten und Unterthanen der Gebrauch von Jahrhunderten

geheiligt hatte. Mit der kurzen Herrschaft der Helvetik
war auch die Zeit dieser Ideen vorbei, und als

Napoleon im Jahre 1803 in der Mediationsakte einen fördera-
tiven Verband von 19 souveränen Kantonen schuf und so

das Prinzip der alten Eidgenossenschaft, den Eörderalismus,
aufs neue zur Geltung brachte, stellte er als ein Stück
dieses Systems auch das alte Verhältnis der Staaten zu
den Konfessionen wieder her.2) In Luzern und den innern
Kantonen rückte die katholische, in Basel, Bern die
reformierte Religion in die alten Privilegien einer Staatskirche
ein, mit dem Anspruch auf alle Staatseinwohner und dem

Rechte auf ausschliessliche Geltung ihres Kultes. Wo dagegen
bei der Bildung der Kantone das politische Interesse
territoriale Veränderungen verlangte, schweisste Napoleon
unbedenklich reformierte und katholische Territorien zusammen und

legte so den Grund zu neuen paritätischen Staaten. Denn ihm
galt das Bekenntnis nichts, und die Einheit des Staates

glaubte er auch bei konfessionell gemischter Bevölkerung
hergestellt zu haben, wenn er bei der Organisation der
Verwaltung der Konfessionen gar nicht gedachte. Auf diese Weise
schuf er aus alten Herrschaftsgebieten der Parität die neuen
Kantone St. Gallen, Aargau, Thurgau, Graubünden. Daneben

Eduard Herzog, über Religionsfreiheit in der helvetischen Republik.
Bern 1884. — v. Salis, Entwicklung der Kultusfreiheit S. 10—18.

2) Die Kantonsverfassungen der Mediationsakte sind abgedruckt in
•den Beilagen zum „Repertorium der Abschiede der eidgen. Tagsatzungen aus
den Jahren 1803—1813" in zweiter Auflage bearbeitet von Jakob Kaiser
(Bern 1886).



112 Prof. F. Fleiner:

aber schloss die Mediationsakte an bisher konfessionell einheitliche

Staatswesen kleinere Gebiete mit einer andersgläubigen
Bevölkerung an. Zum Kanton Zürich wurden die katholischen
Gemeinden Rheinau und Dietikon geschlagen, zum katholischen

Freiburg der reformierte Seebezirk Murten, zu Sehaffhausen
das paritätische Ramsen, zum katholischen Solothurn das

reformierte Amt Bucheggberg. Glarus allein kehrte zu den

alten Zuständen, der gemeinen Landesverwaltung und den

konfessionellen Sonderbehörden, zurück.
Hielt man sich nur an den Wortlaut der Verfassungs-

urkunden, so war in den Kantonen, deren Bürger verschiedenen
christlichen Bekenntnissen angehörten, der Gegensatz der
Konfessionen im öffentlichen Leben überwunden. Allein in der Praxis
verschaffte er sich trotzdem Geltung, und als das Werk
Napoleons (Ende 1813) zusammenstürzte und die Restaurierung
vorrevolutionärer Zustände das Ziel aller Politik wurde,

erzwang er sich aufs neue die Anerkennung durch das Recht.
Der Bundesvertrag von 1815 überliess die Ordnung dieser
Verhältnisse dem freien Belieben der Kantone, und diese
unternahmen es, in ihren neuen Verfassungen den alten
konfessionellen Charakter ihrer Staatswesen wiederzugewinnen.1)
In den Kantonen, die infolge der territorialen Veränderungen
seit 1798 andersgläubige Volksteile aufgenommen hatten,
suchte das neue Verfassungsrecht die von der Staatskirche
abweichende Konfession, eine Minorität, geographisch auf
ihre Stammsitze einzugrenzen. So gewährleistete die
Verfassung des Kantons Zürich die Ausübung des katholischen
Gottesdienstes nur in den Gemeinden Rheinau und Dietikon.
Die Verfassung Schaffhausens sprach die Garantie des

katholischen Kults nur für das Gebiet der Gemeinde Ramsen

aus. Ebenso verfuhren die katholischen Kantone gegenüber
der reformierten Konfession. Der reformierte Gottesdienst

') Die Kantonsverfassungen der Restaurationszeit sind abgedruckt im
Handbuch des Schweiz. Staatsrechts herausgegeben von Usteri (2. Auflage
Aarau 1821); die der Periode 1830 fg. bei Thomas Born hauser, Verfassungen
der Kantone der Schweiz. Eidgenossenschaft, 2 Bände. Trogen 1833/36 und
bei Ludwig Snell, Handbuch des Schweiz. Staatsrechts, Bd II (Zürich 1844).



Die Parität in der Schweiz. 113

genoss verfassungsmässigen Schutz im Kanton Solothurn lediglich

im Amt Buclieggberg, im Kanton Freiburg in Murten
und dem Seebezirk. Als im Jahre 1815 die ehemaligen Lande
des Fürstbischofs von Basel unter Bern und Basel aufgeteilt
wurden, liessen sich die beiden Kantone die Pflicht, die Freiheit

des katholischen Gottesdienstes zu respektieren, nur für
die abgetretenen Territorien, Basel für das Birseck, Bern für
den Jura, vertraglich überbinden,1) und dasselbe wurde bei
der Anschliessung sardinischer katholischer Gemeinden an
Genf durch den Turinervertrag von 1816 bestimmt.2) In allen
diesen Kantonen behielten aber die politischen Behörden daneben
die Befugnis, den von der Landeskirche abweichenden Kult
auch an Orten zuzulassen, wo er durch die Kantonsverfassung
nicht garantiert war. So oft aber solches geschah, trug es

den Charakter einer widerruflichen Gnade.3) So hatten
beispielsweise Bürgermeister und Rat von Basel im Jahre 1804
die Ausübung des katholischen Gottesdienstes in der Hauptstadt

gestattet, und hiezu auf das Begehren der reformierten
Geistlichkeit „eine abgelegene Gegend in der mindern Stadt,"
die Klarakirche in Klein-Basel, ausersehen. Das änderte sich
in der Folge selbst dann nicht, als der Kantori durch die An-
gliederung des Birsecks eine katholische Bevölkerung in seinen

Verband aufnahm. Eine Verordnung von Bürgermeister und

Rat aus dem Jahre 18224) sicherte zwar den Fortbestand
des katholischen Gottesdienstes in der Hauptstadt auch für
die Zukunft zu, aber nur für so lange, als sich die staatlichen
Behörden nicht zur Zurücknahme der Bewilligung bewogen
finden würden und unter Bedingungen, die u. a. Prozessionen

') Repertorium der Abschiede der eidgen. Tagsatzungen aus den Jahren
1814—1848 Bd II 8. 787, 855, 861.

2) Repertorium der Abschiede der eidgen. Tagsatzungen aus den Jahren
1814—1848 Bd II S. 817.

3) Diese Entwicklungen stellen dar: einerseits Th. Scherer-Bocca rd,
Wiedereinführung des katholischen Kultus in der protestantischen Schweiz

im 19. Jahrhundert, Ingenbohl 1881; andererseits Gr. Finsler, kirchliche
Statistik der reformierten Schweiz, Zürich 1854 und E. Blösch, Geschichte
der schweizerisch-reformierten Kirchen Bd II S. 186 fg.

4) v. Salis, Entwicklung der Kultusfreiheit S. 88.

Zeitschrift für Schweizerisches Recht. Neue Folge XX. 8



114 Prof. P. Fleiner:

und religiöse Zeremonien ausserhalb der Klarakirche
ausschlössen, und den katholischen Geistlichen befahlen, sich alles
dessen zu enthalten, was Proselytismus, Konversion und
Kontroversen genannt werden könne.

In den Kantonen Aargau, St. Gallen, Thurgau setzten
die Verfassungsrevisionen der Jahre 1814/15 die Konfessionen
aufs neue in Stellungen ein, wie sie der vierte eidgenössische
Landfriede vorgezeichnet hatte. Nur dass jetzt nicht mehr
das lebendige Interesse für ein religiöses Bekenntnis,
sondern die rein äusserliche Zugehörigkeit zu einer
bestimmten Konfession den Einfluss auf die staatlichen
Geschäfte vermittelte. Dem entsprechend trugen alle diese

Bildungen das Gepräge des Mechanischen, Künstlichen an sich.

Am deutlichsten tritt dies im Aargau hervor. Im Grossen

Rat, der gesetzgebenden Behörde von 150 Mitgliedern, musste
die Hälfte der Abgeordneten dem reformierten, die andere

Hälfte dem katholischen Bekenntnisse zugethan sein, trotzdem
in der Gesamtbevölkerung des Kantons die Reformierten drei

Fünftel, die Katholiken nur zwei Fünftel ausmachten.
Die Verfassung schrieb ferner vor, dass im Kleinen Rat und

im Appellationsgericht, die beide je 13 Mitglieder zählten,
je sechs Mitglieder aus der reformierten und je sechs aus der
katholischen Konfession zu nehmen seien, einzig die Wahl
des dreizehnten Mitgliedes war freigegeben. In Kantonen,
in denen die eine Konfession die andere an Zahl erheblich

überragte, zogen die Verfassungen neben der ziffermässigen
Stärke der beiden Religionsparteien und der Bedeutung der

zu besetzenden Aemter Faktoren mit in Berücksichtigung,
die das Ansehen der Konfessionen im öffentlichen Leben
mitbestimmten. Sie kamen auch auf diesem Weg zu festen
Zahlen: Thurgau, indem es den Katholiken im Grossen Rat
ein Viertel, im Kleinen Rat ein Drittel der Sitze und im
Obergericht vier von dreizehn Stellen zusprach, und St. Gallen,
das das Verhältnis im Grossen Rat auf 84 Katholiken zu
66 Reformierten fixierte, den Katholiken ferner im Kleinen
Rat und im Appellationsgericht einen Sitz über die Hälfte
der Stellen hinaus zubilligte und die Parität, in feste Zahlen



Die Parität in der Schweiz. 115

ausgedrückt, selbst in die Organisation der untern Gerichte
in den sogen, gemischten Bezirken hineintrug. Auch die
Vorschrift der Kantonsverfassung Graubündens aus dem Jahre
1820 gehört hieher, die Standesämter müssten zu zwei Dritteln

von Reformierten und zu einem Drittel von Katholiken
besetzt sein. Bei allen diesen Bestimmungen ist eines nicht
ausser Acht zu lassen: die Wahlen wurden nicht, wie es in
der alten Eidgenossenschaft Rechtens gewesen, von den
Konfessionen in ihren Sonderversammlungen, sondern von den

allgemeinen Wahlkollegien vorgenommen, in denen in
konfessionell gemischten Bezirken Reformierte und Katholiken
unausgeschieden zusammentagten, so dass der einzelne Wähler
verpflichtet war, seine Stimme nicht nur seinen Glaubensgenossen,

sondern daneben der von der Verfassung verlangten
Zahl andersgläubiger Kandidaten zuzuwenden. Damit
vermeinten die Schöpfer dieser Parität, die Einheit im politischen
Leben gerettet zu haben. Sie besassen kein Auge dafür,
dass Abgeordnete, die in erster Linie um ihrer Zugehörigkeit
zu einer bestimmten Konfession willen gewählt worden waren,
das konfessionelle über das staatliche Interesse stellen würden,
und dass der Staat damit die Konfessionen zu politischen
Parteien stemple. In der That fehlt das Beispiel nicht,
dass diese die Staatsgewalt fast aufgesaugt hätten.

In St. Gallen1) glaubte die Kantonsverfassung des Jahres
1814 dem Brieden zwischen Staat und Kirche am besten
dadurch zu dienen, dass sie die Sorge für die äussere

Organisation des kirchlichen Verbandes, für die Rechtsprechung
in Ehesachen und für das ganze Unterrichtswesen dem Staate

') Ludwig Snell, Handbuch des Schweiz. Staatsrechts Bd II S. 519 fg.
Gallus Jakob Baumgartner, Geschichte des Schweiz. Freistaats und Kantons
St. Gallen, (bis 1850) Bd II (1868) und Bd III (1890). — J. Dierauer, der
Kanton St. Gallen in der Mediationszeit (St. Galler Heujahrsblätter
herausgegeben vom histor. Verein St. Gallen 1877), und der Kanton St. Gallen in
der Restaurationszeit (daselbst 1878). — J. Dierauer, Müller-Friedberg, Lehensbild

eines Schweiz. Staatsmannes (1755—1836), in den Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte, herausgegeben vom histor. Verein in St. Gallen BdXXI7 O O

(1884). — Hans F ehr, Staat und Kirche im Kanton St. Gallen, Berner Dissertation

1899.



116 Prof. F. Fleiner:

entzog und den Konfessionen zuwies. Als deren Organe
erschienen die Kollegien der katholischen und der reformierten
Mitglieder des Grossen Rates. Damit nicht genug, übergab
der Staat dem katholischen Grossratskollegium auch die
Verwaltung des im Jahre 1805 säkularisierten Klostervermögens
und verschaffte ihm dadurch das Recht, sich in alle
kirchlichen Anstalten und Pfarreien einzumischen, die finanziell
von dem aufgehobenen Kloster abhängig gewesen waren.
Auf diese Weise schuf das Verfassungsrecht der
katholischen Konfession jenen festen Rückhalt, der ihr erlaubte,
fast als Staat im Staate aufzutreten. Was aber an

Selbständigkeit die katholische Partei errang, das gebot die

Parität auch den Reformierten zuzuwenden. Vom Gymnasium
herab bis zu den Primarschulen errichteten die beiden
Konfessionen ihre eigenen Unterrichtsanstalten ; neben ihnen blieb
für staatliche Schulen und staatliche Erziehungsbehörden kein
Raum.

Die grösste Aehnlichkeit mit dem Recht des Kantons
St. Gallen weist jenes des Kantons Thurgau auf.1) Die
Kantonsverfassung des Jahres 1814 übertrug die Sorge für die

äussere Organisation den beiden Kirchen, für das Schul- und
Ehewesen und damit die Verfügung über die Kirchen-, Schul-
und Armengüter jedem „Konfessionsteil" gesondert und stempelte

die Kollegien der reformierten und der katholischen Gross-

rats-Mitglieder zu obersten Organen der beiden Landeskirchen.
Allein der Umstand, dass in der Bevölkerung des Kantons
und in den Staatsbehörden die Reformierten die Mehrheit
besassen, machte eine allmähliche Abkehr von diesen Grundsätzen

möglich. Denn den Anschauungen des reformierten
Bekenntnisses widersprach nicht die Oberaufsicht des Staates.
So konnte die Kantonsverfassung von 1831 die Errichtung
eines Erziehungsrates wagen, in dem von rechtswegen beide
Konfessionen vertreten sein mussten, der aber von einer
staatlichen Behörde, dem Plenum des Grossen Rates, gewählt

x) Ludwig S ne 11, Handbuch des Schweiz. Staatsrechtes BdII S.645 fg.

Pupikofer, Geschichte des Thurgaus Bd II. (1798—1830 bearbeitet von

Sulzberger).



Die Parität in der Schweiz. 117

wurde und die Oberaufsicht des Staates über die
konfessionellen Schulen ausübte. Hier konnte die weitere
Entwicklung anknüpfen.

Da hat jedoch der Kampf der Parteien im Aargau die

Entscheidung über die paritätische Gestaltung des Staatswesens

in der Schweiz überhaupt herbeigeführt.1) Im Aargau
war seit der Gründung des Kantons (1803) dem Staate das

Recht auf die Schule und auf die Beaufsichtigung der beiden
christlichen Kirchen nie entwunden worden. Es ging dies

so weit, dass das Schulgesetz vom Jahre 1835 selbst die

Prüfung der Lehrmittel für den Religionsunterricht den

staatlichen Behörden vorbehielt. Eine solche Auffassung mag
auf den ersten Blick befremden in einem Kanton, der in
der Organisation der Staatsbehörden die strengste Parität
durchgeführt hatte; ich glaube sie daraus erklären zu
dürfen, dass nicht nur das an Zahl stärkere reformierte
Element aus der Zeit der bernischen Regierung dem
Staatskirchentum treu ergeben war, sondern dass auch ein Teil
der katholischen Laien, erzogen in den Ideen, die Josef II. von
Oesterreich vertreten, die Herrschaft des Staates liber Kirche
und Schule nicht grundsätzlich ablehnte. Ein Hinweis auf die

Anschauungen des ehemals vorderösterreichischen Frickthales
genügt, dies deutlich zu machen. Als die Verfassung im Jahre 1831

gar noch die Glaubensfreiheit aller Bürger proklamierte,
erschien es auch dem theoretischen Denken als widersinnig, die
Teilnahme am Staatsleben von der Zugehörigkeit zu einer
Konfession abhängig zu machen. Aus alldem zog der Grosse Rat die

Konsequenz, indem er durch eine Verfassungsrevision im Jahre
1840 die Parität im Grossen Rat beseitigte und nur noch
im Kleinen Rat und Obergericht beibehielt. Die Mehrheit
der Stimmberechtigten nahm im Januar 1841 den Verfassungsentwurf

an. Es ist bekannt, wTie sich im katholischen Freiamt

Widerstand gegen die neue Verfassung erhob, wie dann
die Aufhebung der aargauischen Klöster, der Stützen des

') Franz Xaver Bronner, der Aargau (in den Gemälden der Schweiz Bd 16

II. TeilS. 136 fg. 145 fg.).— Constantin Siegwart-Mii lier, der Kampf
zwischen Recht und Gewalt in der Schweiz. Eidgenossenschaft. Altdorfl864S.383fg.



118 Prof. F. Fleiner:

Widerstandes, die Angelegenheit vor das eidgenössische Forum
brachte, und unter welchen Umständen sie hier den Sonderbund

der katholischen Kantone hervorrief. Dem Sonderbund aber

lag die Idee einer Wiederherstellung der alten konfessionellen
Politik zu Grunde, die in dem Begehren ihren Ausdruck fand:
nicht auf dem Beschluss einer den katholischen Tendenzen
feindlichen Tagsatzungsmehrheit, sondern auf einer freien
Verständigung zwischen katholischen und reformierten Ständen

müsse jeder Entscheid in den Bundesangelegenheiten beruhen.1)
Der Zusammenbruch des Sonderbundes hat alle diese Pläne
vernichtet. Eine neue Staatsgewalt, emporgekommen in
direktem Gegensatz gegen die konfessionelle Ausschliesslichkeit

und gegen die Ideen des Sonderbundes, wurde aufgerichtet
und über die Konfessionen gestellt. Die Bundesverfassung
des Jahres 1848 vollzog die Organisierung der Bundesbehörden
ohne religiösen Rücksichten Einfluss zu gewähren. Aber im
gleichen Moment brachte sie der Parität auf ihrem eigenen
Gebiet den höchsten Triumph. Das neue Bundesrecht
gewährleistete den anerkannten christlichen Konfessionen die
freie Ausübung des Gottesdienstes im ganzen Umfange der

Eidgenossenschaft, und es garantierte allen Schweizern, welche
einer der christlichen Konfessionen angehörten, das Recht der
freien Niederlassung in allen Teilen der Schweiz. Damit
brach die Bundesverfassung in den Kantonen, die bisher streng
an einem Bekenntnis festgehalten hatten, der Parität die

Bahn, und in den Gemeinwesen, in denen beide Konfessionen

anerkannt, aber räumlich getrennt gehalten worden waren,,
schuf sie jeder von ihnen die Kultusfreiheit auch dort, wo
sie bisher nicht oder nur aus Gnade gegolten hatte. Aber
die Ideen, die im Bund zum Siege gelangten, trieben auch
in den Kantonen unaufhaltsam demselben Ziele zu. Wohin wir
blicken, treten uns ihre Zeugnisse entgegen.2) Glarus hatte-

b v. S eg es s er, Constantin Siegwart-Müller (im zweiten Band der Sammlung

kleiner Schriften Segessers).
2) Das kantonale Verfassungsrecht ist abgedruckt in der von der

Schweizerischen Bundeskanzlei herausgegebenen Sammlung der Kantonsverfassungen

(1864, 1880, 1891 mit Nachträgen).



Die Parität in der Schweiz. 119

kurz vorher (1842) die konfessionelle Trennung überwunden,
Aargau folgte, indem es die letzten Vorschriften über die

Parität in den Behörden aufhob (1852), und St. Gallen und

Thurgau begannen, langsam und unter zähem Widerstand
die Konfessionen aus dem politischen Leben zurückzudrängen.

Noch war aber auf religiösem Gebiet die volle Kultusfreiheit

nicht verwirklicht, denn nur den anerkannten christlichen

Konfessionen kam die Garantie der Bundesverfassung
zu gute. Die Dissidenten, die sich vom landeskirchlichen
Bekenntnis getrennt hatten, waren ebenso der Gnade der

Kantone preisgegeben, wie die Juden.1) Doch auch diese

Schranke wurde überwunden. Im Jahre 1874 brachte das

Staatsgrundgesetz, das bis zur Stunde unser öffentliches Leben
beherrscht, allen religiösen Bekenntnissen die Freiheit, und
die Entwicklung, die dem Ziele zustrebte, dem Bürger eine

Stellung unabhängig von der Konfession zu erringen, führte
die Bundesverfassung zum Abschluss in dem Satz, dass die

Ausübung bürgerlicher oder politischer Rechte durch keinerlei
Vorschriften oder Bedingungen kirchlicher oder religiöser
Natur beschränkt werden dürfe. Damit verloren die beiden
christlichen Konfessionen ihren rechtlich gesicherten Einfluss
auf das politische Leben. Ihr Erbe fiel dem konfessionslosen
Staat zu. Aber von der alten Machtstellung der beiden

grossen christlichen Bekennerschaften hat sich ein Stück
unzertrümmert erhalten: in jedem Kanton ist die Konfession,
in der sich seit Jahrhunderten das religiöse Leben der
Staatsangehörigen bethätigt hat, als die Landeskirche dieses
Gebietes anerkannt geblieben, ausgestattet mit allen Privilegien
des Staates, inachterhöhenden und machtmindernden.2) Hier
die reformierte, dort die katholische Kirche, in einem dritten
Kanton die beiden Kirchen zugleich. Ueberall jedoch sind es die

grossen christlichen Bekennerschaften, die diese Gunst
«

h Emst Haller, die rechtliche Stellung der Juden im Kanton Àargau
(Doktordissertation von Lausanne 1900) S. 228 fg.

2) Das Schweiz. Landeskirchentum stellt dar das Werk von Gareis
und Zorn, Staat und Kirche in der Schweiz. Zürich 1877/78.



120 Prof. F. F lei lier : Die Parität in der Schweiz.

des Staates gemessen. In diesem Sinne ist auch heute noch

lebendig die Parität.
Aber neben diesen religiösen Gestaltungen zeugt noch

ein Anderes in den Gemeinwesen unserer Tage für die Parität,
wie sie die Reformation zur Herrschaft gebracht hat. Als
die eidgenössischen Landfrieden die Entscheidung über den

Glauben derUnterthanen den politischen Obrigkeiten anheimgaben,

da wuchs in jedem Ort der Staatsgewalt eine Macht

zu, die bis in die Gegenwart ihre Politik beherrscht und für
alle Zeit den Charakter der Kantone bestimmt hat.


	Die Entwicklung der Parität in der Schweiz

