
Zeitschrift: Jahrbuch der Sekundarlehrerkonferenz des Kantons Zürich

Herausgeber: Sekundarlehrerkonferenz des Kantons Zürich

Band: - (1919)

Artikel: Vom Moralunterricht auf der Sekundarschulstufe

Autor: Brandenberger, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Moralunterricht
auf der Sekundarschulstufe.

Von Dr. Konrad Brandonberger, Zürich.

1.

Es lösen sich alle Bande frommer Scheu.

Die großen weltgeschichtlichen Ereignisse unserer Zeit
haben allem Anschein nach den Pessimisten doch recht
gegeben. Dieser furchtbarste aller Kriege riß die ganze Tünche
sogenannter Kultur und Zivilisation herunter und legte die
namenlose Erbärmlichkeit menschlichen Tiefstandes bloß. Wir
mußten erkennen, wie alle unsere großen Fortschritte und
mächtigen Errungenschaften ohne einen innern
lebensgestaltenden Kern geblieben sind und nur einer rein
äußerlichen raffinierten Verfeinerung des Daseins und des
bloßen Genießens dienten. Eine einseitige Kultivierung nur
materieller Interessen auf allen Gebieten des Lebens verbindet
sich mit einem tiefgehenden Rückgang in der Wertung aller
jener geistigen Güter, die unsere Vorfahren hoch hielten. Das
Alte stürzt, — aber es will kein neues Leben blühen aus den
Ruinen.

Dieser Zerfall, diese Zersetzung von Sitte und Recht,
offenbart sich am deutlichsten bei unserer jungen und jüngsten
Generation. Von der „zunehmenden Verwahrlosung der Jugend"
haben alle Zeitalter mit mehr oder weniger Recht gesprochen ;

die Tatsachen unserer Tage aber mahnen zum Aufsehen. In
erschreckender Weise mehren sich die Fälle jugendlichen
Verbrechertums, und unsere Anstalten für verwahrloste und
sittlich gefährdete Jugendliche sind überfüllt. Diese
Tatsachen, die ans Licht der Öffentlichkeit gelangen, geben uns
einen düsteren Einblick in die grenzenlose Verwahrlosung
und Verrohung, die sich hinter aller Öffentlichkeit verbirgt,
und sie offenbaren eine bis ins Mark gehende Zersetzung und

Zerrüttung in der Lebensauffassung unserer kommenden
Generation. Es bilden sich Jugendorganisationen. Ihr Zweck ist



70

aber nicht derjenige der Jugendvereine unserer Väter, in
flammender Begeisterung und jugendlichem Idealismus
einzustehen für die höchsten und heiligsten Güter der Menschheit,
für Freiheit und Vaterland; der junge Mensch von heute
kennt kein Vaterland; Freiheit ist ihm ein leeres Wort. Wohl
kennen auch unsere Jungen eine „Freiheit", die Freiheit des
rücksichtslosen und ungehemmten Auslehens, und dafür kämpfen
sie, für ihr eigenstes, persönliches Recht, für ein Recht, das
nicht irgendwie verbunden ist mit irgendwelchen Pflichten gegen
sich selbst und gegen die Allgemeinheit. Wem das Wohl unserer
Jugend Herzenssache ist, der kann nur mit innerer Besorgnis
an die Zukunft denken, da diese Lebensauffassung und diese
Lebensgewohnheiten zur lebendigen Tat führen werden.

Es wäre verfehlt, die ganze Schuld für diese Erscheinung-
der Schule überbinden zu wollen. Wie klein ist im
allgemeinen der Einfluß der Schule gegenüber den viel mächtigeren
Einflüssen des täglichen Lebens, der Familie und der Straße.
Trotzdem kann die Schule von der Mitschuld nicht
freigesprochen werden. Sie hat ihre schönste Aufgabe, die
sittliche Erziehung, insofern preisgegeben und nicht erfüllt,
als sie sich ganz dem Geiste der Zeit unterordnete; sie

pflegte einseitig ein Vielerlei des bloß Intellektuellen, worüber

die Zielsicherheit und die Einheit aller Erziehung
verloren ging. Die Schule diente, wo sie hätte führen
sollen.

Einen klaren Einblick in die Auffassungsweise unserer
Schüler über sittliche Probleme bietet uns die Befragung.
Sofern dieselbe wirklich mit Ernst und nach bestimmten
Grundsätzen ausgeführt wird, geben die Ergebnisse ein tadelloses

Material zur Kenntnis der sittlichen Einsicht unserer
Schüler, und sie bilden weiterhin auch die Grundlage, von
welcher aus die sittliche Erziehung auszugehen hat.

Ich habe an zirka 400 Sekundarschüler unter anderen
die folgende Frage gestellt:

„Ernst, Fritz und Hans, drei Sekundarschüler, haben
beschlossen, an einem wunderschönen Nachmittag einen Ausflug-
nach dem Katzensee zu machen und dort zu baden. Als
Ernst aber aus der Schule nach Hause kommt, erklärt ihm
die Mutter, daß er nicht gehen könne ; sie müsse in die Stadt,
um Einkäufe zu besorgen, und da müsse er eben das
Geschirr abwaschen und nachher das kleine Schwesterchen hüten.



71

Als dann am Nachmittag die beiden Kameraden kommen, um
Ernst abzuholen, da erscheint dieser nicht, und nachdem die
beiden Freunde eine Weile vor der verschlossenen Korridortüre

gewartet haben, entfernen sie sich allein. Am nächsten
Morgen entschuldigt sich Ernst bei seinen Freunden, daß er
nicht habe kommen können, weil er für seinen Vater eine
wichtige Kommission in Wollishofen habe ausführen müssen.
Weshalb sagt er nicht die Wahrheit?"

Fast alle Schüler haben ganz richtig erkannt, daß der
Grund für die Unwahrhaftigkeit in der Furcht liege, von den
Mitschülern ausgelacht zu werden. Auf meine weitere Frage,
weshalb denn eigentlich die beiden Kameraden Ernst
auslachen würden, erhielt ich eine ganze Auswahl charakteristischer

Begründungsweisen. Die meisten Schüler finden es für
einen Knaben, und insbesondere für einen Sekundarschüler,
entwürdigend, eine Mädchenarbeit zu tun, und vor allem,
kleine Kinder zu hüten. Ein Knabe, der solches tut, ist
dumm, sehr dumm, und besonders, wenn ein so großer Junge
noch der Mutter gehorcht. Die beiden Knaben hätten
vielleicht zu Ernst gesagt: „Warum hast du ihr gefolgt? Du bist
noch ein Knäblein", „wärest du doch durchgebrannt, wenn
deine Mutter doch nicht daheim war", „hättest du nur zu
deiner Mutter gesagt, sie könne ja abwaschen, wenn sie nach
Hause käme, jetzt möchtest du einfach gehen", „du bist ein
dummer Kerl, hättest du die Kleine allein gelassen, so hättest
du gehen können", „die Mutter hätte ja abwaschen können,
wenn sie heimgekommen wäre", „die Alte hätte ganz gut
selbst abwaschen können, aber sie ging- lieber spazieren",
„wärest du doch davongelaufen und hättest dein Schwesterchen
eingeschlossen." Oder dann erklären die Schüler: „Ernst ist
ein Feigling, er hat den Mut nicht gehabt, doch zu gehen",
„es ist eine Schande, den Eltern immer zu gehorchen", „er
hatte den Mut nicht, den Eltern zu entwischen oder zu trotzen",
„die Freunde lachen ihn aus, weil er seinen Eltern nicht zu
trotzen vermöge", „Ernst hätte ja das Kleine einschließen
und trotzdem gehen können", „er wäre ja eine Puppe, die
sich noch von Vater und Mutter regieren läßt", „der hat
keine gute Mutter, er muß ja alles machen", „Ernst ist dumm,
weil er der Mutter aufs Wort gehorcht", „wenn wir solche
Arbeit verrichten müßten, würden wir die Mutter „abputzen"",
„mit somme Gägi gömmer doch niimme, de mueß de Diti-Deti
luege" u. s. w. Nur ganz selten findet sich die Meinung,



72

daß Ernst doch das Richtige getan hatte, als er seiner Mutter
eine Arbeit abnahm, und er sei im Gegenteil ein Feigling,
daß er sich dessen schämte. „Diese Arbeit", meinten sie,
„würde ihn entehren, was aber nicht der Fall ist", „es sind
Schlingel, rechte Freunde würden ihn nicht auslachen", „sie
lachen ihn aus, weil sie dümmer sind als er", „sie lachen
ihn aus Dummheit aus", „die beiden Knaben haben eben keinen
Begriff, wie es in einer Haushaltung zugeht", „sie dachten
nicht, daß er der Mutter etwas abgenommen hat, und daß

jedes rechte Kind das gemacht hätte".
Ein Schüler erklärt ganz naiv und sehr richtig: „Jetzt

ist die Jugend halt nicht mehr wie früher." Nein, gewiß
nicht. Früher hieß es: „Ehre Vater und Mutter!", und heute
ist man ein dummer Kerl, ein Bubeli, ein Diti, ein Feigling,
wenn man gehorcht, und besonders bloß der Mutter, und ihr
eine Arbeit abnimmt. Die Zeiten ändern sich wohl; Anschauungen,

die vor 100 Jahren galten, gelten heute nicht mehr.
Trotzdem, meine ich, gibt es gewisse Wahrheiten, auch auf
sittlichem Gebiete, die unveränderlich fest bestehen, solange
Menschen zusammenleben, die sich nicht ändern, mögen auch
die Gebräuche in immerwährendem Wechsel sich ablösen.
Wer den wirklichen Geist unserer Zeit zu erkennen vermag,
wer, wie wir Lehrer, in engstem Kontakt mit der Jugend
tagtäglich Gelegenheit hat, die Wirkungen dieses Zeitgeistes
auf unsere heranwachsende Generation zu beobachten, der
muß sich sagen, daß es sich hier nicht um Äußerlichkeiten
handelt, sondern daß es ums Ganze geht, um das eigentliche
Fundament menschlicher Gemeinschaft; der muß sich sagen,
daß etwas zusammenzustürzen droht, das dem Menschen

heilig sein sollte.

2.
Hab' ich des Menschen Kern erst untersucht,
So weiß ich auch sein Wollen und sein Handeln.

Über der Kultivierung des bloß Objektiven hat die
Kenntnis und die Pflege des rein Subjektiven gelitten. Wir
feiern wahre Triumphe in der Beherrschung der großen Kräfte
der Natur, die im Menschen wirkenden Mächte aber erkennen
wir kaum, und wir kümmern uns wenig um ihre Bezähmung
und Leitung. Wohl hat in den letzten zwei Jahrzehnten
eine erfreuliche Bewegung eingesetzt, eine gewisse Abkehr



73

von dieser • allzusehr auf die Beherrschung des Materiellen
gerichteten Einstellung, eine intensive Beschäftigung mit rein
philosophischen Problemen und eine ungeahnte Entwicklung
der psychologischen Forschung. Trotzdem können wir von
einer eigentlichen Erneuerung der gesamten Lebensauffassung
nicht spi'echen. Das kommt wohl daher, daß ganz unbewußt
die Auffassungsweise vom unbelebten Geschehen übertragen
wird auf die Vorgänge des Lebens. Dies zeigt sich am
deutlichsten gerade auf dem Gebiete der Psychologie. Die
Untersuchungsmethoden der modernen Psychologie bilden meist
eine getreue Kopie der naturwissenschaftlichen Forschungsmethoden.

So führt die experimentelle Forschung auf
naturwissenschaftlichem Gebiete zur experimentellen Psychologie,
wobei aber meist vergessen wurde, daß die Hauptbedingung
für das Experiment, die Eliminierung aller störenden und
nebensächlichen Erscheinungen, sich nicht ohne weiteres auf
die Untersuchung der Lebensvorgänge übertragen läßt. Es
besteht, gerade beim psychologischen Experiment, die Gefahr,
daß damit die Lebenszusammenhänge zerstört werden,
wodurch das Lehen selbst aufgehoben und das Experiment zu
einem nur naturwissenschaftlichen gestempelt wird. In den
einleitenden Kapiteln der psychologischen Lehrbücher wird
gewöhnlich hingewiesen auf die Einheit aller
Lebensvorgänge; die tatsächliche Untersuchung der psychischen
Phänomene in den Hauptkapiteln nimmt aber meist gerade auf
diese Einheit aller Lebensvorgänge keine Rücksicht; die
Erörterungen dienen oft im Grunde bloß einer weitschichtigen
Systematik der psychologischen Wissenschaft mit der dazu

gehörenden weitläufigen Terminologie. Darin erklärt sich
auch der oft grausame Kontrast zwischen den Ergebnissen
der wissenschaftlichen psychologischen Forschung und den

Forderungen der Praxis; und die ablehnende, ja oft geradezu
feindselige Haltung eines großen Teiles der im Schuldienste
stehenden Lehrer gegenüber dieser „Seelenriecherei" ist
begreiflich, wenn auch nicht zu entschuldigen. (Denn mit der
Ablehnung allein ist es nicht getan, die wahre Verneinung
stützt sich auf die Begründung eines Besseren, Richtigen.)

Die neueste, noch nicht allgemein zum Durchbruch
gekommene Richtung der psychologischen Forschung erhebt nun
gerade dieses Prinzip von der Einheit aller Bewußtseinsvorgänge

zum Leitmotiv der gesamten Untersuchung.



74

Die ganze Mannigfaltigkeit der jeweilen vorhandenen
Bewußtseinsinhalte bildet zusammen einen einheitlichen
Gesamtzustand, in welchem wir unser eigenes Selbst erfassen.
Dieser Gesamtzustand ist wohl etwas Einheitliches, aber nicht
etwas Einfaches, denn in ihm treten Teilzustände hervor,
die Gefühle und die Empfindungen (und Vorstellungen). Und
die Untersuchung eines jeden dieser Teilzustände darf nur
geschehen unter weiser Berücksichtigung seiner Inhärenz im
Gesamtzustande und unter peinlicher Beobachtung aller
Zusammenhänge und Verknüpfungen mit den andern Teilzuständen.
Hiezu kommt noch die Tatsache, daß Einwirkungen auf den
lebenden Körper nicht' verschwinden, sondern im Körper eine
„Spur" zurücklassen, so daß sie später bei geeigneter
Einwirkung wiederum aufleben und wirksam werden können.
Aus den fortwährend aufs neue erfolgenden Einflüssen von
außen her, und aus dem damit verbundenen Wiederaufleben
früherer Zustände, ergibt sich dann die große Mannigfaltigkeit
der Bewußtseinszustände, ihre immerwährende Veränderung*
in der Zeit und damit auch ihre Entwicklungsmöglichkeit.
Damit ist in ganz großen Zügen die Kichtung der neuesten
psychologischen Forschung gegeben; Raum für besondere
Seelenvermögen und Seelenkräfte hat es nicht.

Scheinbar ist so die gesamte Auffassung von unserem
Seelenleben außerordentlich vereinfacht ; in Wirklichkeit sieht
man sich aber vor ganz neue, ungeahnte Probleme gestellt,
Der zur Verfügung stehende Raum und der Zweck dieser
Arbeit gestatten mir nicht, auf diese interessante Frage in
ihrem ganzen Umfange einzutreten; meine Ausführungen müssen
sich daher beschränken auf das für die Frage des
Moralunterrichtes besonders wichtige Willensproblem. Gerade-
hier zeigt es sich sehr deutlich, wie außerordentlich wichtig es

ist, die Bewußtseinsinhalte nur in ihrem ganzen Zusammenhange
mit den andern Bewußtseinsinhalten zu untersuchen, und wie
sehr jede Loslösung der Zusammenhänge aller Willkür und
Subjektivität in der Auffassung Tür und Tor öffnet. Es ist
außerordentlich lehrreich, die Ansichten der verschiedenen
Zeiten und Autoren über diese Frage kennen zu lernen und
sie miteinander zu vergleichen. Die eine Ansicht sieht im
Willen ein besonderes, kraftbegabtes Vermögen der Seele,
das gestaltend in unser Handeln eingreift, unabhängig von
allen äußeren Einwirkungen; eine andere Ansicht spricht.



75-

clem Willen nur die Bedeutung eines bloßen Gefühles zu,,
das sich von anderen Gefühlen nur dadurch unterscheidet,
daß es nicht einem beschaulichen Genießen dient, sondern
zur lebendigen Tat führt; wieder andere sehen im Willen
nur ein Wissen, ein Wissen von den Motiven unseres Handelns:
und seinen Folgen, wodurch der Mensch bei ähnlichen
Situationen die guten und schlimmen Folgen seines Tuns zu
erkennen vermag und in seinem Handeln beeinflußt wird; und
schließlich dürfen wir auch diejenigen Autoren nicht
vergessen, die einen Willen schlechthin verneinen, und die unser
gesamtes Tun einordnen in den großen Kausalnexus von
Ursache und Wirkung, wobei für ein persönliches Handeln
kein Raum frei bleibt. Damit sind die Ansichten noch nicht
alle aufgezählt, es gibt noch eine Menge von Übergängen
zwischen den einzelnen Meinungen. Quid est Veritas? Wo
liegt die Wahrheit?

Die Erforschung des Willensproblems geht meistens von
einer ganz unrichtigen Basis aus, nämlich von der naiven
Auffassung, daß die Welt und das Geschehen, so wie sie
uns erscheinen, auch der Wirklichkeit entsprechen. Wir
erleben jeden Tag diese geheimnisvolle Macht unseres Willens,
die scheinbar unabhängig von allen äußeren Einflüssen unser
Tun und Handeln leitet, und aus diesem Erlebnis kommt der
Glaube an die wirkliche Existenz eines frei gestaltenden
Willens. Aber ebenso erleben wir jeden Tag, daß die Sonne
im Osten aufgeht, über uns sich hinbewegt und abends im
Westen untergeht; und doch wissen wir, daß dieses Erlebnis
den tatsächlichen Verhältnissen nicht entspricht. Erst eine
kritische Untersuchung, die sich über die naive Befangenheit
einer egozentrischen Auffassungsweise erhebt, bringt uns Klarheit

über die Welt der Wirklichkeit. Eine wirklich exakte
und kritische Erforschung des Willenproblemes zerstört
unbarmherzig den schönen Glauben an einen frei wirkenden
Willen, stürzt den Menschen hinunter von seinem Thrönchen
und ordnet auch sein Handeln ein in das große Getriebe
des Naturgeschehens. Aber auch mit der Überwindung der
naiven Auffassungsweise sind noch nicht alle Hindernisse
exakter Forschung beseitigt: es besteht die große Gefahr,
von welcher oben gesprochen wurde, daß man die Auffassung
und die-Methoden naturwissenschaftlicher Forschung überträgt
auf die Untersuchung der Leben sVorgänge. Da wird der



76

Wille aus allen seinen Zusammenhängen mit anderen
Bewußtseinsinhalten herausgelöst, und das herausgeschnittene
Gebilde, das keine Spur von Leben mehr aufweist, kommt
dann unter das Mikroskop wissenschaftlicher Forschung. Aber
es ist nicht mehr recht zu erkennen. Was vorher Wille
war, kann ebensogut ein bloßes Wissen sein, es kann aber
auch ein Gefühl darstellen, oder es löst sich in ein Nichts auf.

Eine unvoreingenommene Untersuchung des Problems aber
führt zur Erkenntnis, daß das Handeln des Menschen
in erster Linie bedingt ist durch den mächtigen
Einfluß seiner ganzen Vergangenheit. Wir handeln,
allerdings unter dem Einfluß äußerer Einwirkungen, so, wie
die ganze in uns liegende und wieder zur Wirkung kommende
Vergangenheit uns zwingt. All unser Tun und Lassen ist
also in jedem Moment und in jedem einzelnen Falle durchaus
bestimmt: wir können gar nicht anders handeln, als wir wirklich

handeln. Aus der Tatsache aber, daß wir niemals die

ganze Vergangenheit eines Menschen kennen können und also
auch nicht die letzten Gründe für unser Handeln nachzuweisen

vermögen, schöpft der Mensch seinen naiven Glauben
an einen frei entscheidenden und frei waltenden Willen, und
er nimmt naiverweise an, er hätte unter Umständen auch
anders handeln können. Eine ruhige, kritische Überlegung
aber führt uns zu der Einsicht, daß es keinen freien, schöpferischen

Willen geben kann: unser Handeln ist im Grunde
eindeutig bestimmt.

Eine ganz oberflächliche Auffassungsweise kommt von
dieser Verneinung eines freien Willens zu einer Verneinung
des Willens überhaupt; der Mensch wird zum Spielball bloßer
Zufälligkeiten, sein Handeln der Ausfluß von' unkontrollierbaren

und unbestimmten Einflüssen. Trotz der Ablehnung
eines freien Willens darf man doch von einem menschlichen
Willen sprechen ; er ist allerdings nicht ein besonderes freies
Vermögen unserer Seele, er ist auch kein besonderes Wissen
oder eine Art der Gefühle, sondern dieser Wille ist der
Ausdruck unserer gesamten Persönlichkeit. Diese Persönlichkeit
bildet den ruhenden, festen Grund all unseres Handelns, und
sie ist tief verankert in unserer gesamten Vergangenheit.
Aber trotzdem ist sie nicht etwas Konstantes; sie verändert sich
mit derZeit: sie kann gebildet werden. Wir tun eigentlich
nicht das, was wir „wollen", sondern das, was wir sind.



77

Die'Handlungsweise des Menschen ist an sich weder gut,,
noch böse; erst durch die Beziehung zu den Mitmenschen wird
sie bewertet. Wohl wird der Mensch strafbar, wenn er den
Forderungen der menschlichen Gemeinschaft zuwider handelt ;
aber da die Handlung weder aus einem guten, noch bösen
Willen erfolgt, so bedeutet die Strafe nicht Vergeltung und
nicht Sühne, sondern Gegenwirkung der Gesellschaft mit dem
Zweck, den Menschen zu bessern, seine ganze Persönlichkeit
so zu ändern,, daß er mit seinem Handeln mit der Gemeinschaft

der Menschen nicht mehr in Konflikt kommt.
„Du kannst, wenn du willst." Die tägliche Erfahrung

beweist, daß dieser Satz nicht ganz stimmt. Es kommt hier
wiederum jene naive Auffassung zum Ausdruck, die in jedem
Menschen einen schöpferischen Willen voraussetzt, ein
geheimnisvolles, ursachloses Wirken unserer Seele. Wenn unsere
Ansicht vom Willen die richtige ist, wenn all unser Wollen
in unserem gesamten Sein verankert ist, dann kann der menschliche

Wille auch nicht etwas Konstantes, ein für allemal in
unserer Psyche Gegebenes sein. Wie unser geistiges Leben
in einer immerwährenden Veränderung und Entwicklung
begriffen ist, so muß auch der darin zum Ausdruck gelangende
„Wille" diese Veränderung und Entwicklung zeigen. „Du
kannst, wenn du wollen kannst", muß es folgerichtig heißen.
Auch der Wille hat seine Entwicklung. (Wenn im
nachfolgenden vom „Willen" die Eede ist, so ist dies immer
in dem oben angegebenen Sinne zu verstehen: das im Tun
des Menschen zum Ausdruck gelangende gesamte geistige Sein.)
Auf intellektuellem Gebiet haben Avir uns schon längst zu
dieser Einsicht und Kenntnis der geistigen Entwicklung
durchgerungen, und unser intellektuelle Unterricht beruht auf einer
ins feinste ausgeklügelten Berücksichtigung und Benützung
dieser Tatsache. Die sittliche Erziehung aber appelliert
kategorisch an einen vorausgesetzten guten Willen ; ein jedes
Unvermögen und ein jedes Versagen ist bloß Ausfluß eines bösen

Willens, der gebrochen Averden muß. „Und willst du nicht
mein Bruder sein, so schlag ich dir den Schädel ein." Nicht
nur das „Du sollst!" darf der Bestimmungsgrund aller
sittlichen Erziehung sein, nicht die objektive Tatsache der
geforderten Handlung darf uns leiten, sondern das im Kinde
liegende Vermögen und der Stand seiner sittlichen Einsicht.

Damit, ist das ganze Problem der sittlichen Erziehung-
außerordentlich vertieft. Der Schwerpunkt ist vom-Sitten-



78

gesetz verlegt in den Zögling. Und zwar gilt es nicht, nur
eine bestimmte Seite des kindlichen Seelenlebens zu pflegen
und zu fördern; die sittliche Erziehung wendet sich an den

ganzen Menschen, verlangt innerste Veränderung der ganzen
Persönlichkeit. An den Lehrer aber, der auch Erzieher sein

will, kommt damit die unumgängliche Forderung, mit der
Eigenart der kindlichen Psyche und ihrer Entwicklung aufs
•eingehendste sich zu beschäftigen. Es genügt nicht, daß man
dem Kinde sagt, was recht und was böse ist, es genügt auch
nicht, daß man das Kind zu korrektem Verhalten zwingt,
sondern der Erzieher muß es verstehen, alle in der menschlichen

Seele liegenden fördernden und hemmenden Mächte zu

erkennen, die guten Momente mobil zu machen und sie gegen
die niederen Tendenzen auszuspielen; er muß es verstehen,
das Kind so zu leiten, daß es das Gute nicht nur unter äußerem
Zwange, sondern aus innerer Uberzeugung in ernster Bejahung
vollbringt.

Leben kann nur durch das Leben gebildet werden.
Erziehen kann nur der, der selbst erzogen ist. Die große Frage:
Wozu erziehen wir eigentlich? darf nicht bloß eine akademische
Diskussionsfrage sein, sie muß das ganze Schulleben von der
untersten bis zur obersten Schulstufe durchdringen. Doch welch
ungeheuren Ballast scholastischen Wissens tragen wir nicht
in die Schulstube hinein und überbürden damit' die junge
Generation, und welche Unkenntnis der großen Menschheitsfragen

und wahrer menschlicher Kultur verbirgt sich nicht oft
hinter der großen, allzugroßen Gelehrsamkeit. Büchermoder,
-statt Sonnenschein; Wissen, statt Leben.

3.
Das Leben willst du meistern?
Die dunklen Mächte und die bösen Geister
willst du bezwingen? —
Du Narr!

Mit, einer gewissen Brutalität hat die naturwissenschaftliche

Forschung der letzten Dezennien altehrwürdige Ansichten
von der Natur, vom Leben und vom Menschen zerstört. Es
ist die biblische Sage von der Vertreibung des Menschen aus
dem Paradiese ins Moderne übersetzt. Diese Welt, einst der
Garten Gottes voll unendlicher Harmonie, wo der Mensch in
patriarchalischer Stellung frei regierte, diese Welt ist eine

Welt, in der alles Geschehen nach blinden Naturgesetzen sich



79

vollzieht, in brutalem Kampf ums Dasein alle Lebewesen sich
bekämpfen, wo Freiheit sich auflöst in Sklaverei, in eine
furchtbare, ohnmächtige Abhängigkeit von dunklen Mächten.
Eine ganze Welt schlug die naturwissenschaftliche Forschung
in Trümmer, aber sie, verstand es nicht, eine neue Welt
aufzubauen.

Von Natur aus ist der Mensch gut, seine Seele gleicht
einem unbeschriebenen Blatt Papier, auf das Erziehung und
Leben ihre gewichtigen Lettern schreiben; auch der Wille
des Menschen ist von Natur aus nur auf das Gute gerichtet;
wenn er trotzdem das Böse tut, so trägt die „Kultur" unserer
Zeit die Schuld daran. — Diese Anschauungen mögen ja recht
gut in ein philosophisches System hineinpassen, sie mögen
auch bezaubernd wirken in einem Werke theoretischer
Pädagogik. Die Tatsachen der täglichen Erfahrung und die
Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung stehen dazu in
einem hohnlachenden Gegensatz.

Die neue Zeit hat uns die ganze Tragik der Vererbung
kennen gelernt. Der Mensch tritt ins Leben ein, „belastet"
mit den Eigenschaften der Eltern, der Großeltern und der

ganzen Reihe der Vorfahren ; ja, die Reihe hat keine Grenzen :

die ganze tierische Vergangenheit wirkt im Menschen nach,
auch die niedersten Instinkte und die niedersten Triebe des

Tieres, sie finden sich alle im Menschen wieder. Das alles
wirkt und schafft im Menschen; es bestimmt schon von
Geburt an in großen Zügen die Richtung seiner Entwicklung,
und es kommt zum Durchbruch in seinem Wollen und seinem
Handeln.

Ferner kennen wir heute die fui'chthare Rolle, die das

Pathologische in unserem Leben spielt. Das Geistesleben
des Menschen ist an seinen Körper gebunden. Wo das

physische Substrat sich nicht entwickeln kann, da kann auch
das Seelenleben sich nicht entwickeln; wo die Zusammenhänge
im Nervensystem sich lösen oder. Teile desselben degenerieren,
da zerfallen auch die Zusammenhänge in unserer Psyche,
Die ganze Tragik des Daseins kommt hier in einer entsetzlichen

Klarheit zutage, — und in jedem Menschen drin
steckt etwas Pathologisches. Das alte Wort: „Mens sana in
corpore sano" bekommt damit einen ganz neuen Sinn: es
bedeutet nicht nur das Ziel aller Erziehung, nämlich die
harmonische Ausbildung aller Seiten menschlicher Betätigung,



80

sondern es bedeutet auch einen Ausgangspunkt der Erziehung,
der liegt in der Abhängigkeit der geistigen Gesundheit von
der körperlichen.

Zu diesen im Menschen liegenden Widerständen kommen
die dunklen Hemmungen, die von außen her die Möglichkeit
einer richtigen Erziehung in Frage stellen; es sind alle jene
äußeren Einflüsse, die man gewöhnlich mit der umfassenden
Bezeichnung der Wirkung des Milieus kennzeichnet.
Wie jede Pflanzenart ihr bestimmtes Erdreich und ein ihr
entsprechendes Klima verlangt, soll sie gedeihen können, so
müssen auch die Verhältnisse, in denen das Kind aufwächst,
bestimmten Bedingungen genügen, sonst besteht die Gefahr,
daß die Keime zu einer höheren Form des Lebens, die in
jedem Menschen vorhanden sind, unter der Wucht der
äußeren Einwirkungen ersticken, und niedere Instinkte und
Triebe eine unerwünschte Förderung erfahren und zu einer
unheimlichen Macht auswachsen. Im Familienleben ruht das
Sein des Kindes, hier ist das heilige Herdfeuer aller höheren
menschlichen Gemeinschaft. Wehe, wenn dieses Feuer erlischt.,
dann erlischt auch der Funke eines möglichen höheren Lebens.
Das Kind ist der Moral der Straße preisgegeben, widerstandslos
ausgeliefert den dunklen Einflüssen der großen Masse, der
vielen Allzuvielen mit ihren menschlichen, allzumenschlichen
Anschauungen und Instinkten.

Wie soll es der Schule möglich sein, gegen diese ganze
Welt böser Mächte einen erfolgreichen Kampf zu kämpfen?
Wie soll es dem Erzieher gelingen können, das Dämonische
im Kinde und das Dämonische in der Umgebung des Kindes
zu bannen und zu überwinden? Jeder Lehrer, welcher in
großem Ernst es versucht hat, der ihm anvertrauten Kinderschar

nicht nur totes Wissen einzupauken, sondern sie auch
zu einer tieferen Lebensauffassung und einer richtigen Lebensführung

zu erziehen, der stieß auf diese riesengroßen Widerstände

und mußte, seine Ohnmacht erkennen gegenüber der
gewaltigen Übermacht, und entmutigt ließ er wohl ab von
seinem Vorhaben und fand es wohl schade, seine besten Kräfte
für eine erfolglose Sache zu vergeuden.

Aller Fortschritt in der wissenschaftlichen Erkenntnis
führte schließlich zu der Einsicht des „ignoramus", daß wir
trotz aller Erfolge nichts wissen und nie zum Wesen aller
Dinge vordringen werden. Und alle Versuche und alle Mühe,



81

den Menschen zu einem tieferen Dasein zu erziehen, und das
Tierische durch das Göttliche im Menschen zu überwinden,
scheint zu dem Ergebnis zu führen des „non possumus", der
Erkenntnis unserer Ohnmacht und unseres Unvermögens. Es
ist wie ein Fluch, der auf allein Wirken des Menschen lastet:
auf die letzten Fragen antwortet ihm immer nur das
Hohngelächter der Hölle.

4.
Der Mensch ist frei geschaffen,
Ist frei, und wttrd' er in Ketten geboren.

Und der Mensch ist wirklich in Ketten geboren. Das
Leben ist ein Danaergeschenk; mit der Geburt übernimmt
der Mensch die ganze schwere Last einer ungeheuren
Vergangenheit, und diese Last muß er tragen, solange er lebt,
und mit jedem Tag, den er lebt, wird die Last größer. Es
ist ersichtlich: der Mensch ist nicht frei; auch die Natur ist
nicht frei; die ganze belebte und unbelebte Welt ist in Fesseln
geschlagen, und alles Geschehen vollzieht sich nach dem
kalten Gesetz von Ursache und Wirkung. Für eine absolute
Freiheit, für eine Freiheit, die nicht gebunden wäre, hat es

nirgends einen Raum. Kein menschlicher Begriff hat so viel
Unheil angerichtet, hat so viel geschadet, wie der Begriff der
Freiheit. Die Geschichte der Völker und die Lebensgeschichte
eines jeden Menschen kennzeichnet dieses ewige Streben nach
„Freiheit", und was auch erreicht wird, es ist nie die Freiheit,
„die man meint". In eitler Selbstüberhebung hat der Mensch
je und je geglaubt, außerhalb alles Naturgeschehens zu sein,
er hat sich „gottähnlich" gefühlt, ausgestattet mit der freien
Macht über geheimnisvolle freie Mächte seines Lebens; aber
die nackte Wirklichkeit reicht auch an ihn hinan und hat
das Menschen-Herrgöttchen immer wieder von seinem Piedestal
hinuntergestürzt, so oft es auch in kindischer Einfalt wieder
hinaufkletterte.

Eine absolute Freiheit ist ein Hirngespinst des

Menschen; und wenn es. wirklich eine solche geben würde,
so wäre es nicht das Höchste, sondern das Niederste; es

wäre das. Chaos, die Auflösung aller Zusammenhänge, der
Zerfall. Eine Erziehung, die ja feste Gewohnheiten schaffen
soll, wäre zwecklos, da ja der Mensch doch nur nach einer
willkürlichen Laune leben würde; und eine jede Gemeinschaft

«



der Menschen, die sich auf Treu und Glauben in feststehende
Lebensgewohnheiten aufbaut, wäre unmöglich.

Was ist wahre Freiheit? Ein Beispiel möge es erklären.
Die Geschichte erzählt uns von Völkern, die „sich befreiten",
indem sie eine verhaßte Fremdherrschaft stürzten. Ging aber
die Fremdherrschaft nicht über in die Selbstregierung, so war
auch die Freiheit nicht errungen. Statt unter fremdem Joch
zu sein, kam dann ein Volk in die noch viel schlimmere
Sklaverei eigener Begierden. Der eine Tyrann war verjagt,
es herrschten die vielen niederen Tyrannen der Masse. Zur
Freiheit eines Volkes gehört eine gewisse Reife; nicht das

Volk ist frei, das keinen Herrn mehr hat, sondern dasjenige,
das sein Geschick in starke eigene Hand genommen hat und
in weiser Selbstregierung sich freiwillig einem höheren
Gedanken der Lebensgemeinschaft unterordnet. Was für ein
Volk gilt, das gilt auch für den einzelnen Menschen. Der
Mensch ist frei, dessen Tun nicht von außen her bestimmt
und dessen Leben nicht von einem Vielerlei äußerer
Einwirkungen hin- und hergeworfen wird, sondern dessen Handeln
seinen ausschließlichen Grund hat in seiner persönlichen
Eigenart, in seinem Charakter.

Wohl liegt auch im Begriff des Indeterminismus der
Begriff der Freiheit, jener ungezügelten Freiheit, die durch
keine Normen mehr „determiniert" ist, die waltet ohne Grund
und Ziel, ohne Rücksicht auf Übereinstimmung und Widerspruch.

Auf der Erde ist diese Spezies der Libertas allerdings
noch nicht aufgefunden worden.

Wahre Freiheit ist nur im Determinismus
möglich. Die Freiheit ist immer etwas Relatives, und
sie bedeutet eine Eigenschaft, die nur dem Leben zukommt.
Das Geschehen in der unbelebten Welt ist eindeutig bestimmt:
auf jede Einwirkung hin läßt sich der Folgezustand mit
mathematischer Genauigkeit berechnen. Diese eindeutige
Abhängigkeit von der äußeren Einwirkung, zeigt sich auf dem
Gebiete des Lebens nicht. Eine jede Handlung des Menschen
ist nicht nur eine Folge der äußeren Ursache, sondern
ebensosehr ein Ausfluß der im Menschen liegenden Faktoren.
Diese „innern" Ursachen sind gegenüber den von außen
kommenden Einflüssen in einer ungeheuren Übermacht, und
sie können durch geeignete Pflege und Leitung derart
beeinflußt und geändert werden, daß ihre Wirkung die



83

bloß äußere Beeinflussung aufhebt und* dieselbe sich im
Gegenteil dienstbar macht. Der Mensch ist frei, dessen Tun
ausschließlich aus solchen innerri Motiven entspringt, der
unabhängig ist vom blinden Zufall von außen kommender
Impulse und Antriebe. Sittlich' frei aber ist der Mensch,
dessen Handeln nicht nur frei ist von dieser rein äußerlichen
Verursachung, sondern das aüßerdhm ''in Übereinstimmung
steht mit den großen Normen, auf welchen alle wahre menschliche

Gemeinschaft sich aufbaut, wo das harte „Müssen"
aufgehoben ist durch ein freudiges „Wollen"; V';;

5-
Willst in schöpferischem Drange du
das Große über dich hinaus gestalten: ;

Sieh, wie die Natur es wirkt und schafft.

Die Menschen haben längst gelernt, die ungeheuren
Kräfte der Natur sich dienstbar zu machen. Die im Menschen

liegenden Mächte aber Wissen wir nicht zu leiten und zu
zähmen. Eine unerklärliche Scheu hindert uns,' mit
eingewurzelten Anschauungen zu brechen, als ob in einem ewigen
Fatalismus das Schicksal des Menschen an die gegebenen
Umstände gebunden wäre und niemals geändert werden könnte.
Es handelt sich ja nicht darum, die Vorhandenen Kräfte zu
zerstören und dafür andere einzusetzen; das können wir nicht,
so wenig wie wir die Kräfte der Natuf vernichten können.
Aber wir können ihre'Eichtling ändern, daß sie unserem
Zwecke dienen müssen. ;

In jedem Menschen schlummern „böse" und „gute"
Tendenzen. Neben den niederen Trieben aus einer längst
entschwundenen tierischen Vergangenheit entfalten sich die
Antriebe zu einer höheren Daseinsfo'rm, wie sie durch das
Zusammenleben der Menschen sich entwickelt haben1. Beide
Mächte sind herausgewachsen äris einer ungeheuren
Vergangenheit menschlichen Daseins,' und es ist ohne wëiteres
klar, daß die niederen tierischen Triebe die ursprünglichen
und auch die mächtigeren sind, und sie würden unser
gesamtes Dasein beherrschen, würdet! sie nicht durch die rück-
richtslose Abwehr der menschlichen Gemeinschaft in Schranken
gehalten. Dem elementaren1 Von innen kommenden „Wollen"
setzt sich das von außen kommende, ebenso elementare
„MüsSen" entgegen. Ein solches Leben unter diesem immer-



84

währenden von außen kommenden Zwang ; ist auf die Dauer
unerträglich. Gewalt erzeugt Gegengewalt ' und stärkt die
Gegengewalt. Dann brechen die unterdrückten Kräfte doch
durch und führen zur verbrecherischen Tat gegen die menschliche

Gesellschaft. Man läßt den Armen schuldig werden,
dann überläßt man ihn der Pein, denn alle Schuld rächt sich
auf Erden. Aber man darf den Menschen nicht schuldig werden

lassen; dieser ungeheure, unerträgliche Zwang muß von
seinem Leben genommen werden, damit das Leben auch wirklich

lebenswert sei. — Das aber ist die Aufgabe aller
sittlichen Erziehung.

Es ist ein bekanntes Naturgesetz, daß die Organe des

Körpers und auch die psychischen Funktionen durch Betätigung
und Übung außerordentlich gefördert werden, während auf der
andern Seite Untätigkeit und Vernachlässigung allmählich zur
Verkümmerung und zur Degeneration führen. Hier gibt uns
die Natur ein ideales Mittel an die Hand, zu ändern, was
unveränderlich schien, zu fördern und zu tatkräftigem Leben
zu gestalten, was lebensunfähig geblieben wäre. In jedem
Menschen ist der Keim zu einer höheren Form des Lebens
vorhanden; neben egoistischen Tendenzen übernehmen wir ihn
von unseren Vorfahren. Diese Anlage gilt es zu entwickeln
und zu fördern. Das aber verlangt einmal vom Erzieher eine
tiefe Kenntnis der Psyche des Zöglings (wohl verstanden nicht
jene abstrakte Seelenkenntnis, die aus Lehrbüchern geholt und
im Studierzimmer auf analytische und synthetische Methode

gewonnen wurde, sondern die nur im innigsten Kontakt mit
dem Leben erworben werden kann), dann aber muß der
Erzieher auch die Mittel und Wege kennen, die zum Ziele führen,
und muß über jenen feinen Takt verfügen, der in diesen

Dingen unbedingt nötig ist und nur in ernster
Selbsterziehung gewonnen werden kann. Die Wissenschaft läßt
uns hier eigentlich völlig im Stich ; sie konstatiert nur, auch
da, wo es sieh um Fragen der Lebensführung handelt. Hier
liegt das eigentliche Arbeitsgebiet des Lehrers, ein großes
Feld liegt noch brach, Es wäre vielleicht längst bebaut, aber
man scheut die Mühe, vorher die großen Hindernisse
wegzuräumen, die : sich in uns selbst einer Ausführung entgegenstemmen.

Wir verwahren uns dagegen, daß der Laie >sich
einmische in Fragen unserer Berufsarbeit, die er ja nicht kennt:
aber wir müssen es, uns- gefallen lassen, daß jeder in der



85

Schulpflege sitzende Straßenkehrer mit uns über Fragen der
sittlichen Erziehung rechtet, und wir können ihn nicht zurückweisen,

weil wir hier selbst noch Laien sind.

Das größte Hindernis einer jeden sittlichen Erziehung
liegt entschieden im Lehrer; hier hilft das bloße Veranschaulichen

und Befehlen nichts. Man muß selbst vorangehen.
Allerdings muß zugegeben werden, daß auch die Hindernisse
nicht vergessen werden dürfen, die im Zögling liegen; aber
sie sind im allgemeinen nicht derart, wie meist angenommen
wird. Wohl gibt es Menschen, bei denen alle Voraussetzungen
für die Möglichkeit einer sittlichen Erziehung zu fehlen scheinen.
Da haben wir es mit jenen Abnormitäten zu tun, die auf dem
Gebiet des Lebens überall vorkommen. Sie bilden aber die
verschwindende Ausnahme ; eine jede Erziehung ist hier
vergebens. Wo nichts ist, da kann nichts entwickelt werden. Die
ungeheure Mehrzahl aller Menschen aber kann erzogen werden.
Natürlich ist die Veranlagung nicht in jedem Menschen gleich,
natürlich lassen sich nicht alle Menschen zur höchsten Stufe
sittlicher Freiheit erziehen; aber das ist niemals ein Grund,
nicht wenigstens das Mögliche zu erarbeiten. Wir können aus
unseren Schülern auch nicht lauter Gelehrte machen, und wir
unterrichten sie trotzdem.

Neben dieser Förderung der im Menschen liegenden guten
Anlagen muß ein Zurückdämmen der schädlichen Einflüsse
einhergehen, und das ist die weitaus schwierigste Aufgabe
der Erziehung. Bei der Entwicklung der guten Tendenzen
kommt uns eben dieses Gute, dieses wahrhaft. Menschliche
freudig entgegen, bei der Bekämpfung der schlechten Anlagen
dagegen haben wir es mit einer ganzen Welt feindlicher
Mächte zu tun. Wo in unseren Schulen „erzogen" wird, da
richtet sich die Erziehung oft einseitig auf die Unterdrückung
dieser hemmenden Einflüsse. Ein Unterricht ohne Erziehung
ist nämlich gar nicht möglich; Disziplin, Gehorsam,
Pflichterfüllung, Wahrhaftigkeit bilden den Boden, auf dem der
Unterricht erst gedeihen kann.1 Erziehung, Charakterbildung,
die Ziel und Inhalt unserer Schularbeit ausmachen sollten,
sind zu Dienern der intellektuellen Bildung erniedrigt worden.
Daher nimmt man sich auch nicht die Mühe, das Problem
der; Charakterbildung einmal gründlich zu untersuchen und
in Angriff zu nehmen. Da es dem Zweck des Unterrichtes
vollständig genügt, begnügt man sich mit kurzdauernden



86

bloßen Scheinerfolgen. So spielt die körperliche Züchtigung*
(ich werde weiter unten auf dieses Kapitel noch zurückkommen
immer noch viel zu viel die Hauptrolle in. unserer „Charakterbildung",

und das bietet dann jedem Schulpflegerlein die
willkommene und Viel benutzte Gelegenheit, über den Lehrer
zu Gericht zu sitzen und' gerade in Erziehungsangelegenheiten
sich über ihn zu stellen. Je stärker eine Macht ist, um so

größer ist auch die '* Unmöglichkeit, diese Macht durch eine
andere Macht zu überwinden. Tiere mit Riesenkräften hat
der Mensch gezähmt und ihren starken Nacken unters Arbeitsjoch

gezwungen, nicht dadurch, daß er ihnen eine noch
stärkere Muskelkraft entgegensetzte, sondern durch die
überlegene Macht der geistigen Bezwingung. Vielleicht läßt sich
auch das wilde Tier im Menschen auf ähnliche Art bemeistern
und so die Tier-Pädagogik für die Menschen-Pädagogik
nutzbringend verwerten. Man hat unsere beutige Richtung der
Erziehung vielléicht zutreffend „Depressionspädagogik",
„Vernichtungspädagogik" genannt, ebén weil sie so einseitig auf
das bloße Vernichten, auf das bloße Unterdrücken eingestellt
ist. Aber vernichtet wird bei dieser ganzen Methode nur der
zarte Keim, der guten Anlagen, während das starke Unkraut aller
schlechten Triebe, aus dem Kampf gekräftigt, nur noch üppiger
emporschießt. Man bleibt zu sehr bei der Bekämpfung der
Symptome stecken, anstatt zur Wurzel des Übels vorzudringen.
Es ist ähnlich, wie bei einer veralteten Heilmethode : Ist der
Leib krank, so greift man zum bequemen Pülverchen. Die
Wirkung äußert sich momentan und ist ausgezeichnet, das

Leiden,ist wie weggeblasen. In kurzer Zeit aber kehrt es in
verstärkter Form wieder, und zwar in Verbindung mit einem

allgemeinen körperlichen Unbehagen, das nur vom Pülverchen
herrühren kann. Manchmal ist man durch diesen ersten Versuch

gewitzigt, meist aber wird man verblendet durch die
rasche Wirkung und greift wieder zu dem bequemen Mittel
und wieder und wieder, und schließlich wird das Mittelchen
wirkungslos, und was man retten wollte, ist kaputt, nämlich
die kostbare, körperliche Gesundheit. Unsere Pädagogik ist
meist eine bloße Pülverchen-Pädagogik: für den Moment
schafft sie scheinbar das Gute, für alle Zukunft aber ist sie
wertlos und sogar schädlich.

Gewalt kann die Gegengewalt nicht vernichten, sie stärkt
sie nur. Eine Macht ist wahrhaft bezwungen nicht dann,
wenn sie vernichtet ist (das ist nämlich nicht möglich),



87

sondern erst dann, wenn sie von innen heraus das schafft,
was sie vorher bekämpfte. Diese „innere Umkehr" kann aber
nicht von außen her aufgezwungen, sie muß ebenfalls von
innen her eingeleitet werden. Das aber kann nur geschehen
in,;weiser Anwendung jenes Naturprinzips von der Entwicklung

durch Übung und der Verkümmerung durch Nichtgebrauch.
In erster Linie gilt es, den schlechten Trieben den Nährboden
zu entziehen, alle Umstände nach Möglichkeit fernzuhalten,
die den Menschen schuldig werden lassen könnten. Das Wort
„Führe uns nicht in Versuchung" enthält ein eminent wichtiges,
erzieherisches Prinzip. Das scheint selbstverständlich zu sein.
Aber trotzdem ist es noch nicht in die pädagogische Praxis
hineingewachsen. Ich erinnere nur an die oberflächliche
Behandlung der Lüge im Schulleben: man glaubt, den Geist
der Lügenhaftigkeit und der Unwahrhaftigkeit durch Strafen
bannen zu können, und erzieht geradezu zu jener Raffiniertheit

im Lügen, wie sie uns in der Schullüge entgegentritt.
Aus Furcht vor der Strafe lügt der Schüler erst, recht.

Aber mit dem bloßen Fernhalten schädlicher Einflüsse
ist die erzieherische Arbeit nicht getan. Es gilt im besonderen,
die ,schlechten Tendenzen in den Dienst der
sittlichen Erziehung zu stellen. Darin liegt der
eigentliche Kern aller sittlichen Erziehung. Hier
hat der Erzieher scheinbar mit unüberwindlichen Hindernissen
zu kämpfen, und diejenigen, welche ein freies Wollen a priori
im Zögling voraussetzten und damit alle Erziehung als etwas
leichtes darstellten, haben unendlichen Schaden gestiftet. Wer
in dieser falschen Voraussetzung an die Erziehung der Jugend
herantritt, der wird sehr bald eine entmutigende Enttäuschung
erleben, er wird nur zu bald auf den mächtigen „bösen
Willen" stoßen, oder er muß sehen, wie bei der ersten sich
bietenden Gelegenheit die schlimme Tat alle schönen Redensarten

über den Haufen wirft und der Zögling in seiner
Handlung seine wahre Gesinnuug offenbart. Es kann nicht
stark genug betont werden, daß kein Gebiet der Erziehung
mit einer solchen Übermacht zu kämpfen hat wie gerade
dieses, wo es gilt, ungebändigte Triebe einer Sache dienstbar
zu machen, der sie von Natur aus feindlich gesinnt sind.
Der bloße Glaube an die gute Natur des Menschen wird an
den Tatsachen immer Schiffbruch leiden. Nur die Überzeugung,
die auf die gründliche Kenntnis der menschlichen Psyche
sich aufbaut, vermag positive Arbeit zu leisten. Dann sieht,



88

der Erzieher in den Widerständen nicht eine „böse Macht",
der man entweder ohnmächtig1 zu weichen hat, oder die man
mit roher Gewalt brechen muß, sondern er erkennt auch
hierin eine ganz natürliche Veranlagung, die, wie jede andere
Anlage, nicht unveränderlich fürs ganze Leben bestehen bleibt,
sondern die entwicklungsfähig ist und durch geeignete
Einwirkung auch in einer bestimmten Richtung entwickelt werden
kann. So sind die mit einem gewissen Alter auftretende
Auflehnung gegen alle Autorität und jeden Gehorsam, die
Roheiten des Knabenalters und die Zuchtlosigkeiten der
Flegeljahre nicht die Merkmale eines „bösen Willens", sondern
eine ganz natürliche Erscheinung, in welcher meist das
Bedürfnis des heranwachsenden Menschen nach Anerkennung
seiner Persönlichkeit blind zum Ausdruck gelangt. Bloß von
außen zurückdrängen wie den kindlichen Trotz der ersten
Lebensjahre läßt sich dieser Trieb nicht: ebensowenig darf
man ihn einfach sich ausleben lassen, sonst geht er
naturnotwendig in eine starke Gewohnheit rein egoistischen
Verhaltens über. Da hilft nur ein Eingehen auf diesen Zug im
Wesen des Menschen, und es gilt, statt ihn zu hemmen,
im Gegenteil ihn zu fördern, indem man den Menschen vor
Aufgaben stellt, die ihm wahrhaft erstrebenswert erscheinen,
so daß im guten Sinne aufs höchste gesteigert wird, was vorher
ziellos sich betätigte. Ebenso kommt auch iin Lügen meist
nicht die bloße Furcht vor der Strafe zum Durchbruch,
sondern sehr oft der Wunsch, die eigene Persönlichkeit zu
behaupten und vor den andern Menschen nicht an Wert zu
verlieren. Auch hier gilt es, diesen durchaus gesunden Trieb
zu fördern und ihn so zu leiten, daß er nicht den bequemen
Ausweg über die Lüge nimmt. Man wird an das Ehrgefühl
des Schülers appellieren und wird ihm klarmachen,'wie kleinlich

und feige das Lügen sei, und wie sehr man dabei an
seiner Ehre verliere. So wird die Lügenhaftigkeit und die
Renommiererei gerade durch diejenige Tendenz überwunden,
die vorher ihre Ursache war.

Nicht das Sittengesetz darf zum, Mittelpunkt der sittlichen
Erziehung werden, sondern der Mensch mit der Gesamtheit
aller seiner Anlagen. Nicht die Mannigfaltigkeit von außen
her darf ihn leiten, sondern nur die Einheit des Charakters,
welche die guten und bösen Mächte dem gleichen Ziele
dienstbar macht.



89

Zum Schlüsse seien noch die Ergebnisse einer Frage
an die Schüler angeführt, aus denen deutlich hervorgeht, wie
sehr unsere Schüler noch von rein äußerlichen Gesichtspunkten
in ihrem Tun geleitet werden, und wie dringend notwendig
eine Vertiefung ihrer Auffassung ist. Wie aus einigen
Antworten hervorgeht, ist ein gewisses Verständnis wohl
vorhanden: es bedarf nur noch einer bestimmten Leitung.

Die Frage lautete: Weshalb soll man nicht lügen?

42% aller Schüler finden, das Lügen habe gar keinen
Wert, denn „es wird ja doch einmal entdeckt", „es kommt
ja doch einmal aus", „die Sonne bringt es doch an den Tag",
..gewöhnlich kommt es später doch aus", „es kommt doch an
den Tag, und dann wird man doppelt bestraft", „es kann
schlimme Folgen haben", „man wird bestraft", „sonst wird
man doppelt bestraft", „es nützt einem ja doch nichts", „es
ist dumm, und es kommt doch aus", „es kommen dumme
Sachen heraus", „es führt den Menschen vor Gericht", „es
führt zum Stehlen", „wer lügt, der stiehlt auch", „es führt zum
Stehlen und Morden", „man kommt ins Zuchthaus und kann
in keinem Geschäft bleiben", „man kann auf große falsche
Wege geraten, z. B. auf das Gericht", „man kann nicht mehr
aufhören, wenn man anfängt, und zuletzt kommt man in eine

Anstalt", „man kommt mit der Lüge doch nicht weit". Man
beachte die rein von außen her bestimmte Motivierung, die
im Grund nichts anderes besagt, als daß man immer zur Lüge
greifen wird, wenn Aussicht vorhanden ist, daß es nicht
auskommt, daß man der Strafe entwischen kann, oder daß es

irgendwie nützt. Da hat nun eben die Sittenlehre einzugreifen
und dem Schüler zu zeigen, wie es bei all unserem Tun nicht
so sehr auf den kleinen äußeren Vorteil, sondern vielmehr
darauf ankommt, daß wir nicht Schaden nehmen an unserer
Ehre und sie nicht hingeben um eines kleinen Augenblicksgewinnes

wegen.

24% aller Schüler erklären, man dürfe nicht lügen, „weil
es eine Sünde sei", „weil, wer lüge, sündige", „weil es in
den zehn Geboten stehe", „weil es ein Gebot Gottes sei"j
„Gott würde einen strafen", „man kommt immer ärger in die
Sünde hinein", „weil man sonst nicht in den Himmel kommt",
„man lästert Gott damit", „die Lüge führt nicht in das Himmelreich",

„jede Lüge muß man nach dem Tode verantworten",
„der liebe Gott hat das in seinen zehn Geboten so befohlen,



90

und wenn man später einmal-in den Himmel kommen will,
darf man keine Sünde im Herzen drin haben". Man erkennt
leicht die Quelle, aus der die Schüler ihre Weisheit schöpften.
Aber einmal wird die Zeit kommen, da sie aus ihrem Kinderland

hinaus müssen und da ihr Himmel einstürzen wird. Dann
wird auch die ganze kindliche Lebensauffassung zusammenbrechen.

Nicht daß man dem Kinde seinen Kinderglaubèn
nehmen soll, aber man schaue zu, daß der junge Mensch
rechtzeitig eine tiefere Einsicht in die Notwendigkeit alles
sittlichen Handelns bekommt, soll er nicht gerade in den

Jahren, wo neue Lébensimpulse erwachen und die Zweifel
aufsteigen, wehrlos und hilflos allen äußeren Einflüssen
preisgegeben sein.

Nur 23% aller Schüler äußern eine Ansicht, die,
wenigstens in der Theorie, dem Kern der ganzen Frage etwas
näher kommt. „Wenn einer lügt, so weiß man nie, woran man
ist", „man soll nicht lügen, weil man einem sonst gar nicht
trauen und glauben kann", „man kommt ins Lügen hinein
und lügt dann sein ganzes Leben", „man traut einem nicht
mehr", „es zeigt,, daß man einen schlechten Charakter hat",
„weil man andere und sich selbst betrügt", „wer einmal lügt,
lügt immer", „man gewöhnt sich daran", „es geht einem immer
am besten, wenn man die Wahrheit sagt", „man könnte an
der Ehre Schaden nehmen", „die Sache kommt durch das

Lügen immer dümmer heraus, als sie ist", „man glaubt einem
auch die Wahrheit nicht mehr", „man verdirbt seinen guten
Charakter", „man befleckt sich damit sein reines Gewissen,
und verliert das Vertrauen der Menschen, wodurch man
unglücklich wird", „man würde gewissenlos", „man kommt mit
der Lüge nicht durch die Welt und in Schande und Spott
hinein, und lernt nichts dabei", „die Lüge ist ein Tintenklex,
der nicht verschwindet", „es gibt eine Gewohnheit die man
nicht vertreiben kann", „man wird von den Mitmenschen
verachtet und verstoßen", „man bekommt ein schlechtes
Gewissen", „es zeigt, welche Gedanken man hat", „eine Lüge
zieht die andere an", „aufrichtige Leute werden überall
geschätzt", „man betrügt sich selber am meisten", „es ist eine
Gemeinheit und schickt sich für einen ehrlichen Menschen

nicht", „die Leute glauben einem nichts mehr, wenn es
vielleicht doch wahr ist, und man wird ein verachteter Mann",
„wenn man lügt, hat man es nachher immer im Gewissen",



91

„man .entzieht'sich damit seine eigene Ehre, u,nd niemals.wer¬
den lügnerische Menschen etwas Rechtes". Die Antworten
zeigen deutlich, wie die ersten Anfänge einer richtigen
Einsicht bei unseren Sekundarschülern wohl vorhanden sind, und
sie erweisen klar nicht nur die Notwendigkeit, sondern auch
die Möglichkeit eines tiefer gehenden Sittenlehr-Unterrichtes
auf der Sekundarschulstufe, Von solchen Fragen aus ist die
Charakterbildung in Angriff zu nehmen. Man darf nur
nicht bei den an sich noch leeren ; Äußerungen der Schiffer
stehen bleiben, sondern muß auch den tieferen Gehalt
herausarbeiten, mit den Schiffern untersuchen und durch die
Beobachtung des täglichen Lebens erforschen, weshalb es

denn eigentlich so schwer sei, wenn einem ffie Menschen nicht
mehr glauben und nicht mehr vertrauen, und wenn man die
Ehre verliere, und worin denn eigentlich die Gefahr liege,
wenn das Lügen zur Gewohnheit Averde.

Der Rest der Schüler, 11 °/Q, vermag- überhaupt keinen
richtigen Grund anzugeben, weshalb man nicht lügen soll. Ja,
drei Schiffer erklären direkt: „Ich wöiß es nicht." Die übrigen
finden, das Lügen sei „nicht schön", „es gezieme sich

nicht", „man dürfe es nicht tun", „es sei nicht recht", „es
sei nicht anständig", „es ist unerzogen", „es ist verboten".

; Ich möchte noch bemerken, daß das Verhalten von Knaben
und Mädchen nicht ganz gleich ist, eine Tatsache, die für die
Gestaltung des Moralunterrichtes nicht ohne Bedeutung sein
kann. Die Knaben führen meistens rein praktische Gründe
ah, während die Mädchen sich meist begnügen mit einem Hinweis

auf das Gebot Gottes, auf die Sündhaftigkeit des Lügens
oder das Unschöne der lügnerischen Handlung.

6.
Wo ein Ziel ist, da ist auch ein Weg.

Auf welche Art und Weise vermag nun die Schule, und
im besonderen dip Sekundärschule, die vorgezeichnete Aufgabe
zu lösen?

Zwei Mittel stehen uns zur Verfügung: die Gewöhnung
und die Belehrung. Die Gewöhnung ist die Zusammenfassung

aller jener Einwirkungen auf den Zögling, die mehr
von außen her, unter Umständen gegen seinen ausgesprochenen
Willen, sein Tun und Handeln bestimmen ; sie umfaßt alle
Abstufungen vom härtesten ZAvang bis zur leisesten Führung.



92

Die Belehrung' dagegen wendet sich mehr an die Einsicht des
Schülers und sucht die Impulse zu seinem Handeln in sein
Inneres zu verlegen. Der Schüler soll nicht nur passiv das
Gute tun, sondern aktiv das Gute tun wollen. Streng
genommen ist natürlich auch die Belehrung eine bloß äußere
Beeinflussung, und es läßt sich vielleicht, um diese etwas
mißverständlichen Ausdrücke der „innern" und „äußeren"
Beeinflussung zu vermeiden, sagen: Die Gewöhnung hat in erster
Linie das richtige Tun im Auge und will mit dem richtigen
Tun auch den richtigen Willen fördern; die Belehrung
dagegen richtet sich vor allem an die erwachende Einsicht des

Schülers und erwartet, daß die richtige Einsicht die gute
Handlung auslöse.*

Es ist ohne weiteres klar, daß Gewöhnung und Belehrung
nicht gleichwertig sind. Die Gewöhnung ist das Primäre, die
Belehrung das Sekundäre. Wo die Gewöhnung nicht
festsitzende Gewohnheiten geschaffen hat, da ist die Belehrung-
wirkungslos. Die Gewöhnung ist das ausschließliche Erziehungsmittel

der ersten Lebensjahre; mit zunehmendem Alter soll
es aber immer mehr ersetzt werden durch die Belehrung.

Wie weiter oben schon bemerkt, worden ist, macht der
Mensch nicht nur auf intellektuellem, sondern auch auf
moralischem Gebiete eine Entwicklung durch. Diese Entwicklung
ergibt sich aber nicht von selbst, sondern eine jede sittliche
Stufe muß in mühsamer Arbeit erkämpft werden, und eine

jede sittliche Einsicht baut sich auf Voraussetzungen auf, die
nur durch das Erleben gewonnen werden können. Leider
aber kennen wir nun gerade den Gang der Entwicklung auf
sittlichem Gebiete viel zu wenig. Wir Lehrer überlassen diese
überaus wichtige Frage den Stubengelehrten, und wenn dann
notwendigerweise etwas praktisch Unbrauchbares herauskommt,
dann haben wir nur Hohn und Spott für diese Art „Wissenschaft".

Aber wie man ein fremdes Volk nur kennen und
verstehen lernt, indem man unter dieses fremde Volk geht
und in lebendigem Kontakt mit demselben seine besondern
Eigenheiten studiert, und wie man die Kenntnis einer jeden
Pflanze und eines jeden Tieres niemals gewinnen kann an
Hand eines Museumspräparates, sondern indem man hingeht
zu dem in der Natur lebenden Objekte mit seinen vielfachen
Verbindungen und Verknüpfungen zur Umwelt, so lernt man
auch die Seele des 'Kindes und seine psychische Entwicklung



93

nur kennen durch den täglichen Umgang mit dem Kinde-
Voraussetzung ist allerdings eine gründliche Kenntnis der
elementaren psychischen Vorgänge. Diese Aufgabe aber
kann n u r d e r i n d e r P r a xi s s t e h e n d e L e h r e r 1 ö s e n.
Es ist nämlich ganz verfehlt, zu glauben, die Erinnerung an
die eigene Jugend geniige, um den Gang der gesamten geistigen
Entwicklung des Schulkindes zu erfassen und alle hemmenden
und alle fördernden Elemente richtig zu erkennen. Als wir
selber noch Kinder waren, fehlte uns die kritische Auffassungsweise

unseres Erlebens, und jetzt, wo wir uns dieses kritische
Verhalten mühsam erworben haben, sind die Erlebnisse der
Jugendzeit verblaßt, verschwommen und meist längst vergessen.
Schon zur Führung des wissenschaftlichen Unterrichtes, viel
mehr aber noch für die moralische Erziehung, gehört ein
ernstes Eingehen auf diese Probleme, und es zeugt von einer
merkwürdigen Berufsauffassung eines großen Teiles der Lehrerschaft,

die Mitarbeit gerade auf diesem wichtigsten Abschnitt
unserer Berufsaufgabe zu verweigern. Man beruft sich auf
sein angeborenes Lehrtalent und pfeift auf alle theoretische
Begründung.

Unsere Untersuchung beschränkt sich auf die Stufe der
Sekundärschule. Jeder Sekundaiiehrer kennt die merkwürdige
Veränderung, welche unsere Schüler während der drei Jahre
dev Sekundarschulzeit durchmachen. Das kindliche, naive
Verhalten unserer Erstkläßler verschwindet allmählich, und wenn
wir unsere Schüler am Ende der dritten Klasse ins Leben hinaus
entlassen, so ist das rein kindliche Wesen mehr oder weniger
verschwunden. Der Schüler fühlt sich nicht mehr als Kind,
sondern er fängt an, sich zu den Erwachsenen zu zählen; er
zeigt die Allüren der Erwachsenen in noch linkischer, kindlicher
Form. Aber nicht diese rein äußerliche Veränderung ist das

Wesentliche; diese ist vielmehr bloß ein Symptom einer
durchgreifenden innern seelischen Gärung und Neuorientierung.
Mit der Sekundärschule kommt der Schüler in die Jahre der
beginnenden Geschlechtsreife. Der Eintritt der Pubertät
bedeutet aber nicht nur eine gewaltige Erschütterung der
gesamten physischen Organisation, sondern eine viel bedeutsamere
Revolution der ganzen Seelenwelt des Kindes. Dies zeigt sich

vor allem in einem starken Hervortretèn des rein Persönlichen,

was auf die verschiedenste Weise zum Ausdruck
gelangen kann: in verborgener und offener Auflehnung gegen
allen äußern Zwang, in einem oft rücksichtslosen und rohen



94

Benehmen gegenüber seiner Umgebung, in einem aufkeimenden
Zweifeln an der Richtigkeit althergebrachter Anschauungen,
in einem starken Hervortreten des Gefühlsmäßigen, ü. s. w.
Dieses scheinbar unvermittelt zum Durchbruch gelangende
neue Leben äußert sich zugleich mit dem Erwachen des

Geschlechtstriebes. Es ist aber eine ganz einseitige,
oberflächliche und falsche Auffassungsweise, wenn man nach der
Art der Psychoanalytiker dieses Erwachen neuer Lebensimpulse

mit der Wirkung des Geschlechtstriebes identifiziert
Wohl mag in grauer Vorzeit, als der Mensch noch auf
tierischer Stufe stand, der Geschlechtstrieb der Alleinherrscher
in den Beziehungen der Menschen untereinander gewesen
sein. Aber das Zusammenleben der Menschen entwickelte
sehr bald höhere Formen menschlicher Gemeinschaft, und
mit dem Geschlechtstrieb übernehmen wir auch diese
Erbschaft von unseren Vorfahren. Alle höheren Formen des
Lebens aber auf die bloße Äußerung des Geschlechtstriebes
zurückzuführen, ist ebenso oberflächlich und absurd,' wie
wenn man den Menschen auf die gleiche Stufe stellen wollte
z. B. mit dem Regenwurm, nur weil beide schließlich auf
die gleiche Urform aller Lebewesen zurückgeführt werden
können.

Diese im jungen Menschen neu erwachten Impulse gilt
es nun in die richtige Bahn zu leiten, sollen sie nicht Wege
einschlagen, die für den Menschen verderblich werden müßten.
Und dies ist die vornehmste Aufgabe der
sittlichen Erziehung gerade auf der Sekundarsch

ulstufe, weil in diesen Jahren die neuen Kräfte sich
entwickeln und noch am leichtesten zu beeinflussen sind.
Diese Beèinflussung darf sich aber nicht mit einer nur äußerlichen

Gewöhnung begnügen, (das ist es ja gerade, was der
junge Mensch ablehnt), sondern sie muß sich stützen auf
eine tiefgehende, ernste Belehrung, die sich nicht einseitig
an den Verstand wendet und nur das Wissen fördert, sondern
das gesamte Gelühlsleben des Schülers zu bewegen vermag,
die sich nicht an den Knecht, sondern an den Herrn und
Gebieter im jungen Menschen richtet, und in ihm das,

Verlangen weckt, liber das Leben wirklich zu herrschen.

Ans dem Gesagten aber ergibt sich die Notwendigkeit
eines besonderen Moralunterrichtes auf der
Sekundär schulstufe.



95

Der Schüler der Sekundärschule sollte das (lute nicht
in einer seelenlosen Gewohnheit oder urltet der Knute eiiies
harten Zwanges tun, sondern er sollte auch zur Einsicht
gebracht werden, warum man so und nicht anders handeln
soll. Eine gewisse Reife ist wohl vorhanden.

Wie wenig aber die Einsicht in das sittliche Handeln
bei unseren Sekundarschülern entwickelt ist, wurde weiter
oben bei der Frage: Weshalb soll man nicht lügen? erläutert.
Im nachfolgenden möchte ich noch einige weitere Beispiele
beifügen. Ich stellte mir die Aufgabe, zu untersuchen, welches
die Anschauung unserer Schüler über gut und böse sei;

Die erste Frage suchte ich auf die Art zu lösen, daß
ich den Schülern die folgende Aufgabe stellte: „Ihr habt
gewiß schon alle einmal gehört, daß man von einem Menschen
sagte: Der hat Charakter! — Gebt mir ein Beispiel an!"

Die Antworten der Schüler sind für die Kenntnis unseres
Problems außerordentlich lehrreich; die ganze große
Unwissenheit in den Fragen der Lebensführung tritt in denselben

zutage. Die Ergebnisse würden in ihrer Mannigfaltigkeit
genügend Stoff bieten für ein ganzes Werk, und es würde
noch genügend Material übrig bleiben für ein Witzblatt, —
wenn die Sache nicht so tief ernst wäre. Man wird mir
entgegenhalten, die Fragestellung sei für die Schüler viel zu
schwer gewesen. Gewiß, nicht nur für die Schüler, sondern
auch für Erwachsene, leider. Das ist es ja: wir kennen alle
Fernen, den Makrokosmos wie den Mikrokosmos, aber das
Allernächste, uns selbst, haben wir darüber verloren.
„Charakter" ist ja nur ein Wort, ein Begriff: aber vielleicht steckt
dahinter auch ein Inhalt, und davon dürften auch unsere
Sekundarschüler eine kleine Ahnung haben.

Aus der großen Mannigfaltigkeit sei hier nur eine kleine
Blütenlese geboten. Auch bei dieser Frage treffen wir auf
eine ganz kleine Zahl guter Antworten, die deutlich zeigen,
daß im Grunde genommen auch bei unsern 13—15 jährigen
Schülern das Verständnis für sittliche Probleme wohl
vorhanden ist; es fehlt meistens nur an der richtigen Führung.
Als Beispiel für den charaktervollen Menschen werden
genannt: „Wenn ein Mensch das hält, was er gesagt hat",
„wer seine Pflicht erfüllt", „wenn man das Wort hält",
„wehn jemand allen verführenden Einflüssen widersteht",
„einer, der weiß, wie er den Leuten gegenüber sein soll, und



96

es auch ist", „wenn einer immer die Wahrheit sagt", „wenn
man bei einem Streit über den Gegner nichts ausbringt, was
dieser einem früher anvertraut hat", „wenn man über keinen
andern Menschen schimpft, auch wenn man etwas Schlechtes
von ihm weiß", „wenn man ehrlich ist und nicht leugnet",
„wenn einer eine Ohrfeige nicht mit einer Ohrfeige zurückzahlt,

sondern ruhig weitergeht", „wenn man zuerst überlegt,
was das bessere sei, und dieses dann befolgt", „wenn jemand
in der Lage ist, eine Lüge zu sagen, und sie trotzdem nicht
sagt", „ein Mensch, der weiß, was er will; er ist immer
dergleichen Meinung", „wenn man ein erhaltenes Geheimnis nicht
ausplaudert", „wenn zwei Streit haben, und einer am
Jahreswechsel zum andern geht und sagt: „Gib mir die Hand, wir
wollen den Unfrieden nicht ins neue Jahr hinübernehmen",
„wenn einer das Vaterland auch nicht um Gold verrät".

Sehr oft wird irgend eine schöne Eigenschaft aufgegriffen
und diese als Merkmal des Charakters hingestellt : wenn einer
gut, treu, ehrlich, aufrichtig, edel, anständig, gutwillig, höflich,
zurückgezogen, zufrieden, pünktlich, dankbar, gehorsam, lieb,
mitleidig, freundlich, nett, fleißig, gefällig, lebhaft, ordentlich
ist u. s. w. Manchmal wird das Merkmal aber auch in der
negativen Form gegeben: wer nicht lügt, nicht stiehlt, nicht
betrügt, nicht zu viel redet, nicht grob ist und nicht
leichtsinnig, nicht bösartig und nicht streitsüchtig, u. s. w.

Vielfach gibt der Schüler ganze Erzählungen, die
auffallenderweise ganz ähnliche Begebenheiten schildern, wobei
irgend eine gute Tat als der Ausfluß des Charakters
hingestellt wird. Da haben zwei Streit miteinander, und der

Dritte, Besonnene, Vei-ständige schlichtet ihn oder treibt die
Streitenden auseinander; oder ein Kind wird vor dem Ertrinken.
Überfahrenwerden u. s. w. gerettet; oder ein Reicher hilft
einem Armen ; oder eine alte Frau (ein Kind, ein Betrunkener,
ein Epileptiker) fällt auf der Straße um, und ein Herr kommt
vorbei und hebt die Gefallene auf und führt sie heim u. s.w.

Natürlich fehlen auch jene Fälle nicht, da der Schüler
„Charakter" verwechselt mit „Anstand", was sogar bei
Erwachsenen noch vorkommen soll. Man Hat Charakter, „wenn
man im Tram einer alten Frau Platz macht", „wenn man
bei einem Begräbnis den Hut abzieht", „wenn jemand im
Theater einen heruntergefallenen Gegenstand aufhebt", „wenn
man einem alten Mann den Platz anbietet", „wenn man die



97

Schuhe reinigt, bevor man ins Zimmer tritt", „wenn man
nicht mit dem Finger auf Personen zeigt".

Ebenso ist es ganz selbstverständlich, daß der Schüler
in unserer Zeit der Überkultur des Wissens Charakter und
Wissen einander gleichsetzt. Der hat Charakter! heißt: ..er
hat Verstand", „er ist geschickt und verstellt viel", „er
weiß viel", „er versteht die Menschen, was sie sagen, "und
kann die Fragen beantworten", „er kann alles richtig
ausführen", „er versteht alles", „wenn einer geschickt ist und
viel weiß, und einen schönen Teil der Welt kennt", „wenn
einer viel weiß und gut belehrt ist", „wenn man etwas an
der Hochschule gelernt hat", „er versteht etwas über den
Kanton Zürich, sonst könnte er nicht die Ortschaften und
Eisenbahnlinien auswendig (?)", „wenn man Gedanken im

Kopfe hat".
Von der großen Zahl der übrigen Antworten nur eine

kleine Auswahl : „wenn ein Mann sich nicht wie ein Kind
aufführt", „wenn man Geld unter sich hat und.nichts nimmt",
„wenn einer einen anderen einen Stündler und Heuchler nennt,
und dieser trotzdem in die Kirche geht", „wenn man einem
alten Manne sagt: Grüß Gott", „wenn man keine Sauereien

treibt", „wenn man .nicht bis spät in die Nacht im Wirtshaus
sitzt, sondern zu Hause bei der Familie, und wenn man am
Sonntag mit der Familie spazieren geht", „wenn ein Bäcker
ohne Brotmarken Brot abgibt", „wenn ein Mensch schlank
gewachsen ist und ein blühendes Aussehen hat", „Herr H. hat
einen feinen Charakter: wenn seine Frau Wäsche hat, dann
kocht er zu Mittag und wäscht das Geschirr ab und hilft
ihr nachher die Wäsche aufhängen", .„die Pfarrer und die
Lehrer haben Charakter", „wenn man nicht viel Alkohol trinkt,
hat man Charakter", „wenn ein Kind jeden Abend mit jungen
Burschen spazieren geht, hat es keinen Charakter", „wenn
jemand immer in die Kirche springt und zu Hause das größte
Maul führt, hat er keinen Charakter", „der hat guten
Charakter, ein Glas Bier zu trinken", „ich stehle nichts, das

ist mein Charakter; nur nehme ich etwa daheim einen Zucker",
„Herr Lehrer X hat Charakter", „mein Cousin habe Charakter,

sagen meine Eltern, aber ich nicht" u. s. w.

Nicht wahr, eine regelrechte Musterkarte von Ansichten
aus allen Himmelsrichtungen? Den Vorwurf, die Fragestellung
sei zu schwer gewesen, könnte man gelten lassen, würden

7



98

nicht die Ergebnisse der anderen Fragen über das Moralische
die nämliche beschämende Erscheinung zeigen. Die Resultate
werfen ein grelles Streiflicht auf die Richtung unserer heutigen
Schulführung: die Schüler wissen, was „Kongruenz",
„Protoplasma", „Quotient" bedeutet, aber das Wort „Charakter" ist
ihnen ein „Fremdwort" in der umfassendsten Bedeutung des
Ausdruckes.

Eine zweite Frage bezweckte, wie schon gesagt, die
Erforschung der Ansichten der Schüler über den „schlechten
Menschen". Die Frage lautete folgendermaßen: „Welche
Menschen soll man hassen?" Die Frage war absichtlich in
dieser Form gestellt, um auch ihre Ansicht über das „Hassen"
kennen zu lernen.

Ziemlich genau ein Drittel aller Schüler gibt die
Erklärung ab, daß man keine Menschen hassen soll. Interessant

ist aber die Begründung dieser Aussage, die ich ebenfalls

von den Schülern verlangte. Meist wird auf die Bibel
hingewiesen und auf die Lehren Jesu: „Es steht in der heiligen
Schrift und ist eines der wichtigsten Gebote, welches die
Menschheit erfüllen sollte", „es steht in der Bibel: Du sollst
deinen Nächsten lieben wie dich selbst", „Jesus tat es auch

nicht", „man muß nach dem Tode alles verantworten", „Christus
hat auch allen seinen Feinden vergeben", „es ist ein Gebot
Gottes", „die Religion lehrt, daß wir Brüder sind", „wegen
der Nächstenliebe", „wir sind alle Brüder und Schwestern".
Weiter heißt es: „Jeder Mensch hat Fehler und hat nicht das

Recht, andere zu hassen", „alle Menschen sind gleich viel
wert", „man hat dann ein besseres Gewissen", „schlechte
Menschen soll man nicht hassen, sondern bedauern", „man
ist nicht mehr als andere Menschen", „alle Menschen haben
Fehler, und wenn man einen Menschen eines Fehlers wegen
haßt, so hat man vielleicht den gleichen Fehler", „wenn man
schlechte Menschen haßt, so werden sie noch schlechter", „man
hat es auch nicht gern, wenn man gehaßt würde", „man sollte
eigentlich keine Menschen hassen, aber ich habe auch schon
Menschen gehaßt", „es hat ein jeder seine Eigenschaften und
tut ein jeder unrecht, die Menschen können gewöhnlich nichts
dafür, denn da ist die Erziehung schuld".

Von dieser Erkenntnis aus, daß man im Grunde genommen
keine Menschen hassen sollte, muß dann der Sitten Unterricht
ohne weiteres zu der Frage führen: Weshalb hassen wir denn



99

eigentlich? Und damit käme man dann erst zum Kern der
ganzen Frage, daß nämlich alles Hassen ein niederer, tierischer
Zug- unseres Wesens sei, der niedergekämpft sein müsse, soll
das wahrhaft Menschliche in uns erstehen können.

Die große Mehrzahl der Schüler aber hat die Einsicht,
daß man keine Menschen hassen sollte, noch nicht erreicht.
Der Moralunterricht hat hier noch ein großes Arbeitspensum zu
erfüllen. Eine oft recht naive, kindliche Auffassungsweise
spricht aus den Antworten der Schüler. Aus der großen Fülle
nur einige wenige Beispiele: „Man soll die schlechten
Menschen hassen (weil sie einen verführen könnten; weil sie
schaden ; sie verderben die guten ; sie führen uns auf schlechte
Wege; damit man ihre Tugenden nicht annimmt; sie bringen
einen zuletzt noch ins Zuchthaus), die Lügner (man kann ihnen
nicht trauen ; sie leugnen alles ab ; sie haben keinen Charakter;
man kann sich nicht auf sie verlassen), die Diebe und Mörder
(sie töten einen; sie schaden; sie stehlen; sie können einen
ins Unglück bringen; sie tun Böses), die Falschen (sie können
einen irgendwohin verführen; sie schmeicheln einem vorn, und
hinten schimpfen sie über einen; sie wollen nur ihren Vorteil;

ins Gesicht tun sie einem so freundlich und hintenrum
verschimpfen sie einen bei den Leuten), die Arbeitsscheuen
und die Nichtsnutzigen (sie stehlen gewöhnlich ; sie gehen
betteln und sagen, sie hätten keine Arbeit; weil sie nichts
arbeiten, aber ins Wirtshaus gehen und sich einen Bausch
trinken), die Stolzen und Hochmütigen (sie kennen Kameraden,
die ihnen früher geholfen haben, nicht mehr; sie kleiden sich
nicht ihrem Stande gemäß ; weil sie zu Hause kein Geld haben,
und doch so nobel daher kommen und alles Geld an die Kleider
werfen), die Hamsterer (weil sie die Sachen verteuern), die
Juden (weil man solche Menschen nicht leiden kann und die
Welt auch bestehen kann ohne sie), die Bolschewiki (weil es

sonst immer Revolution gäbe) u. s. f.

Die Ergebnisse aller dieser Fragen verschaffen uns nicht
nur einen tiefen Einblick in die Auffassung und die Einsicht
unserer Schüler, sie geben uns auch ein tadelloses
„Anschauungsmaterial" in die Hand für die Gestaltung unseres
Moralunterrichtes. Denn von der Anschauungswelt der Schüler
muß auch der sittliche Unterricht ausgehen, will man nicht
in einem leeren Moralisieren über die Köpfe der Kinder
hinwegsprechen.



100

Es wäre nun aber ganz verfehlt, anzunehmen, die
sittliche Erziehung auf der Sekundarschulstufe komme mit der
bloßen Belehrung aus. Die Gewöhnung ist und bleibt für das

ganze Leben das elementare und wichtigste Erziehungsmittel
des Menschen. Die Belehrung soll der Gewöhnung den
Zwangnehmen, und sie soll den Impuls zum Handeln nach innen
verlegen, oder mit anderen Worten, sie soll den Menschen
zur sittlichen Freiheit führen.

Gewöhnung und Belehrung aber berühren sich im Mittelpunkt

aller Erziehung: im Beispiel des Erziehers.
Alle schönen Redensarten und aller äußere Zwang sind
wirkungslos, wenn der Zögling sehen muß, wie wenig genau
der Lehrer es selber in moralischen Dingen nimmt; die Kinder
sind im allgemeinen für diese Tatsache außerordentlich
hellseherisch; sie spüren es sofort heraus, wenn der Lehrer bloße
leere Phrasen drischt, wenn hinter allem nicht ein heiliger
Ernst und die Wucht des eigenen Erlebens steht: dann lächert
den Schüler diese Art Moraltrompeterei, und er beginnt das
Geschwätz zu hassen. Wie wollen wir unsere Schüler zur
Pünktlichkeit erziehen, wenn wir selber nicht pünktlich sind,
jeden Tag zu spät zur Schule kommen und gewohnheitsmäßig
die Pausen Überhocken? Wie wollen wir unseren Schülern
den richtigen Sinn für Ordnung und Ordentlichkeit beibringen,
wenn das Chaos im Kasten und auf dem Pult und das
Durcheinander auf der Wandtafel wahre Musterbeispiele aller
Unordnung darstellen? Wie wollen wir das Lügen dem Schüler
abgewöhnen, und ihn zur Wahrhaftigkeit erziehen, wenn der
Schüler auch nur ein einziges Mal hat erkennen müssen, daß
der Lehrer es mit der Wahrheit auch nicht genau nimmt?
Wie wollen wir dem Schüler jene schöne Freude an der
Arbeit und ein tiefes Pflichtbewußtsein einpflanzen, wenn er
tagtäglich sehen muß oder es herausspürt, mit welch innerer
Unlust der Lehrer seine Tagesarbeit abhaspelt, wie er auf
jede Art und Weise sich seine Arbeit erleichtert und all die
kleinen Pflichten umgeht? Hier liegt das größte Hindernis
aller sittlichen Erziehung. Vor der Notwendigkeit der
Selbsterziehung macht man Halt. Man erkennt wohl, daß der Weg
hier durchgeht, aber er scheint doch zu mühsam. Überhaupt, —
man wird ja nicht um einen Rappen besser bezahlt.

Im allgemeinen begnügt man sich mit einer bloß äußerlichen

Gewöhnung. Man verlangt vom Schüler Gehorsam,



101

soweit der Unterrichtsbetrieb diesen Gehorsam unbedingt
erforderlich macht, und man weiß gar nicht, wie sehr man den
Schüler damit gerade zum Ungehorsam erzieht. Ein Gehorsam,

der nicht vertieft ist durch die aus dem Leben gewonnene
Belehrung, der nicht verinnerlicht ist durch das Vorbild des

Erziehers, ist für den älteren Zögling ein unerträglicher,
äußerer Zwang und weckt in ihm nur das heiße Verlangen,
diesem Zwange zu entfliehen. Gehorsam muß sein! Wahre
Charakterbildung geht nur durch das läuternde Fegefeuer
des Gehorchens. Es ist ein Symptom unseres kranken
Zeitalters, daß uns diese Einsicht zum Teil verloren gegangen ist.
Wir leben ja im „Jahrhundert des Kindes". Die Seele des
Kindes ist etwas Heiliges, und der moderne Mensch versinkt
in Anbetung vor diesem Heiligtum. „Man lasse das Kind
gewähren, man lasse alle seine Fähigkeiten und Kräfte frei
sieh entwickeln, man lasse seiner „Persönlichkeit" ja keine
Gewalt angedeihen, dann erst entwickle sich der junge Mensch
zum sittlichen Charakter: unsere brutale Erziehung und
rücksichtslose Gewöhnung aber fabriziere nur Menschenpuppen."
Es ist ein Kuckucksei, das uns das Jahrhundert hier ins Nest
gelegt hat; der junge Vogel ist bald flügge.

Ein feststehendes Erziehungsziel ist unserer Zeit völlig
abhanden,gekommen: unsere Erziehungsarbeit ist zersplittert
in einem Vielerlei, und dieses Vielerlei hat uns nicht nur die
Einsicht für das Eine, das not tut, genommen, sondern uns
damit auch der Aufgabe enthoben, die richtigen Mittel und
Wege zur Erreichung dieses einen Zieles zu suchen. Diese
Zerfahrenheit zeigt sich am deutlichsten in der verschiedenen
Bewertung der Gewöhnung, in der fehlenden Einsicht in die

Notwendigkeit der Gewöhnung und in der Ziellosigkeit bei
der Anwendung der Gewöhnungsmittel. Das Primitivste aller
Gewöhnungsmittel ist die Bestrafung und insbesondere die

körperliche Züchtigung. Im allgemeinen liegt es im Zuge
unserer Zeit, daß alle gewalttätige Einwirkung verpönt ist.
Gewisse Körperteile, von denen aus unsere Vorfahren auf die
Seele des Kindes wirkten, sind heute heilig erklärt worden.
Ich will die Erziehungsmethode unserer Altvordern nicht
als Ideal hinstellen; es ist fraglich, ob das Wort „Methode"
hier überhaupt angebfacht sei; aber ich möchte empfehlen,
die Ergebnisse dieser unbedingten „Gehorsamspädagogik"
•einmal zu vergleichen mit den Produkten unserer heutigen



102

verfeinerten „seelischen Beeinflussung". Das Lehen faßt den
Menschen durchaus nicht immer mit Glacehandschuhen an.
und schließlich erziehen wir den jungen Menschen doch für
das Lehen. Das in die Schule eintretende Kind sollte im
allgemeinen die körperliche Züchtigung nicht mehr
nötighaben. Es stehen uns da genügend andere, bessere Mittel zur
Verfügung, und solange diese ausreichen, greift man nicht
zum niedersten und rohesten; es erniedrigt unsere ganze
Erziehung und verroht uns selbst. Aber auch wenn die körperliche

Züchtigung aus dem Schulleben verbannt sein soll, so
darf man doch nicht den Fehler begehen, sie direkt zu verbieten.
Man muß es erlebt haben, unter einer Schulpflege zu amten,
deren Spezialität es ist, die Körperstrafe prinzipiell
abzulehnen und in jedem lächerlichsten Fall den fehlbaren Lehrer
zur Rechenschaft zu ziehen. Das kommt rasch ins Volk, und
bald wissen es auch unsere Schüler, und aus ihrem Auftreten
und ihrem Benehmen spricht es deutlich heraus: Der Lehrer
darf uns ja nicht züchtigen. Man könnte ebensogut Prämien
aussetzen für flegelhaftes Benehmen. Dem Lehrer muß das Recht
gewahrt bleiben, auch dieses letzte Mittel anzuwenden, wenn
alle anderen Mittel versagen. Nicht durch einen
Gesetzesparagraphen wird die körperliche Züchtigung aus dem Schulleben

beseitigt, sondern das wird immer eine persönliche
Angelegenheit des Erziehers bleiben. Je mehr der Erzieher
Herr und Meister ist über sich selbst, desto weniger wird er
in den Fall kommen zu züchtigen. Das alte Wort: Deine
Schulführung steht um so besser, je weniger du züchtigen mußt,
besteht auch heute noch zu Recht.

Auf der Sekundarschulstufe sollte die körperliche
Züchtigung immerhin etwas Unbekanntes sein. Sittliche Gewöhnung
und etwelche Einsicht kommen der Arbeit des Lehrers in jeder
Beziehung entgegen. Ini allgemeinen ist es viel zu wenig-
bekannt, wie sehr der Schüler nach Gehorsam
verlangt, nicht weil er gerne gehorcht, sondern weil er
das Bedürfnis nach Leitung und Führung hat. Wenn dann
mit dem Erwachen seiner „Persönlichkeit" dieses Bedürfnis
dem Wunsch nach persönlicher Geltung Platz macht, so ist
der Moment gekommen, durch die Belehrung ihm auf den
rechten Weg zu verhelfen. Wer je schon im Unterricht mit
seinen Schülern Fragen der Lebensführung behandelt hat,
der wird bemerkt haben, welches Interesse die Schüler gerade



103

solchen Fragen entgegenbringen, und wie groß und brennend
ihr Bedürfnis ist, über die großen Fragen des Lebens und
der Lebensgestaltung Aufschluß zu erhalten.

' C'est le ridicule qui tue.

Es ist im allgemeinen viel zu wenig bekannt, wie erbärmlich

abhängig von der „öffentlichen Meinung" wir sind in all
unserem Denken und Handeln. Der Einzelne steht unter einer
wahren Diktatur der öffentlichen Meinung. Wohl hat
natürlicherweise die Gesellschaft der Menschen auf das Verhalten
des einzelnen Individuums einen starken Einfluß; aber diese
uneingeschränkte Herrschaft ist doch nur möglich, weil sie
durch einen verhängnisvollen Zug im Wesen des Menschen
außerordentlich gefördert wird. Und dies ist das in einem
oberflächlichen Egoismus liegende Verlangen nach Anerkennung
der eigenen Persönlichkeit, nach Wertschätzung, und in negativem

Sinne die Furcht, sein Ansehen vor den andern zu
verlieren. Man will die Anerkennung seiner Persönlichkeit durch
die Gesellschaft und verliert sie durch die Gesellschaft. Allerdings

muß zugestanden werden, daß im großen ganzen diese
Diktatur der öffentlichen Meinung auch ihre bedeutungsvolle
Seite hat: sie zwingt die große Mehrzahl aller Menschen, die
sich niemals zu der Stufe der wahren sittlichen Freiheit
erheben werden, zu einem wenn auch bloß äußerlichen sittlichen
Verhalten. Die Handlungsweise der meisten Menschen wird
ja nicht bestimmt durch die sittliche Einsicht, sondern durch
die äußern Formen des Anstandes.

Wohl ist die öffentliche Meinung ein außerordentlich
wirksames Regulativ für das Verhalten des einzelnen Menschen,
das ihn hindert, seinen niederen egoistischen Triebeji freien
Lauf zu lassen; aber sie wacht ebenso eifersüchtig darüber,
daß der Einzelne sich nicht über die große Masse erhebe
und eigene Wege suche und gehe. Ein solches Verhalten
bedeutet die reine Kriegserklärung an die große Masse mit
ihrer Massenmoral. Wie eine wütende, kläffende Meute stürzt
sie sich auf den Missetäter und bearbeitet ihn mit der
schärfsten Waffe ihrer Kriegsführung : mit dem ätzenden Gift
der Lächerlichkeit. Und es gehört eine große seelische Festigkeit

und Stärke dazu, diesen Angriffen ein „Dennoch!"
entgegenzusetzen und unbeirrt seinen Weg einsam weiter zu

schreiten. Man bedenkt oft gar nicht, welche große Rolle



104

das Lächerliche, oder vielmehr die Furcht, vor der Menge
lächerlich zu werden, im Leben des einzelnen Menschen spielt,
wie sehr sie unsere bessere Einsicht in des Wortes wahrster
Bedeutung gefangen hält, wie rücksichtslos damit alle höheren
Tendenzen getötet werden.

Schon im Schulleben hat der Kampf auf der ganzen Linie
eingesetzt. Welcher Lehrer kennt nicht den zaghaften,
eingeschüchterten Schüler, der sicli nicht zum Worte zu meiden
wagt, aus Angst, vielleicht- doch nicht das Richtige zu sagen
und damit dem Gelächter der ganzen Klasse ausgesetzt zu
sein. Welcher Lehrer hat nicht schon die niederschmetternde
Wirkung auf einen Schüler beobachten können, wenn dieser
durch eine ungeschickte Antwort oder durch eine linkische
Bewegung das wiehernde Gelächter der Klassengenossen
geweckt hat. Hier, in den ersten Anfängen der Lächerlichkeit,
gilt es mit aller Energie einzuschreiten. Die Lacher sind
zurückzuweisen mit dem Hinweis auf die Albernheit eines
solchen Gebarens, unter Umständen, indem man die eigene
Waffe gegen sie verwendet und ihr blödes Lachen selbst der
Lächerlichkeit aussetzt. Viel schwerwiegender aber ist der
schädliche Einfluß da, wo es sich um die großen Fragen der
Lebensführung handelt, wo es um die Charakterbildung geht.
Was hilft es, wenn der Lehrer in seinem Unterricht den
Schüler zu begeistern vermag für die großen Probleme
richtiger Lebensgestaltung ; was hilft es, wenn der Lehrer es

versteht, im Schüler das brennende Verlangen zu entzünden, ein
wahrhaft guter Mensch zu werden ; was Hilft dies alles, wenn
nachher die große Menge träger, willensschwacher
Schulkameraden, die es nicht zulassen kann, daß einer besser sein
will als sie, über den Einzelnen herfällt, ihn mit- Spott und
Hohn überschüttet, die Worte des Lehrers ins Lächerliche
zieht, und sich über den „braven Bubi" lustig macht? Der junge
Mensch, der noch nicht über gefestigte Prinzipien seiner Lebensführung

verfügt, wird unfehlbar diesem Einfluß erliegen, ja, er
wird sogar durch ein Meisterstück in schlechter Aufführung
das Zutrauen seiner Kameraden wieder zu erlangen suchen.

Der Erzieher, der die Macht des Lächerlichen nicht richtig
einschätzt und nicht von allem Anfang an den Kampf mit
demselben aufnimmt, wird immer Mißerfolg haben. Aber dieser
Kampf gegen das Lächerliche ist nicht leicht, es ist ein Kampf
gegen eine ganze Welt. Gerade da, wo die Verlächerungs-
taktik am ungehemmtesten walten kann, nämlich außerhalb



105

der Schule, reicht der Einfluß des Erziehers nicht hin, und
wir müßten ohnmächtig der flachen Moral der Masse weichen,
gäbe es nicht ausgezeichnete andere Mittel, dem Lächerlichen
alle Macht zu entwinden und es im Gegenteil der guten Sache
dienstbar zu machen. Das geschieht dadurch, daß man mit
dem Schüler einmal gründlich eingeht auf die letzten Motive
aller Verlächerung, daß man ihm zeigt, wie hinter der bösen

Larve des Lächerlichen die Hohlheit, der Neid und die Flachheit

hocken. Dann macht man dem Schüler klar, wie die
Überwindung des Lächerlichen der erste Anfang aller Charakterbildung

sei, ein bewußtes Loslösen von einer bloß äußeren

Bestimmung unseres Tuns, eine Befreiung von dem, was Hans

sagt und was Heiri meint. So wird das, was vorher eine
sittliche Bildung zu verunmöglichen schien, zu einem idealen
Mittel der Selbsterziehung, zu einem tadellosen Übungs- und
Gewöhnungsmittel der Selbstbefreiung. Damit ist der Boden
für die sittliche Erziehung vorbereitet, das Unkraut unschädlich

gemacht, und die Aussaat kann mit einiger Aussicht auf
Erfolg beginnen.

Ich habe im ersten Abschnitt die Ergebnisse einer Frage
mitgeteilt, in welcher der Schüler den Grund angeben mußte
für die Unwahrhaftigkeit eines Sekundarschülers, der für die
abwesende Mutter das Geschirr abwaschen und das Schwesterchen

hüten mußte, Mit ganz wenigen Ausnahmen haben alle
Schüler erkannt, daß die Angst, von seinen Mitschülern
ausgelacht zu werden, den Knaben zu seinem Verhalten zwang.
Und ein Schüler fügt ganz richtig die Bemerkung bei: ,.Es
ist nichts so peinlich, wie ausgelacht zu werden", und ein
anderer Schüler erklärt: „Das ärgste ist, wenn man von
seinen Freunden ausgelacht wird." Recht interessant ist es

dann aber, wie die große Mehrzahl der Schüler nicht bei der
bloßen Koustatierung der Tatsache stehen bleibt, sondern

ausgesprochen Partei ergreift für die Spötter. Es sei lächerlich.

wenn ein Sekundärschüler noch solche Arbeiten verrichte
und noch der Mutter gehorche, und die ganze Moral unserer
heutigen Jugend offenbart sich in den Vorschlägen, wie der
Knabe sich hätte verhalten sollen: Gehorsam verweigern,
betrügen, durchbrennen.

Bei der Frage über den „Charakter" gibt ein Schüler die

Antwort: „Ein Schüler hat Charakter, wenn er eine Zigarette,
die ihm angeboten wird, ausschlägt", und dann fügt er aber
hinzu: „ Wird der Knabe aber ausgelacht, so nimmt er sie doch."



106

C'est le ridicule qui tue. Das Wort gilt nicht nur für
die moralische Erziehung unserer Schüler, es hat auch seine
Bedeutung für den Erzieher. Moralunterricht ist gegenwärtig
nicht ,.Modei;. Wenn man trotzdem gerade diese Seite unserer
erzieherischen Aufgabe in die erste Linie stellt, so muß man
wissen, daß man sich damit in einen bewußten Gegensatz
stellt zur Zeitrichtung und zu einer landläufigen Ansicht über
den Zweck unserer Schule; man muß wissen, daß man sich
in einen bewußten Gegensatz stellt zur Berufsauffassung eines
Teils der Kollegen; man muß wissen, daß man sicli der
Lächerlichkeit von einer gewissen Seite her aussetzt. Wer
erziehen will, muß selbst erzogen sein ; wer andere zur Freiheit

führen will, muß die Freiheit selbst errungen haben, muß
unnahbar sein für die Lockungen der seichten Moral des

„sacro egöismo" mit seiner durchsichtigen Sophistik, muß
unerreichbar sein für alle Verspöttelung und Verhöhnung. Ich
denke dabei natürlich nicht an jene ganz feinen Menschen,
die unberührt sind von den kleinen und großen Schwächen
der Alltagsmenschen, die nie in Versuchung kamen und nie
fehlten, die ohne schwere Kämpfe das Gute tun und das Böse
meiden. Diese Menschen taugen nicht als Erzieher, sie sind
viel zu gut dazu. Ich denke an jene Menschen, die mitten
im Alltag drin stehen, welche in eigenem Erleben die ganze
Schwachheit und Erbärmlichkeit alles Menschlichen erfaßt
haben mit seinem schmerzlichen Widerspruch zwischen Wirkr
lichkeit und Vollendung, und die trotzdem von dem festen
Glauben an eine höhere Form menschlichen Daseins
durchdrungen sind, und arbeiten, kämpfen, ringen. Das gibt die
wahren Erzieher. Letzten Endes ist die ganze Auffassung
unseres Berufes eine Frage des Charakters, und erst wenn
sich diese Auffassung Geltung verschafft hat, dann kann die
Charakterbildung des Zöglings beginnen.

8.
Willst das Grolle du erreichen,
lange mit dem Kleinen an;
deine Tadler werden schweigen,
ist das Kleine groß getan.

Reiten oder schwimmen hat noch kein Mensch bloß mit
dem Lehrbuch gelernt; man hat noch immer aufs Pferd hinauf
müssen und ins Wasser hinein. Dieses Prinzip gilt noch viel
mehr für den Moralunterricht. Das schönste upd ausführlichste



107

Handbuch der sittlichen Erziehung ist wertlos, wenn es nur
dazu bestimmt ist, als Mustervorlage zu dienen für eine
gedankenlose Nachäfferei. Der Moralunterricht muß
herauswachsen aus der gesamten Lebensauffassung des Erziehers;
sein eigenes Leben muß man einsetzen, will man das Leben
des Zöglings erwecken. Zum Moralunterricht genügt das bloße
Maulbrauchen nicht.; es erfordert ein lebendiges Geben von
dem, was der Erzieher in mühsamen Kämpfen sich selbst
abgerungen hat. Das ist alles so selbstverständlich, wie es
selbstverständlich ist, daß, wer dem Schüler Kenntnisse
beibringen will, diese Kenntnisse zuvor selbst in eigener Arbeit
errungen haben muß. Wer zum Leben erziehen will, muß
zuvor selbst das Leben bezwungen haben. Mit dem Lehrbuch
in der Hand kann man das nicht. Das Buch kann uns nur
allgemeine Gesichtspunkte verschaffen.

Im allgemeinen macht man sich über die Gestaltung des
Moralunterrichtes ganz unrichtige Vorstellungen. Man denkt
viel zu sehr an die Behandlung der letzten großen Fragen
der Charakterbildung und der Lebensführung. Dabei ist man
sich gar nicht recht klar darüber, was denn eigentlich den
Charakter ausmacht und welche Momente das Leben bestimmen.
Dazu kommt die große Unsicherheit im methodischen Aufbau
des ganzen Unterrichtes. Die Erkenntnis, daß man zum Kinde
hinunterzusteigen hat, gilt vor allem für die sittliche
Erziehung. Aber diese Erkenntnis ist noch nicht allgemein zum
Durchbruch gekommen, und so kommt es denn, daß der
Anfänger mit seinem Moralunterricht offene Türen einrennt,
gegen Widerstände kämpft, die noch gar nicht vorhanden sind,
und von Dingen redet, für welche dem Kinde Verständnis
und Einsicht noch fehlen. Er spricht über die Köpfe der
Kinder hinweg, er „moralisiert". Diese Verkennung der
Wirklichkeit bringt es denn auch mit sich, daß er die Vergehen
seiner Schüler, die Kinderlüge, den kindlichen Ungehorsam
u.s.w., viel zu tragisch nimmt, und er erkennt nicht, daß die

großen und kleinen Unarten der Jugend eine ganz natürliche
Äußerungsweise darstellen, die im Gegenteil, je stärker sie

auftreten, meistens einen um so geeigneteren Boden für die sittliche
Erziehung bilden, indem der Schüler mit der gleichen Energie,
wie er vorher den zerstörenden Mächten diente, sich in den

Dienst der guten stellt. Es ist viel leichter, einen Saulus in einen
Paulus zu verwandeln als einen Menschen vom gemächlichen
Durchschnitt zu einer „sittlichen Persönlichkeit" zu erziehen.



108

Spricht man von der sittlichen Handlung, so denkt man
dabei immer an jene großen Gelegenheiten, da ein Mensch
in ungeheurer Selbstüberwindung die sittliche Tat vollbringt,
und bedenkt gar nicht, daß erstens jene großen Momente die
wunderbare Seltenheit darstellen im Leben, und dann, daß

der wahre Charakter sich nicht in der großen Tat offenbart,
sondern gerade in der festen, sich immer treu bleibenden
Kleinarbeit des Lebens. Auch ein Schwächling und Feigling
kann im großen Moment, hingerissen, eine heroische Tat
vollbringen, aber die kleinen Versuchungen des Alltags
überwinden und im allerkleinsten sich immer treu bleiben, das
kann nur der Charakter. Da wartet der Mensch- auf den

großen Moment seines Lebens, der vielleicht nie erscheinen
wird, und wenn die große Stunde trotzdem einmal kommt, so
findet sie den kleinen Menschen. Man erkennt gar nicht, wie
die großen Momente eigentlich immer da sind, denn schließlich

setzt sich unser ganzes Leben aus einer unendlichen Kette
von Kleinigkeiten zusammen, und alle diese Kleinigkeiten
zu meistern, heißt unser Leben meistern, heißt das Große im
Kleinen vollbringen.

Hat man einmal die ungeheure Bedeutung des Alltäglichen,

Ewiggleichen für die Charakterbildung erkannt, so wird
man auch die sittliche Erziehung auf eine ganz andere Grundlage

stellen, als allgemein geschieht. Man wird gerade von
den ungezählten Kleinigkeiten des Lebens ausgehen müssen,
von den vielen Widerwärtigkeiten und kleinsten Widerständen
gegen unsere Wünsche und unsere Behaglichkeit. Diese gilt
es in erster Linie zu überwinden, aber nicht durch die bloße
Gewöhnung, wie vielfach getan wird, sondern dadurch,, daß

man den Schüler zur Einsicht bringt, wie sehr unser ganzes
Leben gerade von diesen Kleinigkeiten abhängt und wie
außerordentlich bedeutsam für unser Dasein ihre Überwindung sei.

Die Gewöhnung, die Grundlage aller Erziehung, hat nur
regulative Wirkung; es fehlt ihr die gestaltende Kraft. Sie

versagt meistens, wenn der Mensch vor ganz neue Situationen
gestellt wird, und wird wirkungslos, wenn in neuer Umgebung
von dieser aus neue Gewohnheiten schaffende Einwirkungen
erfolgen. Das Ziel aller sittlichen Erziehung aber soll die
Charakterbildung sein, d. h. jene Festigkeit und Sicherheit in
all unserem Tun, die nicht von außen her bestimmt ist,
sondern deren leitendes Motiv in uns liegt, in unserer



109

gesamten Lebensauffassung. Das aber kann nur die auf die
Ergebnisse der Gewöhnung sich aufbauende und sie vertiefende
Belehrung. Ein wichtiger Anteil an dieser Aufgabe jedoch
kommt gerade der Sekundärschule zu.

In der Primarschule genügt meistens die bloße Forderung
des Lehrers; man kommt in den meisten Fällen mit der
Gewöhnung aus, wenn auch einfache Belehrungen über nahe
liegende sittliche Probleme nicht ausgeschlossen sind. Auf
der Sekundarschulstufe dagegen genügt es nicht mehr, daß

man dem Schüler nur erklärt : Dies ist gut, oder dies tut ein
anständiger Mensch nicht, oder das ist Sitte u. s. w. ; der
Schüler verlangt instinktiv nach einer Begründung. Er will
auch die Einsicht haben in die Notwendigkeit seines Tuns.
Der Eigenwille des Schülers kommt zum Durchbruch, der
Erwachsene gelangt im Kinde mehr und mehr zur Geltung.

Alles, was der Auffassungsweise des heranwachsenden
Schülers nicht entspricht, wird abgelehnt, und wo dies nicht
möglich ist, mit starkem Widerstreben und geheimem Widerstand

ertragen.
Ein wichtiges Ziel der Schuldisziplin, also auch der

Erziehung, ist die Forderung, daß die Schüler im Schulzimmer
sich ruhig verhalten, auch wenn der Lehrer nicht anwesend
ist. In der Primarschule wird man meistens zu dem Mittel
greifen müssen, "einen besonderen „Aufseher" zu bestimmen,
weil die Schüler von sich aus kaum das schwere Kunststück
des Ruhigseins fertigbringen würden. Dieses Mittel mag auch
noch zur Not angehen in der ersten Klasse der Sekundärschule ;

es wird aber in der zweiten und dritten Klasse meistens
versagen. Man wird bei den älteren Schülern mit dieser
Polizeiaufsicht nichts weiter erreichen, als einen versteckten Trotz
gegen diese „unwürdige" Behandlung. Und doch liegt gerade
hier eine wichtige Seite der Charakterbildung, man muß dem
Schüler nur zur richtigen Einsicht verhelfen. Man muß ihm
sagen, daß es sich eigentlich gar nicht darum handle, daß
die Klasse während der Abwesenheit des Lehrers sich ruhig
verhalte, nur deshalb, damit es dem Lehrer angenehm sei:
es handle sich vielmehr darum, ob sie reif genug seien, auch

ruhig zu sein, ohne daß man mit der Peitsche hinter ihnen
stehe und ohne daß man zur Aufsicht einen Polizisten
bestimme. Man muß zum Erwachsenen im Kinde sprechen und
ihm klar machen, wie sehr das Ruhigsein ein Zeichen ton



110

Selbstbeherrschung sei. Damit kommt die ganze
Angelegenheit in den großen Zusammenhang all der Fragen
liber die Charakterbildung. Der Schüler muß aus seinen eigenen
Erfahrungen heraus erkennen, welche fundamentale Bedeutung
der Selbstbeherrschung, für die Gestaltung seines Lebens
zukommt und welche große Gefahren für ihn darin liegen, in
einem bequemen Sich gehenlassen von unkontrollierbaren Kräften
sich schieben zu lassen. Von dieser Warte aus muß die ganze
Schuldisziplin behandelt und zur wichtigen persönlichen
Angelegenheit des Schülers erhoben werden. Nur darf man sich
nicht der Täuschung hingeben, als ob die bloße Belehrung
genüge, das Tun unserer Schüler von einem Tag zum andern
zu ändern. Eingewurzelte Gewohnheiten und der natürliche
Hang zur Trägheit und Bequemlichkeit- sind viel zu stark.
Versagt trotz aller eingehenden Besprechung die freie
Disziplin der Klasse, so verwendet man mit Vorteil den früheren
Zwang als Straf mittel : Ihr habt mein Vertrauen getäuscht,
ich muß euch daher für eine Woche zur Strafe unter
Polizeiaufsicht stellen. Diese Aufsicht muß dann aber mit aller
Strenge gehandhabt werden, damit sie für den Schüler wirklich
eine Strafe, einen Ausnahmezustand bedeute. So müssen
Gewöhnung und Belehrung einander in die Hände arbeiten.

Das gleiche gilt für das lästige Schwatzen während der
Stunde und vor allem für das Einflüstern und Abschreiben.
Mit der bloßen Bestrafung wird man nicht viel erreichen;
man muß das Übel an der Wurzel angreifen und die ganze
Bekämpfung dieser Fehler in den Dienst der Charakterbildung-
steilen. Man wende sich an den Stolz und an das Ehrgefühl
des Schülers, daß er sich nicht einblasen lassen will, daß er
nicht abschreibe, sondern eigene Arbeit leisten will, und nicht
scheinen will, was er nicht ist. Dem Schüler muß zum
Bewußtsein kommen, daß man durch das beständige Hinhorchen
und Hinschauen auf andere seine wertvolle Selbständigkeit
preisgibt und sie verliert, daß die Selbständigkeit und
Freiheit erkämpft werden muß, und daß dieser Kampf nicht
leicht sei. Es muß dem Schüler klargemacht werden, wie
wichtig es für sein ganzes Leben sei, daß er immer Herr
seiner selbst bleibe und nicht in Abhängigkeit gerate
von seiner Umgebung. Gerade in diesen Kleinigkeiten,
in diesen scheinbaren Nebensächlichkeiten zeige sich, wer
Meister sei. So lernt der junge Meqsch das wirkliche
Leben kennen mit seinem immerwährenden Kampf mit dem



Ill
Kleinen und Kleinlichen, und er lernt dieses Leben gestalten.
Der Schüler muß einsehen lernen, daß das Große nicht im
Außergewöhnlichen, Seltenen liege, sondern im Kleinen,
Alltäglichen und Gewöhnlichen.

In diesem Sinne ist das ganze Schulleben für den Schüler
unter ganz neue Gesichtspunkte zu stellen. Der Schüler muß
wissen, weshalb seine Bücher, seine Hefte, seine Hände, sein
Gesicht immer sauber sein sollen, und wie sehr alle Unsauber-
keit und Unordentlichkeit Zeugnis ablegen von unsauberen
und unordentlichen Zuständen in der Seele. Sogar das
unscheinbare, wenig beachtete Löschblatt in den Heften drin
hat für die sittliche Erziehung seine Bedeutung. Das Löschblatt

ist zum Löschen da, und man beachtet viel zu wenig,
welche große Überwindung man vom Schüler fordert, wenn
man von ihm verlangt, auch das Löschblatt sauber zu halten,
es nicht mit allerlei Schnörkeln, Faxen und. Karikaturen zu
versehen und damit die Zeit zu vertrödeln und zu vertändeln;
man weise den Schüler darauf hin, welche Bequemlichkeit
und Faulheit und Flucht vor jeder Anstrengung darin zum
Ausdruck komme, wenn er die einfache Rechnung 15 x 22
auf dem Löschblatt schriftlich ausrechne, statt die kleine
Arbeit rasch im Kopfe zu vollziehen.

So lassen sich auch die kleinen Arbeiten im Schulzimmer
für die Erziehung verwerten. Es werden Schüler bestimmt,
welche für die Lüftung zu sorgen haben, andern ist die

Reinhaltung der Wandtafel anvertraut, andere übernehmen
die Ordnung im Schulzimmer und besorgen das Waschgefäß,
einer führt die Absenzenliste, ein anderer führt die Liste der
Strafarbeiten u. s. w. Es genügt aber nicht, daß alle diese
Arbeiten vom Schüler nur getan werden : sie müssen gründlich,
rasch und pünktlich ausgeführt werden. Es werden in diesen
kleinen Arbeiten die höchsten Anforderungen an die

Zuverlässigkeit und Pünktlichkeit und Genauigkeit des Schülers
gestellt, und der Schüler muß dies wissen. Verletzt er seine
Pflicht im geringsten, so wird er abgesetzt. Damit sind diese
für den älteren Schüler etwas nebensächlichen Arbeiten zu

wichtigen Ehrensachen geworden, und [meistens setzen die
Schüler ihre höchste Kraft ein, nicht abgesetzt zu werden.

Ein wichtiger Abschnitt der Erziehung ist die Erziehung
zur Pünktlichkeit, und zwar zur Pünktlichkeit in allen Dingen,
auch in den allerkleinsten und unwichtigsten. Der Sekundär-



112

schiiler soll zwar an die richtige Pünktlichkeit bereits gewöhnt
sein, aber er muß auch wissen, warum er eigentlich pünktlich

sein soll, und diese Einsicht soll ihn dazu führen, auch
da pünktlich zu sein, wo es nicht absolut verlangt wird.

Ich habe an die Schüler die folgende Frage gestellt:
„Weshalb soll man pünktlich zur Schule kommen?"

Mehr als die Hälfte der Schüler äußert die Ansicht, man
müsse pünktlich zur Schule kommen, „weil man sonst die
Klasse stört", „weil man den Unterricht stört", „weil alle
Schüler auf den Eintretenden schauen und der Unterricht
gestört wird", „weil es zur Ordnung gehört", „weil Ordnung
sein muß in der Schule", „Aveil die Ordnung es A-erlangt",
„damit man pünktlich anfangen kann", „weil der Lehrer
pünktlich anfangen will". Wer unsere Sekundarsehüler kennt
und weiß, Avie wenig es ihnen darauf ankommt, den Unterricht

zu stören, Avenn in AbAvesenheit des Lehrers eine Yikarin
die Klasse führt, der kann auch den Wert dieser Begründung
richtig einschätzen. In Wirklichkeit kennen sie eben einfach
den Grund aller Pünktlichkeit nicht; man hat keine Zeit, mit
ihnen solche Fragen zu besprechen. Pünktlichkeit ist einfach
ein unangenehmes „Muß", das einmal „zur Ordnung gehört".
Die Schüler finden das selbst, indem sie erklären, man müsse

pünktlich zur Schule kommen, „weil sonst jeder kommen
Aviirde, Avenn "er Avollte", „weil man sonst immer zu spät kommen

würde"", ..weil man dann alle Tage zu spät käme", „die
einen kämen gar nicht mehr", „alle Schüler Avürden zu spät
zur Schule kommen", „es ist unsere Pflicht", „Aveil man
verpflichtet ist", „Aveil sonst die einen kommen Avürden, Avenn

die anderen aus hätten", „man Avürde vom Lehrer bestraft".
Natürlich spielt auch der Unterricht, den man versäumt, eine

große Rolle: „man hört nicht alles, was der Lehrer erklärt",
„die anderen können schon etAvas mehr in der Zeit", „man
versäumt viel AA'ichtiges". „Aveil man sonst hintennachkommt",
„weil man in Avenigen Minuten etwas durchnehmen kann, und dann
Aveiß man nichts davon", „sonst Avürden die einen mehr lernen",
„damit, der Lehrer nicht alles, Avas die andern können, nachholen
muß", „damit der Lehrer nicht alles mehrmals erklären muß".
Doch linden sich auch recht brauchbare Antworten: „Aveil man
einem sonst in anderen Sachen nicht trauen kann", „Avir sollten
uns bezAvingen, und Avir sollten uns gewöhnen, immer die
Pünktlichkeit für erste Pflicht zu halten", „Aveil Pünktlichkeit
von einem guten Charakter zeugt", „damit man sich an die



113

Pünktlichkeit gewöhnt", „es gibt sonst eine böse Gewohnheit",
..die Pünktlichkeit ist ein Bild, wie man Ordnung hält zu
Hause", „weil man im Leben auch immer pünktlich sein muß",
„weil man dann im Leben daran gewöhnt ist, immer pünktlich

zu sein", „unpünktliche Menschen kann man nicht
brauchen", „damit man nicht gleichgültig wird". Von den übrigen
Antworten nur eine kleine Auslese: „damit der Lehrer nicht
zornig wird", „um den Lehrer nicht zu ärgern", „weil man
sonst Ausreden hat, wenn man zu spät kommt", „damit man
keine Entschuldigung zu geben braucht", „weil man sonst
dem Lehrer gewöhnlich einen Schwindel angibt", „weil man
dann keine Ausreden brauchen muß", „weil man daran
erkennen kann, ob man gerne zur Schule kommt und ob man
Freude hat am Lernen", „damit man sich nicht schämen muß

vor den andern Schülern", „weil sonst alle von einem denken,
man sei ein fauler Kerl", „weil man ausgelacht wird von
allen Schülern", „es gäbe eine Schweinerei, wenn jeder kommen

würde, wenn er wollte", „weil viele eine große Angst
vor dem Lehrer haben", „es gäbe eine verlotterte Klasse" u. s.w.

Die Pünktlichkeit ist eine Sache des Charakters, und in
diesem Sinne soll der Schüler diese Frage auffassen lernen.
Er soll wissen, daß Pünktlichkeit eine Sache des Vertrauens
.und des Glaubens ist, das man jedem Menschen entgegenbringt,

und daß auf diesen Glauben und auf dieses Zutrauen
an die Zuverlässigkeit eines jeden Menschen die menschliche
Gesellschaft sich aufbaut. Der Unpünktliche aber täuscht
dieses Vertrauen, und man kann ihm auch in anderen Dingen
nicht mehr glauben.

Eine fast unerschöpfliche Quelle für die sittliche
Belehrung bilden die Lügen und insbesondere die Schullügen.
Je älter der Schüler wird, um so raffinierter wird das Lügen.
Der Schüler bringt es oft zu einer wahren Virtuosität, und

je erfolgreicher er mit seiner Lügentechnik wird, um so tiefer
sinkt das Übel. Auch da genügt die bloße Bestrafung nicht
mehr. Man muß mit dem Schüler eingehen auf die letzten
Fragen, weshalb man eigentlich lügt, und man muß ihm zeigen,
wie hinter jeder kleinen Lüge die Furcht vor der Strafe, die
Bosheit, die Prahlerei und die Übertreibung, die Schmeichelei,
Heuchelei und niedere Selbstsucht sich verbergen und die
letzten Motive aller Lüge darstellen. Und man muß ihm
klarmachen, wie der Mut, zu einer Sache zu stehen, unendlich

8



114

viel größer und höher ist, als alle Geschicklichkeit im Lügen,
hinter welcher ja nur die erbärmlichste Feigheit sich versteckt.

Alle Arbeit in der Schule muß in den Dienst der
sittlichen Bildung gestellt werden. Schularbeit ist ja in einem
gewissen Sinne unproduktive Arbeit ; aber es ist doch Arbeit.
Und die Erziehung zur Arbeit und zu einem richtigen
Pflichtbewußtsein ist eine der vornehmsten Aufgaben der Schule.
Immerwährende Gewöhnung muß die Arbeit zur zweiten Natur
des Kindes machen, die richtige Belehrung wird ihm das
Arbeiten lieb gewinnen lassen. Dies gilt insbesondere für
die Hausaufgaben, also für die Schularbeit, die nicht unter
der direkten Aufsicht des Lehrers geleistet wird. Im
allgemeinen überlasten wir unsere Schüler viel zu sehr mit
Hausaufgaben, und zwar kommt dies ans einer ganz unrichtigen
Anschauung über das Ziel und den Wert der häuslichen Arbeit.
Die Hausaufgaben haben in allererster Linie einen
erzieherischen Zweck; sie sollen den Schüler zur freien und
zur freiwilligen exakten Arbeit erziehen. Niemals aber darf
die Hausarbeit zur Einpaukung und Abhaspelung des

Lehrpensums verwendet werden. Dann wird man den Schüler
unfehlbar mit Arbeit überlasten, und was gefördert werden
sollte, wird gründlich totgeschlagen : aller richtige Arbeitsgeist
und jede Arbeitsfreude. Schließlich hat alle Erziehung zur Arbeit
nur dann Erfolg, wenn der Schüler aus freiem Willen an eine
Arbeit sich heranmacht. Wie aber soll er das können, wenn man
ihm mit Hausaufgaben die letzte freie Minute wegstiehlt und
durch systematische Überlastung alle Arbeitsfreude tötet?

So ist in der angedeuteten Weise der ganze Kleinkram
des Schullebens zu behandeln. Was vorher bloß äußerliche
Form schien, wird zum Kern und Ausgangspunkt aller
Erziehung. Die richtige Behandlung dieser Fragen führt dann
ohne weiteres zu den tieferen Problemen der Charakterbildung.
Nur hüte man sich, bei jeder kleinen Kleinigkeit und bei jeder
kleinen Gelegenheit gleich alle Register der Moral spielen
zu lassen. Soll der Schüler im Kleinen das Große sehen

lernen, so muß auch die Behandlung eine wahrhaft großzügige
sein. Auch das Schöne und Große stumpft ab durch
immerwährende Wiederholung und durch Aufdringlichkeit und wird
häßlich und klein.

Beim wissenschaftlichen Unterricht läßt sich, wenn man
den Stoff einmal beherrscht und über eine gewisse Routine



115

verfügt, eine Lektion halten ohne jede Vorbereitung. Dies
ist beim Moralunterricht nicht möglich. Denn hier genügt
die bloße Kenntnis des Unterrichtsgegenstandes nicht und
auch nicht die bewährte Methode; der Lehrer muß vielmehr
sorgfältig eingehen auf die Eigenart der kindlichen
Auffassungsweise und des kindlichen Erlebens und auf die
Besonderheiten eines jeden einzelnen seiner Schüler. Er muß
auch dem Schüler die Gelegenheit verschaffen, das Wort in
die lebendige Tat umzusetzen, und zwar in die erfolgreiche
Tat; allzuviel Mißerfolg entmutigt. Das Wort, daß wir nicht
für die Schule, sondern für das Leben erziehen, gilt ganz
besonders für den Sittenunterricht. Wohl geht auch der
Moralunterricht aus von der Vertiefung des gesamten
Schullebens, aber er erschöpft sich darin keineswegs. Nicht nur
das Verhalten des Schülers in der Schule, sondern auch zu
Hause und auf der Straße, unter seinesgleichen und gegenüber
Erwachsenen und Fremden will der Sittenunterricht beeinflussen
und in bestimmte Bahnen lenken. Ja, das gesamte zukünftige
Leben soll seine Richtung erhalten, einmal durch die in der
Jugend gewonnene Gewöhnung und dann durch die
weiterbauende Belehrung, die im Schüler nicht nur die richtige
Einsicht für sein Tun, sondern auch hohe Ideale und eine
große Gesinnung schaffen soll. Die große Mannigfaltigkeit
menschlichen Erlebens kommt damit in den Bereich des
Sittenunterrichtes und fordert vom Erzieher gebieterisch eine
gründliche Vertiefung in die Probleme des Lebens.

Ein wichtiges Problem ist die sexuelle Frage; sie bildet
also auch einen wichtigen Teil der sittlichen Erziehung
(womit nicht gesagt sein soll, daß diese Frage schon auf der
Stufe der Sekundärschule in ihrem ganzen Umfang behandelt
werden soll). Wenn man jedoch bloß von der „sexuellen
Aufklärung in der Schule" spricht, so kennzeichnet sich damit
deutlich eine totale Verkennung der Aufgabe. Die Hauptfrage
ist doch nicht die bloße Aufklärung über das Geschlechtsleben
des Menschen, sondern die Frage: Wie bewahren wir den

jungen Menschen vor den schweren Gefabren, die seinem
Leben aus dem Sexuellen erwachsen.? Dazu mag ja die
Aufklärung einen wichtigen Beitrag liefern, besonders als
Gegenwirkung gegenüber der schmutzigen Aufklärung von der
Straße; aber damit wird das Problem nicht gelöst. Schließlich
haben wir es hier mit einer Machtfrage zu tun; wer soll
heri'schen: die blinden Triebe oder die voraussehende Einsicht,



116

die -im Menschen liegende tierische Vergangenheit oder die
Anlage eines tieferen zukünftigen Menschentums, die Reaktion
oder die Aktion, das Sein oder das Werden? Damit ist auch
die sexuelle Frage hineingestellt in den ganzen Komplex
sittlicher Aufgaben. Es gilt, den Kampf aufzunehmen gegen
die Herrschaft des bloßen Triebeslebens. Der Schüler muß
einsehen lernen, in welcher beschämenden Abhängigkeit wir
leben von den Wünschen und Begierden unseres Leibes, und
wie dringend notwendig und heilsam ein gebieterisches „Nein!"
ist gegenüber diesen anmaßenden Forderungen unseres Körpers ;>

wie man sich nicht wie ein Tier im Essen und Trinken
gehen lassen darf (Wassertrinken auf Schulausflügen!); wie
man den Kampf führt gegen die Bequemlichkeit und Faulheit
und Laxheit in allen Dingen und gegen die Feigheit und
Nachgiebigkeit gegenüber allem Weichlichen und Niederen,
Vermögen wir außerdem unseren Schülern einen gesunden
Sinn einzupflanzen gegenüber allem Gemeinen und Schmutzigen
auf allen Gebieten und in jeder Verkleidung, so haben wir
auch auf der Sekundarschulstufe die beste „Sexualethik"
gegeben..

Ein wichtiges Mittel für die sittliche Erziehung, gerade
auf der Sekundarschulstufe, mag dann die „Selbstregierung-
der Schüler" und die von Amerika zu uns gekommene
Einrichtung des „Schulstaates" sein. Es fehlen mir auf diesein
Gebiete die persönlichen Erfahrungen, und ich enthalte mich
deshalb eines jeden Urteils. Aber schon die Tatsache, daß
schließlich das Ziel aller Erziehung die „Selbstregierung" ist,
muß uns, ganz abgesehen von den günstigen Urteilen erfahrener
Pädagogen, zur Einführung dieser Erziehungsmittel
veranlassen. Nur darf die Selbstregierung nicht in einer bloßen
Äußerlichkeit sich erschöpfen, und ihr Ziel darf auch nicht
nur die Unterstützung der Schuldisziplin sein; sondern die

ganze Institution muß sich einordnen in die gesamte moralische
Erziehung, und sie muß in gewissem Sinne den krönenden
Abschluß der Sittenlehre in der Schule darstellen. Der Schüler
soll sich der ganzen Verantwortung bewußt sein, die er
übernimmt, und er soll wissen, daß nur der sittlich reife
Mensch sich selbst regieren kann.; Dies gilt ganz besonders
für den „Schulstaat", der gerade für die großen städtischen
Schulbetriebe, eine äußerst wichtige Mission zu erfüllen
imstande ist. Damit geben wir zugleich ein Stück
„Staatsbürgerlichen Unterrichts", der ja einen Teil der sittlichen



117

Erziehung darstellt und als Ergebnis aus allen unseren
erzieherischen Maßnahmen herauswachsen inuß, aber niemals
in einer bloßen „Verfassungskunde" sich erschöpfen darf.
Viel wichtiger als die Kenntnis der geschriebenen Gesétzè
ist für den Schüler die Befolgung der ungeschriebenen Satzungen,
die aller wahren menschlichen Gemeinschaft zugrunde liegen.

Zum Schlüsse noch ein kurzes Wort über die häuslich e

Erziehung, die ja die Erziehung in der Schule ergänzen
muß. Ein guter Erfolg unserer Bemühungen wird außerordentlich

in Frage gestellt, wenn diese notwendige Ergänzung fehlt,
oder wenn das Leben zu Hause der gewonnenen sittlichen
Auffassung direkt widerspricht. Meist, müssen wir die
Erfahrung machen, daß wir vom Elternhaus mehr oder weniger
im Stich gelassen werden. Einmal lassen die Berufspflichten
den, Eltern keine Zeit, sich mit der Erziehung der Kinder in
der richtigen Weise zu befassen, dann aber fehlt sehr oft
.auch die richtige Einsicht in das Wesen der Erziehung und
der richtigen Erziehungsmethode. Da muß der Lehrer eben

suchen, um jeden Preis die Einheit der Erziehung zu erhalten.
Und dies geschieht durch die Elternabende. Ein Elternabend

jedoch, der in einer großen Veranstaltung die Eltern
.eines ganzen Schulkreises versammelt, hat immer mehr oder
weniger den Charakter eines kleinen Festchens j. für die. Frage
der häuslichen Erziehung des Schulkindes hat er wenig Wert.
Ersprießliche Arbeit kann nur geleistet werden, wo der Lehrer
die Eltern seiner Schüler zu einer intimen Aussprache
versammelt. Da ist das intéressé ein ganz anderes; die Eltern
wissen: es handelt sich um unset Kind; und wenn der Lehrer
es versteht, die Veranstaltung über ein bloßes Schwatzen über
dieses und jenes hinauszuheben, so kann er eines guten
Erfolges sicher sein. Die Eltern sind im allgemeinen für
erzieherische Batschläge und Winke außerordentlich dankbar,
nur muß man sich hüten, in sChulmeisterlichém Tone seine
Weisheit zu dozieren, sondern es bedarf eines weisen Taktes
in der Darlegung seines Standpunktes und ein ebenso takt-
vollés Eingehen auf die geäußerten Ansichten der Zuhörer.
Der Lehrer wird auch dafür sorgen müssen, daß die1 Diskussion

sich nicht im Uferlosen vérliferë, '"sondern jeder Abend
sei der Erörterung einer bestimmten Frage gewidmet: vom
Strafen, vom Gehorsam, von den Hausaufgaben, von der
Erziehung zur Arbeit, von der Erziehung zur Pflichterfüllung,
von der Nebenbeschäftigung der Schüler u.s.w. Nur so ist es



118

möglich, daß schließlieh Haus und Schule in der gleichen
Richtung wirken und ein Erfolg die mühsame Arbeit kröne:
daß der Schüler aus freiem Willen das Gute tut, ohne
Furcht vor Strafe, ohne Hinblick auf Belohnung, ohne Rücksicht

auf Kontrolle und Aufsicht.

9.
Ceterum censeo Carthaginem esse delendam. *)

Durch den zürcherischen Lehrplan wird der Unterricht
in der Sittenlehre auf der Sekundarschulstufe dem Religionsunterricht,

zugeteilt und damit uns Lehrern der schönste und
wichtigste Teil unserer erzieherischen Arbeit weggenommen.
Denn was nützt es schließlich, den Schüler in allen
Wissenschaften und Fertigkeiten zu bilden, wenn er dieselben später
nur dazu gebraucht, in einem rücksichtslosen Kampf ums Dasein
und um den Platz an der Sonne einem selbstischen Glückshunger

und einem kleinlichen Egoismus zu leben, wenn
er als selbständiger Mensch seine Geistesgaben nur dazu
benützt, noch „tierischer als jedes Tier zu sein"? Was helfen
dem Schüler alle Kenntnisse und alle Fertigkeiten, wenn wir
ihm nicht zeigen, rvie er dieselben im Leben zu werten hat,
und wenn wir ihm nicht klarmachen, welches überhaupt die
wahren Werte des Lebens sind? Den Moralunterricht
überlassen wir dem Herrn Pfarrer und glauben damit aller
Verantwortung^ enthoben zu sein.

Zwei Fragen interessieren uns hier vor allem: 1. Weshalb

läßt es sich die zürcherische Sekundarlehrerschaft
gefallen, daß man ihr den schönsten Teil des Unterrichts
wegnimmt, und weshalb haben wir Sekundarlehrer nicht schon

längst mit aller Energie den Moralunterricht für uns gefordert?
Und 2. Aus welchen Gründen glaubte man wohl gerade den

pfarrherrlichen Unterricht als besonders geeignet für die
moralische Erziehung unserer Sekundarschiiler?

Wenn wir Sekundarlehrer den Moralunterricht nicht zu
erteilen haben, so liegt das in erster Linie begründet im
Geiste unserer Zeit. Unsere moderne Zeit ist ganz einseitig
eingestellt auf das Intellektuelle; die großen Erfolge der
Wissenschaft und der Technik der letzten Dezennien haben

*) Bekannter Ausspruch Catos, mit welchem er jede seiner Senatsreden

• schloßt dm übrigen bin'ich der Ansicht, Carthago müsse zerstört
werden.



119

eine wahre Berauschung der Menschheit erzeugt, worüber
notwendigerweise das Sittliche an Wertschätzung einbüßen
mußte. Die Lehrerbildung, und vor allem die Heranbildung der
Sekundarlehrer, ist eine wahre Durchpeitschung durch alle
wissenschaftlichen Disziplinen. Trotz der Zweiteilung in eine
sprachlich-historische und eine mathematisch-naturwissenschaftliche

Studienrichtung bei der Ausbildung der Sekundarlehrer
muß immer noch von einer Überlastung gesprochen werden.
Von einer besonderen, gründlichen Einführung in die Gestaltung

des Moralunterrichtes kann dabei natürlich keine Rede
sein, ebensowenig wie von einer Einführung in die Kenntnis
der modernen Denker und Philosophen. Es ist daher auch

ganz begreiflich, wenn ein großer Teil der Sekundarlehrer-
schaft sich für die Einführung eines besonderen Moralunterrichtes

nicht begeistern kann : man sieht eben nur die
Mehrbelastung.

In der Tatsache, daß alles Sittliche mit dem wirklich
Religiösen innig verbunden ist, mag wohl der Hauptgrund
liegen, daß der Moralunterricht auf der Oberstufe der Volksschule

dem Geistlichen übertragen worden ist. Aber die
Frage läßt sich trotzdem aufwerfen, ob der Mann der Kanzel
auch der richtige Erzieher sei, ob er aus seinem Studium
und seiner Praxis auch das richtige Rüstzeug mitbringt für
die eigenartige und schwere Aufgabe der Erziehung. Einmal
fehlt ihm sicher eine gründliche Vertiefung in die Psyche des

Kindes, und dann mangelt ihm auch meistens die Einsicht in
die richtige Methodik der Jugendführung. Die Tatsachen
reden denn auch eine beredte Sprache. Ich habe vom
pfarrherrlichen Sittenunterricht, verbunden mit biblischer
Geschichte, im Laufe der Jahre den denkbar ungünstigsten
Eindruck erhalten. Die halbe Zeit wird dem Herunterleiern und
Absingen von Kirchenliedern geopfert, und die übrigbleibende
Zeit gehört meistens der Kenntnis der biblischen Geschichte,
wozu in weitgehendem Maße die Geographie des heiligen
Landes, die griechische, römische, persische, babylonische,
assyrische Geschichte, Volkskunde u.s.w. gehören. Man frage
einmal seine Schüler, wovon in der Sittenlehre gegenwärtig-
gesprochen werde, und man beachte die erstaunten Gesichter.
Der Schüler kennt die Bezeichnung „Sittenlehre" vom Stundenplan

her, und das ist meistens alles. Das Kapitel „Disziplin
in der Sittenlehrstunde des Herrn Pfarrers" übergehe ich
stillschweigend.



120

Wenn man clie Frage: „Wozu erziehen wir eigentlich?"
einmal wirklich zu Ende denkt lind sich gründlich überlegt,
welchen Wert jedes einzelne Unterrichtsfach für den Schüler
hat, so wird man zu der Einsicht kommen müssen, wie sehr
unsere Arbeit in der Pflege und Kultivierung von so viel
Nebensächlichem und eines Vielerleis sich zersplittert, und wie
wehig' dabei die Hauptsache, das, was wirklich not tut, zu
seinem Recht kommt. Muß den Lehrer nicht ein wahrer
Ekel ergreifen bei dem Gedanken, daß er so viel kostbare
Zeit und Arbeit für etwas opfern muß, was zum großen Teil
für den Schüler wertlos ist, was dem sicheren Vergessen
preisgegeben ist, weil der Schüler es später doch nicht mehr
braucht

Aus allen diesen Erwägungen heraus müssen auch wir
Sekundarlehrer eine tiefgreifende Reformierung unseres
Unterrichtes verlangen, aber nicht jene Reform, die letzten Endes
nur einer Verfeinerung und Verkünstelung der Methode
gleichkommt, sondern eine Reform, wobei nicht mehr das- Unter:
richtsfach, sondern der Zögling der Bestimmungsgrund unserer
Arbeit ist. Das aber heißt einmal Abrüstung und
Entlastung von so viel Nebensächlichem und Unwichtigem, und
äuf der andern Seite Übernahme des Moralunterrichtes

auf der Sekundärschulstufe durch den
L ehre r.

Es muß ja wohl gesagt werden, daß unser gesamter
Unterricht erziehend wirken soll; aber trotzdem sind besondere

Stunden für den Moralunterricht nötig, in welchen die
schwierigeren Fragen der Lebensführung, die liber die Fragen
der bloßen Schuldisziplin hinausgehen, behandelt werden
können. Eine Stunde pro Woche genügt vollständig; ein
Zuviel muß verflachend wirken. In diesem Zusammenhange
möchte ich gerade den neuesten Bestrebungen entgegentreten,
welche für die Sekundärschule z. B. die chemischen und
physikalischen Schülerübungen als obligatorisches Fach
einführen möchten: als ob es so unbedingt nötig wäre für das

spätere Leben des Schülers, daß er weiß, auf wie viele Arten
der Wasserstoff mit dem Sauerstoff verbunden werden kann
und wie die beiden Elemente wieder getrennt werden können.
Jede Einsicht in die kleinste Frage des sittlichen Verhaltens
ist für ihn unendlich wertvoller.

Die Frage der Übernahme des Moralunterrichtes durch
den Sekundarlehrer ließe sich wohl sehr einfach dadurch



121

lösen, daß wir, wie dies schon einige Kollegen getan haben,
die biblische Geschichte mit der Sittenlehre selbst übernehmen
würden. Aber die Verpflichtung, " auch den Unterricht in
biblischer Geschichte mit èrteiiën zu müssen, mag für die meisten
Kollegen unannehmbar sein. Es ist eine ganz unrichtige, aus
Großvaters Zeiten stammende Auffassungsweise, daß der
geeignete Stoff für den Sittenunterricht die biblische Erzählung
sei. Die sittliche Erziehung muß immer im engsten Kontakt
stehen mit dem Leben, sie muß herauswachsen aus der
lebendigen Anschauung. Denn auch der Sittenunterricht muß
anschaulich sein. Das vermag aber die biblische Geschichte
mit ihren fernliegenden Verhältnissen niemals. Es muß daher
eines unserer wichtigsten Postulate sein, daß der
Sittenunterricht vom Unterricht in biblischer
Geschichte vollständig getrennt werde. Wenn dann
der Herr Pfarrer in seiner Religionsstünde auch sittliche
Probleme zur Behandlung bringt, so kann das uns Lehrern
nur recht sein.

Postulate sind unsichere Anweisungen für die Zukunft.
Wer mit seinem Moralunterricht zuwarten möchte, bis er
offiziell als Lehrfach im Stundenplan steht, dem ist es auch
mit seiner Einführung nicht Ernst. Jedes Unterrichtsfach
bietet zahlreiche Gelegenheiten erzieherischer Einwirkung auf
unsere Schüler. Wie wir die deutsche Sprache nicht nur im
Deutschunterricht pflegen und wie wir nicht nur in der
Schreibstunde eine tadellose Schrift verlangen, sö beschränkt
sich auch die sittliche Erziehung nicht nur auf die
Sittenlehrstunde. Besonders geeignet ist vor allem die Deutschstunde;

wohl handelt es sich hier um die Vervollkommnung im
mündlichen und schriftlichen Gebrauch unserer Muttersprache;
Deutschunterricht ist aber ebensosehr Gesinnüngsunterrieht.
Es wäre nur zu wünschen, daß auch die Deutschbücher
diesem Zweck noch mehr angepaßt würden. So wären z. B.
im Poesiebuch diejenigen Gedichte, die nur literarhistorischen
Wert besitzen, durch gute modernere Literatur zu ersetzen.
Ebenso wäre im Prosabuch der naturkundliche, geschichtliche
und geographische Teil zu kürzen oder ganz zu entfernen (diese
Abschnitte gehören nämlich besser in die Naturkunde-, Ge-
schichts- und Geographielehrbücher hinein). Dafür wären wirklich

gute Gesinnungsstoffe einzufügen, woran ja unsere Literatur
außerordentlich reich ist; Lesestücke ähnlich wie die bereits



122

vorhandenen „Krankenbesuche", „Das geht mich nichts an",
„Das Orakel", „Am Ziel", „Stolz und Demut", „Die geflickten
Hosen" u. s. w., wären entsprechend zu vermehren. Sogar
die Aufsatzstunde läßt sich für die sittliche Erziehung
verwerten. Man stelle den Schülern nur einmal die Aufgabe,
einen Aufsatz zu schreiben z. B. über das Thema „Ein falscher
Franken", alles- niederzuschreiben, was geschieht, wenn man
einmal einen falschen Franken in die Hände bekommt. Das
dabei zutage geförderte Material gibt eine ausgezeichnete
Unterlage für die nächste Sittenlehrstunde. Dem
Deutschunterricht am nächsten kommt der Geschichtsunterricht, der,
weit entfernt, der bloßen Einpaukung von Jahreszahlen mit
den dazu gehörenden Namen zu dienen, wohl den Schüler
bekannt machen soll mit dem Werdegang der Menschheit,
im besondern aber durch die Darstellung des Lebens der
wahrhaft großen Menschen ini Schüler eine hohe Gesinnung
und eine große Auffassung vom Leben zu wecken hat. Im
Geographieunterricht bietet die Behandlung fremder Yolks-
sitten und fremder Religionen vielfach Gelegenheit, einen
kleinen Abstecher zu machen in das Gebiet der Sittenlehre
und damit nicht nur die Auffassung fremder Länder und
Völker zu vertiefen, sondern zugleich das eigene Leben des

Schülers wirksam zu beeinflussen. Denn nicht nur das Volk
der Christen und die christliche Kirche sind die alleinigen
Träger wahrer Kultur und Sittlichkeit. In der Anthropologie
führt die Behandlung des menschlichen Körpers ohne weiteres
zur Behandlung wichtiger Lebensfragen; ich erinnere nur an
die Alkoholfrage, die Frage vom Essen und Trinken, die
Beziehung zwischen körperlicher und geistiger Gesundheit
u. s. w. Der brutale, rücksichtslose Kampf ums Dasein, wie
er uns entgegentritt im Zusammenleben der Pflanzen in Wiese
und Wald, gibt uns Anlaß, einen Vergleich auszuführen mit
der höheren Form des Zusammenlebens der Menschen. In der
Schreibstunde wird man den Schüler darauf hinweisen, wie
sehr man in seiner Schrift sein ganzes Inneres jedermann
zeige, wie nicht nur im Benehmen oder in der Sprache, sondern
ebensosehr in den Schriftzügen der flüchtige und unordentliche,
wie auch der feine und ordentliche Mensch sich offenbare.

Diese Andeutungen mögen genügen. Natürlich hat das
nicht die Meinung, daß nun unser gesamter Unterricht
einseitig in den Dienst der moralischen Erziehung gestellt werden
soll, als ob mit jeder Rechenaufgabe und mit der Unter-



128

suchung- eines jeden Naturobjektes zugleich eine sittliche
Aufgabe gelöst werden müßte. Nein, in der Rechenstunde soll
der Schüler rechnen lernen, die Naturkunde soll ihn einführen
in die Kenntnis der Dinge und Vorgänge in der Natur, und
die Französischstunde ist dazu da, damit der Schüler die
französische Sprache erlerne. Aber es ergibt sich oft ganz
zwanglos eine Gelegenheit, im Anschluß an irgend eine
Besprechung, eine wertvolle Verbindung herzustellen mit irgend
einer wichtigen Frage der Lebensführung. Ein solcher Unterricht

verlangt allerdings ein taktvolles Vorgehen. Auf keinem
Gebiete liegt daß Große und Tiefe so nahe beim Kleinen
und Lächerlichen, wie gerade liier.

Nicht alle Unterrichtsfächer eignen sich in gleichem Maße
für die Besprechung sittlicher Fragen. Wie schon bemerkt
worden ist, hat der Deutschunterricht den großen Vorzug der
freien Behandlung: er ist nicht nur Sprachunterricht, sondern
in ausgesprochenem Maße Gesinnungsunterricht. Derjenige
Lehrer, der diesen Unterricht also zu erteilen hat, besitzt
einen großen Vorteil gegenüber dem Lehrer der mathematisch-
naturwissenschaftlichen Fächer. Das aber ist von besonderer
Bedeutung für die Frage der Fächertrennung auf der Sekundar-
schulstufe. Seit zwei Jahren arbeite ich auf Grund dieser
Fächertrennung, und zwar habe ich, meinen Studien
entsprechend, die Fächer der mathematisch-naturwissenschaftlichen
Richtung übernommen. Trotz der vielen Vorteile, welche diese
Art der Arbeitsteilung gewährt, hat mich meine Arbeit doch

nicht mehr recht befriedigen können. Ich habe viel zu sehr
den Eindruck, bloßer Fachlehrer zu sein. Und ich weiß auch

von Kollegen, welche die Fächertrennung noch nicht eingeführt

haben, daß sie eben fürchten, nicht mehr Klassenlehrer,
sondern nur noch Fachlehrer zu sein. Dies trifft besonder«
zu für die Lehrer der naturwissenschaftlichen Richtung; ihnen
ist das Hauptfach weggenommen, eben der Deutschunterricht.
Und doch läßt sich die Frage der Fächertrennung sehr leicht
lösen, ohne daß der Sekundarlehrer zum Fachlehrer auf der
Sekundarschulstufe wird, und ohne daß dem Lehrer die Klasse
und der Klasse ihr Hauptlehrer weggenommen wird. Das könnte
dadurch geschehen, daß ein jeder Lehrer eben an seiner Klasse
den Deutschunterricht selbst erteilen würde, wobei im übrigen
die Fächertrennung bestehen bleiben könnte. Die Verteilung
der Stunden würde sich dann etwa folgendermaßen gestalten :



124

Sprachlich-historische
Richtung :

Deutsch 5
Französisch .10
Geschichte 4

Geographie ; 4

Gesang 2
Schreiben 4 2
Turnen 2

Total 29

Mathematisch-naturwissenschaftliche
Richtung:

Deutsch : 5

Arithmetik : 8

Naturkunde 4

Geometrie 4 : 4

Zeichnen 4

Geometrisches Zeichnen : 4
Turnen .2

Total 81

Ein weiterer Vorteil würde auch darin bestehen, daß

der größte Teil der Stunden, nämlich 19, auf die eigene
Klasse entfallen, während bei der bisherigen Art der
Fächertrennung die Stunden sich auf beide Klassen ungefähr gleich
verteilen.

lO.
Und die Moral von der Geschieht'

Meinen Ausführungen kommt nur die Bedeutung eines

Programmes zu. Ihr Hauptzweck bestand darin, wieder
einmal hinzuweisen auf die große, brennende Notwendigkeit
der sittlichen Erziehung auf der Sekundarschulstufë: Um
allen Mißdeutungen zum vornherein vorzubeugen, möchte ich
betonen, daß es sich niemals darum handelte, die Behandlung-
sittlicher Aufgaben in neuer, origineller Form zur Darstellung
zu bringen. Dann hätten meine Darlegungen ebensogut
unterbleiben können. Wir besitzen gegenwärtig eine ganze Anzahl
vortrefflicher Bücher über die Fragen der sittlichen Erziehung
und der Selbsterziehung, und über einzelne Gebiete und die
wichtigsten Probleme bestehen sogar ausführliche,'erschöpfende
Monographien, so daß der Zweck meiner Ausführungen mit
der Aufstellung eines umfassenden Literaturverzeichnisses voll
und ganz erfüllt gewesen wäre, wenn es sieh nur darum
gehandelt hätte, über die sittlichen Aufgaben und ihre Lösung
zu orientieren. Wo ich in der vorliegenden Arbeit
notwendigerweise die Behandlung einzelner sittlicher Probleme
erwähnte, geschah es lediglich zu dem Zwecke, die theoretischen

Erläuterungen zu illustrieren; sie wollen nur
Andeutungen sein, wie auf der Stufe der Sekundärschule, der
Reife der Schüler entsprechend, die Behandlung gewisser
ethischer Fragen in Angriff zu nehmen wäre. Diese
Beispiele erheben durchaus nicht den Anspruch auf Originalität.



125

Es mag sein, daß manches irgendwann und irgendwo schon
einmal gesagt und geschrieben worden ist; es ist aber auch
sphon manches gesagt und geschrieben worden, das zu meinen
Ausführungen in einem gewissen Widerspruche steht; weil
jedoch die vorliegenden Ausführungen eben nicht eine
Einführung sein wollen in die Behandlung sittlicher Aufgaben,
so habe ich es auch unterlassen, zu den Ansichten der
verschiedenen Autoren Stellung zu nehmen.

Der Zweck meiner Arbeit ist ein rein praktischer.
Sie möchte dazu Anlaß geben, daß die Frage der sittlichen
Erziehung auf der Sekundarschulstufe wirklich einmal ernstlich

in Angriff genommen wird. Ich glaubte im Namen des

größten Teils -der Kollegen zu schreiben, wenn ich so

eindringlich auf die Notwendigkeit der moralischen Erziehung
hinwies und gerade in heutiger Zeit diese Forderung in erste
Linie stellte.

Aber mit dem bloßen Hinweis auf die Notwendigkeit der
Einführung des Moralunterrichts an der Sekundärschule ist
die Aufgabe nicht gelöst; man muß auch den Weg weisen,
den man zur Erreichung dieses Zieles zu gehën hat. Und
hierin lag der andere wichtige Zweck der vorliegenden Arbeit,

Die große Mehrzahl der Bücher über die sittliche
Erziehung taugt im Grunde genommen, so gut sie an sich in
der Untersuchung und Darlegung der sittlichen Probleme auch
sein mögen, doch wenig für die praktische Verwertung in
der Schule. Meist berücksichtigen sie nämlich gar nicht, daß

für die moralische Erziehung nicht nur das vorgesteckte Ziel,
sondern ebensosehr die Eigenart und sittliche Einsicht des

Zöglings von ausschlaggebender Bedeutung sind. Diese große
Bedeutung einer tieferen Kenntnis der kindlichen Psyche für
die Gestaltung des Sittenunterrichtes nachzuweisen, war eines
der Hauptziele meiner Ausführungen. Und es galt auch
nachzuweisen, wie diese Kenntnis des kindlichen Seelenlebens

zur Einsicht führen muß, daß das Kind auch auf sittlichem
Gebiete eine Entwicklung durchmacht. Leider mußten
wir einsehen, daß wir den Gang dieser Entwicklung noch

ganz ungenügend kennen. Diese Kenntnis aber müssen wir
uns erringen, wollen wir nicht nur Stümperarbeit leisten,
und bei bloßen Scheinerfolgen stehen bleiben. Man kann
nicht zuerst das Haus bauen und hernach erst die Pläne und
Kostenvoranschläge ausarbeiten. Es ist eine bemerkenswerte
und interessante Tatsache, wie wenig oft, bei der Behandlung



126

sittlicher Fragen in der Schule auf einen richtigen methodischen

Aufbau und auf die Aufnahmefähigkeit des Zöglings
Rücksicht genommen wird. Als oh es im Sittenunterricht
nicht auch ein Nacheinander sowohl in der Einsicht des

Schülers, wie auch in den sittlichen Tatsachen geben würde,
als ob wohl für Turnen, Singen und Schreiben eine besondere
Methodik nötig wäre, während für die Erziehung zu einer
richtigen Lebensauffassung und Lebensführung die Kenntnis
des Sittengesetzes genügen sollte. Es darf nicht vorkommen,
daß auf der Elementarschulstufe das Problem der sexuellen
Frage behandelt wird, während auf der anderen Seite unsere
Sekundarschüler nicht einmal die wirklichen Gründe für die
Wahrhaftigkeit und die Pünktlichkeit kennen, und nicht
aufgeklärt sind über den tieferen Grund, weshalb man nicht
lügen soll.

Diese Untersuchung der psychologischen Voraussetzungen
und die Ausarbeitung der methodischen: Grundsätze kann aber
in der richtigen Weise nur von dem in der Praxis stehenden
Lehrer geleistet werden und muß von ihm geleistet werden.
Wir haben in den letzten Jahren für verschiedene Unterrichtsfächer

aus eigener Arbeit und auf Grund unserer praktischen
Erfahrungen gute, brauchbare Lehrbücher geschaffen ; vielleicht
ist es auch möglich, für den Moralunterricht eine Art
„Leitfaden" zu erstellen, der nicht nur die großen Richtlinien

für die Gestaltung dieses Unterrichts enthalten würde,
sondern zur Vertiefung der im Unterricht gewonnenen
Einsicht auch eine Sammlung der besten und geeignetsten
Erzeugnisse unserer Literatur aufzuweisen hätte. Diese Arbeit
in Angriff zu nehmen, muß unsere erste Aufgabe sein, und
ich glaube hoffen zu dürfen, dabei von einem großen Teil der
Kollegen in jeder Beziehung unterstützt zu werden. Wirklich
Brauchbares läßt sich nur auf möglichst breiter Grundlage
schaffen.

Es kann nämlich nicht genügen, daß wir sittliche Fragen
nur im Anschluß an den übrigen Unterricht behandeln,
sondern es muß auch die Einführung einer besonderen
Sittenlehrstunde dringend gefordert werden, und zwar
ohne daß die Stundenzahl für Lehrer und Schüler damit
vergrößert wird. So sehr wünschbar eine ethische Vertiefung
unseres gesamten Unterrichtes auch sein muß, so darf man
sich doch nicht verhehlen, daß dabei die Behandlung sittlicher



127

Fragen viel zu kurz kommt und sich meist nur auf das Schulleben

beschränken wird, wobei natürlich ein jeder innere
Zusammenhang fehlen muß; noch viel wahrscheinlicher aber
wird es sein, daß die Überfülle der zu bewältigenden
Unterrichtsstoffe dem Lehrer meistens für die Behandlung sittlicher
Fragen keine Zeit übrig lassen wird. Aus diesen Gründen
muß der Moralunterricht, der auf bestimmten Grundsätzen
sich aufbaut und bestimmte methodische Prinzipien zu
verfolgen hat, als besonderes Unterrichtsfach verlangt werden.
Der „weltliche" Sittenunterricht an der Sekundärschule wird
einmal kommen müssen, und wir Lehrer in allererster Linie
müssen für die Einführung und die richtige Gestaltung
desselben besorgt sein. Die Forderung, daß wir nicht nur Lehrer,
sondern auch Erzieher sein sollten, ist ja alt und abgedroschen ;

aber die Not unserer Tage hat auch diese Forderung neuerdings

zu einer brennenden gestaltet. Erst der besondere
Moralunterricht, der als Lehrfach im Stundenplan enthalten ist,
wird es uns ermöglichen, über die bloßen Anforderungen der
Schule und der Schuldisziplin hinauszugehen und die großen
Fragen des Lebens und der Lebensgestaltung in den Bereich
der unterrichtlichen Behandlung zu ziehen.

Der langen Darlegungen kurzen Sinn aber möchte ich in
den folgenden „Thesen" niederlegen:

1. Der gesamte Unterricht ist wieder viel mehr in den
Dienst der sittlichen Erziehung zu stellen.

2. Der Unterricht in der Sittenlehre an der Sekundärschule

ist vom Unterricht in biblischer Geschichte zu trennen
und dem Klassenlehrer zu übertragen.

3. Zur zweckmäßigen Gestaltung des Sittenunterrichtes
ist eine Art „Leitfaden" zu erstellen, der zugleich eine
Sammlung geeigneter Lesestoffe aus unserer Literatur zu
enthalten hat.




	Vom Moralunterricht auf der Sekundarschulstufe

