
Zeitschrift: Film : die Schweizer Kinozeitschrift

Herausgeber: Stiftung Ciné-Communication

Band: 53 (2001)

Heft: 8

Artikel: Alles göttliche Komödien

Autor: Knorr, Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


titel fantasy

Alles göttliche Komödien
Der Zorn war einer der Geburtshelfer des Phantastischen. Ihm verdanken wir
Supermänner, Gespenster und Mutanten - um uns von ihnen schaurig
faszinieren zu lassen

Zirkusillustration

Harry-Potter-
Filmplakat

«Final Fantasy»

Wolfram knorr

Irgend etwas stimmt nicht. Die Welt ist verrückt.
Beunruhigende Sätze wie «...seine Augen glitten
durchs Zimmer» oder «Der arme Bibney hat mal
wieder den Kopf verloren» oder «...ihre Augen folgten
ihm bis ganz ans Ende der Strasse und über dieWiese»,

konsternieren den Leser. Was wird da geschildert?
Augen, die über den Boden kullern? Ein Junge, der
seinen Kopf verliert, und Augen, die über Wiesen

fliegen können? Dem Leser und Ich-Erzähler wird
schwindlig. Er glaubt, eine fremde Macht sei dabei, die
Herrschaft über die Erde an sich zu reissen. Einzeller,
monozellulare Wesen! Entsetzlich!

"Augen auf!" heisst die hübsche Satire aus der Feder
des bedeutendsten amerikanischen Sciencefiction-
Autors Philip K. Dick, in der er mit Sprachbildern spielt,
die dem Rationalen eine Nase drehen. In solchen
Bildern drückt sich aus, dass wir uns permanent strecken,
über das Tatsächliche hinauswollen. Gleichzeitig
versichern wir uns der objektiven Wirklichkeit mit
Hilfskonstruktionen wie Kausalität, Empirie, Ordnung. Sie

geben uns Sicherheit. Wirklichkeit wird dadurch für
uns greifbar.

Homers «Ilias» ist ein Epos, das nur in Kreisen und
Symmetrien funktioniert, genau wie Dante sein Jen-

Das Phantastische richtete sich gegen ein
neues Phänomen: Wissenschaft und Technik

seits in klare Kreise zerlegte und dadurch fassbar für
den Leser gemacht hat. Mit Strophen (Gedichte),
Sätzen (Musik), Akten (Drama), Absätzen (Buch), mit
Gliederungen aller Art versichern wir uns der
rationalen Aufnahmefähigkeit. Zeit und Raum entgleiten
nicht. Sie sind klar strukturiert und nicht flüchtig und
unheimlich wie in jener haltlosen, begriffslosenWirk-
lichkeit, die wir im Alltag lieber verdrängen.

Aber dahinter (oder darunter) lauert auch die
klammheimliche Lust, diesem Korsett der Rationalität zu
entkommen und ins Phantastische zu driften. So wie die

Sprachbilder spontan zwischen den Ritzen des Rationalen

hervorsickern, will auch das Überwirkliche sich

von Zwängen befreien. Und es hat einen emotionalen
Helfer. Der Zorn ist der erste Schritt, sich aus dem
Rahmen des Rationalen zu sprengen. Er verlangt nach

Lösungen, die die profane, objektive Welt nicht bietet.

Der Traum vom Supermann
Edmond Dantès, der «Graf von Monte Christo» des

Alexandre Dumas, wird das Opfer einer üblen Intrige.
Er verschwindet im Kerker, von derWelt vergessen, die

er nicht mehr versteht. Sein Zorn gebiert Phantastisches:

Ein Mitgefangener verspricht ihm einen
Schatz, mit dem er sich an seinen Peinigern überirdisch

rächen kann. Der Roman spielt im 19. Jahrhundert,

als das Geld bereits regierte. In der Antike war das

noch anders: Aus dem zürnenden Willen des Achilleus
entsteht ein grösseres Schicksal als aus den biederen
Wünschen gewöhnlicher Männer. Achilleus ist gross,
stark, furchtlos und schnell, ein Supermann, dessen

Kräfte phantastisch sind.

Im zweiten Teil, der «Odyssee», ist es Odysseus, dessen

Name bezeichnenderweise auf «Unruhe» zurückgeht.
Er kann nicht rasten, ehe er seine aberwitzigen Abenteuer

zwischen Riesen und Sirenen beendet hat, dem
«dunkel wogenden Abgrund» entkommen ist. In
Sapphos Demeter-Hymnus verliert die Göttin der
Fruchtbarkeit ihre Tochter Persephone an Hades. Die
Mutter ist unversöhnlich und verdingt sich als Edel-

Amme für ein fürstliches Kind. Sie will es zum Gott
machen und stählt es deshalb, wenn die Eltern schlafen,
im Feuer.

Dantes Zorn gebar «Die göttliche Komödie». Odysseus'
Abstecher in die Unterwelt sind nichts im Vergleich zu

FILM 8/2001 25



fantasy

Hinaus aus der
Wirklichkeit: «Little
Nemo in
Slumberland»

Wilde
Kopfgeburten:

llias-lllustration

Dantes «Inferno»: «Die Hände hinten ganz verschnürt
mit Schlangen,/ Die durch die Lenden, Kopf und
Schwanz gestochen/ Und vorne sich zu einem Knoten

schlangen.» Dante schrieb nicht, wie damals üblich, in
Latein, sondern im Volgare, einem florentinischen
Italienisch. Das war unerhört und bedeutete eine Wendung

nach unten - zur Mundart und damit erstmals

zum Körperlichen. Es war eine gefährliche Hinwendung

zu einem tiefsitzenden Bedürfnis: der Faszination.

Der Anblick von Gewalt, Schmutz, Ekel erhielt eine
unterhaltsame Komponente. Das Überwirkliche wurde
anschaulich gemacht. Wenn es in Boccaccios «Deka-

meron» heisst: «Und sie, die mit acht Männern
vielleicht zehntausendmal geschlafen hatte, legte sich als

Jungfrau zu ihm und machte ihm glauben, sie sei es»,

ist der Körper befreit vom strafenden christlichen
Fatalismus eines Dante. Das Individuum hat sich
«gestreckt», die Götter verlieren an Kraft, der Zorn wird
von Spott und Heiterkeit abgelöst, das Phantastische
wird spielerisch instrumentalisiert.

Schock mit Maskeraden
In der europäischen Literatur kam es erst wieder mit
der Romantik zur Geltung, und wieder war es der Zorn,
der als Geburtshelfer diente: die Revolte gegen die

Aufklärung, gegen das rationalistische Weltbild. Die

griechische Kultur bis zum Mittelalter war vom
Wunderbaren überschwemmt als zornige Kompensation
des Unerklärbaren. Nun aber wird die Faszination des

Schauderhaften gezielt und bewusst eingesetzt. Im
Übermass des Rationalismus muss es sich Geltung
verschaffen. Die Spannung wird zum Grundmotiv. Einen

ersten Eindruck gab bereits 1704 Saint-Simon mit
seinen Auslassungen überWachsmasken, die sich zwei
makabre Herren anfertigen liessen, um die Gesellschaft

bei Hofe zu schockieren. Dabei trugen sie gleich
mehrere übereinander, damit bei Abnahme der ersten,
die nächste erschreckt und die dritte schockiert (wo ist
das wahre, echte Gesicht?). Saint-Simon verbürgt sich

für die Echtheit der Geschichte, auch wenn derartige
Allegorien und Märchen damals hoch im Kurs standen.

Die Maske blieb eines der Grundmotive phantastischer
Geschichten. Die Meisterwerke freilich entstanden
zwischen 1820 und 1850, von E.T.A. Hoffmann und Poe

über Gogol bis Dickens und Sheridan Le Fanu. In allen

Ländern vebreiteten sie sich und führten bald zu
einem eigenständigen Genre, das sich bis heute, von J.

R. R. Tolkien («Lord of the Rings») und Michael Ende

(«Die unendliche Geschichte») über Stephen King
(«Shining») bis zu Joanne K. Rowlings «Harry Potter»

grösster Beliebtheit erfreut. Auch hier bildeten sich -
unserem angeborenen Bedürfnis der Ordnung
entsprechend - zahlreiche Subgenres. Der ursprüngliche
«Zorn» wich bald einer routinierten Betriebsamkeit,
die alle Bedürfnisse nach phantastischem Lesestoff zu
bedienen wusste, vom Märchen über die Geistergeschichte,

den Horror bis zur Sciencefiction. Die
Launen der Einbildungskraft schienen grenzenlos.

Nur in der Sciencefiction-Literatur lebte der alte Zorn
noch einmal auf. Das Phantastische richtete sich gegen
ein neues Phänomen: Wissenschaft und Technik, die
unkontrollierte Wunder gebären, biologische Entdeckungen

machen und Angst hervorrufen. Ähnlich den
Romantikern revoltierten die Autoren gegen ein Weltbild,

dessen Hohepriester allerdings weder Götter
noch Geistliche mehr waren, sondern Wissenschaftler,
die nun die Gesellschaft im Würgegriff haben.

Hinein in die Kulturtakelagen
Auf einmal sind die alten Gespenster, «Untoten» und
«Automaten», durch genetische Experimente der
Neurochirurgie, gefährlich nahe gerückt. Das Phantastische

hatte neue Wirkungsbereiche, mit denen sie die
Gemüter erregen und schockieren konnte. Das Ende

der kreativen Sciencefiction-Literatur ging einher mit
dem neuen Bewusstsein, dass alles problematisch sei-
von der Geschlechter-Beziehung über die Ernährung
bis zum Sex - und folglich auch alles egal.

In diesem «grossen Raum des zynischen Wissens»

(Peter Sloterdijk) entwickelte sich in den USA eine

neue Form: «Fantasy», in der alle Elemente

durcheinandergerührt werden. Der deutsche Philosoph

Peter Sloterdijk drückte das so aus: «Wie Douglas
Fairbanks in der Kulturtakelage herumspringen, mit
gezogenem Säbel, einmal Sieger, einmal besiegt,
unberechenbar herumgetrieben auf den Weltmeeren
sozialer Entfremdung.»

26 FILM 8/200 1


	Alles göttliche Komödien

