
Zeitschrift: Film : die Schweizer Kinozeitschrift

Herausgeber: Stiftung Ciné-Communication

Band: 52 (2000)

Heft: 11

Artikel: Brainbuilding

Autor: Kühn, Heike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


körper

Brainbuilding
Dass der eigene Körper eine Gewissheit ist, merkt man vor allem an seinen grossen
und kleinen Gebrechen. Im virtuellen Wunderland jedoch stellt sich die Frage nach

Körper- und Realitätsbewusstsein vollkommen neu.

Heike Kühn

Woran erkennt man, fragt John Hustons 1973 entstandener

Film «The Mackintosh Man», ob ein Mann für
die mission impossible taugt? Die Antwort dieser

fingierten Überprüfung genretypischer Verhaltens- und

Wahrnehmungsmuster liegt in der Lässigkeit, mit der

Paul Newman in der Rolle des Gemusterten das

Verhörzimmer zu seinem ureigensten Terrain erklärt. So

wie Newman sich auf seinem Stuhl ausbreitet, während

seine Augen dem Stoizismus seines Körpers
widersprechen, so sieht einer aus, der überall zurechtkommt.

Nicht nur in der Welt des Kalten Krieges,
sondern auch in den Abgründen eines patriotischen (und
filmischen) Doppelagententums: Um einen
kommunistischen Spion zu entlarven, muss Newman als

vermeintlicher Dieb 14 Monate im Gefängnis absitzen.

Obwohl sein Körper den vertrauensbildenden
Knastritualen verhaftet bleibt, stellt der Mackintosh-

Mann für die Kamera die Demarkationslinie zwischen

Gut und Böse dar. Der Kinomann Newman trägt seine

Rolle wie der Mackintosh-Mann die seine: wie den

Auftrag, die «eigene» Identität zu überspielen und das

Publikum, das sich aufdas Paradox des unverwechselbaren

Wandels verlässt, durch die Masken der Handlung

hindurch mit dem typischen Newman-Blick zu

hypnotisieren. Was ihn qualifiziere, will die Tochter
des britischen Geheimdienstchefs Mackintosh von
dem Agenten wissen, den ihr Vater «einfach für den

Besten» hält. Zwischen Mackintoshs «Mann» und
seiner Tochter klärt sich diese Frage erwartungsgemäss.
Nur der Dialog macht daraufaufmerksam, dass Regisseur

John Huston die Problemlösungsstrategien des

Politthrillers ebenso thematisiert wie ein verändertes

Körperbewusstsein. Die Andeutungen der Schönen

lassen Newman kalt. Sie könne ja schlecht sagen, dass

sie scharfauf ihn sei, formuliert die höhere Tochter ihr
Begehren um. «Das», konnte Newman damals noch

sagen, «wäre doch wirklich mal was Neues».

War-ich-alles-Körper
27 Jahre später sitzt Newman in einem Rollstuhl und
lässt sich in der Rolle des Siebzigjährigen Bankräubers

Henry mal wieder nicht aus der Ruhe bringen. Auch
dann nicht, wenn Linda Fiorentino in Marek Kanievs-

kas Film «Where theMoney Is» als ambitionierte
Krankenschwester aufHenrys Schoss den Sitz ihrer Strapse

korrigiert. Jede Geste aufs Wesentliche zurückzudrängen,

jede Bewegung herauszumeisseln aus dem

Permafrost eines Kenn-ich-alles-, War-ich-alles-Kör-

pers, hat Newman berühmt gemacht. Der Schlaganfall,

den Henry, die Bankräuberlegende, simuliert, um
vom Gefängnis ins Altersheim verlegt zu werden, steigert

die Körperhaltung der Kinolegende Newman zur
(Erfolgs-)Geschichte. Oldies, butgoldies, feiern die

Repräsentanten der Charakterfalte derzeitTriumphe,
indem sie sich auf ihr Image besinnen. Die Zurücknahme

ihrer Virilität erweist sich als List oder kokett
einkalkulierter Lacheffekt. Ikonen wie Newman und
Robert Redford mögen körperliche Probleme haben und
sie als erfahrene Liebhaber und Gentlemengauner so

nonchalant ausspielen wie Henry, der Geriatrie-Ausbrecher.

Probleme mit ihrem Körper haben sie nicht:
Immer noch sind sie darauf abonniert, den Körper als

besten Freund des Mannes auszuspielen.
Dass Körper im Kino immer nur Körperbilder sind,

wissen auch die silberhaarigen «Space Cowboys»

James Garner, Donald Sutherland, Tommy Lee Jones

und Clint Eastwood, auf deren Westerner-Tugenden
sich in Clint Eastwoods jüngstem Film Amerika noch

an der Stratosphärengrenze verlässt. Anders als ihre
im Wunderland des morphings und in den Zerrspiegeln

einer Medienrealität bald deformierten, bald
mythisch überformten Erben, haben die fraglos
erotischen Heldenopas die Lizenz zur ganzheitlichen
Illusion. Geradezu gemütlich wirkt die Kinoversion des

altmodischen Leib-Geist-Dualismus, wenn einer wie
Eastwood in «The Bridges of Madison County» (1995)

weiterziehend Seele und Sehnsucht bei der verheirateten

Geliebten zurücklässt.

Elektrolytische Versklavung
Ein Restwelt-Erretter wie der Computerexperte Neo,

der sich als Erlöser einer fast vergessenen «Realität»

entpuppt, muss sich in «TheMatrix» erst einmal damit
vertraut machen, dass seineVorstellungvon Wirklichkeit

und Körperlichkeit auf Sinnestäuschung beruht.
An Körperbewegungen, wie sie die angegrauten Char-

meure aus konkretistischen, vorvirtuellen Zeiten pflegen,

gar nicht zu denken. Die Auflösung der

Körpergrenzen durch die Schnitt-Techniken und metamor-
photischen Übergriffe der neuen bildgebenden Ver-

Das hyperrealistische
Computerspiel
«existenz» speist
sich aus dem
Nervensystem des
Spielers. Jennifer
Jason Leigh gefällts.

18 FILM 11/2000



Keanu Reeves in
«The Matrix»

fahren reflektiert der Film der Gebrüder Wachowski

bezeichnenderweise als post-apokalyptisches Szenario.

Intelligente Maschinen haben die Erde vernichtet
und den Menschen als Nutztier in Besitz genommen.
In einem monströsen System vernetzter Gebärmütter

wiegt sich die Menschheit in ein und demselben

Traum: dass die Welt, wie wir sie kennen, existiert.

Elektrische Impulse manipulieren die Hirne der nie zu
Ende Geborenen. Datenübertragung als Form einer

elektrolytischen Versklavung, Kommunikation als

rauschähnlicher Input einer Technik, die den
Menschen überwundenhat: In der Pixel-Fata-Morgana der

Matrix, die an die grenzverwischende Hyperrealität
des special-effects-Kinos gemahnt, zählt nicht die

Menschheit, sondern das (Kino-)Bild, das sie sich von
sich macht.

Der tyrannischen Illusion der Matrix setzen die

Freidenker um Neo (Keanu Reeves), die eigentlich ihre

Körper befreit haben, eine Religion entgegen, die

morphingheisst. Während ihreverletzlichen Körper in
der grauen Wirklichkeit zurückbleiben, vollbringen
die elektronischen Astralleiber der Rebellen in der

Matrix wahre Wunder. An Stelle des Bodybuildings,
das verspätete Gladiatoren auf sich nehmen, verwandelt

computergespeistes Brainbuilding einen schüch-

FILM 11/2000 19



körper

ternen Erkenne-dich-selbst-Typen wie Neo zum
kugelabweisenden Messias. Was sagt das über das

Körpergefühl einer Generation aus, der sich inWissenschaft

und Technik die Grenzen des Gegebenen,

Geglaubten und Gewussten entziehen wie einer

computertomografischen Aufzeichnung der Sitz der
Seele?

in den Sümpfen der Virtualität
David Cronenbergs «Crash» (1995) erzählt von
Menschen, die weder die Einsichten der Psychoanalyse
noch die einer invasiven, den inneren Körper sichtbar
machenden Medizin zu sich kommen lässt. Erst wenn
sie ihren Körper zu Schrott gefahren haben, wenn Pro -

thesen ihr Fleisch ins Apparathafte verlängern, kommen

dieAutoeroten sich näher. «Crash» inszeniert den

Lustgewinn der verunfallten Postmoderne als

Bekenntnis zum Bruchstückhaften. «eXistenZ», Cronenbergs

nachfolgender Film, relativiert die Gewaltsamkeit

der aufeinander zu rasenden Singlemotoren als

veraltete Kennenlerntechnik. In «eXistenZ» braucht
der Mensch lediglich einen «Bioport», eine künstliche

Öffnung am Rücken, die wie ein drittes Geschlecht für
Kabelfreaks und andere Aliens aussieht, sowie eine

biotechnoide Nabelschnur, um sich an die weichteil-

mässig wabbelnden, bei Berührung lustvoll schmatzenden

Spielkonsolen der Zukunft anschliessen zu
können.

Einmal verkuppelt, speist sich das hyperrealistische

Computerspiel aus dem Nervensystem des

Spielers. Wer Sex hat in den Sümpfen der Virtualität,
die das Spiel im Schauspiel eines ebenso reflexivenwie

illusionswilligen Kinos hervorbringt, saugt an sich

selbst. Abgeschnitten von seinem «realen» Körper
wird Onan zum Barbar. Wie leicht das Töten geht,

wenn es unwirklich scheint, zeigt das Gastspiel für

Medienphobiker, das «eXistenZ» gewährt, ohne eine

andere Schuld als die jahrtausendealte des tödlichen
Gedankens zu finden.

Ausgerechnet Paul Verhoeven glaubt inzwischen
die Frage nach dem mörderischen Zusammenhang

von Körper-, Realitäts,- und Integritätsverlust neu
stellen zu müssen. Sein «Hollow Man» (FILM 9/2000)

begeht als unsichtbarer Voyeur zunächst nur die

Zudringlichkeit jedes Kinogängers, verlegt sich dann als

20 FILM 11/2000

Doktor Hybris & Doktor Hide allerdings auf
Blutorgien, die die scheinheilige Kritik des

Spektakelspezialisten Verhoeven durchsichtiger als seinen von
Grössenwahn ausgehöhlten Mörder aussehen lassen.

«The Matrix» und «eXistenZ» schaffen künstliche Welten,

in denen der von wahr gewordenen Utopien
befremdete, aus dem Paradies unantastbarer Körper-
gewissheit vertriebene Mensch dem Schatten seiner

selbst begegnet oder sich zum Gottwesen stilisiert.

Womit das Thema so alt wie das Kino wäre.

Gesicht in der Nährlösung
Wählen die Wachowskis und Cronenberg das passagère

Neben- und Ineinander von Realität und Fiktion,
das schon Méliès' phantastische Reisen ermöglichte,
steht ein Film wie John Woos «Face/Off>> (1997) in der

Tradition des caligareskenldentitätsverlusts. Der FBI-

Agent Sean Archer (John Travolta) fährt in Woos zum
Spaltprozess mutierten Thriller mit seinem Sohn

Karussell, als ihn der Terrorist Castor Troy (Nicolas Cage)

aufs Korn nimmt. Der Schuss tötet das Kind. Archer
überlebt und schwört Rache. Jahre später geht Archer

aus einer Schiesserei mit Troy als Sieger hervor. Doch
der (scheinbar) tote Troy ist schrecklicher als der
lebende. Wo die notorische Bombe tickt, weiss ausser

Troynur sein Bruder. Damit dieser an der Echtheit des

Wiederauferstandenen keine Zweifel hegt, wird dem

Killer im Koma das Gesichtvom Kopfgelöst. «Face off»,

ein Verfahren, das Frankensteins Begehrlichkeit
geweckt hätte, ermöglicht die Transplantation der
mörderischen Züge aufArchers ehrliche Haut.

Der Film, der mit dem Rollentausch von Gut und
Böse dieAmbivalenz eines ganzen Genres radikalisier-

te, versetzt den Regisseur in die Rolle des gottgleichen
Chirurgen. Die Gesichter, die John Travolta und Nicolas

Cage fortan ziehen, sind vermeintlich nicht mehr
Bestandteil einer äusserst flexiblen Darstellung,
sondern Resultate einer (Kino-)Operation am offenen
Bild. Unterdessen erwacht der gesichtslose Mörder

aus dem Koma. Da Travoltas Gesicht in einer Nährlösung

neben ihm schwimmt, liegt fürTroynichts näher,
als umgekehrtArcher zu werden. Die Verhältnisse, die

den Bösen in der Ganzkörpermaske des Guten freisetzen

und zum moralischen Superman aufsteigen
lassen, während der Held mit den innerenWerten an sein



terroristisches Äusseres gefesselt ist, potenzieren sich

im Spiegel der heillos amerikanischen Familie. Der

verdächtig neueArcherbeglückt Mrs. Archerundlieb-

äugelt schon mit derTochter, als den beiden dämmert,
dass Väter nicht solche Tausendsassas und Casanovas

sind. Die Frauen, die tiefer blicken, geben dem braven

Ehemann und Bürger, der mit der Fassade des Bösen

immerhin die Wonnen des Egoismus kennen gelernt
hat, die Identität des selbstlosen Familienvaters
zurück. Um sein Gesicht zurückzubekommen muss

Archer-Troy eine filmische Psychoanalyse durchlaufen,

die die Sache mit dem Wiederholen, Durcharbeiten

und Bewältigen als Jagd aufden Fremden mit dem

eigenen Gesicht inszeniert.

Split-Screen-Generation
Die Persönlichkeitsspaltung, die John Woo auf die

Oberfläche des Körpers projiziert, versenkt David

Finchers «Fight Club» (1999) tief ins Innere, in die

Katakomben und Labyrinthe der Synapsen und
Hirnzellen. Erst kurz vor dem (selbst-)mörderischen Finale

offenbart sich dem Betrachter die Zerrissenheit des

Sympathieträgers. Ich ist ein Anderer - dieses Gefühl

nimmt der Film so wörtlich, dass der von Edward

Norton gespielte Erzähler, graumäusigundvon einem

vorbildlichen Konsumentendasein beinah zu Tode

gelangweilt, in dem unberechenbaren Tyler (Brad

Pitt) tatsächlich einen belebenden Gegenpol gefunden

haben könnte. Der Spiessbürger und der Terrorist
teilen sich indessen ein und denselben Körper: Ein

Ringen um die Identität dieses eigenschaftslosen,
sexuell wie emotional unentdeckten und unbesetzten

Körpers setzt ein, das mehr als verrückt ist. So

aufdringlich ist Brad Pitts schweiss- und bluttriefende

Präsenz, dass er als der Andere im Bild bleibt, obwohl
die Psychose des Erzählers ihn als Anderes verrät: Als

Splitterbombenego einer unzentrierten Split-Screen-
Generation. Der Körper des young urban softie, um
den es in «Fight Club» vermeintlich an erster Stelle

geht, ist nichts als der Kriegsschauplatz einer von
Körperbildern überblendeten Psyche.

Heike Kühn lebt in Frankfurt am Main. Sie
arbeitet als freie Autorin unter anderem für
«Die Zeit», die «epd-Film» und die «Frankfurter

Rundschau».

FILM 11/2000 21

Ringen um die Identität:
Edward Norton und Meat
Loaf in «Fight Club» (rechts);
Nicolas Cage und John
Travolta in «Face/Off» (unten)

WtÉÊÊÈHBk

«Face/Off», der mit dem Rollentausch von Gut
und Böse die Ambivalenz eines ganzen Genres
radikalisierte, versetzt den Regisseur in die
Rolle des gottgleichen Chirurgen


	Brainbuilding

