Zeitschrift: Film : die Schweizer Kinozeitschrift
Herausgeber: Stiftung Ciné-Communication

Band: 52 (2000)

Heft: 8

Artikel: Ein krankhafter Zug ins Perverse?
Autor: Hediger, Vinzenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

voyeurismus

Ein krankhafter Zug ins Perverse?

Eigentlich ist es anriichig, doch plétzlich schauen alle hin: Im Zusammenhang mit Skandalfilmen wie
«Baise-moi» und Reality-TV-Shows wie «Big Brother» ist in letzter Zeit wieder viel von Voyeurismus die
Rede. Anlass fiir einige Uberlegungen zu einem viel strapazierten Begriff.

Vinzenz Hediger

Was tun wir, wenn wir uns ein Fernsehprogramm wie
«Big Brother» anschauen oder einen Film wie «Baise-
moi», eine franzosische Romanverfilmung mit Porno-
darstellerinnen in den Hauptrollen? Verhalten wir uns
insolchen Situationen als Voyeure? Werden wir durch
unseren Medienkonsum iiberhaupt immer mehr zu
Spannern, die am Geschehen der Welt nur noch von
der Warte des Beobachters teilnehmen kénnen?
Glaubt man dem medien- und kulturkritischen Feuil-
leton, dann trifft dies gerade auf die verschiedenen
Formate des «Reality-TV» zu, namentlich auf Sende-
gefdsse wie «Big Brother», die neuerdings auch in den
USA grosse Erfolge feiern. Bemerkenswert an solchen
Uberlegungen ist, dass sie letztlich auf eine Pathologi-
sierung hinauslaufen: Wenn Film und Fernsehen uns
indie Voyeurposition zwingen, dann hataller Medien-
konsum einen krankhaften Zug ins Perverse. Gerade
weil eine solche These so radikal erscheint, muss sie
sich allerdings der Frage stellen, ob da auch wirklich
etwas dran ist.

Der sichtbare Mensch

Dass Kino und Schaulust aufs Engste verkniipft sind,
davon ist immerhin auch die Filmtheorie immer
schon ausgegangen. Der Wiener Publizist und Schrift-
steller Béla Baldzs schrieb 1924 mit «Der sichtbare
Mensch» den ersten Entwurf einer Theorie des Kinos
als Kunstform. Die kulturelle Bedeutung der Film-
kunst, so Baldzs, liege darin, dass die fotografische Re-
produktion menschlicher Akteure beim Publikum ein
verloren gegangenes Sensorium fiir Gebdrden- und
Korpersprache wieder schirfe. Baldzs weist aber auch
daraufhin, dass Schaulust eigentlich das primére Ver-
gniigen am Kino sei. Nicht «geeichte Kunst» mache
den Reiz des Kinos aus, sondern sein Zirkushaftes, das
Spektakuldre und die Attraktionen, an denen die
Schaulust sich festmache. Fiir die frithen Trickspiele-
reien von Georges Méliés gilt dies ebenso wie fiir zeit-
genossische Mainstreamfilme. Zwischen dem Sau-
rierbeschauen in «Jurassic Park» (1993) und einem
Zoo- oder Zirkusbesuch besteht kein Wesensunter-
schied, und wenn sich Robert DeNiro fiir die Rolle in
«Raging Bull» (1979) zwanzig Kilo Lebendgewicht
anfrisst, dann setzt er damit die Tradition von Jahr-

22 FILM 8/2000

Die Komplizenschaft von Kino und Voyeurismus zieht
sich wie ein roter Faden durch die Filmgeschichte.
Dabei taucht immer wieder der Vorwurf der Porno-
grafie auf. Aktuellstes Beispiel: «Baise-moi» von
Virginie Despentes und Coralie Trinh Thi (mit Rafféla
Anderson, links, und Karen Bach), der in Frankreich nur
in Pornokinos gezeigt werden darf, am Filmfestival von
Locarno aber im Wetthewerb zu sehen ist.

marktsattraktionen wie «Die dickste Frau der Welt»
fort.

Machtvolle Erregung

Auf Spektakel und Attraktionen allein allerdings be-
schrankt sich die Schaulust im Kino nicht. In einem
Text tiber «Kino und Schaulust» aus dem Jahr 1910 er-
klart der Berliner Publizist Walter Serner die Befriedi-
gung der Schaulust schlechterdings zum Wesen des
Kinos. «Nichtdie harmlose», so Serner, «der nur Bewe-
gung oder nur Farbe oder beides alles ist, sondern die,
welche eine furchtbare Lust ist und nicht weniger ge-




Die Faszination des
Gewohnlichen: «Big
Brother» ist iiberall
dabei.

waltigist als die tiefste; die im Blut fiebert und es brau-
sen macht, bis jene unergriindbar machtvolle Erre-
gung durch das Fleisch rast, die aller Lust gemeinsam
ist.» Serner zieht eine Traditionslinie vom rémischen
Zirkus iiber «Richtplatz und Scheiterhaufen des Mit-
telalters» und die 6ffentlichen Gewaltexzesse der fran-
zosischen Revolution bis zu den Schldgereien und
Verfolgungsjadgen des Unterhaltungsfilms, um den
plotzlichen und {iberwéltigenden Erfolg des Kinos im
Deutschland der Zehnerjahre zu erkldren. Serner ver-
steht das Kino als psychohygienische Maschine, als
Apparat zur Seelenreinigung oder Katharsis im aristo-
telischen Sinn, nur sind es bei ihm nicht noble Affekte,
die da abgefiihrt und aufgelost werden, sondern bei-
spielsweise die Wollust des Verbrechers. «Das Verbre-
chen wird projiziert, und die Wollust, die der wirkliche
Verbrecher auskostet, teilt sich dem Zuschauer mit
und schafft so seinen rudimentédren Urtrieben die Be-
friedigung im Bilde.»

Voyeuristischer Apparat

Dem derzeitigen feuilletonistischen Verstdndnis des
Zusammenhangs von Medien und Schaulust noch
ndher kommt die psychoanalytische Filmtheorie der
Siebzigerjahre. Autoren und Autorinnen wie Christian
Metz oder Laura Mulvey verstehen das Kino weniger
als psychohygienische Maschine wie Serner. Sie defi-
nieren den Zusammenhang von «Urtrieben und Be-
friedigung im Bilde» etwas anders und definieren das
Kino als voyeuristischen Apparat. Mit Voyeurismus ist
dabei, ganz im Sinne Freuds, eine sexuelle Perversion
gemeint. Der Voyeur sucht ja bekanntlich die sexuelle
Befriedigung nicht im Akt der Penetration, sondern er
bleibt — aus Scheu oder sonstwie durch eine Entwick-
lungsneurose bedingt - gleichsam im Vorstadium
stecken. Er begniigt sich mit dem Beschauen des Ob-
jektes seiner Lust, meist aus einer gesicherten, eigene
Aktivitdt nicht verlangenden Position. Belege fiir ihre
Lesart des Kinos suchen die psychoanalytischen Film-
theoretiker nicht zuletzt in Filmen, die Spielarten die-

ser Perversion mehr oder weniger offen thematisie-
ren: Die Werke Alfred Hitchcocks etwa oder Michael
Powells «Peeping Tom» von 1960. James Stewart, der
in «Rear Window» (1954) mit eingegipstem Fuss in ei-
nem Rollstuhl sitzt und wie ein Kinozuschauer durch
ein Fernrohr seine Nachbarn im Hinterhof bespaht:
ein Invalider (ein Impotenter?), der sich davor fiirch-
tet, seine Freundin heiraten zu miissen, und der
prompt in Lebensgefahr gerit, als er seine gesicherte
Voyeurposition verldsst und ins observierte Gesche-
hen eingreifen will. In «Peeping Tom» wiederum spielt
Karl-Heinz Bohm einen Frauenmérder, der seine Op-
fer filmt, wiahrend er sie umbringt. Wo Jimmy Stewart
zum Zeichen seiner voyeuristischen Impotenz noch
einen Gips trug, da ldsst Karl-Heinz Bohms Killer sei-
nen Voyeurismus in Gewalt umschlagen und tiber-
windet seine Impotenz, indem er sich einer Penetra-
tionsprothese bedient: Er ersticht seine Opfer mit ei-
nem Stilett, das in das Stativbein seiner Kamera einge-
baut ist.

Diskriminierender Mannerblick

Werden solche Filme von der psychoanalytischen
Kritik gemeinhin als Symptome einer Komplizen-
schaft von Kino und Voyeurismus gelesen, so geht die
Filmtheoretikerin Laura Mulvey noch einen Schritt
weiter. Fiir sieist diese Komplizenschaft nicht zufallig,
sondern grundlegend. In einem folgenreichen Text
aus dem Jahr 1976, «Visual Pleasure and Narrative Ci-
nemav, stellt sie die These auf, dass das klassische Er-
zéhlkino insgesamt voyeuristisch sei: Es inszeniert
den ménnlichen Blick auf den weiblichen Kérper und
degradiert — darin dem Pornofilm immer schon ver-
wandt - ihn zum blossen Objekt der Beherrschung
und der Lust fiir den ménnlichen Zuschauer. Das
Hollywoodkino als Instrument des sexistischen, dis-
kriminierenden Ménnerblicks also: Mulveys These ist
mit Bedacht polemisch zugespitzt und sie spielte in
der feministischen Diskussion der Siebziger- und
Achtzigerjahre eine wichtige Rolle, schirfte sie doch

FILM 8/2000 23



voyeurismus

den Blick fiir die Art und Weise, wie im Kino Frauen-
figuren inszeniert werden. Mulveys These hat aber
auch zwei Schwéchen. Zum einen lésst sich mit Chri-
stine Noll Brinckmann fragen, ob im Kinosaal iiber-
hauptjene Privatheitherrscht, die zur Voyeurposition
gehort. Zum anderen tendiert Mulvey dazu, Freuds
Begriff des Voyeurismus zu iiberdehnen: Sie beschreibt
nicht mehr nur eine individuelle Perversion, sondern
einen kollektiven, gesamtkulturellen Zustand.

siinde, Schuld und Scham

Von einer solchen Perversion der Kultur ist auch die
Rede, wenn das medienkritische Feuilleton im Zu-
sammenhang mit Medienphédnomenen wie der
Reality-Show «Big Brother» von Voyeurismus spricht.
Der Tonfall ist dabei allerdings nicht feministisch-
kampferisch wie derjenige Mulveys, sondern meist
zutiefst moralisierend. Der Rekurs auf Freuds patho-
logisches Voyeurismus-Verstandnis dient in diesem
Kontext dazu, dem Diskurs seine besondere morali-
sche Schirfe zuverleihen. Die Position des Voyeursist,
wie gesagt, stets eine private, intime und zurtickgezo-
gene. Wer nun, wie etwa die «Big Brother»-Zuschauer,
beim Lustgucken erwischt und ans Licht der Offent-
lichkeit gezerrt wird, findet sich unversehens in der
Position dessen wieder, vom dem erwartet wird, dass
er sich schamt. Das medienkritische Feuilleton erfiillt
also mit der Verkniipfung von Voyeurismus und
Reality-TVletztlich nur seine althergebrachte seelsor-
gerische Pflicht, akzeptable dsthetische Erfahrungen
von inakzeptablen zu unterscheiden: Populdre Ver-
gniigen werden in siind- und schuldhafte umgedeutet
und moralisch abqualifiziert.

Virtuelles Platzetauschen

Das Voyeurismuskonzept eignet sich aber durchaus
auch fiir die Analyse von Phdnomenen wie «Big Brot-
her», die nicht aufein moralisches Urteil hinauslaufen
soll. Freuds Voyeurismusverstindnis und Serners
Schaulustkonzept haben eines gemeinsam: Sie gehen
aus von einer Vertauschbarkeit von Zuschauer- und
Objektposition. Serner beginnt die Passage iiber die
Wollust des Morders im Film, die sich dem Zuschauer
als «Befriedigung im Bild» mitteilt, mit einem Verweis

24 FILM

8/2000

auf Goethe und dessen Aussage, dass es kein Verbre-
chen gebe, von dem er sich nicht vorstellen kénne, es
selbst begangen zu haben. «Befriedigung im Bild» ist
nur moglich, weil und wenn ich mir vorstellen kann,
selbst zu tun, was ich beobachte. Das Funktionieren
der psychohygienischen Maschine Kino basiert also

fiir Serner darauf, dass Beobachter und Beobachteter-

potenziellihre Pldtze tauschen konnen und es virtuell,
in der mentalen Rekonstruktion der gezeigten Welt
durch den Zuschauer, in der einen oder anderen Form
immer auch tun. Dieses virtuelle Pldtzetauschen ist
eine Spielartdessen, was man mit einem weiteren pro-
blematischen, weil vagen Begriff «Identifikation»
nennt. Fiir die Psychoanalyse wiederum bilden
Voyeurismus und Exhibitionismus immer ein Paar,
und unter gegebenen Umstdnden schldgt die eine
Haltung in die andere um, wird Schaulust zu Zeige-
und Schamlust und umgekehrt.

Ein solches Zusammenspiel von Schaulust und
Schamlust und der zugehorige Kitzel einer moglichen
Vertauschbarkeit der Positionen sind es auch, die
Reality-Shows wie «Big Brother» ihren Reiz verleihen.
Natiirlich befriedigt «Big Brother» auch sexuelle Neu-
gier und Schaulust. Die Frage, ob ein Kandidaten-
parchen es nun vor laufender Kamera getrieben habe,
beschiftigte die «Bildzeitung» mehrere Titelseiten
lang, und als Verona Feldbusch den Kandidaten einen
Blitzbesuch abstattete, stand fiirs Publikum die Frage
im Vordergrund, ob man das bolivianisch-deutsche
«It»-Girl denn auch nackt zu sehen kriegen wiirde. Dass
die Kandidaten und Kadidatinnen sich beim Eintritt in
die Wohncontainer einem strengen Hausreglement
unterwerfen mussten, verleiht der ganzen Versuchsan-
ordnung tiberdies eine zusitzliche sadomasochisti-
sche Note, ebenso wie die Tatsache, dass die Zuschauer
tiber das Geschick der Kandidaten bestimmen.

Slatko, c’est moi

Der Erfolg der Sendung hétte aber so umfassend nicht
sein kdnnen, wiirden nicht noch andere Faktoren hin-
einspielen. Das Fernsehen verfiigt {iber die Zauber-
macht, aus ganz gewohnlichen Leuten unendlich inter-
essante Menschen zu machen, und zwar nur dadurch,
dassesseine Kamerasaufsierichtet. Gerade aberweil es

Der Kitzel des intimen Augenblicks: Das
Fernsehen spielt in Sendungen wie «Big
Brother» (oder seinem spanischen Pen-

dant «Grande hermano») mit Schaulust

und Schamlust.




das Gewohnliche interessant macht — im Unterschied
zum Mainstream-Kino, dasin den meisten Fallen damit

befasstist, das Aussergewthnliche glaubwiirdig zu ver-
anschaulichen -, bietet das Fernsehen Raum fiir die
Fantasie der Zuschauer, sie selbstkénnten in der Positi-
onder Beobachteten sein und ebenso wie diese Gegen-
stand eines umfassenden offentlichen Interesses. Die
Selbstdarstellung des Betrachteten im Fernsehen ist
letztlichimmer auch die Selbstdarstellung des Betrach-
ters. Sie konnten und kénnen ihre Pldtze vertauschen,
denn es reicht fiir alle, und besondere Fahigkeiten sind
nicht vonnéten: Interessant ist jeder aufgrund dessen,

was er ist und ohnehin schon tut. Ist das Kino eine
psychohygienische oder voyeuristische Maschine, so
ist das Fernsehen die Maschine der demokratisierten
Selbstbespiegelung: Jeder kann ein Star sein, jeder ist
ein Star, vorausgesetzt, andere potenzielle Stars
schauen zu (und vorausgesetzt, er oder sie erfiillt das
Anforderungsprofil der
Nicht «Madame Bovary, c’est moi», sondern «Slatko,

Fernsehproduzenten...).

c’est moi» ist die Zuschauerhaltung, die «Big Brother»
tiberhaupt erst moglich macht.

Demokratisierung von Ruhm

Die Umkehrbarkeit der Positionen von Beobachtern
und Beobachteten hat aber nicht nur einen sexuellen
Unterzug, sie hat auch eine politische Dimension. Im
Zusammenhang mit «Big Brother» tauchten an
Zeitschriftenkiosken Publikationen auf, die Berichte
und Illustrationen rund um die Instant-Stars aus dem
Wohncontainer enthielten. Interviews mit Slatkos Fit-
ness-Trainer, Frisurentipps von Alex und dergleichen
mehr gab es darin zu lesen. Diese Publikationen hat-
ten etwas Parodistisches. In Themensetzung und Auf-
machung «Gliickspost» und «Gala» vergleichbar, han-
delten diese Magazine nicht von Adligen und Schla-
gersdngern, sondern eben von den ganz gewohnli-
chen Leuten aus der Reality-TV-Show. Darin steckt
zum einen ein karnevalesker Positionswechsel zwi-
schen Herren und Knechten, wie ihn etwa Daniel
Schmid in «Heut nacht oder nie» (1972) durchspielte.
Zum anderen aber driickt sich darin auch etwas ande-
res aus: eine neue Stufe der Demokratisierung von
Ruhm. In vormodernen Zeiten waren Leute berithmt
allein kraft ihrer sozialen Rolle. Das gilt beispielsweise
fiir Adlige und Koénige. Moderne Beriihmtheiten
mussten sich, wie Leo Braudy in seiner Kulturge-
schichte des Ruhms «The Frenzy of Renown», aus-
fithrt, durch Performances, durch ein aktives Ausfiil-
len ihrer Rollen beweisen. Filmschauspieler oder
Sportler etwa sind Beispiele dafiir. Im Zeitalter von
Reality-TV hingegen hilt das Publikum alle Karten in
der Hand. Es produziert Berithmtheiten alleine kraft
seiner Aufmerksamkeit, seiner quantifizierbaren Zu-
wendung zu bestimmten Formen der televisiven
Selbstdarstellung gewohnlicher Leute.

Diese Demokratisierung der Maschinerie des
Ruhmskommtauchschonim Titel des erfolgreichsten
Reality-TV-Formats zum Ausdruck — ebenso wie tibri-
gens auch die Umkehrbarkeit von Beobachter- und
Beobachtetenpositionen. Der Titel «Big Brother»
nimmt Bezug auf George Orwells «1984» und die Visi-
on des totalen Uberwachungsstaats. Der Bezug ist al-
lerdingsironischer Natur. Esist nicht die breite Masse,
dieiberwachtwird, sondern das Publikum, das «iiber-
wacht». Vielleichtliegt es daran, dass das medienkriti-
sche Feuilleton auf Reality-TV so nervos reagiert.
Denn je stdrker sich das Publikum durch interaktive
Programme wie «Big Brother» seines potenziell gestal-
tenden Einflusses auf die Popularkultur bewusst wird,
desto weniger wird es sich veranlasst sehen, den An-
spruch des Feuilletons auf moralische Beurteilung
und dsthetische Kanonbildung zu akzeptieren.

FILM 8/2000 25



	Ein krankhafter Zug ins Perverse?

