
Zeitschrift: Film : die Schweizer Kinozeitschrift

Herausgeber: Stiftung Ciné-Communication

Band: 52 (2000)

Heft: 8

Artikel: Ein krankhafter Zug ins Perverse?

Autor: Hediger, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


voyeurismus

Ein krankhafter Zug ins Perverse?
Eigentlich ist es anrüchig, doch plötzlich schauen alle hin: im Zusammenhang mit Skandalfilmen wie
«Baise-moi» und Reality-TV-Shows wie «Big Brother» ist in letzter Zeit wieder viel von Voyeurismus die
Rede. Anlass für einige Überlegungen zu einem viel strapazierten Begriff.

Die Komplizenschaft von Kino und Voyeurismus zieht
sich wie ein roter Faden durch die Filmgeschichte.
Dabei taucht immer wieder der Vorwurf der Porno-
grafie auf. Aktuellstes Beispiel: «Baise-moi» von
Virginie Despentes und Coralie Trinh Thi (mit Raffëla
Anderson, links, und Karen Bach), der in Frankreich nur
in Pornokinos gezeigt werden darf, am Filmfestival von
Locarno aber im Wettbewerb zu sehen ist.

Vinzenz Hediger
Was tun wir, wenn wir uns ein Fernsehprogramm wie

«Big Brother» anschauen oder einen Film wie «Baise-

moi», eine französische Romanverfilmung mit
Pornodarstellerinnen in den Fiauptrollen? Verhaltenwir uns

in solchen Situationen als Voyeure? Werden wir durch

unseren Medienkonsum überhaupt immer mehr zu

Spannern, die am Geschehen der Welt nur noch von
der Warte des Beobachters teilnehmen können?

Glaubt man dem medien- und kulturkritischen Feuilleton,

dann trifft dies gerade auf die verschiedenen

Formate des «Reality-TV» zu, namentlich auf Sende-

gefässe wie «Big Brother», die neuerdings auch in den

USA grosse Erfolge feiern. Bemerkenswert an solchen

Überlegungen ist, dass sie letztlich aufeine Pathologi-

sierung hinauslaufen: Wenn Film und Fernsehen uns

in dieVoyeurposition zwingen, dann hat aller Medienkonsum

einen krankhaften Zug ins Perverse. Gerade

weil eine solche These so radikal erscheint, muss sie

sich allerdings der Frage stellen, ob da auch wirklich
etwas dran ist.

Der sichtbare Mensch
Dass Kino und Schaulust aufs Engste verknüpft sind,

davon ist immerhin auch die Filmtheorie immer
schon ausgegangen. Der Wiener Publizist und Schriftsteller

Béla Balâzs schrieb 1924 mit «Der sichtbare

Mensch» den ersten Entwurf einer Theorie des Kinos
als Kunstform. Die kulturelle Bedeutung der
Filmkunst, so Balâzs, liege darin, dass die fotografische
Reproduktion menschlicher Akteure beim Publikum ein

verloren gegangenes Sensorium für Gebärden- und

Körpersprache wieder schärfe. Balâzs weist aber auch

daraufhin, dass Schaulust eigentlich das primäre
Vergnügen am Kino sei. Nicht «geeichte Kunst» mache

den Reiz des Kinos aus, sondern sein Zirkushaftes, das

Spektakuläre und die Attraktionen, an denen die

Schaulust sich festmache. Für die frühen Trickspielereien

von Georges Méliès gilt dies ebenso wie für
zeitgenössische Mainstreamfilme. Zwischen dem
Saurierbeschauen in «Jurassic Park» (1993) und einem

Zoo- oder Zirkusbesuch besteht kein Wesensunterschied,

und wenn sich Robert DeNiro für die Rolle in

«Raging Bull» (1979) zwanzig Kilo Lebendgewicht
anfrisst, dann setzt er damit die Tradition von Jahr-

22 FILM 8/2000

marktsattraktionen wie «Die dickste Frau der Welt»

fort.

Machtvolle Erregung
Auf Spektakel und Attraktionen allein allerdings
beschränkt sich die Schaulust im Kino nicht. In einem

Text über «Kino und Schaulust» aus dem Jahr 1910

erklärt der Berliner Publizist Walter Serner die Befriedigung

der Schaulust schlechterdings zum Wesen des

Kinos. «Nicht die harmlose», so Serner, «der nur Bewegung

oder nur Farbe oder beides alles ist, sondern die,

welche eine furchtbare Lust ist und nicht weniger ge-



Die Faszination des
Gewöhnlichen: «Big
Brother» ist überall
dabei.

Die Frage, ob ein Kandidatenpärchen es nun vor laufender
Kamera getrieben habe, beschäftigte die «Bildzeitung» mehrere

Titelseiten lang
waltig ist als die tiefste; die im Blut fiebert und es brausen

macht, bis jene unergründbar machtvolle

Erregung durch das Fleisch rast, die aller Lust gemeinsam
ist.» Serner zieht eine Traditionslinie vom römischen
Zirkus über «Richtplatz und Scheiterhaufen des

Mittelalters» und die öffentlichen Gewaltexzesse der
französischen Revolution bis zu den Schlägereien und

Verfolgungsjadgen des Unterhaltungsfilms, um den

plötzlichen und überwältigenden Erfolg des Kinos im
Deutschland der Zehnerjahre zu erklären. Serner
versteht das Kino als psychohygienische Maschine, als

Apparat zur Seelenreinigung oder Katharsis im
aristotelischen Sinn, nur sind es bei ihm nicht noble Affekte,
die da abgeführt und aufgelöst werden, sondern

beispielsweise die Wollust des Verbrechers. «Das Verbrechen

wird projiziert, und die Wollust, die derwirkliche
Verbrecher auskostet, teilt sich dem Zuschauer mit
und schafft so seinen rudimentären Urtrieben die

Befriedigung im Bilde.»

Voyeuristischer Apparat
Dem derzeitigen feuilletonistischen Verständnis des

Zusammenhangs von Medien und Schaulust noch

näher kommt die psychoanalytische Filmtheorie der

Siebzigerjahre. Autoren und Autorinnen wie Christian
Metz oder Laura Mulvey verstehen das Kino weniger
als psychohygienische Maschine wie Serner. Sie

definieren den Zusammenhang von «Urtrieben und
Befriedigung im Bilde» etwas anders und definieren das

Kino als voyeuristischen Apparat. Mit Voyeurismus ist

dabei, ganz im Sinne Freuds, eine sexuelle Perversion

gemeint. Der Voyeur sucht ja bekanntlich die sexuelle

Befriedigung nicht im Akt der Penetration, sondern er

bleibt - aus Scheu oder sonstwie durch eine

Entwicklungsneurose bedingt - gleichsam im Vorstadium
stecken. Er begnügt sich mit dem Beschauen des

Objektes seiner Lust, meist aus einer gesicherten, eigene

Aktivität nicht verlangenden Position. Belege für ihre
Lesart des Kinos suchen die psychoanalytischen
Filmtheoretiker nicht zuletzt in Filmen, die Spielarten die¬

ser Perversion mehr oder weniger offen thematisieren:

Die Werke Alfred Hitchcocks etwa oder Michael
Powells «Peeping Tom» von 1960. James Stewart, der

in «Rear Window» (1954) mit eingegipstem Fuss in
einem Rollstuhl sitzt und wie ein Kinozuschauer durch
ein Fernrohr seine Nachbarn im Hinterhof bespäht:
ein Invalider (ein Impotenter?), der sich davor fürchtet,

seine Freundin heiraten zu müssen, und der

prompt in Lebensgefahr gerät, als er seine gesicherte

Voyeurposition verlässt und ins observierte Geschehen

eingreifen will. In «Peeping Tom» wiederum spielt
Karl-Heinz Böhm einen Frauenmörder, der seine Opfer

filmt, während er sie umbringt. Wo Jimmy Stewart

zum Zeichen seiner voyeuristischen Impotenz noch
einen Gips trug, da lässt Karl-Heinz Böhms Killer
seinen Voyeurismus in Gewalt umschlagen und
überwindet seine Impotenz, indem er sich einer

Penetrationsprothese bedient: Er ersticht seine Opfer mit
einem Stilett, das in das Stativbein seiner Kamera eingebaut

ist.

Diskriminierender Männerblick
Werden solche Filme von der psychoanalytischen

Kritik gemeinhin als Symptome einer Komplizenschaft

von Kino und Voyeurismus gelesen, so geht die

Filmtheoretikerin Laura Mulvey noch einen Schritt
weiter. Für sie ist diese Komplizenschaft nicht zufällig,
sondern grundlegend. In einem folgenreichen Text

aus dem Jahr 1976, «Visual Pleasure and Narrative

Cinema», stellt sie die These auf, dass das klassische
Erzählkino insgesamt voyeuristisch sei: Es inszeniert
den männlichen Blick auf den weiblichen Körper und
degradiert - darin dem Pornofilm immer schon
verwandt - ihn zum blossen Objekt der Beherrschung
und der Lust für den männlichen Zuschauer. Das

Hollywoodkino als Instrument des sexistischen,
diskriminierenden Männerblicks also: Mulveys These ist
mit Bedacht polemisch zugespitzt und sie spielte in
der feministischen Diskussion der Siebziger- und
Achtzigerjahre eine wichtige Rolle, schärfte sie doch

FILM 8/2000 23



voyeurismus

Die Position des voyeurs ist stets eine private, intime und zurückgezogene. Wer
nun, wie etwa die «Big Brother»-zuschauer, beim Lustgucken erwischt und ans
Licht der öffentlichkeit gezerrt wird, findet sich unversehens in der Position dessen

wieder, vom dem erwartet wird, dass er sich schämt
den Blick für die Art und Weise, wie im Kino Frauenfiguren

inszeniert werden. Mulveys These hat aber

auch zwei Schwächen. Zum einen lässt sich mit Christine

Noll Brinckmann fragen, ob im Kinosaal

überhaupt jene Privatheit herrscht, diezurVoyeurposition
gehört. Zum anderen tendiert Mulvey dazu, Freuds

BegriffdesVoyeurismus zuüberdehnen: Sie beschreibt

nicht mehr nur eine individuelle Perversion, sondern

einen kollektiven, gesamtkulturellen Zustand.

Sünde, Schuld und Scham
Von einer solchen Perversion der Kultur ist auch die

Rede, wenn das medienkritische Feuilleton im
Zusammenhang mit Medienphänomenen wie der

Reality-Show «Big Brother» von Voyeurismus spricht.
Der Tonfall ist dabei allerdings nicht feministischkämpferisch

wie derjenige Mulveys, sondern meist
zutiefst moralisierend. Der Rekurs auf Freuds

pathologisches Voyeurismus-Verständnis dient in diesem

Kontext dazu, dem Diskurs seine besondere moralische

Schärfe zuverleihen. Die Position des Voyeurs ist,

wie gesagt, stets eine private, intime und zurückgezogene.

Wer nun, wie etwa die «Big Brother»-Zuschauer,
beim Lustgucken erwischt und ans Licht der
Öffentlichkeit gezerrt wird, findet sich unversehens in der

Position dessen wieder, vom dem erwartet wird, dass

er sich schämt. Das medienkritische Feuilleton erfüllt
also mit der Verknüpfung von Voyeurismus und

Reality-TVletztlich nur seine althergebrachte
seelsorgerische Pflicht, akzeptable ästhetische Erfahrungen
von inakzeptablen zu unterscheiden: Populäre
Vergnügen werden in sünd- und schuldhafte umgedeutet
und moralisch abqualifiziert.

Virtuelles Plätzetauschen
Das Voyeurismuskonzept eignet sich aber durchaus
auch für die Analyse von Phänomenen wie «Big Brother»,

die nicht aufein moralisches Urteil hinauslaufen
soll. Freuds Voyeurismusverständnis und Serners

Schaulustkonzept haben eines gemeinsam: Sie gehen

aus von einer Vertauschbarkeit von Zuschauer- und

Objektposition. Serner beginnt die Passage über die

Wollust des Mörders im Film, die sich dem Zuschauer

als «Befriedigung im Bild» mitteilt, mit einem Verweis

auf Goethe und dessen Aussage, dass es kein Verbrechen

gebe, von dem er sich nicht vorstellen könne, es

selbst begangen zu haben. «Befriedigung im Bild» ist

nur möglich, weil und wenn ich mir vorstellen kann,
selbst zu tun, was ich beobachte. Das Funktionieren
der psychohygienischen Maschine Kino basiert also

für Serner darauf, dass Beobachter und Beobachteter-

potenziell ihre Plätze tauschen können und es virtuell,
in der mentalen Rekonstruktion der gezeigten Welt
durch den Zuschauer, in der einen oder anderen Form
immer auch tun. Dieses virtuelle Plätzetauschen ist

eine Spielart dessen, was man mit einemweiteren
problematischen, weil vagen Begriff «Identifikation»

nennt. Für die Psychoanalyse wiederum bilden

Voyeurismus und Exhibitionismus immer ein Paar,

und unter gegebenen Umständen schlägt die eine

Flaltung in die andere um, wird Schaulust zu Zeige-
und Schamlust und umgekehrt.

Ein solches Zusammenspiel von Schaulust und
Schamlust und der zugehörige Kitzel einer möglichen
Vertauschbarkeit der Positionen sind es auch, die

Reality-Shows wie «Big Brother» ihren Reiz verleihen.

Natürlich befriedigt «Big Brother» auch sexuelle Neugier

und Schaulust. Die Frage, ob ein Kandidatenpärchen

es nun vor laufender Kamera getrieben habe,

beschäftigte die «Bildzeitung» mehrere Titelseiten

lang, und als Verona Feldbusch den Kandidaten einen
Blitzbesuch abstattete, stand fürs Publikum die Frage

im Vordergrund, ob man das bolivianisch-deutsche
«It»-Girl denn auch nacktzu sehen kriegen würde. Dass

die Kandidaten und Kadidatinnen sich beim Eintritt in
die Wohncontainer einem strengen Hausreglement
unterwerfen mussten, verleiht der ganzen Versuchsanordnung

überdies eine zusätzliche sadomasochistische

Note, ebenso wie dieTatsache, dass die Zuschauer

über das Geschick der Kandidaten bestimmen.

Slatko, c'est moi
Der Erfolg der Sendung hätte aber so umfassend nicht
sein können, würden nicht noch andere Faktoren

hineinspielen. Das Fernsehen verfügt über die Zaubermacht,

aus ganz gewöhnlichen Leuten unendlich
interessante Menschen zu machen, und zwar nur dadurch,
dass es seine Kameras aufsie richtet. Gerade aberweil es

Der Kitzel des intimen Augenblicks: Das
Fernsehen spielt in Sendungen wie «Big
Brother» (oder seinem spanischen
Pendant «Grande hermano») mit Schaulust
und Schamlust.

24 FILM 8/2000



das Gewöhnliche interessant macht - im Unterschied

zumMainstream-Kino, das indenmeistenFällen damit
befasst ist, das Aussergewöhnliche glaubwürdigzu
veranschaulichen -, bietet das Fernsehen Raum für die

Fantasie derZuschauer, sie selbst könnten in der Position

der Beobachteten sein und ebenso wie diese Gegenstand

eines umfassenden öffentlichen Interesses. Die

Selbstdarstellung des Betrachteten im Fernsehen ist

letztlich immer auch die Selbstdarstellung des Betrachters.

Sie könnten und können ihre Plätze vertauschen,

denn es reicht für alle, und besondere Fähigkeiten sind

nicht vonnöten: Interessant ist jeder aufgrund dessen,

was er ist und ohnehin schon tut. Ist das Kino eine

psychohygienische oder voyeuristische Maschine, so

ist das Fernsehen die Maschine der demokratisierten

Selbstbespiegelung: Jeder kann ein Star sein, jeder ist
ein Star, vorausgesetzt, andere potenzielle Stars

schauen zu (und vorausgesetzt, er oder sie erfüllt das

Anforderungsprofil der Fernsehproduzenten...).
Nicht «Madame Bovary, c'est moi», sondern «Slatko,

c'est moi» ist die Zuschauerhaltung, die «Big Brother»

überhaupt erst möglich macht.

Demokratisierung von Ruhm
Die Umkehrbarkeit der Positionen von Beobachtern

und Beobachteten hat aber nicht nur einen sexuellen

Unterzug, sie hat auch eine politische Dimension. Im
Zusammenhang mit «Big Brother» tauchten an
Zeitschriftenkiosken Publikationen auf, die Berichte

und Illustrationen rund um die Instant-Stars aus dem
Wohncontainer enthielten. Interviews mit Slatkos

Fitness-Trainer, Frisurentipps von Alex und dergleichen
mehr gab es darin zu lesen. Diese Publikationen hatten

etwas Parodistisches. In Themensetzung und
Aufmachung «Glückspost» und «Gala» vergleichbar,
handelten diese Magazine nicht von Adligen und
Schlagersängern, sondern eben von den ganz gewöhnlichen

Leuten aus der Reality-TV-Show. Darin steckt

zum einen ein karnevalesker Positionswechsel
zwischen Herren und Knechten, wie ihn etwa Daniel
Schmid in «Heut nacht oder nie» (1972) durchspielte.
Zum anderen aber drückt sich darin auch etwas anderes

aus: eine neue Stufe der Demokratisierung von
Ruhm. In vormodernen Zeiten waren Leute berühmt
allein kraft ihrer sozialen Rolle. Das gilt beispielsweise
für Adlige und Könige. Moderne Berühmtheiten
mussten sich, wie Leo Braudy in seiner Kulturgeschichte

des Ruhms «The Frenzy of Renown»,
ausführt, durch Performances, durch ein aktives Ausfüllen

ihrer Rollen beweisen. Filmschauspieler oder

Sportler etwa sind Beispiele dafür. Im Zeitalter von
Reality-TV hingegen hält das Publikum alle Karten in
der Hand. Es produziert Berühmtheiten alleine kraft
seiner Aufmerksamkeit, seiner quantifizierbaren
Zuwendung zu bestimmten Formen der televisiven

Selbstdarstellung gewöhnlicher Leute.

Diese Demokratisierung der Maschinerie des

Ruhms kommt auch schon im Titel des erfolgreichsten

Reality-TV-Formats zum Ausdruck - ebenso wie übrigens

auch die Umkehrbarkeit von Beobachter- und

Beobachtetenpositionen. Der Titel «Big Brother»

nimmt Bezug auf George Orwells «1984» und die Vision

des totalen Überwachungsstaats. Der Bezug ist

allerdings ironischer Natur. Es ist nicht die breite Masse,

die überwachtwird, sondern das Publikum, das

«überwacht». Vielleicht liegt es daran, dass das medienkritische

Feuilleton auf Reality-TV so nervös reagiert.
Denn je stärker sich das Publikum durch interaktive

Programme wie «Big Brother» seines potenziell
gestaltenden Einflusses aufdie Populärkultur bewusst wird,
desto weniger wird es sich veranlasst sehen, den

Anspruch des Feuilletons auf moralische Beurteilung
und ästhetische Kanonbildung zu akzeptieren.

FILM 8/2000 25


	Ein krankhafter Zug ins Perverse?

