Zeitschrift: Film : die Schweizer Kinozeitschrift
Herausgeber: Stiftung Ciné-Communication

Band: 52 (2000)

Heft: 2

Artikel: Tater mit guten Gewissen

Autor: Seesslen, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tater mit guten Gewissen

Der Film lebt auch von Provokation. Doch zuviel davon ruft oft die Zensur
auf den Plan. Von Grenziiberschreitungen und Moral in Filmen aus Holly-
wood und Europa.

Der «neue amerika-
nische Sadismus»
greift um sich:
Bobby Farrellys
Comedy-Erfolg
«There’s Something
about Mary» ver-
appelt beides, Sex
und Gewalt.

Georg Seesslen
Filme sind in der Regel langsam, schwerfllig und un-
deutlich, vor allem, wenn man sie mit einer so raschen
und dezidierten Form wie der Popmusik vergleicht. So
isteskein Wunder, dass sich das Kino immerwiederan
den schnelleren Medien zu dynamisieren versucht,
von der Musik bis zum Internet, in denen Reflexionen
tiber moralische Grundlagen eigentlich keine Chan-
cenhaben, weil eine moralische Begrifflichkeitalsihre
Voraussetzung — wir wollen nicht nur wissen, was gut
und bdose ist, wir wollen es auch benennen kénnen —
sozusagen strukturell zu spat kommt: Pop ist immer
schonwoanders, wenn die Gefahr besteht, vom gesell-
schaftlichen Moral-Diskurs eingeholt zu werden.
Filme, die in Hollywood entstehen, sind zu lang-
sam, um diesem moralischen Diskurs zu entkommen.
In den Zeiten einer (6konomisch und kulturell) «ge-
sunden» Entwicklung hat sich daher eine cineastische
Arbeitsteilung zwischen den Majorstudios und den
Independents herausgebildet, eine Dialektik zwi-
schen konservativer Mitte und heftiger Peripherie —
Walt Disney und Roger Corman als zwei Seiten einer
Marktstruktur. Jede 6konomische Krise offenbart sich
auch als moralische Krise der Traumfabrik: die Peri-
pherie dringt ins Zentrum, das Kino - in Panik, seine

jeweils neueste Konsumenten-Generation zu verlie-
ren—verwahrlost. Der Mainstream saugtsich mit Sex &
Crime auf, bis die konservative Mitte durch Markt-
verhalten und durch 6ffentliche Inszenierungen «ihr»
Schliisselmedium wieder auf Linie bringt. Was immer
auch passiert, Walt Disney siegt am Ende immer.

Selbstkritik der Gesellschaft

Welche Kapriolen die Medienproduktion auch
schldgt, das Zentrum familienfreundlicher, weisser
Kleinbtirger-Mythologie setzt sich schliesslich wieder
durch, weil es den Traum so vollstdndig in Ideologie
verwandelt und die Ideologie so vollstandig in Traum,
dass das Kino wieder zum kulturellen Stabilitédtsfaktor
wird. Anders gesagt: Die moralische Diskussion um
Sexualitdt und Gewalt wird nicht nur durch aktuelle
Ereignisse ausgelost und hysterisiert, wie jugendliche
Amokldufe in den Schulen, sie ist selber Teil des zykli-
schen Marktgeschehens.

Die Moral, umdie esim Kino geht, so wie siein den
Mainstream-Medien derzeit erneut diskutiert wird,
hat also wenig mit den Provokationen zu tun, die mog-
licherweise von einem Autorenfilm, von einer Kunst-
ausstellung oder von einem literarischen Text ausge-

FILM 2/2000 21



das kino und die moral

hen konnen, von denen sich der kulturelle Main-
stream von «aussen» oder von «unten» (wie in der As-
thetik der Ghetto- oder der Jugendkulturen) in Frage
gestellt sehen kann.

Visuelle Freiziigigkeit Europas

Durch seine industrielle und 6konomische Breiten-
und Tiefenwirkung und durch seine zyklischen Pro-
duktionsweisen verschwimmen, was das Kino anbe-
langt, Subjekt und Objekt der moralischen Diskurse.
Genauer gesagt: Jede moralische Kritik gegentiber der
Mainstream-Produktion miisste, beinahe so stark und
gelegentlich schirfer fokussiert als es beim Fernsehen
der Fall ist, zu einer Selbstkritik der Gesellschaft fiih-
ren.

Der Hollywood-Blockbuster-Film aber sucht den
globalen Konsens. Zu seinen Erfolgsrezepten gehort
daher die perfekte Maskierung der Wiinsche und Ang-
ste; «Intimitét» ist fiir ihn ebenso nur indirekt abzubil-
den wie das Sexuelle sich nicht nur in der gerade noch
konsensfahigen Darstellung des Korpers und seiner
Beziehungen zeigt, sondern auch in einer Verlagerung
auf den Ritus. Die kritische, gleichwohl allzu vereinfa-
chende Formel dafiir lautet, dass der puritanische
Hollywood-Film in Gewaltbilder verwandle, was er an
erotischen Impulsen aufsauge.

Fiir den europdischen Film der Neunzigerjahre, so
scheintes, gibt eskaum noch Tabus, wederin der The-
matik noch in der visuellen Freiziigigkeit. Lars von
Triers «Idioterne» (1998) etwa enthélt Szenen, die man
frither nur in Pornos hétte sehen konnen, Gaspar Noés
«Seul contre tous» (1998) vergniigt sich am Inzest-The-
ma. Das Sexuelle allerdings scheint weder als beson-
dere Konfrontation gedachtnoch ist der kiinstlerische
Kontext «Vorwand»; es ist Teil des Lebens und die Ka-
mera weigert sich verschamt wegzusehen. Da sie nun
freilich keineswegs den Skandal inszeniert, sondern
das Sexuelle miteinerArtdes beildufigen Voyeurismus
prisentiert, ist diese neue Asthetik der Transgression,
der es vor allem - darin den «Dogma 95»-Filmen ver-
wandt — um die Authentizitdt des Augenblicks geht,
tendenziell eine Verlagerung der Moral vom Bild in
den Blick. Die Frage ist nicht mehr, was gezeigt werden
darf, sondern was man sehen will.

Dies scheint ein tief greifender Unterschied zwi-

22 FILM 2/2000

schen der europédischen und der US-amerikanischen
Kultur: Eine Kultur des Bildes steht einer Kultur des
Blicks gegentiber. Schamlos ist in der amerikanischen
Kultur jemand, der etwas Unziemliches zeigt, vom 6f-
fentlichen Trinken aus einer Bierdose bis zu jenen ge-
schwisterlichen Handlungen, die zur Verhaftung ei-
nes Kindes fiihrte. Schamlos in der europdischen Kul-
tur ist dagegen eher jemand, der unziemlich hin-
schaut. Das Interesse am Korper mag sich also hier als
Gewalt tarnen. Und doch benétigen wir nur ober-
flachlichste Kenntnisse von Psychologie und Asthetik,
um in den Gewaltakten des Hollywood-Kinos immer
aufs Neue die maskierten Liebesakte zu sehen — dort
wird es als verfehlte Utopie, als Tragodie getarnt.

«Neuer amerikanischer Sadismus»

Wirklich kann in den européischen Stddten wohl auch
keine Provokation mehr funktionieren. Gaspar Noé
hoffte fiir «Seul contre tous» auf einen Zensurskandal
und bekam stattdessen fiir seinen filmischen Rund-
umschlag eine Freigabe ab 16 Jahren — und wohlwol-
lende Kritiken von links und rechts. Zur gleichen Zeit
muss sich in Hollywood jeder Regisseur fiir eine Ge-
waltszene, jede Schauspielerin fiir eine Nacktszene
mindestens ein Dutzend Mal entschuldigen. Die Story
machte es notwendig, sagen sie, «eigentlich binich ge-
gen Gewalt, eigentlich bin ich ein schiichterner
Mensch». Nur Sharon Stone bekennt, dass die Nackt-
szene in «The Muse» (1999) ihre eigene Idee war. Noé
macht sich derweil in Europa gerade daraus einen
Spass, Sexund Gewalt in Bildern zu zeigen, die rein gar
nicht durch eine Story gedeckt sind.

Zur gleichen Zeit durchzieht den Hollywood-
Mainstream-Film, der gerade noch mit frivoler Selbst-
referenz das Slasher-Movie wiederbelebthatte, ein selt-
sames Element der moralischen Erschiitterung. Zwar
gab es auch hier Filme, die sich weiter wagten als das
bislang gepflegt wurde: Todd Solondz’ «Happiness»
oder Bobby Farrellys Comedy-Erfolg «There’s Some-
thing about Mary» (beide 1998). Doch weder die Gewalt
noch die Sexualitdt konnen unter den Schocks der letz-
ten Zeit, welche die Diskussion tiber den Zusammen-
hangvonMedienund Gewaltinsbesonderebeijugend-
lichen wieder anheizten, einfach verdringt werden.
Beides muss nur neu verkleidet werden, und es verbin-
detsich miteinem Erschrecken {iber sich selbst. Sowin-

P «Happiness», einer der
besten Filme des letzten
Jahres, wurde vom produzie-
renden Studio in Hollywood
wie eine heisse Kartoffel
fallen gelassen, weil der Film
zu offen Uber Sexualitat
spricht.

» Im Gegensatz dazu enthalt
Lars von Triers «Dogman»-Film
«Idioterne» Szenen, die man
fruher nur in Pornos hatte
sehen kénnen.




i 4

FILM 2/2000 23




das kino und die moral

det sich das Mainstream-Kino erneut in sich selbst hin-
ein, bildet statt der Welt sich selber ab und entwickelt
eine eigene Mystik, eine Welt, inwelcher der moralische
Diskurs nicht mehr von menschlichen Protagonisten
auf der Leinwand gefiihrt wird, sondern von Teufeln
und Engeln.

Esist die moralische Zwickmiihle des Mainstream-
Kinos, im Konsens zu stehen (so wie umgekehrt der
europdische Film im Diskurs der «kiinstlerischen Aus-
einandersetzung» stehen muss: feuilletonfahig) und
zugleich dessen Enthropie zu verhindern: das Publi-
kum nicht «aufzuwecken» aus dem endlosen Ideolo-
gie-Traum, es zugleich aber auch am «Einschlafen» zu
hindern. Auch das Mainstream-Kino ist nicht ohne
Provokationen denkbar. Filme wie «There’s Some-
thing about Mary» und Peter Bergs «Very Bad Things»
(1998), in gewisser Weise auch Kevin Williamsons
«Teaching Mrs. Tingle» (1999) sind von der englischen
Filmzeitschrift Sight and Sound schon als «<new ameri-
can sadism» gekennzeichnet worden, auffallend wohl
ist ihr schwarzer Humor und ihr scheinbarer Nihilis-
mus, der einen panischen Moralismus zu verbergen
trachtet. Dieses Kino ist zugleich auch ein hochst kriti-
sches.

In«VeryBad Things» geschiehtzuerstein Mord aus
Versehen. Bei einem Junggesellenabend vor der Hei-
rat wird eine Prostituierte ermordet, dann muss ein
Hotelangestellter dran glauben und nach und nach
dezimierensich die ménnlichen Teilnehmerundauch
ihre Ehefrauen. Die Gewalt beginnt in diesem Film
freilich auch sehr metaphorisch: Eine asiatische Frau
und ein schwarzer Diener sind die ersten Opfer, bevor
sich der gehobene weisse Mittelstand untereinander
ausloscht. Die tote Asiatin ist nichts anderes als «a
mess — a 105 pound problemy fiir diese «Helden». Sie
setzen im Mainstream fort, was «C’est arrivé pres de
chez nous» (1992) oder «Henry: Portrait of a Serial Kil-
ler» (1990) begannen. Nichts kann tiber die Moral des
Hollywood-Kinos so viel Aufschluss geben wie ein
Hollywood-Film.

24 FILM

2/2000

Rachetraume der Verlierer
AuchinHollywood-oderwenigstens ganzin der Ndhe
—wurden in diesen Jahren Tabubriiche begangen, bei-
spielsweise in «Happiness» oder in Don Roos’ «The
Opposite of Sex» (1998), diein ihrer Zerstérung des Fa-
milienbildes einerseits, der Dekonstruktion der Be-
freiungshoffnungen der sexuellen Revolution ande-
rerseits eine indirekte Kritik gestatten. Inzest, Gewalt
und emotionale Desparation itibermalen die Trans-
gression, und Sexualitdt ist weder besonders schon
noch besonders dramatisch. Der Kérper wird als Gro-
teske und als Gewalt entdeckt, viel weniger eine «An-
stiftung zur Gewalt» wire diesen Filmen vorzuwerfen
als ihr Mangel an «Heimat». Verlangen wir in der Tat
von Filmen, dass sie die Welt zeigen, wie sie ist? Dann
konnten sie wirklich nur noch von Gewalt sprechen.
Erwarten wir also eher, dass Filme moralisch liigen? Es
gibt fiir diesen Widerspruch der Moral keine Losung.
Oder anders gesagt: Jeder Film ist selbst ein Versuch,
eine Losung zu bilden.

Der Teenagerfilm als Komodie oder Horror be-
schreibt eine Revolte in einem fest gefiigten System
von den jocks (den Footballstars und Cheerleader-
Girls) bis hinunter zu den nerds (den Stubenhockern)
oder den weirdos (den so oder so Subkulturellen), und
die Gewalt in den Teeanger-Filmen handelt beinahe
immer von der Rebellion der Unterprivilegierten in
diesem System, weshalb es fast automatisch dazu
kommt, dass die Filme als Anreiz fiir reale Gewaltaus-
briiche wie das Massaker von Littleton erscheinen.
Noch deutlicherist der Transfer der Zeichen—schwar-
ze Mantel, schwarze Brillen, die Gesten im Umgang
mit der Waffe usw. Der Ausruf, den man den Attenté-
tern zuschrieb, schien die Quintessenz des ganzen
Genres: «All the jocks stand up! We're going to kill you!»
99 Prozent der Verlierer mégen im Kino ihre Rache-
traume haben. Das letzte Prozent ist am Ende auch so
etwas wie der «Wirklichkeitsrest» des Mythos, der
rezente Inhalt der medialen Albtraume.

Zerstorung des Familienbildes:
Christina Ricci in «The Opposite of Sex».




Hinter dem pech-
schwarzen Humor
von «Very Bad
Things» versteckt
sich scharfe Kritik an
der amerikanischen
Gesellschaft.

Das Lebensgefiihl der Spassgesellschaft
Der Einbruch des Pornografischen in den obsessiven
Spielfilm, wie er auch in Catherine Breillats «<Roman-
ce» (1999) zu beobachten ist, hat dem europédischen
Film kaum einen wirklich neuen Impuls geben koén-
nen. Die paradoxe Provokation mit dem Bild, das kei-
ne Provokation mehr sein kann, weil es keinen Adres-
saten mehr dafiir gibt, verdeutlicht die Lihmung eher,
alssiezu iiberwinden. Bruno Dumonts Filme, derletz-
tes Jahr in Cannes preisgekronte «L’humanité» vor al-
lem, erscheinen wie eine Form einer «Pornografie des
Grauens»; die erste Einstellung dieses Films, die Ein-
stellung auf das blutige Geschlecht eines vergewaltig-
ten Médchens, ist gewiss nicht mehr zu vergleichen
mit Spielen wie die des Surrealisten Buiiuel und seiner
Schock-Asthetik. Sie ist wie ein frontaler Angriff auf
das Lebensgefiihl der Spassgesellschaft, ist mehr als
nur eine Verstérung, eine radikale Verurteilung. In
diesem neuen Passionsbild beriihrt das Pornografi-
sche nicht mehr im Utopischen, sondern im Negati-
ven das Erhabene. Im letzten Stadium seiner Schin-
dung und im letzten Stadium eines wahrhaft trostlo-
sen Blicks ereignet sich die Heiligung des Korpers.
Daran ist nichts mehr zu zensurieren, denn in solchen
Bildern wird keine Transgression mehr versprochen.

Die Naheinstellung auf das Geschlecht, die in den
«Dogma 95»-Filmen gleichsam beildufig eingefiigt
sind, als Teil einer anti-mythischen Dokumentation,
istin Dumonts Filmen zu einer neo-mythischen, reli-
giosen Schreibweise geworden. «L’humanité» endet
mit einer analogen Einstellung. Nun aber ist eine an-
dere dsthetische Qualitdt gewonnen; die Schandung
ist einer symbolischen Uberhéhung gewichen. So
kippt also auch hier, wenngleich unter scheinbar so
gdnzlich anderen Bedingungen, wie im Hollywood-
Film der moralische Diskurs ins Metaphysische.

Die Diskussion um Gewalt im Film muss sich im-
mer und immer wieder selbst verfehlen, weil sie zu-
gleich eine Diskussion tiber Macht sein miisste. Wenn
in Deutschland also der Vorsitzende des Deutschen
Lehrerverbandes das Verbot des Filmes «Teaching
Mrs. Tingle» verlangt, erkldrt er gleich dreierlei. Er-
stens nattirlich, dass er den Film nicht gesehen hat.
Zweitens, dass er nichts verstanden hat von dem
Gewaltverhiltnis, das an den Schulen herrscht: Es ist
kaum vorstellbar, dass der Impuls zu den Amokldufen

und Gewalttaten, zu Mord und Selbstmord von einem
Film ausgeht, der gleichsam vormacht, wie man gera-
de noch einmal die Kurve bekommt. Und drittens,
dasswirnachwievorbereitsind, sehrviel schneller mit
GewaltaufdieBilder der Gewaltzureagieren, alsihnen
Aufschluss iiber die wirkliche Gewalt abzuverlangen.

Einschones Modell wére es in der Tat, wenn wir einan-

der gegeniiberstellen wollten:
einen europdischen Film, der es schliesslich ge-
schafft hat, auch die letzten Tabus zu tiberwinden,
um nun mit abgeklarter Melancholie und tragi-
scher Geste tiber alles zu reden und alles zu zeigen,
und
einen amerikanischen, jedenfalls den Hollywood-
Film, der fiir immer die «Doppelmoral» des Main-
stream auf sich zieht und nach wie vor in furcht-
bare Gewalt (erlaubt!) umsetzt, was in ihm an se-
xuellen Impulsen (verboten!) keinen direkten Aus-
druck finden darf.

Genau so aber ist es in der nun auch globalen Ar-
beitsteilung der Medienproduktion nicht. Der morali-
sche Diskurs windet sich in einer Endlosschlaufe so-
wohl durch die Mediensegmente der globalen und re-
gionalen Traumfabrikationen, also auch durch die Zu-
stdnde von Materialitdat und Virtualitit, durch Politik
und Transzendenz. Das Doppeldeutige in der «Kritik
der Bilder» ist daher paradoxerweise statt der Abbil-
dungdes Problems gerade der blinde Fleckim Spiegel.
DieMoral desKinos, zwischen Transgression und Prii-
derie, zwischen Sadismus und Melancholie, ist so
leichtwederals Vorbild noch als Abbildung dingfest zu
machen, solange das (Kino-)Bild an die leere Stelle des
selbstkritischen gesellschaftlichen Diskurses treten
muss, einmal zum Siindenbock erhoben, zum leeren
Spiel verdammt das andere Mal.

Georg Seesslen ist Autor verschie-
denster Buicher tber das Kino. Erst
kirzlich erschienen sind «David Lynch
und seine Filme» und «Copland -
Geschichten und Mythologie des
Polizeifilms».

FILM 2/2000 25



	Täter mit guten Gewissen

