
Zeitschrift: Film : die Schweizer Kinozeitschrift

Herausgeber: Stiftung Ciné-Communication

Band: 52 (2000)

Heft: 2

Artikel: Täter mit guten Gewissen

Autor: Seesslen, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Täter mit guten Gewissen
Der Film lebt auch von Provokation. Doch zuviel davon ruft oft die Zensur
auf den Plan. Von Grenzüberschreitungen und Moral in Filmen aus
Hollywood und Europa.

Georg Seesslen
Filme sind in der Regel langsam, schwerfällig und
undeutlich, vor allem, wenn man sie mit einer so raschen

und dezidierten Form wie der Popmusikvergleicht. So

ist es keinWunder, dass sich das Kino immerwieder an
den schnelleren Medien zu dynamisieren versucht,

von der Musik bis zum Internet, in denen Reflexionen

über moralische Grundlagen eigentlich keine Chancen

haben, weil eine moralische Begrifflichkeit als ihre

Voraussetzung - wir wollen nicht nur wissen, was gut
und böse ist, wir wollen es auch benennen können -
sozusagen strukturell zu spät kommt: Pop ist immer
schon woanders, wenn die Gefahrbesteht, vom
gesellschaftlichen Moral-Diskurs eingeholt zu werden.

Filme, die in Hollywood entstehen, sind zu langsam,

um diesem moralischen Diskurs zu entkommen.

In den Zeiten einer (ökonomisch und kulturell)
«gesunden» Entwicklung hat sich daher eine cineastische

Arbeitsteilung zwischen den Majorstudios und den

Independents herausgebildet, eine Dialektik
zwischen konservativer Mitte und heftiger Peripherie -
Walt Disney und Roger Corman als zwei Seiten einer
Marktstruktur. lede ökonomische Krise offenbart sich

auch als moralische Krise der Traumfabrik: die

Peripherie dringt ins Zentrum, das Kino - in Panik, seine

jeweils neueste Konsumenten-Generation zu verlieren

-verwahrlost. DerMainstream saugt sich mit Sex &

Crime auf, bis die konservative Mitte durch
Marktverhalten und durch öffentliche Inszenierungen «ihr»

Schlüsselmedium wieder aufLinie bringt. Was immer
auch passiert, Walt Disney siegt am Ende immer.

Selbstkritik der Gesellschaft
Welche Kapriolen die Medienproduktion auch

schlägt, das Zentrum familienfreundlicher, weisser

Kleinbürger-Mythologie setzt sich schliesslich wieder

durch, weil es den Traum so vollständig in Ideologie
verwandelt und die Ideologie so vollständig in Traum,
dass das Kino wieder zum kulturellen Stabilitätsfaktor
wird. Anders gesagt: Die moralische Diskussion um
Sexualität und Gewalt wird nicht nur durch aktuelle

Ereignisse ausgelöst und hysterisiert, wie jugendliche
Amokläufe in den Schulen, sie ist selber Teil des

zyklischen Marktgeschehens.
Die Moral, um die es im Kino geht, so wie sie in den

Mainstream-Medien derzeit erneut diskutiert wird,
hat also wenig mit den Provokationen zu tun, die
möglicherweise von einem Autorenfilm, von einer
Kunstausstellung oder von einem literarischen Text ausge-

Der «neue amerikanische

Sadismus»
greift um sich:
Bobby Farrellys
Comedy-Erfolg
«There's Something
about Mary»
veräppelt beides. Sex
und Gewalt.

FILM 2/2000 21



«Happiness», einer der
besten Filme des letzten
Jahres, wurde vom produzierenden

Studio in Hollywood
wie eine heisse Kartoffel
fallen gelassen, weil der Film
zu offen über Sexualität
spricht.

Im Gegensatz dazu enthält
Lars von Triers «Dogma»-Film
«Idioterne» Szenen, die man
früher nur in Pornos hätte
sehen können.

Jjdidas kino und die moral

Die moralische Diskussion um Sexualität und Gewalt wird nicht nur
durch aktuelle Ereignisse wie jugendliche Amokläufe in den Schulen
ausgelöst sie ist selber Teil des zyklischen Marktgeschehens.

hen können, von denen sich der kulturelle
Mainstream von «aussen» oder von «unten» (wie in der
Ästhetik der Ghetto- oder der Jugendkulturen) in Frage

gestellt sehen kann.

Visuelle Freizügigkeit Europas
Durch seine industrielle und ökonomische Breiten-
und Tiefenwirkung und durch seine zyklischen
Produktionsweisen verschwimmen, was das Kino anbelangt,

Subjekt und Objekt der moralischen Diskurse.

Genauer gesagt: Jede moralische Kritik gegenüber der

Mainstream-Produktion müsste, beinahe so starkund

gelegentlich schärfer fokussiert als es beim Fernsehen

der Fall ist, zu einer Selbstkritik der Gesellschaft führen.

Der Hollywood-Blockbuster-Film aber sucht den

globalen Konsens. Zu seinen Erfolgsrezepten gehört
daher die perfekte Maskierung derWünsche undÄng-
ste; «Intimität» ist für ihn ebenso nur indirekt abzubilden

wie das Sexuelle sich nicht nur in der gerade noch

konsensfähigen Darstellung des Körpers und seiner

Beziehungen zeigt, sondern auch in einer Verlagerung
aufden Ritus. Die kritische, gleichwohl allzu vereinfachende

Formel dafür lautet, dass der puritanische
Hollywood-Film in Gewaltbilderverwandle, was er an
erotischen Impulsen aufsauge.

Für den europäischen Film der Neunzigerjahre, so

scheint es, gibt es kaum noch Tabus, weder in der
Thematik noch in der visuellen Freizügigkeit. Lars von
Triers «Idioterne» (1998) etwa enthält Szenen, die man
früher nur in Pornos hätte sehen können, Caspar Noés

«Seul contre tous» (1998) vergnügt sich amlnzest-The-

ma. Das Sexuelle allerdings scheint weder als besondere

Konfrontation gedacht noch ist der künstlerische

Kontext «Vorwand»; es ist Teil des Lebens und die

Kamera weigert sich verschämt wegzusehen. Da sie nun
freilich keineswegs den Skandal inszeniert, sondern
das Sexuelle mit einerArt des beiläufigenVoyeurismus

präsentiert, ist diese neue Ästhetik der Transgression,
der es vor allem - darin den «Dogma 95»-Filmen
verwandt - um die Authentizität des Augenblicks geht,
tendenziell eine Verlagerung der Moral vom Bild in
den Blick. Die Frage ist nicht mehr, was gezeigtwerden
darf, sondern was man sehen will.

Dies scheint ein tief greifender Unterschied zwi-

22 FILM 2/2000

sehen der europäischen und der US-amerikanischen
Kultur: Eine Kultur des Bildes steht einer Kultur des

Blicks gegenüber. Schamlos ist in der amerikanischen
Kultur jemand, der etwas Unziemliches zeigt, vom
öffentlichen Trinken aus einer Bierdose bis zu jenen
geschwisterlichen Handlungen, die zur Verhaftung
eines Kindes führte. Schamlos in der europäischen Kultur

ist dagegen eher jemand, der unziemlich
hinschaut. Das Interesse am Körper mag sich also hier als

Gewalt tarnen. Und doch benötigen wir nur
oberflächlichste Kenntnisse von Psychologie undÄsthetik,

um in den Gewaltakten des Hollywood-Kinos immer
aufs Neue die maskierten Liebesakte zu sehen - dort
wird es als verfehlte Utopie, als Tragödie getarnt.

«Neuer amerikanischer Sadismus»
Wirklich kann in den europäischen Städten wohl auch

keine Provokation mehr funktionieren. Gaspar Noé

hoffte für «Seul contre tous» auf einen Zensurskandal
und bekam stattdessen für seinen filmischen
Rundumschlag eine Freigabe ab 16 Jahren - und wohlwollende

Kritiken von links und rechts. Zur gleichen Zeit

muss sich in Hollywood jeder Regisseur für eine

Gewaltszene, jede Schauspielerin für eine Nacktszene

mindestens ein Dutzend Mal entschuldigen. Die Story
machte es notwendig, sagen sie, «eigentlich bin ich

gegen Gewalt, eigentlich bin ich ein schüchterner
Mensch». Nur Sharon Stone bekennt, dass die Nacktszene

in «The Muse» (1999) ihre eigene Idee war. Noé

macht sich derweil in Europa gerade daraus einen

Spass, Sex und Gewalt in Bildern zu zeigen, die rein gar
nicht durch eine Story gedeckt sind.

Zur gleichen Zeit durchzieht den Hollywood-
Mainstream-Film, der gerade noch mit frivoler
Selbstreferenz das Slasher-Moviewiederbelebt hatte, ein
seltsames Element der moralischen Erschütterung. Zwar

gab es auch hier Filme, die sich weiter wagten als das

bislang gepflegt wurde: Todd Solondz' «Happiness»
oder Bobby Farrellys Comedy-Erfolg «There's Something

aboutMary» (beide 1998). Doch wederdie Gewalt

noch die Sexualität können unter den Schocks der letzten

Zeit, welche die Diskussion über den Zusammenhang

von Medien undGewalt insbesonderebei Jugendlichen

wieder anheizten, einfach verdrängt werden.

Beides muss nur neu verkleidet werden, und es verbindet

sich mit einem Erschrecken über sich selbst. So win-





das kino und die moral

det sich das Mainstream-Kino erneut in sich selbst hinein,

bildet statt der Welt sich selber ab und entwickelt

eine eigene Mystik, eineWelt, in welcherdermoralische

Diskurs nicht mehr von menschlichen Protagonisten
auf der Leinwand geführt wird, sondern von Teufeln

und Engeln.
Es ist die moralische Zwickmühle des Mainstream-

Kinos, im Konsens zu stehen (so wie umgekehrt der

europäische Film im Diskurs der «künstlerischen

Auseinandersetzung» stehen muss: feuilletonfähig) und

zugleich dessen Enthropie zu verhindern: das Publikum

nicht «aufzuwecken» aus dem endlosen

Ideologie-Traum, es zugleich aber auch am «Einschlafen» zu
hindern. Auch das Mainstream-Kino ist nicht ohne

Provokationen denkbar. Filme wie «There's Something

about Mary» und Peter Bergs «Very Bad Things»

(1998), in gewisser Weise auch Kevin Williamsons

«Teaching Mrs. Tingle» (1999) sind von der englischen
Filmzeitschrift Sight and Sound schon als «new ameri-

can sadism» gekennzeichnet worden, auffallend wohl
ist ihr schwarzer Humor und ihr scheinbarer Nihilismus,

der einen panischen Moralismus zu verbergen
trachtet. Dieses Kino ist zugleich auch ein höchst
kritisches.

In «Very BadThings» geschiehtzuerst ein Mord aus

Versehen. Bei einem Junggesellenabend vor der Heirat

wird eine Prostituierte ermordet, dann muss ein

Hotelangestellter dran glauben und nach und nach

dezimieren sich die männlichen Teilnehmerund auch

ihre Ehefrauen. Die Gewalt beginnt in diesem Film
freilich auch sehr metaphorisch: Eine asiatische Frau

und ein schwarzer Diener sind die ersten Opfer, bevor
sich der gehobene weisse Mittelstand untereinander
auslöscht. Die tote Asiatin ist nichts anderes als «a

mess - a 105 pound problem» für diese «Helden». Sie

setzen im Mainstream fort, was «C'est arrivé près de

chez nous» (1992) oder «Henry: Portrait of a Serial
Killer» (1990) begannen. Nichts kann über die Moral des

Hollywood-Kinos so viel Aufschluss geben wie ein

Hollywood-Film.

Racheträume der Verlierer
Auch in Hollywood-oderwenigstens ganz in der Nähe

-wurden in diesen Jahren Tabubrüche begangen,

beispielsweise in «Happiness» oder in Don Roos' «The

Opposite ofSex» 1998), die in ihrer Zerstörung des

Familienbildes einerseits, der Dekonstruktion der

Befreiungshoffnungen der sexuellen Revolution
andererseits eine indirekte Kritik gestatten. Inzest, Gewalt

und emotionale Desparation übermalen die

Transgression, und Sexualität ist weder besonders schön

noch besonders dramatisch. Der Körper wird als

Groteske und als Gewalt entdeckt, viel weniger eine

«Anstiftung zur Gewalt» wäre diesen Filmen vorzuwerfen
als ihr Mangel an «Heimat». Verlangen wir in der Tat

von Filmen, dass sie die Welt zeigen, wie sie ist? Dann

könnten sie wirklich nur noch von Gewalt sprechen.
Erwarten wir also eher, dass Filme moralisch lügen? Es

gibt für diesen Widerspruch der Moral keine Lösung.
Oder anders gesagt: Jeder Film ist selbst ein Versuch,

eine Lösung zu bilden.

Der Teenagerfilm als Komödie oder Horror
beschreibt eine Revolte in einem fest gefügten System

von den jocks (den Footballstars und Cheerleader-

Girls) bis hinunter zu den nerds (den Stubenhockern)
oder den weirdos (den so oder so Subkulturellen), und
die Gewalt in den Teeanger-Filmen handelt beinahe

immer von der Rebellion der Unterprivilegierten in
diesem System, weshalb es fast automatisch dazu

kommt, dass die Filme als Anreiz für reale Gewaltausbrüche

wie das Massaker von Littleton erscheinen.

Noch deutlicher ist der Transfer der Zeichen - schwarze

Mäntel, schwarze Brillen, die Gesten im Umgang
mit der Waffe usw. Der Ausruf, den man den Attentätern

zuschrieb, schien die Quintessenz des ganzen
Genres: «All the jocks stand up! We're going to kill you!»
99 Prozent der Verlierer mögen im Kino ihre
Racheträume haben. Das letzte Prozent ist am Ende auch so

etwas wie der «Wirklichkeitsrest» des Mythos, der

rezente Inhalt der medialen Albträume.

Verlangen wir in der Tat von Filmen, dass sie die Welt zeigen,
wie sie ist? Dann könnten sie wirklich nur noch von Gewalt
sprechen. Erwarten wir also eher, dass Filme moralisch lügen?
Es gibt für diesen Widerspruch der Moral keine Lösung.

24 FILM 2/2000



Hinter dem
pechschwarzen Humor
von «Very Bad
Things» versteckt
sich scharfe Kritik an
der amerikanischen
Gesellschaft.

Das Lebensgefühl der Spassgesellschaft
Der Einbruch des Pornografischen in den obsessiven

Spielfilm, wie er auch in Catherine Breillats «Romance»

(1999) zu beobachten ist, hat dem europäischen
Film kaum einen wirklich neuen Impuls geben können.

Die paradoxe Provokation mit dem Bild, das keine

Provokation mehr sein kann, weil es keinen Adressaten

mehr dafür gibt, verdeutlicht die Lähmung eher,

als sie zu überwinden. Bruno Dumonts Filme, der letztes

Jahr in Cannes preisgekrönte «L'humanité» vor
allem, erscheinen wie eine Form einer «Pornografie des

Grauens»; die erste Einstellung dieses Films, die

Einstellung auf das blutige Geschlecht eines vergewaltigten

Mädchens, ist gewiss nicht mehr zu vergleichen
mit Spielen wie die des Surrealisten Bunuel und seiner
Schock-Ästhetik. Sie ist wie ein frontaler Angriff auf
das Lebensgefühl der Spassgesellschaft, ist mehr als

nur eine Verstörung, eine radikale Verurteilung. In
diesem neuen Passionsbild berührt das Pornografi-
sche nicht mehr im Utopischen, sondern im Negativen

das Erhabene. Im letzten Stadium seiner Schändung

und im letzten Stadium eines wahrhaft trostlosen

Blicks ereignet sich die Heiligung des Körpers.
Daran ist nichts mehr zu zensurieren, denn in solchen

Bildern wird keine Transgression mehr versprochen.
Die Naheinstellung auf das Geschlecht, die in den

«Dogma 95»-Filmen gleichsam beiläufig eingefügt
sind, als Teil einer anti-mythischen Dokumentation,
ist in Dumonts Filmen zu einer neo-mythischen,
religiösen Schreibweise geworden. «L'humanité» endet

mit einer analogen Einstellung. Nun aber ist eine
andere ästhetische Qualität gewonnen; die Schändung
ist einer symbolischen Überhöhung gewichen. So

kippt also auch hier, wenngleich unter scheinbar so

gänzlich anderen Bedingungen, wie im Hollywood-
Film der moralische Diskurs ins Metaphysische.

Die Diskussion um Gewalt im Film muss sich

immer und immer wieder selbst verfehlen, weil sie

zugleich eine Diskussion über Macht sein müsste. Wenn

in Deutschland also der Vorsitzende des Deutschen

Lehrerverbandes das Verbot des Filmes «Teaching
Mrs. Tingle» verlangt, erklärt er gleich dreierlei.
Erstens natürlich, dass er den Film nicht gesehen hat.

Zweitens, dass er nichts verstanden hat von dem

Gewaltverhältnis, das an den Schulen herrscht: Es ist

kaum vorstellbar, dass der Impuls zu den Amokläufen

und Gewalttaten, zu Mord und Selbstmord von einem
Film ausgeht, der gleichsam vormacht, wie man gerade

noch einmal die Kurve bekommt. Und drittens,
dass wir nachwievorbereitsind, sehrviel schnellermit
Gewalt aufdie Bilderder Gewalt zu reagieren, als ihnen
Aufschluss über die wirkliche Gewalt abzuverlangen.

Ein schönes Modell wäre es in derTat, wennwir einander

gegenüberstellen wollten:
einen europäischen Film, der es schliesslich
geschafft hat, auch die letzten Tabus zu überwinden,

um nun mit abgeklärter Melancholie und
tragischer Geste über alles zu reden und alles zu zeigen,
und
einen amerikanischen, jedenfalls den Hollywood-
Film, der für immer die «Doppelmoral» des

Mainstream auf sich zieht und nach wie vor in furchtbare

Gewalt (erlaubt!) umsetzt, was in ihm an
sexuellen Impulsen (verboten!) keinen direktenAus-
druck finden darf.

Genau so aber ist es in der nun auch globalen
Arbeitsteilung der Medienproduktion nicht. Der moralische

Diskurs windet sich in einer Endlosschlaufe
sowohl durch die Mediensegmente der globalen und re-

gionalenTraumfabrikationen, also auch durch die
Zustände von Materialität und Virtualität, durch Politik
und Transzendenz. Das Doppeldeutige in der «Kritik
der Bilder» ist daher paradoxerweise statt der Abbildung

des Problems gerade der blinde Fleck im Spiegel.

Die Moral des Kinos, zwischenTransgression und
Prüderie, zwischen Sadismus und Melancholie, ist so

leicht weder alsVorbild noch alsAbbildungdingfestzu
machen, solange das (Kino-)Bild an die leere Stelle des

selbstkritischen gesellschaftlichen Diskurses treten

muss, einmal zum Sündenbock erhoben, zum leeren

Spiel verdammt das andere Mal.

Georg Seessien ist Autor verschiedenster

Bücher über das Kino. Erst
kürzlich erschienen sind «David Lynch
und seine Filme» und «Copland -
Geschichten und Mythologie des
Polizeifilms».

FILM 2/2000 25


	Täter mit guten Gewissen

