
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 50 (1998)

Heft: 11

Rubrik: Kritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HfjRITIK

My Name Is Joe Regie: Ken Loach

Grossbritannien/'Deutschland 1998

Gerhart Waeger

Von der Struktur her handelt es sich

bei Ken Loachs Film um die uralte

Geschichte vom braven Kerl aus ärmlichen

Verhältnissen, der aufAbwege gerät
und die grösste Mühe hat, wieder in
einem halbwegs bürgerlichen Leben Tritt
zu fassen - ein Grundmuster, das in den

verschiedensten Varianten schon unzähligen

Gangsterfilmen, Kriminaldramen,
sozialkritischen Filmen und Krimikomödien

als roter Faden gedient hat. Wenn sie

gut erzählt wird, erscheint einem die alte

Geschichte immer wieder neu, illustriert
sie doch eine Ursituation des Menschen

aufseinemWegvonderAbhängigkeit zur
Autonomie. Ken Loach, dessen Filme seit

dreissig Jahren um die Schicksale einfacher,

notleidender, von der Gesellschaft

im Stich gelassener Menschen kreisen, ist

seinen im dokumentarischen Umfeld des

Free Cinema liegenden Ursprüngen auch

in stilistischer Hinsicht treu geblieben,
ohne sich dabei zu wiederholen. Der

Schauplatz seiner neusten Arbeit ist ein

verwahrlostes Armenviertel der Stadt

Glasgow.
Loach pflegt jeweils mit

unverbrauchten Schauspielern ohne Starallüren

zu arbeiten — und mit Laien, die er

geschickt unter die Schauspieler mischt.

In seinem neuen Film vertraut er die Rolle

des arbeitslosen Joe Kavanagh, eines

ehemaligen Trinkers, der seit einem Jahr von
der Flasche losgekommen ist und sich mit
Gelegenheitsarbeiten über Wasser hält,

Peter Mullan an, mit dem er bereits 1991

in «Riff-Raff» (ZOOM 1/92) zusammenarbeitete.

Mullan gehört zu den

Schauspielern, die sich sorgfältig in alle Einzelheiten

einer Rolle einarbeiten, mit dem

Ziel einer totalen Identifikation. In
diesem Falle liess er sich von Mitgliedern der

AnonymenAlkoholiker genauestens über

die Empfindungen und Reaktionen eines

Exalkoholikers informieren. Mit Erfolg:
Für seine lebensnahe Interpretation der

Rolle wurde er dieses Jahr in Cannes als

bester männlicher Darsteller ausgezeichnet.

Natürlich weiss er, wieviel von
diesem Erfolg er der subtilen, die authentischen

Empfindungen der Schauspieler

respektierenden Regie Loachs verdankt.

«Er lässt uns Schauspieler an der langen

Leine, er zwingt uns zu nichts», rühmt er
dessen Methode bei den Dreharbeiten.

Seit je ist es ein besonderes Merkmal

von Loachs Filmen gewesen, das Ausser-

gewöhnliche als das Alltägliche erscheinen

zu lassen. Und im stimmig gezeichneten

Alltag, so trist und aussichtslos er
auch sein mag, haben stets ein

hintergründiger, liebenswürdiger Humor und

eine immanente Situationskomik ihren

Platz. Loachs verschmitzter Humor prägt
auch die Atmosphäre von «My Name Is

Joe» - etwa in den Szenen, in denen Joe

mit der «schlechtesten Fussballmannschaft

der Stadt» trainiert. Ohne jegliche
Chance auf einen Sieg, treten die

unbegabten Spieler in Trikots der deutschen

Weltmeistermannschaft von 1974 gegen
ihre Gegner an. Ihre rührende Zuversicht

und ihr intaktes Zusammengehörigkeitsgefühl

bringen Farbe in den grauen Alltag.

Diese Erkenntnis motiviert letztlich
auch Joe - weit über seine undankbare

Tätigkeit als Betreuer einer
Verlierermannschaft hinaus.

Mit einem der Spieler, dem «Stürmer»

Liam (David McKay), istJoe besonders

eng befreundet. Der eben aus dem

Gefängnis entlassene, drogengefährdete

Gelegenheitsarbeiter versucht mit Joes

Hilfe verzweifelt, clean zu bleiben. Dies

fällt ihm um so schwerer, als seine Freundin

Sabine (Annemarie Kennedy), mit
der er ein Kind hat, noch an der Nadel

hängt und beim Drogenboss McGowan

(David Hayman) tief in der Kreide steht.

Der Dealer lässt Liam durch seine Männer

verprügeln und fordert ihn auf, Sabine

zwecks Abgeltung der Schulden auf
den Strich zu schicken, ansonsten ihm die

Beine gebrochen würden.

Joe versucht verzweifelt, sich für
seinen Schützling einzusetzen, und lässt sich

in der Not sogar selber als Drogenkurier
einsetzen, was sein Privatleben indes arg
aus dem Gleichgewicht bringt. Durch
Liam ist Joe nämlich mit der alleinstehenden

Sozialarbeiterin Sarah (Louise Good-

all) bekannt geworden. Wie sich aus der

Bekanntschaft eine Freundschaft und aus

dieser schliesslich eine prekäre Liebesbeziehung

entwickelt, macht einen weiteren

Handlungsstrang des Filmes aus. Die
emotionalen Momente der Liebesgeschichte

und die Spannungsaspekte des

Kriminaldramas verbinden sich zu einer

dichten, realitätsnahen Milieuschilderung

aus dem Alltag britischer Arbeitslo-

26 ZOOM 11/98



ser. Auf reisserische Knalleffekte verzichtet

Loach dabei ebenso selbstsicher wie

auf voyeuristische Liebesszenen. Selbst

gegen Ende, wo die Handlung etwas

abrupt melodramatische Züge gewinnt,
bleiben die Einzelschicksale Spiegelbilder
eines realen sozialen Umfelds.

Ken Loach ist stets ein Pragmatiker

geblieben und hat sich aufs eigene Augen-

mass verlassen - nicht zuletzt auch in

jenen Koproduktionen, deren Schauplatz

aus Grossbritannien hinausführt: In
«Land and Freedom» (ZOOM 11/95) ist

es ein Arbeitsloser aus Liverpool, durch
dessen Augen der Zuschauer die ersten

anderthalb Jahre des Spanischen Bürgerkriegs

erlebt, und in «Carla's Song»

(ZOOM 4/97) begleitet ein couragierter
Buschauffeur aus Glasgow eine junge
Frau nach Nicaragua, um den Spuren
ihres verschollenen Freundes zu folgen.

In «My Name Is Joe» kehrt Loach nun ins

heimatliche Grossbritannien zurück und

nimmt den Faden seiner frühen sozialkritischen

Filme wieder auf.

Auch wenn der Titelheld kein Kind
mehr ist, erinnert sein Name doch
entfernt an denjenigen des Mädchens Joy aus

den Londoner Slums, der Heldin aus

«Poor Cow» (1967), seinem ersten Kino¬

film. Vielleicht hätte Loach vor 25 Jahren

nicht den selbstsicheren Joe, sondern den

labileren und unglücklicheren Liam zur

Hauptfigur des Films gemacht. Dass er es

nicht getan hat, deutet eine kleine, aber

nicht unwesentliche Verschiebung seiner

thematischen Gewichtung an: Die

psychologische Ergründung des Charakters

seiner Figuren hat im Rahmen der immer
noch dominierenden sozialkritischen

Milieuschilderung an Bedeutung gewonnen.

Stand in seinem frühen Meisterwerk

«Family Life» (1972) noch das hilflose

Opfer einer verständnislosen Umwelt im

Zentrum der Geschichte, so haben seine

Protagonisten in der Zwischenzeit

gelernt, sich im Rahmen ihrer Möglichkeiten

zurWehr zu setzen. Loachs liebevolles

Verständnis für die Stiefkinder der

Gesellschaft ist geblieben, doch haben die

Menschen in seinen Filmen im Lauf der

Jahre etwas mehr Spielraum für

Selbstverantwortung und Eigeninitiative gewonnen.

Dies mag letztlich auch die
überraschende Wende erklären, dank der Joe

nach dem tragischen Tod seines Freundes

aus seinen unheilvollen Verstrickungen
herausfindet. I

«Überraschungen gibt es überall»
Der Regisseur Ken Loach über seinen neuen Film und die britische Politik.

Judith Waldner

Ken Loach, Ihren Film «My Name is

Joe» kann man - wie auch Ihre früheren

Werke - als sozialkritisch bezeichnen.

Das lässt sich von auffällig vielen
britischen Produktionen sagen.
Mich erstaunt es, dass der Blick aufs

Leben einfacher Leute im Kino anderer

europäischer Länder weniger ausgeprägt
ist. Vielleicht ist er ein Teil unserer Kultur,

denn bereits im 19. Jahrhundertgab es in

Grossbritannien sehr viel Literatur, die

sich mit der Arbeiterklasse beschäftigt
hat. Dann hat auch die bei uns populäre

standup-comedy stets von der Beobachtung

des Lebens der sogenannt «kleinen

Leute» gelebt. Meine Referenzen gehen

auf die standup-comedians zurück. Als

ich ein Kind war, fuhr man ans Meer, und

dort gab es jeden Abend eine andere

Show mit immer neuen Witzen, die sich

jedoch stets das Gleiche fokussierten.

Mit Ihrem neuen Werk bringen Sie einmal

mehr eine bestechende Mischung von ernsten

und witzigen Szenen auf die Leinwand.

Wenn man eine Komödie realisieren will,
in der ein Witz den nächsten jagt, muss

man die dunklen Seiten des Lebens

zwangsläufig weglassen, was mich nicht

interessiert. Arbeitslosigkeit zum Bei¬

spiel ist ein schweres Los, und wenn sie

im Kino als etwas Lustiges erscheint,

finde ich das sehr bedauerlich.

Ihre Filme sind stets politisch, doch nie

trockene Pamphlete. Zudem zeigen Sie

kaum je Figuren, die resignieren.

Politisch ist doch eigentlich alles, ich

abergehe primärvon den Menschen aus.
Für mich stehen ihre Lebensumstände

und Gefühle, ihr Talent, mit schwierigen
Umständen umzugehen, im Mittelpunkt.

Ihr vorletzer Film, «Land and Freedom», hat

mehrheitlich in Spanien gespielt, Ihr

ZOOM 11/98 27



Interview mit Ken Loach

«Die Labour war einmal die linke Opposition,
heute ist sie zur Partei des Business geworden»

letzter, «Carla's Song», etwa zur Hälfte

in Nicaragua. Jetzt haben Sie wieder in

Grossbritannien gedreht.

«My Name is Joe» spielt in Glasgow,

nicht zuletzt, weil ich wieder einen kleineren,

privateren Film realisieren wollte.

Sie haben damit auch entschieden, wieder

in einer vertrauteren Umgebungzu arbeiten.

Ja, Überraschungen hates aber auch hier

gegeben. So war ich mit Paul Laverty, der

das Drehbuch verfasst hat, bei Recherchen

in einer total heruntergekommenen

Gegend am Rande Glasgows. In dem

Quartier standen sämtliche Wohnungen

leer, bis auf eine, in dereine Frau gewohnt
hat. Bei ihr standen Bücher über den

Spanischen Bürgerkrieg, und so hat sich

ein langes Gespräch zum Thema meines

vorletzten Films ergeben. Da geht man

hin, erwartet nichts als Armseligkeit-und
trifft auf etwas Wunderbares.

Joe, die Hauptfigur Ihres Films, trainiert
eine Amateur-Fussballmannschaft. Sind

Sie ein Fussballfan?

Fussball ist natürlich keine existentielle

Angelegenheit, aber eine tolle und

vergnügliche Sache. Man sieht sich einen

Match an und macht sich für dessen

Dauer keine Sorgen um seine Arbeit

oder seine Kinder, sondern allein um

den Ausgang des Spiels.

Spitz gesagt ist Fussball also eine Art

Opium fürs Volk...
Das finde ich überhaupt nicht. Vielmehr

könnte man wohl sagen: Fussball ist der

Ort, wo man ein Gefühl für die Kraft eines

Kollektivs bekommt.

In «My Name is Joe» geht es unter anderem

um Drogengeschäfte.

Genau, mir ging es aber weniger um

Drogen als darum, von Leuten zu erzählen,

die ausgeschlossen sind. Wenn in

einer Gesellschaft alle als wertvolle

Mitglieder integriertsind, ist das Drogenproblem

sowieso viel kleiner.

Joe will einem Kollegen helfen und

übernimmt einen Drogentransport.

Ja, allerdings wird sein Handeln im Film

nicht im üblichen Sinn gewertet. Ich kann

selbst nicht sagen, was er in der Situation

hätte tun müssen. Die Frage ist nicht, ob

Joe richtig oder falsch handelt, ob er also

gut oder schlecht ist. Die Frage ist nur,

wie er unter den gegebenen Umständen

handeln kann, welche Möglichkeiten und

Chancen er überhaupt hat.

Viele Leute in Grossbritannien haben wenig

Chancen, daran hat auch Premierminister

Tony Blair nicht viel geändert.

Von Tony Blair habe ich nie etwas erwartet.

Die Tories waren unübersehbar am

Ende, die heute amtierende Labour ist
keine Alternative. Sie war einmal die

linke Opposition, heute ist sie zur Partei

des Business geworden. Da sie sich

vollständig an der Wirtschaft orientiert,

gibt es keine Möglichkeit, den Staat

sozialer zu gestalten oder Einrichtungen,

die unter Thatcher privatisiert
wurden, wieder zu verstaatlichen.

Wie könnte sich etwas ändern?

Naja, das klassische Rezept ist, Streiks

und ähnliches zu organisieren. Heute

müsste sich die Arbeiterklasse allerdings
über die Grenzen hinaus organisieren.
Die offizielle Organisation, die EU also, ist

eine Vereinigung, die der Wirtschaft und

einzelnen nützt, dem Mann von der Str-

assejedoch überhaupt nichts bringt.
Mittlerweile stellt sich das Problem, dass sich

die internationale Konkurrenz verschärft

hat, dass die Aufträge eben dorthin vergeben

werden, wo die Arbeit am billigsten

ausgeführt wird. Fürdie Arbeiterklasse ist

der Wettbewerb härter geworden.

Nun gibt es zunehmend Kritik an der

britischen Regierung.

Das stimmt, doch ihre Mitglieder haben

nach wie vor eine gute Presse. Sie sind

Opportunisten und sehrgeschickt, wenn

es um PR geht. Dazu ein Beispiel: Am

Filmfestival in Cannes war ich mit meiner

Equipe in der Hotelbar. Plötzlich kam

Tom Clark, der in Grossbritannien für

Film zuständige Minister dazu. Er nahm

einen Drink mit uns, wir begaben uns

darauf zu den Autos, die uns zur Galavorstellung

von «My Name is Joe» bringen
sollten. Er kam einfach mit, stieg mit uns

die rote Treppe des Festivalpalais hoch.

Und zwar nicht mitten unter uns, nein, er

ging an der Spitze unserer Gruppe. Das

grösste Bild in der Zeitung «Nice Matin»

vom nächsten Tag war eines mit Clark im

Vordergrund. Das war clever und wirkte,
als habe er den britischen Film in Cannes

unterstützt, was nicht der Fall war;
der Mann hat meiner Meinung nach nicht

viel Ahnung vom Kino.

Haben Sie Vorbilder?

Ja, etliche, doch keine Berühmtheiten.

Ein Beispiel: Ich habe einen Dokumentarfilm

über Liverpooler Hafenarbeiter

gemacht, die über zwei Jahre lang
versuchten, ihre Jobs zurückzubekommen.

Da war ich also bei diesen in so schwierigen

Umständen lebenden Leuten und

sie waren unglaublich grosszügig und

warmherzig - da fühlt man sich richtig
klein. Solche Menschen finde ich

bewundernswert.

28 ZOOM 11/98



HLjRITIK

The Truman Show Regie: Peter Weir

USA 1998

Dominik Slappnig

Truman Burbank (Jim Carrey) ist ein

wahrer Mann (true man). Tatsächlich

ist er das einzigWahre in einer ganzen
Stadt aus Statisten, Schauspielern und
Kulissen. Trumans Leben wird als

Fernsehshow seit seiner Geburt 24 Stunden

am Tag weltweit live übertragen. Und
Truman ist der einzige, der das nicht
weiss.

Ersonnen wurde dies alles von Christof

(Ed Harris), einem TV-Produzenten,
der rund um Truman ein ganzes Imperium

mit Studio und Merchandising
aufgebaut hat. Gottähnlich lenkt er das

Schicksal seines Schützlings und dessen

kleiner Stadt Seahaven. Seit 30 Jahren

schon erfindet er immer neue Geschichten

und Episoden im Leben von Truman.
Doch anders als dieser sind seine Frau

Meryl (Laura Linney), sein bester Freund

Marlon (Noah Emmerich) oder die Leute

in der Versicherungsagentur, in der Truman

arbeitet, alles eingeweihte
Schauspielerinnen und Schauspieler, die bloss

ihren Job machen.

Faszinierend an «The Truman
Show» ist, dass der Zuschauer zusammen

mit Truman langsam entdeckt, dass in
dieser glänzenden, sauberen Welt, wo
jedes Haus seinen gepflegten Garten mit
weissem Lattenzaun hat und jeder Nachbar

am Morgen sein immergleiches
Lächeln aufsetzt, etwas nicht stimmen

kann. Da irritieren zuerst nur Kleinigkeiten

wie ein Filmscheinwerfer, der eines

Morgens aus heiterem Himmel neben

Truman zu Boden kracht. Doch spätestens

nach 15 Filmminuten, wenn Truman

aus Versehen seinen Vater wieder

trifft, der doch beim Segeln mit ihm
durch einen Unfall ums Leben gekommen

ist, wird sowohl bei Truman wie

beim Zuschauer aus Zweifel Gewissheit:

Etwas ist faul am schönen Seahaven.

Peter Weirs geniale Erzähltechnik

macht den Zuschauer als Voyeur zum
Mittäter. Als Zuschauer ist man dabei,

wenn Trumans Frau Meryl ihm perfekt
und verlogen vorträumt, ein Kind von

ihm zu wollen. Und man hört die Worte
Marlons, der dem zweifelnden Truman
versichert, dass in Seahaven alles mit rechten

Dingen zugeht. Plötzlich fühlt man
Mideid mit Truman, dem Belogenen
und Erniedrigten. Dem Ausgenützten
und Ausgestellten. Doch Weir gibt Truman

seine Würde zurück. Unentdeckt

von den 5000 Kameras Christofs, gelingt
es Truman, seine Flucht vorzubereiten

und auszuführen. Erstmals seit 30 Jahren

ist der Schöpfer der Live-Show gezwungen,

die Sendung zu unterbrechen.

Truman, der für den Zuschauer lange Zeit
eine blosse Lachnummer war, dieser Truman

kann sich am Schluss aus den Klauen

seines Übervaters Christof befreien und

findet mit eigener Kraft die Wahrheit.
Damit hat er plötzlich etwas den vielen

Millionen Zuschauern voraus, die

ihm bei seiner Befreiung zusehen. Denn
die meisten von ihnen werden sich nicht

aus der Umklammerung der Medien

lösen. So ist Peter Weirs «The Truman
Show» nicht nur eine sorgfältige Reflexion

über Wirklichkeit und Schein,
sondern ein Kommentar zu unserer heutigen
Medienwelt, in der sich Rentner in Nach-

mittags-Talk-Shows vor unbekannten

Studiogästen freiwillig bis aufdie Unterhosen

entblössen oder Teenager über

Live-Kameras Millionen Internet-User

Ed Harris

an ihrem Privatleben in den eigenen vier

Wänden teilhaben lassen. Bloss hat Peter

Weir den Spiess erstmals umgedreht: Seine

Peep-Show starrt zurück.

Als Truman vor der Tür zur Freiheit

steht, dort, wo die riesige Studiobühne zu
Ende ist und das wirkliche Leben anfängt,
versucht Christof verzweifelt, ihn in der

Live-Sendung zu halten. Er fleht ihn übers

Mikrofon an und ist zum ersten Mal ganz
ehrlich zu ihm: «Glaube mir doch,

Truman, dort draussen ist nicht mehr Wahrheit

übriggeblieben als in dieser Welt, die

ich ftir dich geschaffen habe.» H

Jim Carrey

ZOOM 11/98 29



HflRITIK

Regie: Samira Machmalbaf
Iran/Frankreich 1998

La pomme

Matthias Riittimann

Sib

MM lak, klak, klak» widerhallen die

m mHolzpantoffeln von den

Hausmauern. «Klak, klak, seht her, Massou-

meh und Zahra gehen aus.» Das hat die

Strasse in Teherans ärmeren Vierteln
noch nicht gesehen und gehört. Denn
Massoumeh und Zahra, die spätgeborenen

Töchter eines armen Ehepaars, waren
seit ihrer Geburt zuhause eingesperrt. Lange

hat die Nachbarschaft dazu geschwiegen.

Sei es aus Rücksicht gegenüber der

blinden Mutter oder aus Mitleid mit dem

alten Vater, der seine Familie von Almosen

ernähren muss. Und auch den Behörden

ist entgangen, dass die Kinder nicht zur
Schule kamen. Dann endlich, auf Initiative

der Nachbarn, wird der Missstand publik.

Eine Sozialarbeiterin schreitet ein und

holt die Mädchen heraus.

Eine wahre Begebenheit und eine

18jährige Filmnovizin, die nicht recht

weiss, soll sie einen Dokumentär- oder

einen Spielfilm drehen. Dies der

Ausgangspunkt von «Sib». Schliesslich hat

sich Samira Machmalbaf, die Tochter des

bekannten iranischen Regisseurs Mohsen

Machmalbaf, für die Spielfilm-Variante
entschieden. Wobei jedoch die Rollen

mit den Personen jenes wahren Dramas

besetzt wurden. Die Familie Naderi spielt
sich selbst, wenn die Regisseurin wahre

Ereignisse nachstellen lässt. «Sib» begleitet

die beiden unbeholfenen Mädchen bei

ihren ersten, ungelenken Gehversuchen

in der Freiheit.

Auf den ersten Blick wird hier ein

Mädchenschicksal vorgeführt, wie man

es einer fundamentalistisch islamischen

Gesellschaft gernevorwirft. Aufden zweiten

Blick ist allerdings zu bedenken, dass

dieser Film erstens von einer Frau, zweitens

im Staate des Ayatollahs und drittens
als Kritik an einem solchen «Schicksal»

gedreht wurde. Interessant ist gewiss

auch, dass im Film der Staat gegen die

brachiale Erziehungspraxis des gläubigen
Vaters einschreitet. Dies dürfte die aktuelle

Situation im Iran widerspiegeln, wo

seit der Wahl des Reformpolitikers
Mohammed Chatami zum Präsidenten die

Theokratie der Mullahs am Abbröckeln

ist. Hoffnungsvoll und optimistisch endet

Machmalbafs Film: Freiheit ist möglich

für Zahra und Massoumeh.

Die Befreiung der Mädchen ist das

eine. Diejenige der Eltern, die im engen

Glaubenskäfig einer dogmatischen Lehre

gefangen sind, das andere. Fehlende

Bildung und soziale Not haben die Eltern in
diesen Käfig getrieben. Auf die Frage,

warum er seine Töchter nicht hinaus lasse,

rechtfertigt sich der Vater mit einem

Gleichnis, das ihn die Koranschule
gelehrt hatte. «Das Mädchen ist wie eine

Blume. Scheint die Sonne auf sie,

verdorrt sie. Die Sonne, das ist der Mann.»

Der blinde Verstand des Vaters und die

physische Blindheit der Mutter haben die

Sorge um das Wohl der Töchter ins

Gegenteil verkehrt. Aus falscher Furcht
haben sie ihre Kinder Luft und Sonne entzogen

und verwahrlosen lassen.

Machmalbafs Kritik zielt nicht auf
den Islam, sondern auf eine Gesellschaft,

die Teile ihrer Glieder in Unwissenheit

und materieller Not belässt. Da ist sozial-

kritische Sprengkraft. Machmalbaf mildert

sie jedoch - aus Vorsicht vielleicht —

durch eine Erzählweise, welche die Realität

ins Gleichnishafte entrückt und symbolisch

auflädt. Die Bildeinstellungen sind

sorgfältig komponiert. Requisiten wie

Spiegel, Apfel, Schlüssel werden in der

Inszenierung zu Symbolen. Und auch

Handlungen wie das Giessen eines

kränkelnden Pflänzchens weisen stets über das

Eigentliche hinaus, sind poetische
Variationen des Grundthemas. In solcher

Bildsprache lassen sich unschwer die Vorbilder
erahnen. Neben Samiras Vater Moshen

Machmalbaf, der auch fur Drehbuch und

Schnitt verantwordich zeichnet, Abbas

Kiarostami und seine Filmgedichte.
Vor solchen Grössen werden jedoch

auch die Grenzen von «Der Apfel» sichtbar.

Das Spiel mit Fiktion und Realität,
das zum orientalischen Erzählen gehört
und von Kiarostami wie Mohsen
Machmalbaf virtuos gehandhabt wird, bleibt
hier fragwürdig. Gerade weil es nicht
thematisiert wird, steht letztlich die Frage

im Raum, wie bewusst und freiwillig die

doch sehr naiven Darstellerinnen und

Darsteller im Film mitwirken. Diese

Unsicherheit beeinträchtigt den Genuss,

bei allem Respekt vor der menschlichen

Botschaft und der träfen Bildsprache dieses

beachtlichen Erstlingswerks. I

Azizeh Mohamadi

30 ZOOM 11/98



Love is the Devil
Study for a Portrait of Francis Bacon

NlJRITIK

Franz Derendinger

Ein Mann fällt durchs Oberlicht in
einen Raum — mitten in eine Wirrnis

von Fotografien, welche den Boden

bedeckt. Der Gefallene ist George Dyer,

langjähriger Freund und Muse des

britischen Malers Francis Bacon (1909 -
1992), den dieser der Legende nach bei

einem Einbruch in sein Atelier kennengelernt

haben soll. So beginnt John May-
burys Studie zu einem Porträt von F rancis

Bacon, hervorragend besetzt mit Derek

Jacobi und Daniel Graig.
In die Zeit mit George Dyer (1964 -

1971) fällt die Vollendung von Bacons

ureigenster Bildsprache. Seit den sechziger

Jahren nämlich sind seine Körperstudien

ganz auf einen zentralen Gegensatz angelegt:

Karg gestaltete, betont flächig gemalte

Räume umfangen die Darstellung
menschlicher Körper, die durch eine

überraschende Plastizität aus der Bildebene

herauszuspringen scheinen. Von der

geometrischen Zerlegung her erinnern diese

Figuren an kubistische Vorbilder, zugleich
aber wirken sie um vieles fleischlicher; da

sind die Körper nicht einfach nur analytisch

aufgefaltet, sondern buchstäblich

seziert, aufgeschnitten, gehäutet. Mit diesen

Leidensgestalten, die aufbegehren gegen
die klaustrophobische Geschlossenheit der

Umgebung, hat Bacon ohne Zweifel
Zeitzeichen geschaffen; denn sie artikulieren

die Qual einer Existenz, die sich erdrückt

findet durch jene Ordnung, von der sie

doch allein gehalten wird. Eine solche

Existenz war aber auch Bacon selbst, der Dandy,

zerrissen zwischen übersteigerter
Kultiviertheit und verstörender Leidenschaft.

Radikal verschlingt sich bei diesem Künstler

der Wunsch, gleichsam nackt ausgesetzt

zu sein, mit dem Willen zur Distanz.

Dieser Widerspruch durchzieht Bacons

Bilder wie auch sein Leben - vor allem

jedoch sein Verhältnis zu George Dyer.
In ihm fand Bacon wohl seinen eigenen

Abgrund gespiegelt, in jenem
Kleinkriminellen aus der Unterschicht, der sich

buchstäblich in die Welt des Künstlers

hinein verirrte, in dessen Bannkreis geriet
und sich nicht mehr lösen konnte, bis es

zu spät war. Die Beziehung zwischen dem

Maler und seinem Modell verfiel bald

einmal einer zerstörerischen Ambivalenz:

Bacon war fasziniert von der «Mischung
aus Amoralität und Unschuld», die er

seinem Lover bescheinigte, fühlte sich auf
der andern Seite jedoch bedrängt von
dessen Wunsch nach Nähe, der umso
verständlicher war, als sich Dyer im Umfeld

des Freundes isoliert und entwurzelt

vorkam. Der Künstler, der nach Fotografien

malte, weil ihm die physische
Anwesenheit der Modelle lästig war, hielt diese

Umklammerung nicht aus. So brüskierte

er seinen Partner durch immer neue Affären

und stiess ihn zurück. Doch die

Verzweiflung, in die Dyer darüber verfiel,

machte ihn als Modell noch interessanter.

Ein Zirkel, der erst mit Dyers Selbstmord

1971 enden sollte.

John Maybury liefert nun jedoch keine

jener gängigen Künstlerbiografien, welche

all die Klischees um zerquälte Genies

und gemarterte Modelle zu braven Bil-

dungsgeschichtchen reihen. Im Gegenteil,
der englische Künstler und Regisseur versagt

es sich konsequent, das Phänomen

Bacon in einer konventionellen, ihm
äusserlichen Sprache abzuhandeln.
Stattdessen nimmt er die besonderen

Ausdrucksmittel dieses Malers in die visuelle

Form seines Films auf. Das zeigt sich schon

in den Bildern: Da werden verschiedentlich

Gesichter durch Speziallinsen so

verzerrt, dass sie Bacons Porträts tatsächlich zu
ähneln beginnen. Wiederholt tauchen

auch Motive aus dem Werk des Künstlers

auf: im Geschlechtsakt verkeilte Körper
etwa oder eine gekrümmte Gestalt auf

einer Art Sprungbrett, in der eine Darstellung

des kauernden Dyer von 1966

anklingt. Und Dyer stirbt schliesslich in

einem jener offenen Käfige aus Stangen, in
die Bacon seine Figuren zuweilen
eingeschlossen hat.

Aber auch der Schnitt wird bei diesem

Werk dem Gegenstand - und damit ftir
einmal seinem Namen — gerecht; insofern

nämlich, als er nicht glättet, sondern Risse

und Schrunden offen lässt, welche dem

Film eine handliche Abrundung verwehren.

Wo explizit das sexuelle Begehren ins

Spiel kommt, da setzt Maybury
Wirbelschnitte ein und bringt durch Kaskaden

von Baconschen Motiven zum Ausdruck,
dass sich definitivnicht fassen lässt, worum
es hier geht. So ist ihm etwas gelungen, was

weit über die übliche Darstellung von
Künstlerschicksalen hinausgeht: letztlich

eine Reflexion über die Kunst von Francis

Bacon, eine Blosslegung von deren

Prämissen, die sich jedes moralischen Urteils

enthält. Ohne einen Kommentar abzugeben,

lässt uns Maybury vor der zutiefst

zwiespältigen Wahrheit stehen, dass hier

grosser Kunst ein Menschenleben geopfert
worden ist. I

ZOOM 11/98 31



nQritik

La nube
Die Wolke

Regie: Fernando E. Solanas

Argentinien!Frankreich 1997

«Wir lachen über unsere
eigenen Tragödien»
Gespräch mit dem argentinischen Regisseur
Fernando E. Solanas über seinen neuen Film.

Gerhart Waeger

Die im Titel angesprochene Wolke

hängt seit über 1600 Tagen über

Buenos Aires. Sie verbirgt die Sonne,

taucht die Stadt während des ganzen
Filmes in ein fahles, diffuses Dämmerlicht
und lässt über ihr endlose, sintflutartige
Regenschauer niederprasseln. Der

Dauerregen in der neusten Arbeit des Argentiniers

Fernando E. Solanas ist eine poetische

Metapher für den Alltag seines Landes,

das immer noch an den Wunden, die

ihm die Militärjunta der Jahre 1976 bis

1983 geschlagen hat, leidet. Doch der

Regen bildet nicht das vordergründige
Thema der Geschichte, sondern deren

stets präsenten Flintergrund. Immerhin
bleibt er nicht ohne Folgen: Zu wiederholten

Malen sieht man Menschen und

Fahrzeuge, die sich rückwärts bewegen.

«La nube» sei ein Film über das

Rückwärtsgehen, erklärt der Filmautor, der

immer ein Gegner der Militärs gewesen
ist und seit deren Abtreten dieses Thema

in allen seinen Filmen aufgreift: «Tangos:

El exilio de Gardel» (1985) spielt unter

argentinischen Emigranten in Paris, «El

Sur» (1988) ist ein Traumspiel zwischen

den von den Militärs Ermordeten und

den Lebenden, und in «El Viaje» (1991)
führt die Suche nach einem vermissten

Vater quer durch Südamerika. Solanas,

der selber jahrelang im Pariser Exil lebte

und noch 1991 nur verletzt einem Attentat

entging, setzt in «La nube» ein Fanal

gegen die Resignation.
Die Hauptakteure der Geschichte

sind Schauspieler des (real existierenden)

alten «Spiegel-Theaters», das einst in
einer Werfthalle am Stadtrand erbaut wurde

und sein Image als revolutionäre
Institution bewahren konnte. Die Irritation
der Films beruht auf der engen
Durchdringung von metaphorischen Bildern

und solchen der argentinischen Realität.

Das Theatermilieu ist ein geeigneter

Schauplatz für diese Parallelität von
Schein und Sein. Sie zeigt sich am
verblüffendsten in den Theaterszenen, die aus

Hans M. Eichenlaub

Vielleicht eine banale Frage zum An¬

fang: wer spielt eigentlich in «La

nube» die Hauptrolle? Die Stadt Buenos

Aires, oder ganz Argentinien, der Regen

oder das Theater «Espejo» (Spiegel)?
Die Antwort klingt bereits in Ihrer Frage

an. Ich denke, die Hauptdarsteller sind

die Erwartungen, die Menschen, die

noch Hoffnungen haben. Das Drehbuch

ist das Land. Das Theater «Espejo» ist
eine Metapher für den Zustand des
Landes. Aber eigentlich mag ich es nicht,

meinen Film oder seine Metaphern zu

erklären. Ich möchte versuchen, den

Betrachter zu provozieren, damit er am

Film teilnimmt, damit seine eigene
Imagination mitspielt.

Im Rahmen der Pressekonferenz bei der

Mostra in Venedig haben Sie zwei
grundsätzlich unterschiedliche Weltanschau¬

ungspositionen und Erzählweisen einander

gegenüber gesetzt: hier die hollywood-

sche, kartesianisch geprägte, dort eine

Welt, in der man in Bildern und Metaphern

denkt und spricht.
Ich bin davon überzeugt, dass sich mehr
und mehr-dank dem Fernsehen, dank
den grossen, weltweit tätigen Filmverleihern

- ein einziges Modell von Film

breitmacht. Eine Art von Einheitskultur.

Im Zuge der - auch kulturellen -
Globalisierung?

Genau. Die Globalisierung schädigt in

grösstem Ausmass die kulturelle Vielfalt.

Die Kultur lebt von der Vielfalt, von

der Pluralität. Das heisst: Nur noch

einen einzigen Typ von Film entstehen zu

lassen, ist undemokratisch. «La nube»

ist ein Film, der sich widersetzt, er ist ein

Werk des kulturellen Widerstandes ge-

32 ZOOM 11/98



einem Stück von Eduardo Pavlovsky

stammen, der im Film die zentrale Rolle

des Theaterleiters Max übernommen hat.

Zuschauerschwund, Geldmangel und

Schwierigkeiten mit den Behörden haben

das Spiegel-Theater in eine Krise geführt,
deren Uberwindung das Thema des

Filmes ist. Man erlebt eine Aufführung, bei

der das Licht ausgeht, weil die

Stromrechnung nicht bezahlt wurde. Doch Max
und die Mitglieder seiner Truppe geben

nicht auf und beschwören unentwegt die

gloriose Vergangenheit des Hauses, das

zu allem Elend auch noch vom Abbruch
bedroht ist.

Die von der Theatertruppe vertretenen

Ideale sind auch diejenigen des

Filmautors, der «La nube» gezielt die Dramaturgie

eines Theaterstücks in vier Akten

unterlegt hat. An die Bühne erinnern

nicht zuletzt die fixen Schauplätze des

Geschehens — neben dem Spiegel-Theater

sind dies der Justizpalast, eine neuro-
psychiatrische Klinik sowie das

Kulturministerium. Dass Solanas den einzelnen

Akten und Szenen programmatische Titel

gegeben hat, erinnert an die Dramaturgie

Brechts, auf dessen überlebens-

grossem Porträt die Kamera manchmal

verweilt. Es ist eines von über dreissig
Porträts internationaler und argentinischer

Theatergrössen, die an der Mauer
einer überdachten, zum Zuschauerraum

führenden Strasse angebracht sind. Als

Leitbild fur den Gehalt des Films ebenso

wichtig wie das Porträt Brechts ist dasjenige

von Luigi Pirandello. Die Exponenten

einer weltweiten Theaterkultur erhalten

durch die Bedrohung des Spiegel-
Theaters den Glanz verblichener Ideale.

«La nube» ist kein Film, der zu revolutionären

Zielen aufbricht. Um was seine

Protagonisten verbissen kämpfen, ist die

Erhaltung dessen, was in früheren Kämpfen

erreicht worden ist.

Der Wandel vom revolutionären

Impetus einer idealisierten Vergangenheit

zum wertkonservativen Festhalten an einmal

erreichten humanistischen Idealen

und fortschrittlichen kulturellen Strukturen

steht wohl im Hintergrund der

Resignation, die ihr Sinnbild in der

titelgebenden Regenwolke findet. Die düsteren,

kaum vom Schwarzweiss in ein dunkles

Blaugrau wechselnden Farben, in die

der ftir Kamera und Lichtführung zuständige

Juan Diego Solanas, der Sohn des

Filmautors, das Geschehen taucht,
unterstützen diese resignative Stimmung, die

durch das vordergründige Happy-End
(das Spiegel-Theater entgeht mit knapper
Not einem Abbruch und findet neue

Zuschauer) nur scheinbar aufgelöst wird. I

gen die Uniformität. Ein Film auch, der
sich inspiriert und der seine Form

schöpft aus den tiefsten Wurzeln unserer

Kultur, nicht zuletzt aus der Tradition

des argentinischen Volkstheaters, der

Groteske, des Zirkus. Mit einem ganz

speziellen Humor. Wir lachen über unsere

eigenen Tragödien

Um sich von der schwierigen Realität des

Alltags abzulenken?

Der Alltag ist grau, monoton und dumpf.

Wir haben uns in Argentinien mit vielen

Situationen abgefunden. Wir haben

Bürgerrechte verloren und die Lebensqualität
ist gesunken. 15 Prozent sind ohne
Aussicht auf Arbeit, weitere 15 bis 20 Prozent

finden Arbeit für einige Tage im Monat.

Die Idee der Globalisierung erweist sich

nicht gerade als humane Idee. Oder

höchstens für einen Drittel der Bevölkerung,

die lebt wie in der Ersten Welt. Der Rest

lebt zwischen Hoffnung und Resignation,

erdauert in Würde die Last des Alltags.

Wofür steht «La nube»? Für die Leidenschaft

und den Widerstand?
«La nube» ist zuallererst ein Film über die

Leidenschaft. Ohne Liebe und Leidenschaft

kann nichts entstehen. Das

unabhängige Theater in meinem Land ist aus

der Leidenschaft heraus geboren.
Meinen Film verstehe ich als Hommage

an die Menschen der unabhängigen

Theaterszene und speziell an

einen grossen Autor und Schauspieler,

Eduardo Pavlovsky, einen der

besten Dramaturgen Argentiniens, der

im Fiim Max spielt, die Seele des

bedrohten «Teatro Espejo».

Weshalb haben Sie Ihren Bildern die

Farben ausgetrieben?
Alle Elemente, die einen Film ausmachen,

stehen im Kontext mit der

Geschichte. Auch die Farben. Wir leben in

Argentinien in grauen Zeiten, es ist ein

Leben ohne Farbe. Meine Behandlungder
Farben, das ist eine weitere Metapher.

Auch hier die Verweigerung, das Nein?

Ja. «La nube» ist auch ein Film der

Verweigerung, des Widerstandes gegen die

Gepflogenheiten des üblichen kommerziellen

Kinos, in dem sich alle Filmegleichen.
Ich arbeite klassisch, mit vielen Totalen,

mit tiefräumigen Bildern, mit langen

Brennweiten. Für mich ist Fiim nicht
Diskussion und nicht Bilder-Ausstellung. Ich

verstehe das Kino als Erbe der grossen
Bühnentradition und des lyrischen
Dramas des 19. Jahrhunderts.

In den Totalen der Stadt Buenos Aires mit
dem pulsierenden Verkehr auf den Strassen

und den Fussgängern bewegen sich

alle Autos und Menschen konsequent

rückwärts, jedenfalls fast alle. Auch das

eine Metapher?
Klar! Die Schwierigkeit ist ja, meine Ideen

in Bilder umzusetzen. Das heisst, die

Realität der Bilder in eine filmische Realität

zu verlegen. Ich verändere das Bild,

damit es die Realität besser präsentieren
kann. Das ist kein Witz. Die Bilder zeigen

ein chaotisches, unlogisches System,
das unsere heutige Gesellschaft spiegelt.

Die erste Person, die sich normal,

vorwärts, bewegt, ist der Autor dieses

Films. Ich verstehe das als Zeichen!

ZOOM 11/98 33



Crna macka, beli macor
Schwarze Katze, weisser Kater Regie: Emir Kusturica

Frankreich/Deutschland/Ungarn 1998

Franz Ulrich

Der Bosnier Emir Kusturica, 1954 in

Sarajevo als Sohn muslimischer

Eltern geboren und Absolvent der

Filmschule FAMU in Prag, dürfte mit seinen

drei Kurzfilmen, einem Fernsehfilm und
sechs Spielfilmen zu den am häufigsten

ausgezeichneten europäischen Regisseuren

gehören. Was die meisten Regisseure

ihr ganzes Leben nicht schaffen, hat der

noch nicht fünfzigjährige
bereits mehrmals erreicht: 1980

erhielt er für «Sjecas Ii se Dolly
Bell?» (Erinnerst du dich an

Dolly Bell?) am Festival von

Venedig den Goldenen Löwen

für das beste (lange) Erstlingswerk,

1985 am Festival von
Cannes die Goldene Palme für
«Otac na sluzbenom putu»
(Papa ist auf Dienstreise),

1989 am gleichen Festival für
«Dom za vesanje» (Die Zeit der

Zigeuner) den Preis fur die beste

Regie und schliesslich 1998 am Festival

von Venedig wiederum den Regiepreis

für «Crna macka, beli macor». Trotz
dieser ungewöhnlichen Erfolge hat

Kusturica im Dezember 1995 entnervt
und frustriert verkündet, er höre mit dem

Filmen auf, nachdem es wegen «Underground»

zu heftigen Auseinandersetzungen

gekommen war. Dem Film, der auf

groteske und komödiantische Weise 50

Jahre jugoslawische Geschichte aufrollt,

warvon bosnischen Kritikern und
französischen Intellektuellen - zu Unrecht -
vorgeworfen worden, eine «in Belgrad

gedrehte Version der geschwätzigsten

und verlogensten serbischen Propaganda»

zu sein. Aber bereits im August 1996

wurde bekannt, dass Kusturica mit den

Dreharbeiten zu «Schwarze Katze,

weisser Kater» beginnen wolle.

Zum Glück ist Kusturica auf seinen

Entschluss zurückgekommen. Ohne ihn,
den die Kritik schon öfters als Erben

Federico Fellinis bezeichnet hat, würde

dem europäischen Kino einer seiner ei¬

genwilligsten, vitalsten und einfallsreichsten

Regisseure fehlen. Das beweist auf
eindrückliche Weise «Schwarze Katze,

weisser Kater», in vielem das Gegenteil

von «Underground» mit seinen

bedeutungsschweren politischen Metaphern
und Symbolen: Der Mikrokosmos einer

Gruppe von Menschen, die jahrzehntelang

in einem Keller zusammengepfercht

sind und von einem Politiker im Glauben

gehalten werden, der Zweite Weltkrieg
habe noch nicht aufgehört, wurde zum

Symbol des auseinanderbrechenden

Yugoslawien.

Mit «Schwarze Katze, weisser Kater»

hat sich Kusturica von der Politsatire wieder

abgewendet, um zu einer Komödie

von fabelhafter Leichtigkeit zurückzukehren.

Die Protagonisten sind Zigeuner,
die irgendwo am Ufer der Donau leben

(der Film wurde in Ungarn gedreht).

Kusturica hat alles getan, um Ort und

Zeit der Handlung zu verschleiern. Laut
seinen Angaben sei der Film die Adaption
einer in den dreissiger Jahren geschriebenen

Erzählung des russischen Schriftstellers

Isaak Babel. Die Autos, Schiffe,

Waschmaschinen, Fernsehapparate,
Videokassetten und vieles mehr stammen
aber aus ganz anderen Zeiten. Auch die

scheinbar traditionelle Zigeunermusik,
die wie in andern Filmen Kusturicas die

Handlung fast ständig begleitet, ist mit
Techno, Funk und Kubarhythmen ge¬

sprenkelt und entzieht sich deshalb jeder

Identifizierung. Kusturica ist es offenbar

darum gegangen, das Geschehen seines

Films von jedem geographisch und historisch

lokalisierbaren Zusammenhang
und Hintergrund freizumachen, um es

räumlich und zeitlich in eine autonome
fiktive Welt zu stellen.

Der Film erzählt nicht nur eine Ge¬

schichte, sondern reiht viele in
verschiedene Richtungen

sprudelnde Episoden zu einem

Reigen burlesker Geschehnisse,

die sich im Schosse einer

kleinen, aber denkbar bunten

Zigeunergemeinschaft abspielen.

Diese ist aufgespalten in
verschiedene Interessen und

bedroht von Spannungen und

Zersplitterung, versteht es

jedoch, sich nach heftigen
Auseinandersetzungen und Intrigen

wieder zu einer Gemeinschaft

zusammenzuraufen - ein geradezu

utopisches Bild der Gesellschaft aus der

Sicht Kusturicas. Da es unmöglich ist,

den Inhalt dieses Films knapp
zusammenzufassen, muss man sich damit

begnügen, einige Stränge aus dem Geflecht

ein kurzes Stück weit herauszuzupfen.

Die meisten Protagonisten sind als

überschwengliche, ja exaltierte Figuren

gezeichnet, jedoch frei von allen folkloristischen

Klischees. Matko (Bajram Sever-

dzan), ein wahrer Schlawiner und
Lebenskünstler, lebt mit seinem Sohn Zare

(Florijan Ajdini) am Ufer des Flusses und

treibt kleine Geschäfte mit den auf Kähnen

vorbeifahrenden Russen, von denen

er öfters mal übers Ohr gehauen wird.

Um endlich den Coup seines Lebens landen

zu können, indem er durch

Bestechung einen Eisenbahnzug mit
Benzintankwagen in seinen Besitz bringen will,
wendet er sich an Grga (Jasar Destani),

um ihn um das nötige Geld zu bitten.

Grga, der reiche, mächtige, aber

altersschwache Mann mit dickem Goldzahn

34 ZOOM 11/98



im Mund, mit seinem bizarren Gefährt,
das er zur Fortbewegung braucht und das

ihm zugleich als Bank dient, ist eine der

pittoreskesten Figuren dieses an pittoresken

Gestalten überreichen Films. Der

geplante Coup wird jedoch von Dadan

(Srdan Todorovic) vereitelt, der Matko

hereinlegt und sich die Tankwagen selbst

unter den Nagel reisst. Dadan, ein mit
seinem Grossmaul alles niederwalzender

Gauner, ist ständig von einem Harem

umgeben und von Koks und Technomusik

zugedröhnt. Weil Matko wegen
des schiefgegangenen Geschäfts hohe

Schulden hat, erpresst ihn Dadan, seinen

Sohn Zare mit der zwergwüchsigen
Afrodita (Salija Ibraimova), die als einzige

von Dadans Schwestern noch nicht unter

die Haube gekommen ist, zu heiraten.

Zare jedoch liebt die hübsche, aber

kratzbürstige Ida (Branka Katic), die zum
Zeitvertreib schon mal mit dem Karabiner

Zielübungen aufBoote im Fluss macht...

Wie schliesslich Zare seine Ida und

Afrodita ihren idealen Mann, nämlich

einen Riesen, bekommen, obwohl Zare

undAfrodita aufeiner grossen Hochzeitsfeier

bereits zwangweise getraut worden

sind, sei hier nicht verraten. Aber immerhin

noch soviel, dass dabei Zares Grossvater

Zarije (Zabit Memedov) eine

wesentliche Rolle spielt: Um die Hochzeit

zu verhindern, stirbt er zum Schein.

Die «Leiche» wird jedoch von Matko und

Dadan aufdem Estrich versteckt und mit
Eisblöcken gekühlt, bis Zarije zusammen

mit Grga als Deus ex machina durch die

Decke stürzt und das burleske Finale
einleitet.

Das grosse Vergnügen, das «Schwarze

Katze, weisser Kater» trotz einigen

repetitiven Szenen und Längen bereiten

dürfte, ist unter anderem darauf
zurückzuführen, dass Kusturica sich nicht
gescheut hat, zahlreiche Gags einzusetzen.

Das funktioniert deshalb so gut, weil sie

meistens ebenso ungewöhnlich wie
absurd und grotesk sind. Da spielt eine mit
Seilen zusammengebundene Musikkapelle

hoch oben an einem mächtigen
Baumstamm. Manche solcher Slapstick-

einlagen erinnern an Mack Sennett und

Buster Keaton, so etwa gegen Schluss die

Szenen, in denen Afrodita von der Hochzeit

flieht und sich unter einem «wandelnden»

Baumstrunk versteckt, oder die Sau,

die sich an einem Autowrack gütlich tut.
Sogar Rabelais wird zitiert, wenn der in
eine Latrine gefallene Dadan sich Gänse

greift, um sich zu reinigen (Bei Rabelais

hält Panurge ein Gänschen für den besten

Arschwisch...). Ein running gag wie die

Gänse, die durch den ganzen Film
watscheln und schnattern, oder das Katzenpaar,

das stets bei den Schlüsselszenen als

Beobachter auftaucht, sind die Szenen, in
denen sich der alte Grgavon seinem

monströsen Bett aus immer wieder die

Schlussszene aus «Casablanca» aufVideo-
kassette vorspielt.

Bereits nach der Pressevorführung
sind Stimmen laut geworden, die Kustu-
ricas Film eine «politisch unkorrekte»

Verunglimpfung einer gesellschaftlichen

Randgruppe vorwarfen. Ganz abgesehen

davon, dass hier die burleske Geschichte

einer auseinanderdriftenden, sich jedoch

wieder zusammenfindenden Gemeinschaft

als hoffnungsvolle Utopie geschildert

wird, ist Kusturica dabei auch das

Kunststück gelungen, die teils hässlichen

und überzeichneten Figuren im Verlauf
des Films immer sympathischer erscheinen

zu lassen. Das hat mehr mit Toleranz

zu tun, als es vielleicht aufden ersten Blick
scheint. Denn gegenüber Menschen, die

in jeder Beziehung aus dem Rahmen

fallen, ist es weit schwieriger, Toleranz zu

üben, als gegenüber adretten,
durchschnittlichen und angepassten Aussen-

seitern. I

ZOOM 11/98 35



nQritik

La estrategia del caracöl
Die Strategie der Schnecke Regie: Sergio Cabrera

Kolumbien 1993

Claus L ö s e r

Es ist das Verdienst des trigon-Ver-
leihs, dass fünf Jahre nach seiner

Premiere endlich einer der erfolgreichsten
lateinamerikanischen Filme in die Schweizer

Kinos kommt. Dieses mehrfach

preisgekrönte Werk beweist einmal mehr:

Elementare Erfahrungswerte (hier der Kampf
um Wohnraum) sind so international wie

die Sprache der Kinematographie.
Durch die Spekulationen eines

gewissenlosen Immobilienmaklers fallen in

einem Vorort Bogotas reihenweise Häuser

der Räumung anheim. Ohnmächtig
lehnen sich die Mieter auf, erhalten im besten

Falle aber nur einige Tage Aufschub.
Anders die Bewohner des im Film eingehender

porträtierten Gebäudes. Dank der

Tüfteleien eines ehemaligen Anarchisten

und Spanienkämpfers, der nun im
Schnürboden eines Theaters arbeitet,

entwickeln sie ihren Plan - eben jene

«Strategie der Schnecke». Dies heisst

nichts anderes, als ihr Haus gewisser-

massen mitzunehmen, an einen besseren

Ort. Gleich als die Räumungsklage

bekanntwird, fertigen sie flugs einen Seilzug

an, der das gesamte Inventar bis hin zu den

Fliesen und Dielen zu einem leerstehenden

Trakt abtransportiert, wo es zwischengelagert

wird. Von dort aus wird es mit
Fuhrwerken zu jenem Areal verbracht, das

mit gemeinschaftlicher Kasse zum kollektiven

Besitz gemacht wurde. Als dann zum

Räumungstermin die zynische Allianz aus

Makler, Polizei und Justiz aufkreuzt,
präsentiert sich ihnen ein nur nach aussen hin
intaktes Haus. Hinter der Fassade warten
bereits einige Sprengsätze, die den Blick

aufein höhnisches Graffiti blosslegen werden.

So werden die Mächtigen triumphal

von den sonst Schwachen genasfiihrt.
Solidarität und Phantasie siegen über eiskalte

Berechnung und eitles Potenzgebaren.

Ein sympathischer Film. Wer wollte
sich auch einer solch geradlinig vorgetragenen

Utopie des Gemeinsinns ver-
schliessen? Schadenfreude ist von je her

eines der sichersten Mittel des Humors.
Verbindet sie sich mit sozialem Gestus,

fallen ihr alle Sympathien derer zu, die das

Unterliegen aus eigener Erfahrung kennen

und die nun wenigstens aufder
Leinwand triumphieren können.

Einen Hauch zu einfach erscheint

allerdings die alleinige Zielrichtung der

Handlung aufjenen Moment der Blamage

der Machthin, die in ihrer Märchenhaftigkeit

indes kaum zur Nachahmung taugt.
Diesem Effekt werden u. a. sämtliche

Charakterdifferenzierungen aufseiten der

Administration geopfert. Ein Manko, das um
so auffälliger wird, da die widerständigen

Hausbewohner tatsächlich überaus liebevoll

und in lebendigen Abstufungen
gezeichnetwerden. Ihnen gegenüber geraten
die Machthaber zu plumpen Karikaturen,
die z.B. während eines Telefonats schon

mal in Pornoheften blättern. Im Moment
ihrer Niederlage weidet sich die Kamera

einen Momentzu lang an ihren baff

herunterhängenden Kinnladen.

Auch leidet das Gesamtkonzept an

einer gewissen Unentschlossenheit
zwischen Drama und Komödie. Einige
Details werden erschöpfend dargelegt, andere

Vorgänge (wie der Landerwerb und die

Übersiedlung) nur skizziert. In «Strategie

der Schnecke» steckt Stoff für ein halbes

Dutzend Filme. Zu gross war wohl der

erzählerische Ehrgeiz; in den besten

Augenblicken blitzt die Grösse von De Sicas

«II tetto» (1955) auf, in den weniger
gelungenen trudelt das Unterfangen in

Richtung Klamotte. Aber diese Bemerkung

nur am Rande: Cabreras Arbeit ist

ein sehr authentisch wirkendes Zeugnis

ungebrochener filmischer Fabulierlust

aus Lateinamerika, das zwar nicht mehr
die anarchische Wucht eines Glauber

Rocha oder Alejandro Jodorowsky hat,

aber endlich wieder den Blick auf diesen

kinematographisch noch immer
ungeheuer potenten Kontinent lenkt. H

36 ZOOM 11/98



RITIK

Tumult im Urwald Regie: Lisa Faessler

Schweiz 1998

Pierre Lach at

Die thematischen Beziehungen der

schweizerischen Dokumentaristen

zu den Indianern Südamerikas beginnen

(spätestens) 1964, als der kürzlich verstorbene

Henry Brandt «Fraternelle Amazonie»

drehte, damals eine der einflussreichen

frühen Kinoreportagen aus der

Westschweiz. Der Titel sprach ausdrücklich

von einem «brüderlichen» Amazonien.

Die deutschsprachigen Verleiher übersetzten

ihn mit: «Das nackte Volk des Amazonas».

Manche Kulturfilme - so hiessen sie

damals- erfüllten noch einzelne Aufgaben
der nachmaligen Sexreisser.

Mit «Tumult im Urwald» von Lisa

Faessler könnten jene Beziehungen 34 Jahre

danach an ihr einstweiliges Ende gelangen,

indem dieser jüngste Bericht aus jener
selben Weltregion ganz am entgegengesetzten

Ende des thematischen Spektrums
landet. Die Autorin hatte schon 1986 mit
«Shuar - Volk der heiligen Wasserfälle»

und 1990 mit «Die letzte Beute - Der

Stamm der Secoyas» Erfahrungen unter
Amazonas-Völkern gesammelt. Brandt,

ein Vierteljahrhundert älter, war zwar kein

Urtümlichkeitsschwärmer, sondern ein

intelligenter Beobachter. Doch wenn er es

war, dann darum, weil er wie die meisten

Forschungsreisenden seiner Generation

noch beseelt war von der Idee des «edlen

Wilden», selbst wenn sie sich nur noch in

einem vagen Gefiihl der fraternité, der

Brüderlichkeit, zwischen Europäern und

den Ureinwohnern des Amazonas

ausdrückte. Etwas musste vorhanden sein,

was eine Verständigung zwischen den

sogenannten Primitiven und den sogenannten

Entwickelten möglich machen würde.

Man brauchte es bloss aufzuspüren.

Heute nimmt «Tumult im Urwald»

endgültig Abschied von der Idee, die

Naturvölker, so heissen sie wohl noch immer,

müssten allesamt bessere Menschen sein

als die zivilisationsverdorbenen Bewohner

des Planeten, wie seinerzeit von Rousseau

(und Karl May) kategorisch gefordert.

Nicht einmal mehr die Annahme gilt als

gesichert, eine Verständigung unter Gut¬

menschen aus verschiedenen Kulturen sei

bloss eine F rage zu bewältigender
Anfangsschwierigkeiten. Gerade im Wissen, was

sie erwartete, näherte sich die Autorin
ihrenAuskunftspersonen über eine Ethnologin,

Laura Rival, die schon einige Zeit bei

den Huaorani verbracht hatte. So heisst

der Stamm, den Faessler diesmal erkundet.

Beschrieben werden Leben und
Gebräuche der rund 1300 Indianer dieser

Volksgruppe, die im Einzugsgebiet des Rio

Napo südwestlich der ecuadorianischen

Hauptstadt Quito leben. Aber der Bericht

erhebt nicht den Anspruch, verbürgte und

annehmbare Einsichten in die Daseinsweise

dieses Stammes zu geben. Er gibt nicht

einmal vor, ihm jenes «Verständnis»

zukommen zu lassen, mit dem wir aufgeklärten

Europäer uns brüsten. Vorerst scheint

das anwaltschaftliche Verhältnis zwischen

Forschern und Erforschten aufgehoben.
Faessler beschreibt unbehauen und

kommentarlos, mit frischer Neugier, was

sie gesehen hat, wie immer schlecht es ihr
oder andern in den Kram passt. Die Huaorani

sind als kriegerisch und grausam
verschrieen und bemühen sich vor der Kamera,

ihrem Rufgerecht zu werden. Sie sind

WafFenexperten, die Speere und Blasrohre

(samt Giftzusatz) zu konstruieren und
anzuwenden verstehen. Sie demonstrieren

stolzwie ein europäischer Traditionsverein

ihre militärischen Fähigkeiten. So muss

man den Speer fuhren, aufder Brust ist ein

Feind am leichtesten zu treffen, dort ist er

am sichersten zu töten.
Eben furchterregend wirken sie zwar

nicht, aber man kann sich vorstellen, dass

sie sich ihrer Haut zu wehren wissen und
über einenAngriffaufihre Nachbarn nicht
erhaben sind. Einer der Huaorani, Moi
Enomenga, wurde 1993 von dem Fotografen

Richard Avedon nach NewYork eingeladen

und den Clintons vorgestellt. Das

Unbehagen der Autorin angesichts der

martialischen Begeisterung wird in fast

jeder Szene spürbar. Gäbe es sie (noch), die

guten alten edlen Wilden wären ihr
vielleicht doch lieber gewesen. I

ZOOM 11/98 37



[HQRITIK

In Search of Kundun with
WMRegie: Michael Henry Wilson

IVlCII 111 I I WVUI Frankreich/USA 1998

Christoph R d c z

In einem Tragsessel sitzt ein

fünfjährigerjunge. Ein buddhistischer Mönch
unterhält sich durch das Seitenfenster mit
ihm, erklärt dem Buben Kundun, welche

Bedeutung er als 14. Dalai Lama, als

Oberhaupt der Tibeter, einmal haben

werde. Der Regisseur Martin Scorsese

sitzt daneben, beurteilt mit Kameramann

Roger Deakins die Einstellung aufeinem

Monitor und gibt den beiden jungen
Laiendarstellern geduldig Anweisungen,
bis Tonfall, Timing, Mimik stimmen

und die Szene sitzt.

Wir befinden uns in Marokko, auf
dem Set des Spielfilms «Kundun»

(ZOOM 3/98), mit welchem Martin
Scorsese einfühlsam und mit viel Sorgfalt
fürs Detail die Lebensgeschichte des

gegenwärtigen Dalai Lama verfilmt hat, bis

zur Flucht des erst 24jährigen ins Exil im
Jahre 1959. Der in Frankreich geborene

und aufgewachsene Autor und Filmemacher

Michael Henry Wilson hatte Scorsese

bereits 1994 fur die Idee begeistert,
dessen Dreharbeiten für «Kundun» in
einem Dokumentarfilm festzuhalten.

Im September 1996 treffen sich die

beiden Teams im Hohen Atlas - derselben

Region, wo Scorsese rund acht Jahre

zuvor «The Last Temptation of Christ»

gedreht hatte. Wilson hat den Vorteil,
dass er Scorsese schon länger kennt,
Projekte mit ihm realisiert hat und sein

Vertrauen nicht erst gewinnen muss.

Dementsprechend entspannt lässt sich der

italianamerican director über die Schulter

blicken und kommentiert mit Humor
erste Herausforderungen, die beispielsweise

der einjährige und damit jüngste
Darsteller in der Rolle des Dalai Lama

beim Filmen stellt. Scorseses Motivation,
«Kundun» zu drehen, rührt vor allem

vom Prinzip der Gewaltlosigkeit im
Buddhismus her, das ihn generell fasziniere,

wie er Wilson gegenüber einmal bemerkt.

Wilson folgt dem Lebenslebenslauf

38 ZOOM 11/98

des Dalai Lama, wie er in Scorseses Film
erzählt wird. Seine aufmerksamen

Beobachtungen auf dem Dreh und bei

Vorbereitungen verknüpft er mit Interviews, die

er mit der Autorin Melissa Mathison,
dem Chefausstatter Dante Ferretti und
dem Kameramann Roger Deakins führte.

Eine Szene für «Kundun», in der Mao

Tsetung und der von ihm eingeladene

Dalai Lama einen Fototermin wahrnehmen,

lässt Scorsese so oft wiederholen, bis

das Blitzlichtgewitter derart wirkt, dass

aus der physisch spürbaren Intensität
auch die ihr innewohnende Metapher

Judith Wa l d n e r

^ I n Search of Kundun» ist nicht Ihre

I erste Arbeit, die im Umfeld von Scorsese

entstanden ist: 1995 haben Sie

zusammen mit ihm den Film «A Personal

Journey with Martin Scorsese through

American Movies» realisiert.

Ich kenne Scorsese seit 1974: Für die

französische Zeitschrift «Positif», für die

ich immer noch als Amerikakorrespondent

arbeite, schrieb ich einen ausführlichen

Beitrag über seinen Film «Boxcar

Bertha». Ein Jahr später hat «Mean

Streets» die Sektion «Quinzaine des

Réalisateurs» in Cannes eröffnet. Scorsese

kam zuvor nach Paris, um die

Kopie zu prüfen, und wir haben uns

dabei kennengelernt.

Sie gingen später selber in die USA.

In Paris habe ich bei Argos Films gearbeitet,

war Anatole Daumans Assistent. Wir

haben sehr interessante Filme mitpro-

von Bedrohung und Krieg herauslesbar

wird. Indem es Wilson gelingt, hinter den

handwerklichen Fähigkeiten auch die

Vision Scorseses zu vermitteln, geht er

weit hinaus über den Informationsgehalt

jener TV-Produktionen, die unter dem

Label «The Making of...» dokumentarische

Hintergründigkeit vorspiegeln und

meist doch bloss einem mainstream-F'ûm

als Marketing-Vehikel dienen.

«In Search of Kundun» ist zudem

mehr als «nur» ein vielschichtiger, übers

Filmemachen reflektierender Film. Ein

langes Interview mit dem Dalai Lama,

duziert, etwa Nagisa Oshimas «L'empire
des sens» oderVolkerSchlöndorffs «Die

Fälschung». Es war eine gute, lehrreiche

Zeit, zumal die Firma sehr klein war und

jeder alles gemacht hat: Verträge
studiert, Drehbücher gelesen, sich um die

Werbung gekümmert. Man musste

sozusagen ständig mit zehn Bällen gleichzeitig

jonglieren. Allerdings habe ich

irgendwann gemerkt, dass ich immer
Daumans Assistent bleiben würde,

dass es darum Zeit war, etwas anderes

zu tun. 1982 ging ich in die USA, ich

hatte bereits ein Projekt mit Scorsese:

einen Film über King Vidor. Weil dieser

starb, kam er nicht zustande.

In Ihrem Film geht es einerseits um

Scorseses Arbeit, andererseits um den Tibet.

Nach ein paar Tagen auf dem Set von

«Kundun» war klar: Die Tibeter sind das
Herz von Scorseses Film. Sie hatten von

Der Herzschlag des Tibets
Ein Gespräch mit Michael Henry Wilson.



das Wilson im Februar 1997 führen

konnte, und Gespräche mit den tibetischen

Darstellerinnen und Darstellern,

die mehrheitlich zum engeren und weiteren

Umfeld des Dalai Lama gehören,

enthüllen dieWichtigkeitvon «Kundun»

für die tibetische Kultur. Die
Laienschauspieler und die buddhistischen

Berater machen klar, dass die Mitarbeit an

Scorseses Projekt, der in all seiner

Detailgenauigkeit auch eine filmische
Rekonstruktion des durch die chinesische

Besatzungsmacht weitgehend zerstörten

kulturellen Erbes anstrebt, für sie teils

auch die Rekonstruktion einer kulturellen

Identität, ihrer Identität, bedeutet.

Ein Bewusstseinsvorgang, der mit Trauer

verbunden ist. Wilson bringt dies ohne

voyeuristische Aufnahmen zum
Ausdruck und verleiht seinem Film auch

durch den Einbezug verschiedener

Dokumentaraufnahmen aus Tibet eine
politische Dimension. I

Martin Scorsese
Michael Henry Wilson

Michael Henry Wilson (rechts) hat in Paris für die Produktionsfirma Argos Films

gearbeitet und ging 1982 nach Los Angeles. Er hat unter anderem «Hollywood

Mavericks» (Ko-Regie mitTodd McCarthy, 1989) und «A Personal Journey with Martin

Scorsese through American Movies» (Ko-Regie mit Scorsese, 1995) realisiert.
Ausserdem schreibt er seit vielen Jahren über Film.

ihrer Art, ihrer Einfachheit und ihren

Emotionen her einen grossen Einfluss,
die Stimmung war schön und respektvoll.

Ich hatte das Gefühl, dass sie

«Kundun» fast ein wenig wie ein

Geschenk betrachtet haben: Scorsese hat

für seinen Film versucht, ihre zerstörte

Kultur zu rekonstruieren; es war ein

wenig, als ob das Herz des Tibets mitten
in der Wüste Marokkos wieder zu schlagen

beginne. Sie müssen sich vorstellen:

Da waren persönlich in die Tragödie

des Tibets involvierte Menschen dabei,

die ihr Land nie gesehen hatten.

Haben Sie die Interviews mit den

tibetischen Darstellern für Ihren Film während

den «Kundun»-Dreharbeiten gemacht?
Ja, doch mit dem Dalai Lama habe ich

später in Indien gesprochen. Wir haben

zuerst gehofft, dass er nach Marokko,

wo «Kundun» gedreht wurde, kommen

könne, doch er kann natürlich nicht
reisen wie andere Leute. Wäre er nach

Nordafrika geflogen, wäre das politisch

interpretiert worden, er hätte beispielsweise

den König von Marokko treffen
müssen. Also ging ich nach

Dharamsala. Das Treffen war für mich

so etwas wie ein Kontrapunkt: Zuerst
habe ich beobachtet, wie Scorsese für

die Leinwand eine Kultur rekonstruiert

hat, dann habe ich vom Dalai Lama

gehört, was er erlebt und gefühlt hat.

Wie war es, den Dalai Lama zu treffen?
ich hatte das Gefühl, einer Art Kombination

von Persönlichkeiten gegenüberzustehen;

einer Person mit unglaublich
vielen Facetten. Er repräsentiert den

Buddhismus, er hilft sein Land zu

beschützten, er ist im Exil und auf eine Art

allein und isoliert, er hat etwas wie von

einer anderen Welt, und dann ist er auch

wie ein Kind, lacht viel und berührt einen

ständig. Man fühlt sich wohl und leicht

mit ihm.

Sie haben nicht nur mit Aufnahmen vom

Set und Interviews, sondern auch mit
alten Filmdokumenten gearbeitet. Woher

stammen sie?

Die einen sind aus Andrew Martons

Schwarz-Weiss-Film «Storm over Tibet»

von 1952, die er bereits 1934 mit dem

Schweizer Kameramann Richard Angst
für seinen Film «Der Dämon des Himalaya»

im Tibet gedreht hatte. Zudem

habe ich farbige, dokumentarische
Szenen, die ich in Archiven gefunden habe,

verwendet. Im Tibet wurde bereits in den

dreissiger Jahren gefilmt, von britischen

Repräsentanten und später etwa von

Heinrich Harrer.

Im Westen ist das Interesse am Tibet

derzeit gross. Warum, glauben Sie, ist
das so?

Das hat wohl mit der Faszination durch

die Philosophie der Tibeter zu tun; ein

Grund dürfte sein, dass es im Buddhismus

weniger um die Erfüllung von Dogmen

geht als im christlichen Glauben,

man ihn von daher eher als Philosophie
denn als Religion in unserem Sinn

bezeichnen kann. Es ist tatsächlich

erstaunlich, wie viele Leute sich im

Westen für die buddhistische Lehre interessieren.

Und interessanterweise gibt es
in Tibet eine Prophezeiung von 1954
oder 1956, die lautet: Das Juwel wird

aus dem Westen leuchten. Vielleicht ist
da etwas Wahres daran, vielleicht kann

der Buddhismus im Tibet im Moment -
weil er so stark unterdrückt wird - nicht

überleben und wird via Westen dorthin

zurückkehren.

ZOOM 11/98 39



nQritik

Mon beau petit cul
Christoph Râ c z

Ein Kreuzfahrtschiff, der Blick aufs

Meer, Wellen kräuseln sich. Aufdem

Wasser erscheint der Vorspann des Films:

die Namen der Mitwirkenden, der Titel
«Mon beau petit cul» machen die

Wellenbewegungen mit und scheinen so einen

Traum anzukünden.

Das Schiff legt an in Tanger. Die
marokkanische Hafenstadt war früher

Zufluchtsort fur Flüchtlinge, dann

Fluchtpunkt für die Projektion von
Sehnsüchten - für Jean Neuenschwander ist

sie eine Traumstadt. Der als Hotelier in
Kanada erfolgreiche Westschweizer kam

1971 zum ersten Mal hierher, verliebte

sich sofort in die flirrende Atmosphäre -
und in die jungen, hübschen Marokkaner,

die unkompliziert und preiswert
sexuelle Genüsse versprachen. Zwei Jahre

später kaufte er sich ein Haus, liess sich

mit 51 vorzeitig pensionieren und lebt

seit 1983 in Tanger.
Auch der Filmautor Simon Bischoff

ist fasziniert vom einst kosmopolitischen

Tanger mit seinem toleranten Klima, das

sich in den vierziger und fünfziger Jahren

entwickelte, als die Stadt europäische

Exzentriker und zahlreiche Künstler

anzog, unter ihnen die Schriftsteller der

amerikanischen Beat Generation und

deren geistigen Wegbereiter Paul Bowles,

der seit über 50 Jahren in Tanger lebt.

Bowles und Tanger bilden seit Jahren

Fixpunkte in Bischoffs Schaffen, der sich

mit dem Literaten und «seiner» Stadt in

Artikeln, einem Fotobuch und Ausstellungen

auseinandergesetzt hat.

Aber nicht für die Vergangenheit der

Künstlerkolonie, sondern für die Gegenwart

der Schwulenszene interessiert sich

Bischoff in diesem Film. Das Prinzip des

cinéma vérité im Kopf, eine leichte Kamera

in der Hand und nur begleitet von
einem Toningenieur, hat sich der Regisseur

der Szene angeschlossen, war zu Gast

bei Treffen jener Pensionäre aus Deutschland,

der Schweiz und England, die hier

ihre Homosexualität ausleben können,

ohne dass ihnen Ächtung oder Strafe dro¬

hen, die sie zur Jugendzeit im repressiven

Klima ihrer Herkunftsländer fürchten

mussten. Bischoffhat im Plauderton mit
ihnen gesprochen und in Neuenschwander

den bereitwilligsten Auskunftspartner

gefunden, der detailreich und um-
standslos seine sexuelle Biografie ausbreitet

und sich vor dem Objektiv mit Stolz

aufseinen auch im Alter noch attraktiven,

gepflegten Körper produziert.
Nicht der gepflegte body des Seniors—

so sieht es Neuenschwander illusionslos -,
sondern dessen Bezahlung für den Akt
macht ihn für Abdenbi und Mohamed

anziehend. Bischoffwollte aber auch die

symbolische Dimension dieses Handels

ausleuchten. Mit den Theorien des Ethnologen

Claude Lévi-Strauss im geistigen

Handgepäck, erkundete er das archaische

marokkanische Gesellschaftssystem und

erkannte traditionelle Muster von Tausch

und Opfer, Respekt vor dem Alter und

männlicher Initiation in diesen schwulen

Beziehungen. Bischoffs Erkenntnis findet

sich aber leider nur im Presseheft -
weder in den Bildern noch in der ziemlich

beliebig ausgeführten Montage.
Dass die homosexuelle Beziehung,

öffentlich mit Tabu belegt, nur im
Verschwiegenen existieren kann, bringt der

Autor immerhin im Gespräch mit
Abdenbi zum Vorschein. Nicht in dessen

Antworten, sondern in der Art seines

Ausdrucks, in einer Leerstelle - der stets

wiederkehrenden Formel «on a fait quelque

chose» — wenn er von Sex spricht.
So sparsam Bischoff aber die jungen

Marokkaner überhaupt befragt, so

ausführlich lässt er Neuenschwander zu

Wort kommen. Auf dessen exhibitionistische

Auskunfts- und Darstellungsfreude

findet der Filmer als Antwort nur das

geduldige Zuhören. Dies ist das Hauptmanko

in Bischoffs Film. Er fragt kaum

nach, insistiert schon gar nicht, nicht
einmal, wenn Aussagen seiner Gesprächspartner

provozierende Stellungnahmen

geradezu herausfordern würden. Fragen
nach der neokolonialistischen Haltung
der Männer aus dem Norden, nach den

wirtschaftlichen Strukturen, welche die

Abhängigkeit der jungen Männer - und

ihrer Familien - von den Zuwendungen
ihrer älteren Liebhaber bedingen, Fragen
auch nach der Rolle der Frauen bleiben

deshalb offen. Gewiss, Bischoff fällt kein

Urteil über seine Protagonisten. Doch
nimmt er sie denn in ihrer Dimension als

fühlende Menschen ernst? Was für Jean

Neuenschwander Liebe, Vertrauen oder

eine gleichberechtigte Beziehung bedeuten

könnten oder warum sie ihm
vielleicht nichts bedeuten, das interessiert

Bischoff genau genommen nicht. Sein

Abbild der Schwulenszene Tangers bleibt
letztlich bloss voyeuristisch. I

40 ZOOM 11/98


	Kritik

