
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 49 (1997)

Heft: 11

Rubrik: Kritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MHRITIK

Clando Regie: Jean-Marie Teno

Frankreich/Deutschland/Kamerun 1996

Pascal Trächsli

In den Schlagzeilen der Weltöffentlichkeit

findet man Kamerun wohl am ehesten

wegen den grossartigen Leistungen
seiner Fussballnationalmannschaft. Uber

die politische Lage berichtet die internationale

Presse höchst selten. Denn in Kamerun

herrschen sogenannt stabile Verhältnisse.

Seit 15 Jahren wird der Staat von
Paul Biya, einem despotischen Regenten,

beherrscht, der jegliche

Opposition knallhart
unterdrückt. Wer es trotzdem

wagt, sich für mehr Demokratie

einzusetzen, kommt

unweigerlich mit der

Staatsmacht in Konflikt.
Auch der Computerfachmann

Anatole Sobgui

(Paulin Foulem Fodouop)
musste diese bittere Erfahrung

machen. Obwohl er

nur Handzettel für einen

Boykottaufruf der nächsten

Wahlen in seinem

Büro kopierte, wurde er von der Polizei

verhaftet, gefoltert und ins Gefängnis
gesteckt. Nach seiner Entlassung muss er

sich als clando - so werden in Kamerun
die illegalen Taxifahrer genannt - durchs

Lebens schlagen. Von den psychischen

Folgen seiner Haft ist er so gezeichnet,
dass die Beziehung zu seiner Frau Madeleine

(Henrietta Fenda) in eine schwere

Krise gerät, da diese als Ursache seiner

Impotenz eine Rivalin vermutet.
Geborgenheit und Verständnis findet

er im sogenannten «Sparverein», einer

wichtigen sozialen Institution der
kamerunischen Gesellschaft, die verschiedene

Aufgaben erfüllt: Die Mitglieder können

ihre privaten Probleme besprechen,

Neuigkeiten aus dem ganzen Land werden

verkündet, und die an den Meistbietenden

versteigerten Mitgliederbeiträge
ermöglichen einzelnen die Realisation

grösserer Projekte. Hier lernt Anatole

einen Gönner kennen, der ihn nach

Deutschland schickt, wo er dessen

verschollenen Sohn suchen soll. So kann er

sein Heimatland verlassen. Obwohl der

clando im fernen Land auch noch Autos

für den Import nach Kamerun kaufen

möchte, dient die Reise wohl eher dazu,

mit sich und der Welt ins reine zu kommen.

In der Begegnung mit der
deutschen Polit-Aktivistin Irene (Caroline

Redl), die sich für die Rechte von
Asylbewerbern einsetzt, findet er die gesuchte

Vertrauensperson, mit der er seine

schwierige Vergangenheit aufarbeiten

kann.

Der in Frankreich lebende Kameruner

Jean-Marie Teno hat sich mit
eindrücklichen Dokumentarfilmen («Afrique,

je te plumerai», «La tête dans les

nuages») einen Namen gemacht. Mit
«Clando» ist ihm ein überzeugendes

Langspielfilmdebüt gelungen. Glaubhaft
und präzise erzählt er die Geschichte eines

Mannes, der die Wahrnehmung eines

demokratischen Grundrechtes teuer
bezahlen muss. Trotz seiner komplexen
Struktur-Anatoles Gefangennahme und
seine Zeit im Gefängnis werden in langen
Rückblenden geschildert, so dass erst am
Ende des Films ein komplettes Bild seiner

Biografie vorliegt — und dem Ernst des

Themas besitzt der Film eine Leichtigkeit,

die durch den beschwingten Soundtrack

von Ben's Beiinga mit seinen afro-

jazzigen Rhythmen noch verstärkt wird.
Auch wenn der Regisseur fast zu viel

in den Film gepackt hat — laufend begeg¬

net man spannenden Andeutungen, die

aber zu einer gewissen Verzettelung führen

und den stimmigen Ablauf der

Geschichte ein wenig stören —, gelingt es

Teno, sowohl verschiedenste Aspekte des

afrikanischen Landes und seiner bei uns

unbekannten Kultur auszuleuchten, als

auch die Probleme von Schwarzen in der

Fremde überzeugend zu thematisieren.

In dem in Deutschland

spielenden Teil von «Clando»

sieht man die enorme

Bedeutung der Pflege von
Traditionen, mit denen

sich die Emigranten ihre

Identität bewahren. Eine

der schönsten Szenen des

Films zeigt eine fernab von
der Heimat abgehaltene

Sitzung des «Familienvereins»

— eine gelungene

Analogie zur Sitzung des

«Sparvereins».

Reizvoll gestaltet sich

das Aufeinandertreffen von Anatole und
Irene. In der Begegnung von Menschen

aus zwei einander fremden Kulturen wird
manch erwartetes Klischee durchbrochen.

So kann der Mann aus dem
«unterentwickelten» Land den Computer seiner

europäischen Freundin reparieren, und
die politische Radikalität der Deutschen

ist um einiges grösser als diejenige des in
seinem Land wegen einer Bagatelle
verurteilten Sogbui. In Diskussionen kann Irene

den Afrikaner überzeugen, seine ab-

wartend-fatalistische Haltung abzustreifen,

so dass er vor seiner Rückkehr -
nachdem er den verlorenen Sohn seines

Gönners zur Heimreise bewegen konnte

- verspricht, sich noch aktiver für die

Umsetzung der demokratischen Grundrechte

einzusetzen.

Trotz dieser klaren Botschaft ist

«Clando» kein aufdringlich-belehrender
Film, sondern einer, der im Kern die

Hoffnung aufeine bessere und gerechtere

Zukunft für die Menschen in Kamerun

trägt. I
ZOOM 11/97 31



[NQRITIK

The Ice Storm rrDer Eissturm

Dominik Slappnig

Amerika ist ein grosses Land. Weit
wölbt sich der Himmel von einer

Küste zur anderen. Darunter gibt es viele

Schicksale, eines so gleichgültig wie das

andere. Davon erzählen die aktuellen

Actionfilme mit ihren Hunderten von
Toten. Ist da plötzlich, in einer ganz anderen

Geschichte, ein Leben, das zählt, hält

man unweigerlich den Atem an.

Als «The Ice Storm» beginnt, ist jener
schon tot, dessen Leben zählt. Ein Zug
steht wie angefroren aufden Schienen. Im
Innern brennt die fahle Notbeleuchtung.
Dort sitzt Paul (Tobey Maguire), ein

löjähriger Schüler auf dem Weg nach

Hause. Er liest das Comic «The Fantastic

Four». Die Familie sei ein Paradox, sagt

darin einer der Helden. Je tiefer man in sie

hineintauche, desto mehr Kraft verleihe

sie einem. Ang Lees Filme handeln von
der Kraft der Familie. Immer wieder im
Zentrum stehen die Vaterfiguren. Sei das

in «The Wedding Banquet» (ZOOM 10/

93) oder in «Eat Drink Man Woman»

(ZOOM 11/94), wo jeweils die Väter

eine entscheidende Rolle spielen, oder in
«Sense and Sensibility» (ZOOM 3/96),

wo gerade das Fehlen des Vaters die

Geschichte initiiert.
Lees «The Ice Storm» erzählt die

Geschichte zweier Nachbarsfamilien. Es ist

November 1973 in New Canaan. Während

des Thanksgiving kommt der 16jäh-

rige Paul für einen Kurzurlaub von der

Schule zurück nach Hause. Seine Eltern

Ben (Kevin Kline) und Elena (Joan Allen)
scheinen sich auseinandergelebt zu
haben. Der Vater hat eine Affäre mit der

Nachbarin Janey Carver (SigourneyWeaver),

die still leidende Mutter versteigt
sich in sentimentale Träumereien. Auch
Pauls 14jährige Schwester Wendy (Christina

Ricci) geht bei der Nachbarsfamilie

ein und aus. Zusammen mit Mikey
Carver (Elijah Wood) entdeckt sie die

ersten Freuden der Sexualität.

Doch Wendy ist auch politisch
interessiert. Sie verfolgt am Fernsehen die Be-

32 ZOOM 11/97

richterstattung über den Watergate-Skan-
dal. Als Präsident Richard Nixon vor
laufenden Kameras aussagt, bezieht sie

Stellung: «Er ist ein Lügner. Man sollte ihn
erschiessen.» Im Hintergrund nimmt ihr
Vater Ben betont desinteressiert Eis aus

dem Kühlfach, um sich einen Drink zu

machen. Abends im Bett versucht er, seine

Frau zu liebkosen. Sie sagt bloss: «Ben!»

— worauf er sich resigniert abwendet.

Unverkennbar hängt die Symbolik
des Titels «The Ice Storm» über dem ganzen

Film. Die Beziehungen zwischen den

Personen sind erkaltet, erstarrt im Packeis,

das sich über die Jahre angehäuft hat.

Ang Lee braucht den ersten Teil des Films,

um die verschiedenen Mitglieder der beiden

Familien in Einzelsituationen oder

zusammen zu beobachten. Er reiht Szenen

aneinander, die nicht die Handlung
vorantreiben, sondern lediglich einen

Zustand beschreiben. So beispielsweise bei

der Familie Carver. Mikey und sein

jüngerer Bruder machen in ihrem Zimmer
die Hausaufgaben. Da schaut der Vater,

der mehrere Tage an einem Kongress war,

zur Zimmertüre herein: «Ich bin zurück!»

ruft er. Mikey fragt erstaunt: «Was, du

warst weg?» Andere Szene: Ben und Janey

liegen nach dem Sex nebeneinander im
Bett. Er redet ununterbrochen über Golf.
Sie unterbricht ihn abrupt: «Ben, du
langweilst mich! Ich bin schon verheiratet und
brauche keinen zweiten Ehemann.»

Es sind solche Szenen, welche die

Eisschicht zwischen den Personen förmlich

greifbar machen. Und so wirkt der

Eissturm, der im zweiten Teil des Films

schliesslich über New Canaan hereinbricht,

keineswegs überraschend. An

jenem Abend sind die Eltern zu einer

sogenannten Schlüsselparty eingeladen. Jeder

Ehemann legt bei derAnkunft seine Auto-
schlüssel in eine Glasschale. Am Schluss

dürfen sich die Ehefrauen einen Schlüsselbund

aus der Schale fischen und mit einem

anderen Partner die Nacht verbringen.
Und während die Landschaft unter dem

Eisregen allmählich gefriert, verabschiedet

sich Mikeyvon seinem kleinen Bruder, um
hinauszugehen und das Naturphänomen
hautnah zu erleben. Sein Bruder schaut

ihm durch die Scheibe nach. Er sieht bloss

noch einen roten Punkt, der sich auflöst.

Ang Lee gelingt mit «The Ice Storm»

eine ergreifende Milieustudie der frühen

siebziger Jahre. Er zeigt Erwachsene,

verunsichert durch die Ideale von 68 und die



Erkenntnisse von Watergate. Erzeigt eine

verkehrte Welt, in der sich die Eltern
kindischer benehmen als ihre Söhne und

Töchter. Eine Welt, in der die Ideale von
früher nicht mehr gültig sind. Hier gehen

die Personen schlafwandelnd durch ihr
Leben. Sie nehmen Tabletten, sprechen

wöchentlich mit ihrem Psychiater, tragen
weitausgeschnittene Polyesterkleider und

träumen von einer offenen Ehe. Aber

glücklich sind sie nicht. Ihre Ziele haben

sie alle schon frühzeitig erreicht, und statt
der erhofften Befriedigung hat sich bloss

Langeweile eingestellt.
Lee scheint dies zu verstehen. Er

beobachtet seine Figuren. Aber er wertet ihr

Benehmen nicht. Er schaut ihnen durch
die Kameralinse beim Verzweifeln zu,
aber er drängt sich nicht auf. Im Innern
dieser Personen scheint manchmal kein

Leben mehr zu pulsieren. Die Gefühle
scheinen auf Eis gelegt. Doch es ist nicht
wahr. Ang Lee legt den Nerv frei. Und

plötzlich fliesst Strom. Tödliche

Hochspannung.

Irgendeinmal setzt sich der Zug wieder

in Bewegung. Der Stromunterbruch
ist behoben. An der Station wird Paul von
seiner Familie abgeholt. Im Auto redet

zuerst keiner. Als Ben über das Steuer

gebeugt zuweinen beginnt, sagt seine Frau

bloss: «Ben!» I

«Meine Wurzeln sind in Asien»
Gespräch mit Ang Lee

Daniel Kothenschulte

ng Lee, Ihre Filme handeln von fa-
miliaren Verbindungen, dieSie in

Beziehungsetzen zu gesellschafilichen Konventionen.

Das verbindet Ihre gegenwarts-

orientierten Komödien aus Taiwan mit der

Jane-Austen-Verfilmung «Sense and
Sensibility» undsetztsich in « ThelceStorm»fort...
Ich bin fasziniert davon, diese Thematik
in den verschiedensten Gesellschaftssystemen

zu untersuchen. Schon als ich den

Roman, aufdem «The Ice Storm» basiert,

las, berührte mich dieser ewige Konflikt
zwischen Wärme und Geborgenheit
einerseits und der Strenge des Konservatismus

andererseits. Hier schien sich mir die

Chance für ein Familiendrama, das sich

in ganz anderem Kontext abspielt als meine

bisherigen Filme, zu öffnen. Ich muss

gestehen, dass ich selbst ein sehr häuslicher

Typ bin; meine Lebenserfahrung ist

Familienerfahrung. Wenn ich dreissig

Jahre zurückblicke, sehe ich, wie sich die

Familienstrukturen geändert haben. Das

bestätigt mich in meinem Glauben an die

Lehre der chinesischen Philosophie,
wonach sich alle Dinge im Fluss befinden.

Dabei sollte einem die Familie doch

eigentlich Rückhalt bieten.

« The Ice Storm» scheint mirdie
Schattenseite Ihrer früheren «Vater weiss es bes-

ser»-Filme zu sein: Mit dem Fall von
Richard Nixon haben die Menschen ihren

mächtigen Ubervater verloren.

Genau so ist es gewesen. Abgesehen

davon ist «The Ice Storm» natürlich die

amerikanische Variante und schon daher

etwas destruktiver (lacht). Für meine

ersten Filme habe ich meinen eigenen Vater
als Modell genommen, und gespielt wurden

die Vaterfiguren stets vom gleichen

Schauspieler. In meinen chinesischen

Filmen habe ich mich als Sohn gefühlt und
eine entsprechende Perspektive

eingenommen. Diesmal bin ich selbst der Vater.

Ich habe meine eigene Angst, dass

meinen Kindern etwas passieren könnte.

Ich hätte mir früher nie vorstellen können,

dass ich diese Rolle überhaupt spielen

könnte: Autorität ftir meine Kinderzu
sein und wie aufdem Set so zu tun, als ob

ich alles wüsste. Aber in meinem Innern
bin ich ein Heranwachsender. So wie

Kevin Kline, den ich mir für die Rolle des

Vaters in «The Ice Storm» ausgesucht

habe. Ich wollte einen Komiker, der eine

dramatische Rolle spielt.

Wie warIhrVerhältniszu Ihrem Vater?

Ich war nie wirklich rebellisch und bin
Problemen mit meinem Vater eher

ausgewichen. Seine Familie war von den

Kommunisten zerstört worden, er ist nach Tai-

wan geflohen und war deshalb sehr

verzweifelt. Aufmir lag die ganze Bürde eines

Einzelkinds und Stammhalters. Ich war
fleissig und habe alles brav mitgemacht.
Trotzdem bin ich natürlich ein lustiger

Typ - ich meine, ich bin schliesslich

Filmemacher!

Glauben Sie noch an eine übergeordnete,

höhere Autorität als die des Vaters?

Es gibt schon etwas Höheres. Dies findet
in «The Ice Storm» seinen Niederschlag
in der Furcht der Charaktere vor der Natur.

Mein Film ist ja kein typischer

Hollywoodfilm, in dem sich jedes
Problem lösen lässt, wenn man es nur
geschickt anstellt. Es gibt da noch etwas

Grösseres: Wenn die Kevin-Klein-Figur
— der Vater also - den toten Körper des

Jungen findet, ist das wie der Eissturm; es

bricht über uns herein wie der eisige

Regen. Es packt einen, wie wir es auch in
einer gescheiterten menschlichen Be-

ZOOM 11/97 33



Gespräch mit Ang Lee

Der 1954 in Taipeh auf Taiwan geborene Regisseur siedelte 1978 in die USA über,

wo er in Illinois Theaterwissenschaften und in New York Film studierte. Sein erster
Langspielfilm «Tui shou» (Pushing Flands) war 1992 an der Berlinale zu sehen und

der Beginn der Trilogie «Vater weiss es besser». Sein folgender Film «Hsi yen» (The

Wedding Banquet) erhielt 1993 in Berlin einen Goldenen Bären und wurde für einen
Oscar nominiert. Im folgenden Jahr konnte Ang Lee seine Trilogie mit dem ebenfalls
Oscar-nominierten «Yinshi nannu» (Eat Drink Man Woman) abschliessen. 1995
schliesslich entstand sein bisher grösster Erfolg, «Sense and Sensibility», der

ebenfalls einen Goldenen Bären erhielt.

ziehung erleben. Im Buddhismus

glauben wir ja nicht an einen Schöpfer,
mit dem alles angefangen hat. Dafür steht

die Furcht vor der Natur als Synonym des

Unbekannten — so sehr man diese Furcht
auch mit der Industrialisierung überwinden

möchte.

In der visuellen Gestaltung unterscheidet

sich « The Ice Storm» deutlich von Ihren

früheren Filmen. Die zurückgenommenen
Farben unterstreichen die Tragik und bündeln

die Aufmerksamkeit aufdas Wesentliche.

In der zweiten Hälfte des Films haben wir
eine Kamera benutzt, mit der mein

Kameramann Frederick Eimes auch einige

von David Lynchs Filmen aufgenommen
hat. Wir haben versucht, das Dunkelste

hinzubekommen, das technisch möglich
war. Wir haben aufkünstliche Lichtquellen

völlig verzichtet und nur Reflektoren

verwendet. Für die Eissequenz haben wir
eine Menge Glasscheiben und Spiegel

benutzt, um das Licht zu reflektieren.

Der erste Teil des Films ist heller...

...für die erste Hälfte habe ich eine

übersteigerte Künstlichkeit gesucht, die sich in
den frühen Siebzigern in allen Bereichen

zwischen Kunst und Mode findet. Wir
haben uns am Fotorealismus orientiert.
Der Film verfinstert sich, wenn die Natur

beginnt, die Geschicke zu steuern. Die

Reflexionen, die vom Eis ausgehen, lassen

den Film dann geradezu impressionistisch
erscheinen.

Sie kommen ursprünglich aus Taiwan.

Fühlen Sie sich heute als amerikanischer

Regisseur?

Meine ersten taiwanesischen Filme habe

ich ja ohnehin in New York gedreht, erst

für «Eat Drink Man Woman» bin ich

nach Asien gegangen. Ich würde gerne in
Taiwan und in den USA arbeiten. Die

Arbeitsbedingungen sind in Taiwan
natürlich schlechter. Allerdings ist ja auch

mein in den USA entstandener Film «The

Ice Storm» an sich sehr chinesisch, zum

Beispiel in der Behandlung der Natur. So

hilfreich die Arbeitsbedingungen in den

USA sind - vom Weltvertrieb ganz zu

schweigen -, so sehr weiss ich, dass meine

Wurzeln in Asien sind, dass ich dorthin

zurück muss. Gerade schreibe ich das

Buch zu einer Romanze, die in Nordchina

spielt.

Im Westen istdas Interesseam aktuellen

chinesischen Kino gross...

Die Filmkultur in den sogenannt
entwickelten Ländern sehnt sich nach etwas

Frischem, Neuem und Aufregendem. In
China haben wir zur Zeit zum ersten

Mal die Möglichkeit, «Kunstfilme» zu
machen, und im Westen ist man neugierig.

Ich hoffe nur, dass dies keine flüchtige

Mode ist.

Worin besteht fur Sie das Neue beim

aktuellen chinesischen Film?

In dem Moment, als die heimische
Filmindustrie stagnierte, verpflichtete man

jüngere Regisseure, die am westlichen

Kino geschult waren und mit geringeren
Mitteln originellere Filme machen konnten.

Es gibt plötzlich keine Regeln mehr,

die Produzenten mischen sich nicht mehr

ein, man hat keine direkten Vorgaben
mehr und weiss vorher nicht, was hinterher

herauskommt. Es ist eine kreative

Atmosphäre, die es einem Filmschaffenden

schwer macht, depressiv zu sein (lacht).

Ich selber habe in meinen Filmen westliche

Einflüsse aufgenommen, aber chinesische

Charaktere benutzt.

Zurückzu Ihrem aktuellen Film, dessen

Figuren sich emotional nicht enfalten
können...

«The Ice Storm» ist vielleicht das Gegenteil

von «Sense and Sensibility»: Dort war
der social code unüberwindlich und
erstickte die Sehnsucht der Figuren nach

Romantik. Man wollte ausbrechen und

aus Liebe sterben. Hier ist der code umgekehrt:

Es ist die sexuelle Revolution, welche

die Menschen in ihrem Verhalten

einengt.

Ist dies nicht sehrpessimistisch?

Ich weiss nicht, wie man allgemein darüber

urteilen sollte, aber die Schlüsselparty in
meinem Film ist ja keine angenehme
Sache. Man sollte sie nicht als den Beginn der

swinging seventies lesen, sondern als das

Ende einer bestehenden Ordnung. Darum

habe ich diese Villa im Kolonialstil als

Wohnort der Familie im Film gewählt:

Die Leute tun Dinge unter Druck und
nicht zum Vergnügen. So sehr sie auch

wollen, dass es ihnen Spass macht. I
34 ZOOM 11/97



NljRITIK

Wilde Regie: Brian Gilbert
Grossbritannien 1997

Thomas B i n o 11 o

er Literat Oscar Wilde wurde 1895

wegen Homosexualität zu zwei Jahren

Gefängnis mit Zwangsarbeit verurteilt.

Ein Urteil, das lange über seinen

Tod (1900) hinaus nachgewirkt hat. In
Grossbritannien war der einst gefeierte

Wilde bis nach dem Zweiten Weltkrieg
geächtet. Auffallend etwa, dass dort weniger

seiner Stücke für die Leinwand umgesetzt

wurden als in anderen Ländern.

Brian Gilberts «Wilde», der auf
Richard Ellmanns Biografie basiert, setzt im

Jahr 1882 ein, während Oscar Wildes

(Stephen Fry) ausgedehnter Vortragsreise
durch die USA. Damals hatte er noch

kaum etwas veröffentlicht, war jedoch
bereits als geistreicherVerfechter
des Ästhetizismus und als

brillanter Redner bekannt. Der
Aufenthalt inAmerika wird nur kurz

angedeutet, nach dem Vorspann

folgt bereits ein Szenenwechsel:

In einem Londoner Salon wird
1884 über Wildes bevorstehende

Heirat mit Constance Lloyd
(Jennifer Ehle) getratscht.

Diese episodische Erzählweise

durchzieht den gesamten
Film. Immer wieder werden

ohne erläuternde Hinweise Zeit-,
Orts- und Themensprünge
gemacht, die in sich zwar nachvollziehbar

sind, sich aber nur jenen
Zuschauerinnen und Zuschauern

ganz eröffnen dürften, die

Wildes Biografie bereits kennen.

Dennoch ist diese Erzählform

hier als geglückt zu bezeichnen, gerade

weil sie «Wilde» davor bewahrt, eine pin-
gelige Geschichtslektion zu werden.

Uber weite Strecken zeichnet der Film
Oscar Wildes Leben aufdrei Ebenen nach:

Wilde als liebender Familienvater, der sich

dennoch immer stärker von Frau und Kindern

entfremdet; Wilde als Dandy und
Alleinunterhalter in der Londoner Gesellschaft;

Wilde als heimlicher Homosexueller,

der wegen seiner amour fou zu Lord
Alfred Bosie Douglas (Jude Law) allmäh¬

lich die Kontrolle über sein Leben verliert.

Zusammengeführt werden diese drei

Erzählstränge schliesslich im Prozess gegen
Wilde im Jahr 1885, bei dem er wegen
Homosexualität verurteilt wird. Was Wilde

lange zu trennen versuchte, wird jetzt

unfreiwillig vermischt: Mit Wilde stehen

auch seine Kinder und seine Frau am Pranger,

und das Publikum sieht in denselben

Bonmots, die es zuvor frenetisch

beklatscht hat, schockierende Unmoral.
«The Liar», der Debüt-Roman von

Wilde-Darsteller Stephen Fry, erinnere

stilistisch an Oscar Wilde, schrieb eine

britische Zeitung bei dessen Erscheinen.

Auch physiognomisch und hinsichtlich

seiner Homosexualität bestehen gewisse

Ähnlichkeiten zwischen Fry und Wilde.
Dass er diesen früher oder später auch auf
der Leinwand verkörpern würde, war
vorauszusehen, es galt nur noch, das Filmprojekt

zum Hauptdarsteller zu finden. Und
Stephen Fry erfüllt die hohen Erwartungen

mühelos. «Wilde» ist auch sonst bis in
die kleinsten Rollen hervorragend besetzt,

sorgfältig und detailverliebt ausgestattet,

geschmackvoll in Szene gesetzt. Er besitzt

demnach alle Tugenden, die man von

britischen Literaturverfilmungen kennt -
zuviel davon nach meinem Geschmack.

Lange plätschert die Geschichte oberflächlich

und gediegen dahin.

Erst in der Schilderung von Prozess

und Zuchthaus wird die Tragik Wildes

offenbar, wird deutlich, dass dieser scheinbar

harmlose Dandy in Wahrheit ein

Provokateur war, einer, den das viktorianische

Empire auf Dauer nicht dulden wollte.

Dennoch gelingt es dem Regisseur, das

Leben OscarWildes über weite Strecken so

zu erzählen, als wär's ein Stück von ihm.

Dazu passt auch die fast beiläufige,
selbstverständliche Art, in der Wildes Homosexualität

thematisiertwird. Wie ernst es ihm

damit war, wie ernst es ihm mit überhaupt
allem war, das gehört bis heute zu den

Geheimnissen Oscar Wildes. Was zweifellos

in seinem Sinne sein dürfte, denn er

selbst hat einmal gesagt, nicht seine Schriften,

sondern er selbst sei sein grösstes

Kunstwerk. Ein Kunstwerk, von dessen

schillernder, oft irritierenderVielfalt «Wilde»

lediglich — aber immerhin - eine

Ahnung vermittelt. I
Ein Porträt zu Oscar-Wilde-Darsteller

Stephen Fryfindet sich aufSeite 8.

ZOOM 11/97 35



[HQRITIK

Paradise Roadr "

Thilo Wy dr a

Singapur, im Kriegsjahr 1941. Auf
einem Ball in einem feudalen Hotel

feiert die vorwiegend britische High-
Society sich selber. Als das Fegefeuer der

Eitelkeiten in vollem Gang ist, wird das

Fest von einer nahen Detonation erschüttert,

der weitere folgen. Die Japaner greifen

das in britischer Hand liegende Singapur

an, und es gilt, Frauen und Kinder

möglichst rasch in Sicherheit zu bringen.
Doch das Schiff, mit dem sie Richtung
Europa unterwegs sind, wird bombardiert

und sinkt, nur einige wenige überleben.

Unter ihnen ist Adrienne Pargiter

(Glenn Close), die mit den anderen Frauen

von den Japanern in ein im Sumatra-

Dschungel gelegenes Internierungslager

gebracht wird. Dort werden die Frauen

unter brutaler Führung zu sklavischen

Arbeiten gezwungen und fuhren zudem

ihre gesellschaftlichen Kleinkriege fort.

Einige sterben am tropischen Klima,
andere, weil sie den Sinn dieser Existenz aus

den Augen verlieren. Adrienne gründet
daraufhin zusammen mit der ehemaligen

Missionarin Margaret Drummond (Pauline

Collins) einen Chor, dessen Gesang

nicht nur die aggressive Stimmung unter
den Inhaftierten verändert.

«Paradise Road» ist ein dezidierter

Anti-Kriegsfilm, der die Auswirkungen
des Krieges auf das private Leben

unschuldiger Zivilistinnen und Zivilisten in
recht deutlicher, wenngleich nicht

voyeuristischer Form veranschaulicht.

Als nach einem der ersten Todesfälle die

Inhaftierten am Grab stehen, vor dem

schäbig zusammengeschusterten Sarg, da

hält die Missionarin Margaret Drummond

eine improvisierte Predigt, in der

sie sagt: «A track through which we bear

our load to Him - it is our paradise road.»

Die Missionarin bringt ihren felsenfesten

Glauben immer wieder in die Gemeinschaft

ein.

Vor allem ist es Adriennes Chor, der

die Gefühle der Frauen bestimmt: Nicht
die erlebte Not, sondern der Gesang ist es,

der sie letztlich zueinander halten lässt.

36 ZOOM 11/97

Regisseur Bruce Beresford zelebriert denn

auch jene Szenen, in welchen der Chor
seinen ersten abendlichen «Auftritt» im
Lager hat (als die japanischen Aufseher

endlich ein Einsehen haben und den

Frauen das Singen gewähren, sogar zuhören

und anschliessend Beifall spenden), in
nahezu sakral anmutender Art. Und sein

Stammkameramann Peter James setzt sie

mit Fahrten, Schwenks und Zooms um,
die ansonsten in diesem konventionell

fotografierten und statisch gehaltenen

Film eher selten sind. Die emotionale

Bewegtheit der Frauen entlädt sich, einer

Läuterung gleich, in diesen Bildern, die

plötzlich von einer Gelassenheit

bestimmt sind, die nun wahrlich nicht den

Grundton des Films ausmacht.

Auch wenn «Paradise Road» an so

mancher Stelle in kitschiges Pathos abzu-

driften droht und mitunter die Figuren
etwas überzeichnet, soll nicht übersehen

werden, dass die Geschichte aufauthentischen

Geschehnissen beruht. Sie wurden

von Bruce Beresford, der hier auch für das

Drehbuch zeichnet, in zweijähriger
Recherche aufgearbeitet. Der Regisseur, der

so unterschiedliche Filme wie etwa

«Driving Miss Daisy» (ZOOM 7/90)

oder «Last Dance» (1995) inszeniert hat,

legt in «Paradise Road» kaleidoskopartig
verschiedene gut besetzte Einzelbiografien

an, die er zwar nur rudimentär beleuchtet,

aber doch plausibel erklärt. Neben den

beiden bereits erwähnten Figuren sind da

etwa die promovierte Philosophin Verstak

(«Fargo»-Polizistin Frances McDor-
mand), die im Lager vorgibt, Ärztin zu sein

und dadurch einige Vorteile geniesst; oder

die schrullige Mrs. Roberts (Elizabeth

Spriggs), die am Leben ihres gehätschelten

Pudels mehr zu hängen scheint als am

eigenen; oder schliesslich die burschikose

Nonne Wilhelmina (Johanna Ter

Steege), die lieber an Automotoren
herumwerkelt als in der Bibel blättert.

Dass Bruce Beresford seine Zielsetzung

nicht durchgehend einzulösen

vermag, ist wohl hauptsächlich in der

Herkunft des Films zu sehen: «Paradise Road»

ist explizites mainstream-Kino und so an

einen Markt gebunden, der inhaltliche

Konzessionen erfordert. Eine Folge

davon ist ohne Zweifel, dass die bis dato eher

unbekannte Thematik massenkompatibel,

verharmlost und somit leichter gou-
tierbar daherkommt. So hinterlässt
«Paradise Road» sehr gemischte Gefühle. I



nQritik

Nemuru otoko z:sr
Der schlafende Mann/Sleeping Man

Pascal Trächslin

rst kommt der Winter, und dann

geht der Frühling, dann geht der

Frühling. Der Sommer kommt, die Jahre

vergehen, die Jahre vergehen.» So lauten

die ersten Zeilen des Liebesliedes, das die

südostasiatische Barfrau Tia (Christine

Hakim) wehmütig singt. Die in ihnen

steckende, dahinplätschernde Gleichförmigkeit

der Natur bildet das unverkennbare

Grundmotivvon Kohei Oguris fünftem

Spielfilm, einer kontemplativen
Meditation über das Verhältnis von Leben

und Tod.

In einem fiktiven Dorf irgendwo in

Japan nimmt eigentlich alles seinen

gewohnten Gang, die Jahreszeiten kommen

und gehen, wie sie das wohl schon immer

getan haben. Wäre da nur nicht der be-

wusstlose Takuji (Ahn Sung-ki), der kurz

nach seiner Rückkehr aus Südamerika in
den Bergen verunfallt ist und nun im Hause

eines Bauern friedlich schläft. Der Schlafende

ist das Zentrum des Films, um ihn
herum sind kleine Episoden aus dem alltäglichen

Leben der Dorfbewohner angelegt.

Das Verbindende der einzelnen

Tagesabläufe sind die Besuche beim
Schlafenden. Der Mann scheint eine besondere

Anziehungskraft auf die Menschen
auszuüben. Er führt die Dorfbewohner

zusammen, bei ihm kommen sie sich näher.

Eines Tages, als eine ganze Gruppe um
das Bett von Takuji versammelt ist, stirbt

er. Ein kleiner Wirbelsturm, der seiner

Mutter Fumi (Akiko Nomura) den Tod
ihres Sohnes anzeigt, trägt seine Seele

davon. Die Menschen versuchen Takujis
Seele - also sein Leben - durch lautes

Rufen des Namens und mit viel Lärm

zurückzuholen, ja einer klettert sogar auf
das Dach, um sie wieder einzufangen.
Aber den Tod kann man nicht aufhalten.

Nach Takujis Beerdigung folgt im
Film die eigentliche Schlüsselszene: eine

Aufführung des Klassikers «Matsukaze»

(«Kiefernwind») im traditionellen No-
Theaterstil. Dieses Stück vermittelt das

über Jahrhunderte gewachsene japani¬

sche Lebensgeftihl für Leben und Tod,
das Oguri in seinem Film thematisiert.

Die Welt der Toten spricht dort mit der

Welt der Lebenden, die Seelen werden

von aus der Welt der Traurigkeit erlöst.

Der Tod erscheint dabei nicht wie zum
Beispiel in der europäischen
Existenzphilosophie als Ubergang in das Nichts,
sondern - analog zur christlichen Lehre -
als Schwelle zu einer anderen, höheren

Sphäre.

Den Auftrag für diesen Film erhielt

der Regisseur von der Regionalregierung
der Gunma-Präfektur anlässlich der

Überschreitung der Zwei-Millionen-
Einwohner-Grenze. Diese in der
Geschichte des japanischen Kinos wohl
einmalige Chance nutzte Oguri — dem

europäischen Publikum mit «Shi no toge»
(Stachel des Todes, 1990) bekannt

geworden, der vor sieben Jahren in Cannes

den Preis der Filmkritik gewann - zu

einer eigenwilligen Erzählung über das

traditionelle Verhältnis von Leben und
Tod in der japanischen Gesellschaft. Der
Filmemacher verzichtet sowohl auf die

Erzählung einer linearen Geschichte wie
auch aufdie Erklärungskraft der Dialoge,
in welchen zwar viel über japanische
Lebensweisheiten und Deutungen von
Naturphänomenen gesprochen wird, die

sich aber oftmals nur schwer in den Ge¬

samtzusammenhang einordnen lassen.

Der Film wird hauptsächlich von den

wunderschönen, ruhigen Bildern des

Kameramannes Osmane Maruike getragen.
Auf der Suche nach einer der Thematik

entsprechenden Filmsprache orientierte
sich Oguri in Bildgestaltung und
Montagetechnik an den Filmen von Yasujiro
Ozu. Wie in dessen Filmen bleibt die

Kamera meist unbewegt und die Achsen

werden ständig übersprungen.

Mit diesen den europäischen

Sehgewohnheiten nicht entsprechen
Stilmitteln und mit den Anspielungen auf

japanische Philosophien und Traditionen

ist ein äusserst ungewöhnlicher Film
entstanden, der nicht einfach zu lesen ist.

Oftmals muss man sich in Unkenntnis
des genauen Symbolgehalts der Bilder

intuitiv aufderen suggestive Kraft einlassen,

die «Nemuru okoto» aber zu einem
besonderen Erlebnis macht. In einem

Interview zeigte Oguri Verständnis, dass

manche Leute mit dem Film nichts

anfangen können, weil er viele Elemente zur
Verwirrung biete, und der Dialog als

erklärendes Element wegfalle. So bleiben

denn auch einige Dinge rätselhaft, viele

Anspielungen werden nicht schlüssig

aufgelöst. Aber zumindest eines scheint auch

in Japan zu gelten: «Erst kommt der Winter,

und dann geht der Frühling.» H

ZOOM 11/97 37



HKjRITIK

Unagi Regie: Shohei Imamura

Japan 1997
Der Aal

Gerhart Waeger

Shohei Imamuras neuer Film be¬

ginnt mit der stenogrammartigen

Kurzfassung einer Vorgeschichte, die Stoff
für zwei abendfüllende Filme enthält—der

eine wäre ein melodramatisches

Eifersuchtsdrama, der andere ein kontemplativer

Studiofdm aus dem Gefängnismilieu:
Takuro Yamashita (Koji Yakusho) erhält

anonyme Briefe mit dem Hinweis, seine

Gattin empfange in jenen Nächten einen

Liebhaber, in denen er mit seinen Kollegen

beim Fischen sei. Takuro überzeugt
sich von der Wahrheit der Denunziation
und «sieht rot» - buchstäblich, denn

Imamura überdeckt das fahle Licht der

Strassenlaterne mit dem Rot des zu
erwartenden Blutbads: Takuro ersticht die

Ungetreue in einem Anfall blinder Wut.
Anschliessend radelt er zum nächsten

Polizeiposten und stellt sich den Behörden.

Er kommt ins Zuchthaus und wird
nach acht Jahren - es ist dies annähernd

die Zeit, die seit Imamuras letztem, im
Umfeld der Opfer von Hiroshima
spielendem Film «Kuroi ame» (Schwarzer

Regen) verstrichen ist - auf Bewährung
entlassen. Jiro Nakajima (Fujio Tsuneta),
ein buddhistischer Priester, wird zum
Bewährungshelfer des im Gefängnis zum
kontaktscheuen Eigenbrötler gewordenen

Mörders ernannt. Bei der Entlassung

händigt man Takuro in einem mit Wasser

gefüllten Plastikbeutel jenen Aal aus, der

dem Film den Titel gegeben hat. Er ist, so

vernimmt man, im Gefängnis Takuros

einziger Gesprächspartner gewesen.
Der am diesjährigen Filmfestival von

Cannes (ex aequo mit Abbas Kiarostamis

«Ta'm e guilass») mit der Goldenen Palme

ausgezeichnete Film erzählt

vordergründig die wechselvolle Geschichte der

Integration des Entlassenen ins

gesellschaftliche Leben einer kleinen, an einem

Fluss gelegenen Ortschaft. Der frühere

Büroangestellte hat in der Haft den Beruf
eines Coiffeurs erlernt und richtet sich

nun in einer verfallenen Bude einen Salon

ein. In parabelhafter Weise zeigt der Film

die Stationen seiner seelischen Läuterung.
Takuro bleibt weiterhin ein verschlossener

Charakter. Nurwenige Kunden besuchen

sein Geschäft. Meist vertreibt er sich

die Zeit in Gesellschaft eines benachbarten

Bootsbauers beim Fischen, beim
Beobachten eines träumerisch veranlagten

jungen Mannes, der an eine baldige
Landung ausserirdischer Wesen glaubt und

ihnen einen herrschaftlichen Landeplatz
bereitet, im Gespräch mit seinem

priesterlichen Betreuer und dessen Frau, am

häufigsten jedoch in Selbstgesprächen vor
seinem Aal, dem er in der Zwischenzeit

ein Aquarium hergerichtet hat...

Bald holt das Schicksal Takuro aus

seiner selbstgewählten Isolation heraus:

Er stösst im Schilf auf eine bewusstlose

junge Frau, die seiner ermordeten Gattin
täuschend ähnlich sieht. Offensichtlich
hat sie einen Selbstmordversuch

unternommen. Aus Angst, in eine unliebsame

Angelegenheit verwickelt zu werden, lässt

Takuro alles liegen und holt fremde Hilfe.

Doch die gerettete Keiko Hattori (Misa

Shimizu) taucht in Begleitung seines

Betreuers bald wieder bei ihm auf, um ihm

zu danken. Sie bietet ihm ihre Mitarbeit
in seinem Coiffeursalon an. Dank ihrer

Hilfe beginnt das Geschäft zu blühen, und

bald entschliesst sich die junge Frau, ins

Haus ihres Retters einzuziehen. Dies bringt
die beiden ins Gerede, was Takuros Versuche,

innerlich mit seiner alten Schuld fertig

zu werden und Freiraum flir eine neue

Beziehung zu schaffen, gefährdet.

In eine ernsthafte Krise gerät Takuro
durch das Auftauchen eines früheren

Zellengenossen, der ebenfalls auf Bewährung

entlassen wurde und am gleichen

Ort die Kehrichtabfuhr besorgt. Aus Neid
versucht er mit allen Mitteln, Takuro zu
schaden und dessen noch sehr prekäre

Beziehung zu Keiko zu stören. Er wirft
dem ehemaligen Mitgefangenen vor, keine

Reue zu empfinden und nicht einmal

das Grab seines Opfers zu kennen. Sein

hinterhältiger Versuch, Keiko zu

vergewaltigen, entlarvt jedoch bald seinen wahren

Charakter. Weitere Schwierigkeiten
erwachsen Takuro durch das Auftauchen

von Keikos gewalttätigem Gatten und

ihrer geistig umnachteten Mutter.
Die Qualitäten von Imamuras Film

liegen in der kunstvollen Art, mit der er

die allmählich immer dramatischer

werdenden äusseren Ereignisse mit der inneren

Entwicklung Takuros zu verbinden

38 ZOOM 11/97



sagt er zu seinem Aal, bevor er ihn in die

Freiheit entlässt.

Was Imamuras neuen Film mit dem

scheinbar so völlig andersartigen «Naraya-

ma-bushi ko» (Die Ballade von Narayama,

1982), für den er vor vierzehn Jahren in
Cannes schon einmal mit
der Goldenen Palme

ausgezeichnet wurde, verbindet,

ist die Konsequenz,

mit welcher der Mensch

als Teil einer sich oft grausam

äussernden Natur
gesehen wird. Während in

«Narayama-bushi ko» die

Mitglieder eines archaischen

Bergstammes beim

Erreichen des 70. Lebensjahres

zum Sterben in die

Natur entlassen werden,

hilft dem Helden von

«Unagi» das Wissen um
das Paarungsverhalten der

Aale, in die Gesellschaft

der Lebenden zurückzukehren.

In seiner pragmatischen

und unsentimentalen

Art, die Verantwortung

für sein

selbstverschuldetes Schicksal zu

übernehmen, erinnert

Takuro zuweilen an

Meursault, den Helden

aus Albert Camus' Erzählung

«L'étranger». Man
könnte ihn einen

spätgeborenen Existentiali-

sten buddhistischer

Prägung nennen. Dazu

kommt eine weitere Affinität von
Imamuras Symbolsprache mit westlichem

Gedankengut: Fische (wenn auch keine

Aale) und Brot (Takuros Lunchpaket)

spielen auch in der frühchristlichen Symbolik

eine wichtige Rolle. Solche Parallelen

dürften dem westlichen Publikum den

Zugang zu Imamuras Film erleichtern.

Dabei sind natürlich auch die fundamentalen

Unterschiede nicht zu übersehen:

Nicht Reue und Zerknirschung sind es,

die Takuro sucht, sondern Einsicht und

Läuterung. «Unagi» ist kein Film zum
Thema Schuld und Sühne, sondern einer

über das Leben mit der Schuld. I

weiss - mit der Lösung seiner seelischen

Verkrampfung, der Einsicht in sein

emotionales Fehlverhalten und seiner allmählich

wachsenden Fähigkeit, Konflikte

auszutragen. Im Bild zeigt sich dieser

eindrückliche Reifeprozess aufzwei Ebenen:

in den Gesprächen Takuros

mit seinem Aal und im

zögernden Wachsen

seiner Liebe zu Keiko. Es ist,

wie wenn er sein Leben

ein zweites Mal leben

dürfte. Nicht nur die

äussere Ähnlichkeit Kei-

kos mit seiner früheren

Frau stellt dabei die

Verbindung zwischen

Vergangenheit und Gegenwart

her, sondern auch

das Motiv des Lunchpakets,

das ihm schon seine

ermordete Frau jeweils zu
richten pflegte, wenn er

zum Fischen ging. Bei ihr
hat er es im nachhinein als

Täuschung erlebt, und so

weist er das Lunchpacket,
das Keiko ihm macht,

zweimal zurück, bis er

innerlich bereit ist, es

annehmen.

Der immer wieder ins

Bild rückende Aal bleibt

für Takuro zunächst der

stumme Partner seiner

selbstanalytischen

Betrachtungen, zu dem er

bereits in seiner Gefängniszeit

geworden war. Die
liebevolle Zuwendung,
die er dem gefangenen Fisch zukommen

lässt, wird schon früh zum Zeichen einer

Entwicklung, die letztlich aufeine

Wertschätzung alles Lebendigen hinausläuft.

Zwar fängt er weiterhin Fische zu

Nahrungszwecken, doch weigert er sich, einer

Aufforderung seines Fischerkollegen Folge

zu leisten, Aale mit der Harpune zu

jagen, da diese das Tier verletzen. Das

ungewöhnliche Paarungsverhalten der

Aale, von dem er erfährt, wird für ihn zum
Schlüsselerlebnis und zum Prüfstein seines

eigenen Verhaltens: Um zu laichen

(und dann zu sterben), schwimmen die

Weibchen aus ihrer Süsswasser-Heimat

rund 2'000 Kilometer weit bis ins offene

Meer. Dort werden die Eier von den in
den unteren Flussläufen und im Brackwasser

lebenden Männchen befruchtet.

Die ausschlüpfenden Tiere machen sich

dann flussaufwärts auf den Weg, doch

nur wenige erreichen heil die heimischen

Gewässer, aus denen ihre unbekannte

Mutter stammt.
Die Aale und mit ihnen die gesamte

Natur werden für Takuro zum Sinnbild
einer Entwicklung im buddhistischen

Sinn: zu einer Befreiung der Seele aus den

Fesseln der Leidenschaft. Eifersucht und

Mord sind im Laufder lebendigen Natur
nicht vorgesehen. Diese Einsicht gibt
Takuro am Ende die Kraft, Keiko zu

bitten, das nicht von ihm stammende Kind

zu behalten und auf ihn, der vorübergehend

ins Gefängnis zurückkehren muss,

zu warten. Nun sei er geworden wie er,

ZOOM 11/97 39



hQritik

Ma vie en rose Regie: Alain Berliner

Frankreich/Belgien!Grossbritannien 1997

Matthias Rüttimann

Willkommen in der Welt von Bar¬

bie. Was die Werbung kleinen

Mädchen in sattem Technicolor

verspricht, haben Mama und Papa mit dem

Einfamilienhäuschen im Null-acht-ftinf-

zehn-Quartier verwirklicht. Hier, wo ein

Haus dem anderen gleicht, Ikea und

Quelle ihre Umsätze machen, der Morgen

mit einem sonnigen Banago-Früh-
stück beginnt, ist die Welt noch heil. Die

Jungfamilien, die sich hier niederlassen,

wissen, was sich gehört.
In diese perfekte Welt zieht der

siebenjährige Ludovic (Georges du Fresne)

mit Eltern und Geschwistern. Mit einer

Gartenparty stellen sich die Neuzuzüger
dem Quartier. Die Nachbarschaft trabt

neugierig an. Der Vater präsentiert stolz

seine Mannschaft. Nur derJüngste, Ludovic,

lässt auf sich warten. Dann endlich,

sein grosser Auftritt: im Prinzessinnenkleidchen

der Schwester, auf Mutters

Stöckelschuhen, mit Ohrgehänge unter
dem Fadenhaar und einem zarten Rot auf
den gespitzten Lippen. Die Festgesellschaft

ist baff. Der Vater schluckt leer, die

Mutter gibt sich belustigt. Dann fasst man
sich und beschliesst zu schmunzeln.

Der Belgier Alain Berliner hat für
seinen ersten Langspielfilm ein Thema

gewählt, das so im Kino bislang kaum

aufgegriffen wurde. Die Travestie ist zwar

ein beliebtes Komödien-Sujet, und wie

der Erfolg von «Tootsie» (USA 1982),

«Mrs. Doubtfire» (USA 1993) und anderen

beweist, liebt das Publikum den

Klamauk mit dem Geschlechterrollentausch.

Doch was tatsächlich dahinter steckt, wird
meist mit dem Lachen verdrängt. Wie die

Mehrheit einer humanistisch-bürgerlichen

Gesellschaft reagieren würde, wenn
sie entdecken müsste, dass ihr eigenes

Kind derart «abartige» Neigungen an den

Tag legt, zeigt Alain Berliner mit «Ma vie

en rose» sowohl subtil als auch humorvoll.

In einem Milieu, das höchsten Wert
aufdas Erscheinungsbild und das Denken

der anderen legt, und in dem die soziale

Kontrolle die Individuen auf Gleichmass

trimmt, ist dasAndersartige, von derNorm
Abweichende etwas Bedrohliches. Wenn
Ludovic verkündet: «Jetzt bin ich ein Junge,

aber eines Tages werde ich ein Mädchen

sein», so bedauert man die armen
Eltern und wundert sich über ihre

Erziehungsmethoden. Wenn Ludovic aber

davon redet, den Nachbarj ungen zu heiraten,

und die beiden die Hochzeit schon einmal

spielerisch durchprobieren, dann kommt
Panik über das Quartier. Als gelte es, die

eigene Haut, die mit so viel Lügen und

Verdrängungen mühsam geklitterte Identität

zu retten, wird ein Kesseltreiben gegen
die Familie eingeleitet. Um Ratschläge ist

keiner verlegen, Psychiater und Schuldirektor

werden eingeschaltet, um das kranke

Kind auf den richtigen Weg zurückzubringen.

Die Eltern, die selber die Normen
der Gesellschaft verinnerlicht haben, sind

hin- und hergerissen zwischen den

Ansprüchen des untoleranten Kollektivs und

denjenigen ihres Kindes. Je länger der Film

dauert, desto mehr verblassen die Farben.

Ludovics bunte Kinder- weicht einer grauen

Erwachsenenwelt. Unter dem bunten

Anstrich kommen die wahren Gesichter

zum Vorschein. Abgeschminkt durch

etwas Schminke im Gesicht eines Jungen.

«Ma vie en rose» ist schwer einzuord¬

nen. Einerseits bringt Berliner ein sehr

klischiertes Heim-und-Herd-Milieu ins

Spiel, anderseits agieren die Hauptfiguren

in subtilen, glaubwürdigen Szenen.

Besonders Jean-Philippe Ecoffey und
Michèle Laroque als Ludovics Eltern

gelingt es, ihren überzeichneten Fassaden

eine überzeugende Tiefe zu geben. Jenseits

aller Klischees und mit einnehmender

Natürlichkeitspielt Georges du Fresne

den grazilen Ludovic. Seine Zartheit rührt

an, seine Hartnäckigkeit, mit der er zu
seinen Wünschen steht, beeindruckt.

Der Film lässt den Spielraum
zwischen Komödie, Drama und Poesie offen.

Animationsszenen mit einer Barbie-Pup-

pe aus einer Kinder-TV-Sendung lassen

die kindliche Phantasie einfliessen: Der

Regisseur zeigt dann die Welt mit den

Augen Ludovics. Dabei überrascht weniger

die Mischung der Elemente, als die

Leichtigkeit, mit welcher Berliner diese

zusammenbringt und verknüpft. Das

erinnert an einen anderen belgischen Regisseur:

Jaco Van Dormaël, der mit einem

ähnlichen Stil bezaubert. Solche Filme
schweben augenzwinkernd über den Dramen

ihrer einfachen Helden und leuchten

doch tief in deren menschliche

Existenz. I

lean-Philippe

40 ZOOM 11/97



Seven Years in Tibet zrUSA 1997

HHRITIK

Thilo Wy dr a

Jean-Jacques
Annaud ist alles andere

als ein «Vielfilmer» - in den zwanzig

Jahren seiner Karriere als Regisseur hat er

gerade einmal acht Langfilme inszeniert.

Sein neustes Werk «Seven Years in Tibet»

bildet die konsequente Fortfuhrung
seiner anhaltenden Auseinandersetzung mit
exotischen Stoffen, mit fremdartigen

Kulturen, mit oudaws auch. Annaud, der

Franzose, begibt sich mit seinen Filmen,
die meist Literaturadaptionen sind, stets

in eine andersartige Welt, in der eine

andere geistige Haltung vorherrscht als in

Europa. Er ist ein mentaler Wanderer

voller Neugier. Seine geografisch
festzumachenden Reisen an die entlegendsten

Orte sind zugleich Reisen in andere

Denkmuster, in andere Kultur- und

Wertvorstellungen. So, wie er nun den

Spuren des Nazis und Bergsteigers Heinrich

Harrer nach Tibet folgt, an Orte
tiefster Einsamkeit, so ist er William von
Baskervilles Fussstapfen im winterlichen

Mittelalter nachgegangen («Il nome della

rosa», 1986), ist im unorthodoxen Tierfilm

«L'ours» (1988) nahezu ohne

menschliche Darsteller ausgekommen
und zeigte in «L'amant» (1991) die

ungewöhnliche Begegnung einer jungen
europäischen Frau mit einem chinesischen

Mann im Saigon der zwanziger Jahre.

«Seven Years in Tibet» beginnt im
Herbst 1939, als sich der österreichische

Olympiasieger Heinrich Harrer (Bratt

Pitt) in Graz aufmacht, um ins Himalaja-
Gebirge zu reisen und dort einen der

höchsten Berge der Welt zu erklimmen.

Seine Frau Ingrid (Ingeborga Dapku-
naite), die ein Kind erwartet, lässt er

zurück, ignoriert ihre Bitte, er möge bleiben.

Im Himalaja trifft Harrer auf seinen

Landsmann Peter Aufschnaiter (David
Thewlis), der die Expedition leitet.

Harrer ist nicht sonderlich erfreut, sich

Aufschnaiter unterordnen zu müssen,

und schon bald kommt es zu
Auseinandersetzungen zwischen den

grundverschiedenen Männern. Nach ersten

Fehlschlägen der Expedition ordnet
Aufschnaiter die Rückkehr ins Basislager an.

Dort warten bereits britische Soldaten,

die das Team inhaftieren: Der Zweite

Weltkrieg ist ausgebrochen, alle feindlichen

Ausländer in Indien werden in In-
ternierungslager gebracht. Nach mehreren

gescheiterten Anläufen gelingt Harrer
und Aufschnaiter die Flucht aus dem

Lager. Ihr Ziel ist, die tibetische Grenze

zu überqueren. Sie befinden sich am

Anfang einer langen, beschwerlichen Reise,

die zur Begegnung mit dem Dalai Lama

(JamyangJamtsho Wangchuk), demjun-

gen Oberhaupt der Tibeter führt.
«Seven Years in Tibet» basiert aufden

Erinnerungen Heinrich Harrers, welche

die amerikanische Autorin Becky John¬

ston («The Prince of Tides», ZOOM 3/

92) zu einem relativ adäquaten Drehbuch

adaptiert hat. Regisseur Annaud erliegt
der Möglichkeit, seine Figuren zu
schillernden, unanfechtbaren und somit arti-
fiziellen Heldenfiguren zu stilisieren,

glücklicherweise nicht. Vielmehr gelingt
ihm eine glaubhafte Charakterstudie:

Harrer, anfangs egozentrisch und
selbstverliebt, macht im Laufe dieser metaphysischen

Reise durch Raum und Zeit, die

ihn am Ende wieder nach Graz zurückfuhrt,

eine kathartische Entwicklung
durch, die ihm neue Sehweisen eröffnet.

In der Stadt Lhasa wird er dem Dalai

Lama vorgstellt, und er wird zu dessen

Lehrer ernannt. Dass dieses bald
freundschaftliche Verhältnis zunehmend sym-
biotischer Natur ist, bemerkt Harrer erst

spät: Er wird zum Schüler seines Zöglings
und beginnt allmählich, sich selber zu

erkennen und seiner Mitwelt anders zu

begegnen. Der Junge hat nicht nur von
Harrer gelernt, Harrer hat vielmehr auch

vom Jungen gelernt: ein wechselseitig

bedingtes Reifen. Diesen langsamen Prozess

einer unbeabsichtigten Selbstfindung
zeichnet Annaud sensibel und geradezu

liebevoll nach. Er bettet den humanistischen

Kern seiner authentischen
Geschichte - wie von ihm gewohnt - in ein

detailverliebtes und akribisch rekonstruiertes

Dekor ein, in dem Kameramann

Robert Fraisse (der bereits «L'amant»

fotografiert hat) mit gross angelegten,

aufwendigen Tableaus, aber auch mit mini-
malistisch-subtilen close ups schwelgt.

Die Überraschung des Films ist, dass

Schönling Brad Pitt die charakterliche

Gratwanderung, die seine ambivalente

Figur bewältigen muss, mit Bravour

meistert. Die kontrapunktische Besetzungvon
Pitt und dem schlaksigen David Thewlis

verleiht «Seven Years in Tibet» zudem

innere Dramatik und einen Span-

nungsbogen, der bis zum Schluss aufrechterhalten

wird. «Seven Years inTibet» ist ein

im besten Sinne des Wortes schöner Film,
ein gelungenes Abenteuerepos. H

ZOOM 11/97 41



nQritik

Grüningers Fall :r :rw
Pascal Trächslin

Moderne Nationalstaaten scheuen

eine intensive Beschäftigung mit
ihrer Vergangenheit etwa so wie der Teu-
fel den Kontakt mit dem Weihwasser.

Einer differenzierten Auseinandersetzung

mit der eigenen Geschichte werden

stereotype Erklärungsmuster wie verklärende

Heroisierungen oder konsequente

Tabuisierungen des eigenen Verhaltens

vorgezogen. Der Staatsräson, ein intaktes

Selbstbild der Nation zu bewahren, wird
alles untergeordnet, auf Einzelschicksale

- im positiven wie im negativen Sinne -
wird dabei kaum jemals Rücksicht

genommen.

Insbesondere bei der Aufarbeitung
der Geschehnisse rund um den Zweiten

Weltkrieg scheinen diese Mechanismen

perfekt zu funktionieren. Aus Furcht,
offizielle Selbstdarstellungen als geschönte

Phantasieprodukte zu entlarven, zeigen

viele Nationen keinerlei Interesse an einer

aufrichtigen Analyse. Impulse zu

Neubeurteilungen kommen meist von privater

Seite, von nicht-staatlichen Organisationen

oder couragierten Einzelpersonen.
Ihrem Engagement ist es zu verdanken,
dass Vergangenes nicht einfach Vergangenes

bleibt, sondern Fehlleistungen und
zweifelhaftes Verhalten zu einem Thema

in der öffentlichen Diskussion gemacht
werden.

So musste auch die Schweiz in den

letzten Jahren in einem schmerzhaften

Prozess ihr offizielles Geschichtsbild rund

um den Zweiten Weltkrieg korrigieren.
Die Aufarbeitung der Nazigoldaffäre -
unter anderem auch durch jüdische

Organisationen ins Rollen gebracht - hat

während den letzten Monaten eine breite

und teilweise emotional-unsachlich
geführte Diskussion über das Verhalten der

Schweiz zur Zeit der Naziherrschaft in

Deutschland ausgelöst. Ein kleiner, aber

wichtiger Mosaikstein in diesem Komplex

bildet dabei der vom Journalisten
Stefan Keller ausgegrabene Fall des St.

Galler Polizeihauptmannes Paul Grünin-

42 ZOOM 11/97

ger, der 1938 gegen die Weisungen des

Bundesrates nach eigenen Angaben bis zu

3000 jüdische Flüchtlinge illegal in die

Schweiz einreisen Hess. Von seinem

Gewissen getrieben, setzte er seine Karriere

aufs Spiel. Für sein humanitäres Engagement

musste er bitter büssen. Von seinen

Vorgesetzten im Stich gelassen und verraten,

wurde er für sein Verhalten verurteilt,
und er musste seinen Dienst als Polizist

quittieren. Der Kanton St. Gallen verhinderte,

dass er je wieder ein öffentliches

Amt bekleiden durfte Er wurde an den

Rand der Gesellschaft gedrängt und führte

bis zu seinem Tod im Jahr 1972 ein

karges, einsames Leben.

Der Rehabilitierungsprozess dieser

aussergewöhnlichen Persönlichkeit, die

mit ihrem Handeln eigentlich nur die

einstmals so stolze humanitäre Tradition
der Schweiz weiterführte, wurde erst -
nach vielen erfolglosen Versuchen - mit
einer später zu einem Buch verarbeiteten

Artikelserie von Stefan Keller so richtig in

Gang gebracht. Nach der politischen
Rehabilitation durch den Bundesrat 1993

und der juristischen durch die St. Galler

Justiz 1995 soll nun die Würde dieses

mutigen Mannes auch vor dem grossen

Kinopublikum wiederhergestellt werden.

Der nach der Buchvorlage entstandene

Dokumentarfilm von Richard Dindo- er

legte mit «Schweizer im Spanischen

Bürgerkrieg» (1973) und «Die Erschiessung
des Landesverräters Ernst S.» (1975)
schon zwei meisterhafte Gegenentwürfe

zur offiziellen Schweizer Geschichtsschreibung

vor - will auch in diesem Fall

dafür sorgen, dass dem Betroffenen

Gerechtigkeit widerfahre und das Unrecht,
das an ihm begangen wurde, nicht so

rasch vergessen gehe.

In Form eines Revisionsprozesses

inszeniert Richard Dindo Paul Grüningers

Rehabilitierung im Saal des Bezirksgerichts

St. Gallen, in dem dieser im Oktober

1940 für seine Taten verurteilt wurde.

Zum Verfahren hat der Regisseur direkt

beteiligte Emigranten und Emigrantinnen

eingeladen, die dem mutigen
Polizeihauptmann ihr Leben verdanken, weil sie

nur durch seine Hilfe in die Schweiz

einreisen konnten. Sie sind im Gerichtssaal

zugleich Zuschauer und Zeugen, die

vor einem imaginären Richter - dem

Publikum - für ihren Retter aussagen. Einer
nach dem anderen erzählt - von Dindo

befragt - die Geschichte seiner Begeg-



nung mit Grüninger. Man hört viele

Variationen eines immer gleichen

Grundmusters, das mit der einsetzenden

Judenverfolgung in Osterreich beginnt und mit
der glücklichen Einreise in die Schweiz

endet. Alle schildern den Hauptmann als

hilfsbereiten Menschen, der sich ohne

Eigennutz in den Dienst der Humanität
stellte. Kein kritisches Wort ist zu hören.

In der fortdauernden Aneinanderreihung
der Einzelschicksale, nur unterbrochen

durch die im Kommentar vorgenommene,

mit Fotografien der beteiligten

Protagonisten und alten Akten unterstützte

chronologische Nacherzählung der

Ereignisse, entwickelt der Film einen Sog,

der dem Kinopublikum die Tragik und
das Ausmass des Geschehenen erst so

richtig bewusst macht. Das

Einzelschicksal verliert seinen singulären
Charakter, es wird als Teil einer umfassenden

Rettungsaktion greifbar.
Nur einmal wird die Abfolge

durchbrochen. Die Zeugen begeben sich an

den Tatort des Geschehens: an die Grenze

auf der Rheinbrücke bei Diepoldsau.
Für die Betroffenen ein bewegender

Moment. Diskret hält sich die Kamera

im Hintergrund, aus den Gesprächen der

Zeuginnen und Zeugen sind nur einzelne

Wortfetzen zu verstehen, die schon

bald von der suggestiven Musik Arvo
Pärts überlagert werden. Eine geniale

Szene, welche die Tragik der Ereignisse
auch emotional zu transportieren

vermag.

Die Zeugen, die sich nach dem Krieg
in die ganze Welt verstreut haben,

wussten nichts vom Prozess gegen

Grüninger. Erst durch Kellers Recherchen

haben sie von dieser grossen
Ungerechtigkeit erfahren. Die Erinnerung an
die dramatischen und tragischen Ereignisse

fällt ihnen nicht leicht. Für alle ist es

aufwühlend, einige werden sogar zu Tränen

gerührt. Immer wieder blickt die

Kamera — hervorragend geführt von Pio

Corradi - in die zerfurchten Gesichter

dieser Menschen, in denen die Jahre ihre

Spuren hinterlassen haben und aus denen

die traurigen Begebenheiten aus der Zeit
der Judenverfolgung sprechen. Diesen

Menschen eine Stimme zu geben, ihre

Erfahrungsberichte im Bild festzuhalten,

ist neben der Rehabilitation von
Grüninger das eigentlich grosse Verdienst des

Films. Denn schon bald wird die Generation,

welche die Grausamkeiten der

Judenverfolgung in Europa überlebte,
verschwunden sein.

Als weitere Zeugen kommen zudem

ehemalige Polizeikollegen zu Wort.
Auch von ihnen vernimmt man nur
Gutes über Hauptmann Grüninger. Nur
einer äussert sich wirklich kritisch zu

Grüningers Verhalten, wollte sich aber

nicht filmen lassen. Seine Aussage wird
im Gerichtssaal von einem Tonband
abgespielt. Er, der die Flüchtlinge gnadenlos

zurückgeschickt hätte, beurteilt das

Verhalten des Hauptmanns unter
folgendem Gesichtspunkt: «Wenn wir lau¬

ter Grüningers gehabt hätten, ich weiss

nicht, was das Schweizer Volk gesagt
hätte.» Diese Aussage einer vox populi
nennt denn auch den eigentlichen Skandal

von Grüningers Tat: die Verweigerung

des Beamtengehorsams, der wohl
auch noch heute, bei einer vergleichbaren

Situation, ähnliche Konsequenzen nach

sich ziehen würde.

Der zu einem Grossteil mit Mitteln
aus dem von der Generaldirektion SRG

bereitgestellte Sonderkredit «150 Jahre

Schweizer Verfassung» realisierte Film
leistet mit den Zeugenaussagen, die sich

wie Teile eines Puzzles zu einem runden

Gesamtbild zusammenfügen, eine

eindrückliche Rehabilitation von Paul

Grüninger. Ob der Hauptmann zu einer

wichtigen historischen Figur heranwachsen

und bald in den Geschichtsbüchern

zu finden sein wird, bleibt abzuwarten.

Eines aber ist sicher: Das Bild dieses alten,

unscheinbaren Menschen, der im Prolog
und am Schluss des Filmes - ein
Ausschnitt aus einem Dokumentarfilm des

Schweizer Fernsehens, gedreht ein Jahr

vor Grüningers Tod - an den Ort des

Geschehens, zur Rheinbrücke bei

Diepoldsau, zurückkehrt, wird das Publikum
in Erinnerung behalten. Sein verlorener

Blick, dessen Leere Bände spricht, die

tiefen Furchen in seinem Gesicht, die von
einer gewissen Verbitterung zeugen, und
die rigide Verschlossenheit, die wohl in
den erlittenen Enttäuschungen gründet,
wird man so schnell nicht vergessen. I

ZOOM 11/97 43


	Kritik

