
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 49 (1997)

Heft: 10

Artikel: Wunder : aus dem Leben verbannt, im Kino gefeiert

Autor: Martig, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL KINO WUNDER

®M3 (tüTiJi) LöbfM)

Special effects technology dominiert die Wunderdarstellung im
Hollywood-Kino. Doch im Filmschaffen der neunzigerJahre sind
Wundermythen viel reichhaltigerpräsent. Das ästhetische Spektrum

reicht von archaischer Magie bis zu traumartiger Stille.

Charles M a rt i g

M ollywood scheint aus den Fugen zu geraten.

flx tech heisst die neue Zauberformel. Die
Macher der aktuellen Filmhits der Saison —

«Men in Black», «The Lost World: Jurassic
Park» und «Air Force One», um nur einige zu nennen -
verlassen sich aufdas Spektakel der special effects technology

(flx tech). Durch die rasante Entwicklung der Computeranimation

entstehen kreative Freiräume, die es dem Regisseur

erlauben, so gut wie alles aufdie Leinwand zu bringen,

was ihm in Tagträumen durch den Kopfschwirrt. Ob sich

nun eine hyperrealistische Horde von Dinosauriern auf
der Jagd nach Menschenfleisch befindet oder der «Man in
Black»-StaragentTommy LeeJones einemAusserirdischen

den Kopf wegschiesst und dieser gleich wieder sichtbar
nachwächst - der Spezialeffekt ist grossartig.

Diese Spezialeffekte sind im Grunde nichts anderes als

populäre Wunder im Kino. Die Faszination am Spektakel,
das die Grenzen des Wahrscheinlichen durchbricht,
erreicht im aktuellen Hollywood-Kino eine neue Kaskade

der gegenseitigen Überbietung. Den Trend setzten 1996

zwei Filme, die als blockbusters alle Kassenrekorde sprengten.

In Jan De Bonts «Twister» (ZOOM 9/96) stand die

verheerende Kraft von Wirbelstürmen im Mittelpunkt;
Roland Emmerichs «Independence Day» (ZOOM 9/96)
lancierte mit dem computergenerierten Angriff von
ausserirdischen Raumschiffen eine neue Generation des

Science-fiction-Katastrophenfilms. In beiden ersetzten

Spezialeffekte die Attraktivität der Stars und schlugen wie
Meteoriten in die Kinolandschaft ein. Seitdem scheint die

computeranimierte Produktion von Wunderspektakeln
auf der Leinwand nicht mehr aufzuhalten.

Lust am Spektakel
Mit Steven Spielbergs «The Lost World: Jurassic Park»

(ZOOM 8/97) kehrt Hollywood wieder zu den Anfängen
des Kinos zurück. Es war die Lust am Spektakel, die Ende

des 19. Jahrhunderts das Publikum in die Jahrmarktzelte
und Kinosäle trieb. Insofern war das Medium Film zuerst
einmal ein wundersames Instrument der Belustigung und

befriedigte das voyeuristische Bedürfnis nach dem Spektakel.

Das ff<?«r??z0z7f?amenkanischer Prägung derneunziger
Jahre, das die Massen zu Millionen in die Kinos lockt, ist

nichts anderes als die Wiederholung der schon zur
Stummfilmzeit hergestellten Sensationsfilme, nur diesmal

mit ausgereiften Mitteln. Das Staunen des Publikums über

die technischen Möglichkeiten des Mediums wird mit
«The Lost World: Jurassic Park» erneut zum Faszinosum

an sich. Spielberg ist ein glänzender Arrangeur von
filmischen Tricks. Die Attraktion besteht im Kern in der

Meisterschaft der flx tech. Computeranimation, Miniaturmodelle

und Menschen werden so miteinander in Verbindung

gebracht, dass elementare Spannung entsteht. Diese

Art von Spannung hat nichts mit der Sympathie und
Anteilnahme für die Charaktere zu tun. Sie beruht voll und

ganz auf dem «Dinosaurier-Effekt».

Trotz des Kassenerfolgs von «The Lost World: Jurassic
Park» gibt es auch in Hollywood kritische Stimmen. Manche

Drehbuchautoren und Produzenten schätzen, dass

sich sowohl Filmstudios als auch grosse Teile des

Kinopublikums in einer Art vorübergehenden Trance befinden,

trunken von den neuen Manipulationsmöglichkeiten
durch digitale Bildkompositionen. «Wir befinden uns in
einer Art visueller Orgie», sagt Ed Neumeier, der Autor
von «RoboCop» und «Starship Troopers», dem neuen
Science-fiction-Streifen von Paul Verhoeven, in dem es

um einen Krieg zwischen Menschen und heuschrecken-

ähnlichen Ausserirdischen geht. «Der Trend geht jetzt auf

14 ZOOM 10/97



die Anhäufung von Effekten, aber letztendlich denke ich,
dass die Leute die Leere der Gefühle erfahren.» Ähnlich wie

Neumeier schätzt auch der «Men in Black»-Autor Ed

Salomon die Situation ein: «Wir haben noch ein Jahr

übrig, in dem die Leute in die Kinos kommen, nur um
Spezialeffekte zu sehen.»1'

Das Spektakel derßx tech ist zur Zeit die marktbeherrschende

ästhetische Form derWunderdarstellung im Kino.
Doch sie scheint ihren Höhepunkt bereits überschritten zu
haben. Sie steht im Rahmen eines magischen
Wunderverständnisses, dem es zuerst einmal um das Erleben des

«Spektakulären» und des «Ubersinnlichen» geht: prähistorische

Lebewesen, UFOs, Ausserirdische oder Dämonen.
Triebfeder ist hier die metaphysische Neugierde, die sich

in unserem nachmetaphysischen Zeitalter aus dem Leben

ausgegrenzt weiss und doch immer wieder durchbricht.
Insofern sind bei der Wundersucht nach ßx tech eine

explosive Mischung aus gewöhnlicher Neugierde, Sensationslust

und religiös-magischen Bedürfnissen am Werk.

Spielberg und seine Berufskollegen spielen mit technologischer

Präzision mit dieser Wundersucht und bleiben

vollständig dem Effekt verhaftet. Die klare Spaltung
zwischen der spektakulären Form und dem Sinnzusammenhang

der Story ist frappant. Ganz losgelöst von der

mythologischen Substanz, verliert jedoch die Form ihre Kraft.

flxtech in seiner Reinform ist einevisuelle Orgie, in welcher

der magische Glanz erlischt.

Phänomenal naiv - magisch real
Neben dem trendigen Spektakel gibt es stillere Formen der

Wunder im Kino. Vom naiven Realismus beispielsweise ist

es nicht mehr weit bis zur Heiligenlegende. John Travolta

mimt in «Phenomenon» (Jon Turteltaub, 1996) den netten
Kerl und zuverlässigen Freund George Malley. Als Mechaniker

arbeitet dieser in der Kleinstadt Harmon, einem verlorenen

Nest, müht sich ab mit Autos, schafft es kaum, mit
seinem Boss spanisch zu sprechen, und ist dazu auch noch

ein unbeholfener Salatgärtner. Im Schach gegen seinen Arzt
verliert George gewöhnlich und bei seiner geschiedenen

Nachbarin Lace blitzt er in schöner Regelmässigkeit ab. Er
fuhrt ein «ganz normales» Leben, wenig aufregend, aber

durchaus glücklich. Zum 37. Geburtstag lädt George die

halbe Stadt in seine Stammkneipe ein. Angetrunken macht

er sich nach der Party auf den Heimweg, bleibt stehen,

schaut in den Sternenhimmel und wird plötzlich von einem
seltsamen Lichtblitz getroffen, der ihn zu Boden wirft.

Als George seinen Freunden von dem Erlebnis berichtet,

glaubt ihm keiner. Stutzig macht sie nur, dass er zum
ersten Mal seinen Arzt beim Schachspiel schachmatt setzt.

Die umwerfende Erfahrung erweist sich als wundersame

Erweiterung der geistigen Potenzen. George kann nicht
mehr schlafen, verschlingt massenweise Bücher. Er lernt

spielend Spanisch, entdeckt telekinetische Fähigkeiten und

sagt sogar ein Erdbeben voraus. George wird über Nacht

zum Genie mit überaktivem Gehirn.

Der Stil von «Phenomenon» ist ausgesprochen naiv. In
einer einfachen narrativen Linie erzählt Jon Turteltaub
den Gang der Ereignisse, zeigt alle übersinnlichen
Fähigkeiten, die der Protagonist entwickelt, in einem trivialen
Realismus. Obwohl der Versuch sichtbar wird, die genialen

Veränderungen in ihrer sozialen Problematik zu zeigen

- Georges Freunde gehen aufDistanz; die Armee verhaftet

ZOOM 10/97 15



TITEL KINOWUNDER

ihn, weil er einen geheimen Armeecode knackt; George
erkrankt an einem Hirntumor — bleibt der Film in seiner

Eindimensionalität stecken. Turteltaub glaubt, was er

zeigt. Die Erzählperspektive vollzieht keinen Bruch mit
der abgebildeten fiktiven Realität. Vielmehr wird die
Geschichte als simples Melodrama erzählt. Zum Happy-End
findet George seine wahre Liebe zu seiner Nachbarin Lace

und stirbt selig in ihren Armen. Der Tod des Helden und
die abschliessende Erinnerungsparty stilisieren den

Ubermenschen George zur Heiligengestalt.
Wie oberflächlich der naive Realismus in «Phenomenon»

auftritt, zeigt sich erst im Kontrast zu Filmen, die die

Ebene des Magischen innerhalb der Wirklichkeit ernst

nehmen und durch Überzeichnung deutlich stilisieren.

Alfonso Arau hat zum Beispiel in «Como agua para
chocolate» (ZOOM 8/93) den Stil des magischen Realismus

aufgenommen. So wird — zu Beginn des Films — die

Geburt von Tita aus dem Offerzählt, und gleichzeitig liegt
die Mutter in Wehen aufdem Küchentisch. Das Kind wird

herausgespült von einem Tränenschwall, weil die gebärende

Elena gerade beim Zwiebelschneiden war. Im Bild
fliessen Fruchtwasser und Tränen derart ergiebig, dass die

Vermischung von zwei Realitäten deutlich wird: das Ereignis

der Geburt und die magische Erzählweise des Vorgefallenen.

Hier treffen zwei gleichwertige Welten wie selbstverständlich

aufeinander. Die magische Wunderdarstellung
wird jedoch durch die Überzeichnung ironisch gebrochen.
Dadurch entsteht die Poesie des Anfangsbildes: Tita bleibt

ihr Leben lang von Tränen und Kochkunst geprägt.

Leben jenseits der Angst
Ein Blick in die christlich-jüdische Religionsgeschichte

zeigt, dass sich die Imagination des Wunders an der Grenze

zwischen Leben und Tod entzündet. Da gibt es als

Grundkategorie die Erweckungswunder. Tote werden zum Leben

erweckt und kehren als «Wiederlebende» zurück. Das

Leitmotiv der Auferweckung zieht sich auch im Kino wie ein

roter Faden durchAbenteuer- undActionfilme (mehr dazu

im folgenden Beitrag von Thomas Binotto). Im Genre des

Horrorfilms taucht der Wiederlebende in transformierter

Gestalt als Untoter oder Zombie in die Welt zurück. «Bram

Stoker's Dracula» von Francis Ford Coppola (ZOOM 2/

93) ist im Zusammenhang mit der negativen Erweckung

exemplarisch. Sobald die symbolische Ordnung zwischen

Leben und Tod aufgebrochen wird, entsteht eine elementare

Kraft. Im phantastischen Film (Horror, Science-

Fiction, Fantasy) entlädt sich diese Energie in Angst und

Schrecken oder in das erlösende Erweckungswunder.
Wohl eine der interessantesten Auseinandersetzungen

mit der Grenze zwischen Leben und Tod hat Peter Weir in
«Fearless» (5/94) geschaffen. Der australische Regisseur

entwickelt hier einen Blick in die Wahrnehmungswelt

«jenseits der Angst». Max Klein (Jeff Bridges), ein erfolg-
• reicher amerikanischer Architekt, überlebt den Absturz

eines Linienflugzeugs und rettet einigen Passagieren,

darunter einem Säugling, das Leben. Die grauenvolle An-
» Spannung und Todesangst während des Absturzes aus

grosser Höhe hat bei ihm plötzlich in eine wunderbare

Ruhe umgeschlagen, so als wäre schon alles vorbei. Sein

beinahe schlafwandlerisches Verhalten schafft einen seltsamen

Kontrast zum Chaos um ihn herum. Mit einem

sanften Lächeln übergibt er das gerettete Baby der verzweifelten

Mutter und verschwindet unbemerkt vom Schauplatz

des Absturzes. Während Max Klein in der Öffentlichkeit

als Held gefeiert wird, steht er selbst seinem früheren

Leben wie ein Fremder gegenüber. Weil er dem Tod
ins Auge gesehen hat und in seiner Imagination bereits

gestorben war, hält er sich nun für unverwundbar. Der
Zustand jenseits derAngst ist für ihn ein weltentrückendes

Hochgefühl. Er lebt in einer Art Zwischenreich, aus dem

er wie durch einen Spiegel in die parallelen Welten der

Lebenden und der Toten schaut. Diese völlig neue

Perspektive treibt ihn immer wieder an die Grenze zwischen

Leben und Tod, wohl am deutlichsten dort, wo er mit
ausgebreiteten Armen auf dem Geländersims eines

Wolkenkratzers steht und lachend die Höhenangst überwin-
det. Die vermeintliche Unsterblichkeit ist aber eigentlich

' ein tiefsitzendes Trauma. Dies zeigt sich in den veränderten

Beziehungen zu den Personen seines Vertrauens.

Gegenüber seiner Frau Laura (Isabella Rossellini), mit der er

seit 16 Jahren verheiratet ist, und seinem Sohn verhält er

sich wie ein Fremder. Es ist sein Leben, zu dem er zurückgekehrt

ist, und doch erkennt er sich darin nur wie ein

Akteur, der dies alles bereits hinter sich gelassen hat. Die

Überwindung der Todesangst führt Max in eine tiefe

Lebenskrise.

An der aufbrechenden Grenze zwischen Leben und

Tod hat Max seine frühere Identität verloren. Aus seiner

Familie entfremdet, sucht er nun den Kontakt zu den

Überlebenden der Katastrophe. Da ist vor allem Carla

(Rosie Perez), die ihr einziges Kind verloren hat. Sie gibt
sich selbst die Schuld an dessen Tod, weil sie glaubt, das

Kleinkind beim Aufprall nicht fest genug gehalten zu

haben. Sie weiss nicht, dass es ein unterdrückter
Schuldkomplex ist, der sie daran hindert, ins Leben zurückzukeh-

* ren. Mit ihr bewegt sich Max durch das vorweihnachtliche

San Francisco, als ob er die Stadt und die kleinen Dinge des

Alltags zum ersten Mal erlebe. Und für sie riskiert er noch

einmal die Konfrontation mit dem Tod in einer frontalen

Aufprallkollision. Es gelingt ihm, Carla von ihrem Trauma

zu erlösen. Dass er selbst dringend Hilfe braucht,

verdrängt er. Seine Sehnsucht nach dem Weg in ein anderes

Leben ist derart stark, dass er bis ans Limit geht und

trotz einer starkenAllergie Erdbeeren isst. In dieser Grenz-

16 ZOOM 10/97



«Fearless-

situation kehren die intensiven Bilder des Flugzeugabsturzes

zurück und entführen ihn immer mehr ins gleissende

Licht des Jenseits. Nur durch die Energie seiner Frau Laura

wird er «zurückgerufen» und kehrt - mit einem tiefen

Atemzug - ganz ins Leben zurück.

Die Rückkehr aus dem traumartigen Zustand der

Unverletzbarkeit ist ein modernes Erweckungswunder. Dabei

sind es weniger die Ereignisse, sondern deren Inszenierung,

die das Wesen des Films ausmachen. Über die mise-

en-scène entsteht ein intensiver Bezug zu einer Wirklichkeit

hinter den Dingen. Bereits die Einführung der

Absturzkatastrophe ist ungewohnt. Am Anfang des Films ist

bereits alles vorbei. Sensationslüsterne kommen nicht auf
ihre Rechnung. Es gibt keine spektakuläre Crash-Landung,

nur noch die Bilder der schmerzhaften Folgen. Die

Anfangssequenz distanziert und hinterlässt einen traumartigen

Gefühlsrest. Erst mit dem zunehmenden Abstand
des Helden, je mehr er mit seiner Rückkehr in die eigene

Vergangenheit kämpft, tauchen Erinnerungsfetzen der

Katastrophe in kurzen Bilderfolgen auf. Sie sind als

Motivationsfragmente in den Film eingestreut, um das

seltsam überhebliche und entfremdete Verhalten von Max
Klein verständlich zu machen. Erst ganz am Schluss, als

Max in einem Asthmaanfall zwischen Leben und Tod
schwebt, zeigt Peter Weir das Absturzereignis in seinen

Einzelheiten. Aber auch jetzt erscheint es nicht als realistische

Reportage, sondern als übersinnliches Ereignis. Durch
das vollständige Ausfallen der Geräusche und den Einsatz

der elegischen Musik von Henryk Gorekis Dritter Sinfonie

wirkt die Szene jeglicher Realitätswahrnehmung
entrückt und erhält einen überirdischen Klang. Die Bilder des

auseinanderberstenden Flugzeugrumpfes reduzieren sich

immer mehr aufeine Grundkonstellation, die den Helden

in einem starken Licht am Ende des Tunnels aufnimmt.
Die Ikonographie bezieht sich aufein Gemälde von
Hieronymus Bosch: «Der Aufstieg ins himmlische Paradies».

Das Licht ist in dieser Bildkomposition derart attraktiv,
dass die Umkehr des Helden unwahrscheinlich wird. Und
doch gelingt Laura - wider jegliche Vorahnung - die

wunderbare Rettung ihres Mannes aus dem Reich der

Toten.
Die Ästhetik des Wunders basiert in «Fearless» aufeiner

besonderen Bild/Ton-Montage. Die Klangkompositionen
von Maurice Jarre sind auf ein Minimum zurückgenommen,

Umweltgeräuschewerden häufig ausgeblendet oder in
manchen Sequenzen vollständig ausgeschaltet. Der ganze
Film ist eingetaucht in eine mysteriöse Stille, in der sich die

vertrauten Landschaften in surreale Bruchstücke verwandeln.

Damit öffnen sich vor allem die Fassaden und Strassen

der Stadt-Landschaft für neue Entdeckungen. In jede Szene

muss man genau hineinhören, um die Stimmungen zu

erfahren, die Worte von Max wie aus weiter Ferne zu
erlauschen. Gegenläufig dazu verwendet Weir die

Grossaufnahme und macht seinen Helden im Bild derart

stark präsent, dass eine verfremdende Ungleichzeitigkeit
zwischen Bild- und Tonebene entsteht. Mit diesem Verfahren

gelingt es ihm, eine Spur durch den Film zu legen, die als

tiefere Schicht der konventionellen Wirklichkeit
durchscheint. Aufdieser Spur der Zurücknahme und Konzentration

der Mittel widersetzt sich «Fearless» dem oberflächlichen

Rausch der special effects. In Ansätzen wird hier deutlich,

was authentische Wundererfahrung im Kino bedeuten

kann. Ausgehend von einer repräsentativen Angstsituation
hat Peter Weir ein spirituelles Drama entwickelt, in dem das

Mysterium des Todes realer ist als alle Erscheinungsformen
des irdischen Lebens.

ZOOM 10/97 17



Moderne Dämonen «unagi»

Neben der Erweckung steht das

Heilungswunder als gleichwertiger

Partner in der mythologischen

Erzählung. Heilungswunder

gehören zum mythisch-magischen

Erbe der Weltreligionen.

In der speziellen Form der

Dämonenaustreibung sind sie

auch im Kino präsent. Wie das

Erweckungswunder ist auch die Vertreibung der Dämonen

eine Rückkehr ins Leben. An der Grenze zwischen der

alltäglichen Normalität und dem sozialen Tod im Wahnsinn

kann sich das Heilungswunder ereignen.
In Shohei Imamuras « Unagi» (Der Aal, Japan 1997)

sticht der eifersüchtige Ehemann Takuro Yamashita seine

Frau und ihren Liebhaber mit wilden Messerstichen nieder.

Der bisher eher unauffällige Büroangestellte zeigt sich

selbst bei der Polizei an und wird zu einer Gefängnisstrafe
verurteilt. Nach acht Jahren wird Takuro auf Bewährung
entlassen. Aus dem Gefängnis nimmt er in einer Plastiktüte

einen Aal mit, den er selbst gezähmt hat und der zu
seinem besten Freund geworden ist. In der Nähe von

Tokyo eröffnet er in einer abgelegenen Gegend einen

kleinen Coiffeursalon, der ihm die Rückkehr ins Alltagsleben

ermöglichen soll. Bald freundet er sich mit der

lokalen Bevölkerung an. Seltsame Leute gehen im Laden

ein und aus, wie etwa der Zimmermann, ein Experte in der

Kunst des Laternenfischens, der buddhistische Mönch,
der ihm als Bewährungshelfer zur Seite steht, oder der

schweigende junge Mann, der die Landungeines UFOs in
einem naheliegenden Feld vorbereitet.

Takuro führt ein ruhiges Leben, bis er eines Tages in der

Nähe seines Ladens eine junge Frau entdeckt, die bewusstlos

im Gras liegt. Takuro rettet der jungen Selbstmörderin

Keiko das Leben. Diese fühlt sich zu dem zurückhaltenden

Friseur hingezogen und beginnt, Takuro in seinem Coiffeur-
salon zu helfen. Die Begegnung mit der jungen Frau
verunsichert Takuro. In alltäglichen Symbolhandlungen kehren

die Dämonen der Vergangenheit zurück. Ein einfaches

Proviantpaket, das Keiko ihm auf den Weg zum Fischen

mitgeben möchte, wird für ihn zur unerträglichen Erinnerung

an die Mordnacht. Die Schuldverstrickung holt ihn
auch über einen Mitgefangenen ein, der plötzlich als

Kehrichtmann im Quartier auftaucht und ihn noch einmal mit
den Schatten seiner Vergangenheit konfrontiert. Als darauf
der Freund Keikos, ein junger überheblicher Bankier, in
Takuros Laden auftaucht, brechen die Wunden wieder auf.

Die gewalttätige Situation eskaliert.

Shohei Imamura beleuchtet mit «Unagi» die Welt der

Dämonen imAlltag, die menschlichen Begierden und ihre

fatalen Folgen. Trotz ehrlicher Bemühung um eine Re-

integration gerät Takuro in den

Strudel der Verstrickungen, die

der Affektmord an seiner Frau

ausgelöst hat. Die dämonischen

Erinnerungen lauern überall.

Erst als er mitten im Streit plötzlich

realisiert, dass er voll zu
Keiko stehen muss und sich für
ihre Liebe öffnet, indem er zu
ihrem ungeborenen Kind steht,

kann das «Wunder der Heilung» eintreten.

In der Erzählperspektive von Imamura ergibt sich die

Heilung in einer unprätentiösen Weise. Die einfache

Präsenz der Kamera, die schlichte Abfolge der Ereignisse

geben dem Geschehen einen dokumentarischen Charakter.

Die Inszenierung glänzt durch ihre kaum fassbare

Anwesenheit. Die Wunderdarstellung bleibt indirekt und
wird nur in der Tiefenstruktur des Films sichtbar.

In der Metapher des Aals spiegelt sich das eigentliche
Geschehen: Der Aal ist Takuros bester Freund, weil er

stumm ist und deshalb besonders gut zuhören kann. Das

Tier erhält im Friseurladen einen privilegierten Ort. Als
das Aquarium in der heftigen Auseinandersetzung
zerbricht, wird nicht nur derAal blossgelegt, sondern auch die

seelische Verwundung Takuros. Doch dies ist nur das

explosive Moment einer Entwicklung, die vielschichtig als

Leitmotiv angelegt ist. Entscheidende Augenblicke der

Erkenntnis geschehen in der Morgendämmerung, wenn
Takuro mit seinem Freund auf den Aalfischfang geht.
Besondere Faszination löst das Tier auch durch seinen

Fruchtbarkeitszyklus aus: Die Tiere schwimmen bis zum
Äquator, wo ihr Laich von «unbekannten» Männchen
besamt wird. Von dort kehren die Aale zurück in die

japanischen Schlammgewässer. Als im Friseurladen das

Aquarium zerbricht, ermöglicht die Metapher einen Blick
in die existentielle Entschiedenheit Takuros, wenn er das

Kind eines anderen Mannes als sein eigenes erkennt und
dadurch die Angst vor der Liebe verliert und in das Leben

der Gemeinschaft zurückkehrt.

Doch hier verweigert Imamura das Happy-End, denn

Takuro muss noch einmal ins Gefängnis, um seine

Reststrafe zu verbüssen. In den Augen des Vollzugsapparats hat

er sich nicht bewährt. Doch gegenüber Keiko verhält er

sich beim Abschied vollkommen anders. Jetzt kann er das

Esspaket von ihr annehmen und weiss, dass er den Dämonen

entkommen ist. Zurück bleiben die hoffnungsvolle
Keiko und der junge Mann, der immer noch auf die

Landung der UFOs wartet. Sein Wunder ist noch nicht

eingetroffen. («Unagi» kommt im November in der

Schweiz ins Kino) I
1) Zitate aus Paul Karon, Scribes feel f/x effects, in: Variety, August 11-17,
1997, S. 7-8.

18 ZOOM 10/97


	Wunder : aus dem Leben verbannt, im Kino gefeiert

