Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 49 (1997)

Heft: 10

Artikel: Wunder : aus dem Leben verbannt, im Kino gefeiert
Autor: Martig, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KINOWUNDER

Special effects technology dominiert die Wunderdarstellung im
Hollywood-Kino. Doch im Filmschaffen der neunziger Jahre sind
Wundermythen viel reichhaltiger prasent. Das dsthetische Spek-
trum reicht von archaischer Magie bis zu traumartiger Stille.

Charles Martig

ollywood scheint aus den Fugen zu geraten.
Jx tech heisst die neue Zauberformel. Die
Macher der aktuellen Filmhits der Saison —
«Men in Black», «The Lost World: Jurassic

Park» und «Air Force One», um nur einige zu nennen —

verlassen sich auf das Spektakel der special effects technology
(f/x tech). Durch die rasante Entwicklung der Computer-
animation entstehen kreative Freiriume, die es dem Regis-
seur erlauben, so gut wie alles auf die Leinwand zu bringen,
was ihm in Tagtriumen durch den Kopf schwirrt. Ob sich
nun eine hyperrealistische Horde von Dinosauriern auf
der Jagd nach Menschenfleisch befindet oder der <Man in
Black»-Staragent Tommy Lee Jones einem Ausserirdischen
den Kopf wegschiesst und dieser gleich wieder sichtbar
nachwichst — der Spezialeffek ist grossartig.

Diese Spezialeffekte sind im Grunde nichts anderes als
populire Wunder im Kino. Die Faszination am Spekrakel,
das die Grenzen des Wahrscheinlichen durchbricht, er-
reicht im aktuellen Hollywood-Kino eine neue Kaskade
der gegenseitigen Uberbietung. Den Trend setzten 1996
zwei Filme, die als blockbusters alle Kassenrekorde spreng-
ten. In Jan De Bonts «Twister» (ZOOM 9/96) stand die
verheerende Kraft von Wirbelstiirmen im Mittelpunke;
Roland Emmerichs «/ndependence Day» (ZOOM 9/96)
lancierte mit dem computergenerierten Angriff von
ausserirdischen Raumschiffen eine neue Generation des
Science-fiction-Katastrophenfilms. In beiden ersetzten
Spezialeffekte die Attraktivitit der Stars und schlugen wie
Meteoriten in die Kinolandschaft ein. Seitdem scheint die
computeranimierte Produktion von Wunderspektakeln
auf der Leinwand nicht mehr aufzuhalten.

Lust am Spektakel

Mit Steven Spielbergs «The Lost World: Jurassic Park»
(ZOOM 8/97) kehrt Hollywood wieder zu den Anfingen
des Kinos zuriick. Es war die Lust am Spektakel, die Ende

14 zoom 10/97

«Men in Black»

des 19. Jahrhunderts das Publikum in die Jahrmarktzelte
und Kinosile trieb. Insofern war das Medium Film zuerst
einmal ein wundersames Instrument der Belustigung und
befriedigte das voyeuristische Bediirfnis nach dem Spekta-
kel. Das event movieamerikanischer Prigung der neunziger
Jahre, das die Massen zu Millionen in die Kinos lockt, ist
nichts anderes als die Wiederholung der schon zur
Stummfilmzeit hergestellten Sensationsfilme, nur diesmal
mitausgereiften Mitteln. Das Staunen des Publikums iiber
die technischen Méglichkeiten des Mediums wird mit
«The Lost World: Jurassic Park» erneut zum Faszinosum
an sich. Spielberg ist ein glinzender Arrangeur von filmi-
schen Tricks. Die Attraktion besteht im Kern in der Mei-
sterschaft der flx tech. Computeranimation, Miniatur-
modelle und Menschen werden so miteinander in Verbin-
dung gebracht, dass elementare Spannung entsteht. Diese
Art von Spannung hat nichts mit der Sympathie und
Anteilnahme fiir die Charaktere zu tun. Sie beruhtvoll und
ganz auf dem «Dinosaurier-Effeke.

Trotz des Kassenerfolgs von «The Lost World: Jurassic
Park» gibt esauch in Hollywood kritische Stimmen. Man-
che Drehbuchautoren und Produzenten schitzen, dass
sich sowohl Filmstudios als auch grosse Teile des Kino-
publikums in einer Art voriibergehenden Trance befin-
den, trunken von den neuen Manipulationsméglichkeiten
durch digitale Bildkompositionen. «Wir befinden uns in
einer Art visueller Orgie», sagt Ed Neumeier, der Autor
von «RoboCop» und «Starship Troopers», dem neuen
Science-fiction-Streifen von Paul Verhoeven, in dem es
um einen Krieg zwischen Menschen und heuschrecken-
dhnlichen Ausserirdischen geht. «Der Trend geht jetzt auf




«Phenomenon»

die Anhdufung von Effekten, aber letztendlich denke ich,
dassdie Leute die Leere der Gefiihle erfahren.» Ahnlich wie
Neumeier schitzt auch der «Men in Black»-Autor Ed
Salomon die Situation ein: «Wir haben noch ein Jahr
tibrig, in dem die Leute in die Kinos kommen, nur um
Spezialeffekte zu sehen.»"

Das Spektakel der fx techist zur Zeit die marktbeherr-
schende dsthetische Form der Wunderdarstellung im Kino.
Dochsiescheintihren Hohepunktbereits iiberschritten zu
haben. Sie steht im Rahmen eines magischen Wunder-
verstindnisses, dem es zuerst einmal um das Erleben des
«Spektakuliren» und des «Ubersinnlichen» geht: prahisto-
rische Lebewesen, UFOs, Ausserirdische oder Dimonen.
Triebfeder ist hier die metaphysische Neugierde, die sich
in unserem nachmetaphysischen Zeitalter aus dem Leben
ausgegrenzt weiss und doch immer wieder durchbricht.
Insofern sind bei der Wundersucht nach fix tech eine
explosive Mischung aus gewdhnlicher Neugierde, Sensati-
onslust und religids-magischen Bediirfnissen am Werk.
Spielberg und seine Berufskollegen spielen mit technolo-
gischer Prizision mit dieser Wundersucht und bleiben
vollstindig dem Effekt verhaftet. Die klare Spaltung zwi-
schen der spektakuliren Form und dem Sinnzusammen-
hang der Story ist frappant. Ganz losgelést von der mytho-
logischen Substanz, verliert jedoch die Form ihre Kraft.
fixtechinseiner Reinform isteinevisuelle Orgie, in welcher
der magische Glanz erlischt.

Phanomenal naiv - magisch real
Neben dem trendigen Spektakel gibt es stillere Formen der
Wunder im Kino. Vom naiven Realismus beispielsweise ist

es nicht mehr weit bis zur Heiligenlegende. John Travolta
mimt in «Phenomenon» (Jon Turteltaub, 1996) den netten
Kerl und zuverlissigen Freund George Malley. Als Mecha-
niker arbeitet dieser in der Kleinstadt Harmon, einem verlo-
renen Nest, miiht sich ab mit Autos, schafft es kaum, mit
seinem Boss spanisch zu sprechen, und ist dazu auch noch
ein unbeholfener Salatgirtner. Im Schach gegen seinen Arzt
verliert George gewdhnlich und bei seiner geschiedenen
Nachbarin Lace blitzt er in schéner Regelmissigkeit ab. Er
fiihrt ein «ganz normales» Leben, wenig aufregend, aber
durchaus gliicklich. Zum 37. Geburtstag lidt George die
halbe Stadt in seine Stammkneipe ein. Angetrunken macht
er sich nach der Party auf den Heimweg, bleibt stehen,
schautin den Sternenhimmel und wird plétzlich von einem
seltsamen Lichtblitz getroffen, der ihn zu Boden wirft.

Als George seinen Freunden von dem Erlebnis berich-
tet, glaubt ihm keiner. Stutzig macht sie nur, dass er zum
ersten Mal seinen Arzt beim Schachspiel schachmatt setzt.
Die umwerfende Erfahrung erweist sich als wundersame
Erweiterung der geistigen Potenzen. George kann nicht
mehr schlafen, verschlingt massenweise Biicher. Er lernt
spielend Spanisch, entdecke telekinetische Fihigkeiten und
sagt sogar ein Erdbeben voraus. George wird iiber Nacht
zum Genie mit iiberaktivem Gehirn.

Der Stil von «Phenomenon» ist ausgesprochen naiv. In
einer einfachen narrativen Linie erzihlt Jon Turteltaub
den Gang der Ereignisse, zeigt alle tibersinnlichen Fihig-
keiten, die der Protagonist entwickelt, in einem trivialen
Realismus. Obwohl der Versuch sichtbar wird, die genia-
len Verinderungen in ihrer sozialen Problematik zu zeigen
—Georges Freunde gehen auf Distanz; die Armee verhaftet

ZOOM 10/97 15



K3 xinowunper

ihn, weil er einen geheimen Armeecode knacke; George
erkrankt an einem Hirntumor — bleibt der Film in seiner
Eindimensionalitit stecken. Turteltaub glaubt, was er
zeigt. Die Erzihlperspektive vollzieht keinen Bruch mit
der abgebildeten fiktiven Realitit. Vielmehr wird die Ge-
schichte als simples Melodrama erzihlt. Zum Happy-End
findet George seine wahre Liebe zu seiner Nachbarin Lace
und stirbt selig in ihren Armen. Der Tod des Helden und
die abschliessende Erinnerungsparty stilisieren den Uber-
menschen George zur Heiligengestal.

Wie oberflichlich der naive Realismus in «Phenome-
non» auftritt, zeigt sich erst im Kontrast zu Filmen, die die
Ebene des Magischen innerhalb der Wirklichkeit ernst
nehmen und durch Uberzeichnung deutlich stilisieren.
Alfonso Arau hat zum Beispiel in «Como agua para
chocolater» (ZOOM 8/93) den Stil des magischen Realis-
mus aufgenommen. So wird — zu Beginn des Films — die
Geburt von Tita aus dem Off erzihlt, und gleichzeitig liegt
die Mutter in Wehen auf dem Kiichentisch. Das Kind wird
herausgespiilt von einem Trinenschwall, weil die gebiren-
de Flena gerade beim Zwiebelschneiden war. Im Bild
fliessen Fruchtwasser und Trinen derart ergiebig, dass die
Vermischung von zwei Realititen deutlich wird: das Ereig-
nis der Geburt und die magische Erzihlweise des Vorgefal-
lenen. Hier treffen zwei gleichwertige Welten wie selbstver-
stindlich aufeinander. Die magische Wunderdarstellung
wird jedoch durch die Uberzeichnung ironisch gebrochen.
Dadurch entsteht die Poesie des Anfangsbildes: Tita bleibt
ihr Leben lang von Trinen und Kochkunst geprigt.

Leben jenseits der Angst
Ein Blick in die christlich-jiidische Religionsgeschichte
zeigt, dass sich die Imagination des Wunders an der Grenze
zwischen Leben und Tod entziindet. Da gibt es als Grund-
kategorie die Erweckungswunder. Tote werdenzum Leben
erweckt und kehren als « Wiederlebende» zuriick. Das Leit-
motiv der Auferweckung zieht sich auch im Kino wie ein
roter Faden durch Abenteuer- und Actionfilme (mehr dazu
im folgenden Beitrag von Thomas Binotto). Im Genre des
Horrorfilms taucht der Wiederlebende in transformierter
Gestaltals Untoter oder Zombie in die Welt zuriick. «Bram
Stoker’s Dracula» von Francis Ford Coppola (ZOOM 2/
93) ist im Zusammenhang mit der negativen Erweckung
exemplarisch. Sobald die symbolische Ordnung zwischen
Leben und Tod aufgebrochen wird, entsteht eine elemen-
tare Kraft. Im phantastischen Film (Horror, Science-
Fiction, Fantasy) entlddt sich diese Energie in Angst und
Schrecken oder in das erldsende Erweckungswunder.
Wohl eine der interessantesten Auseinandersetzungen
mit der Grenze zwischen Leben und Tod hat Peter Weir in
«Fearless» (5/94) geschaffen. Der australische Regisseur
entwickelt hier einen Blick in die Wahrnehmungswelt

I6 zooMm 10/97

«jenseits der Angst». Max Klein (Jeff Bridges), ein erfolg-
reicher amerikanischer Architekt, {iberlebt den Absturz
eines Linienflugzeugs und rettet einigen Passagieren, dar-
unter einem Siugling, das Leben. Die grauenvolle An-
spannung und Todesangst wihrend des Absturzes aus
grosser Hohe hat bei ihm plotzlich in eine wunderbare
Ruhe umgeschlagen, so als wire schon alles vorbei. Sein
beinahe schlafwandlerisches Verhalten schafft einen seltsa-
men Kontrast zum Chaos um ihn herum. Mit einem
sanften Licheln iibergibt er das gerettete Baby der verzwei-
felten Mutter und verschwindet unbemerkt vom Schau-
platz des Absturzes. Wihrend Max Klein in der Offent-
lichkeitals Held gefeiert wird, steht er selbst seinem friihe-
ren Leben wie ein Fremder gegeniiber. Weil er dem Tod
ins Auge geschen hat und in seiner Imagination bereits
gestorben war, hilt er sich nun fiir unverwundbar. Der
Zustand jenseits der Angst ist fiir ihn ein weltentriickendes
Hochgefiihl. Er lebt in einer Art Zwischenreich, aus dem
er wie durch einen Spiegel in die parallelen Welten der
Lebenden und der Toten schaut. Diese véllig neue Per-
spektive treibt ihn immer wieder an die Grenze zwischen
Leben und Tod, wohl am deutlichsten dort, wo er mit
ausgebreiteten Armen auf dem Gelindersims eines Wol-
kenkratzers steht und lachend die Hohenangst tiberwin-
det. Die vermeintliche Unsterblichkeit ist aber eigentlich
ein tiefsitzendes Trauma. Dies zeigt sich in den verinder-
ten Bezichungen zu den Personen seines Vertrauens. Ge-
geniiber seiner Frau Laura (Isabella Rossellini), mit der er
seit 16 Jahren verheiratet ist, und seinem Sohn verhilt er
sich wie ein Fremder. Es ist sein Leben, zu dem er zuriick-
gekehrt ist, und doch erkennt er sich darin nur wie ein
Akteur, der dies alles bereits hinter sich gelassen hat. Die
Uberwindung der Todesangst fiihrt Max in eine tiefe
Lebenskrise.

An der aufbrechenden Grenze zwischen Leben und
Tod hat Max seine friihere Identitit verloren. Aus seiner
Familie entfremdet, sucht er nun den Kontakt zu den
Uberlebenden der Katastrophe. Da ist vor allem Carla
(Rosie Perez), die ihr einziges Kind verloren hat. Sie gibt
sich selbst die Schuld an dessen Tod, weil sie glaubt, das
Kleinkind beim Aufprall nicht fest genug gehalten zu
haben. Sie weiss nicht, dass es ein unterdriickter Schuld-
komplex ist, der sie daran hindert, ins Leben zuriickzukeh-
ren. Mitihr bewegt sich Max durch das vorweihnachtliche
San Francisco, als ob er die Stadtund die kleinen Dinge des
Alltags zum ersten Mal erlebe. Und fiir sie riskiert er noch
einmal die Konfrontation mit dem Tod in einer frontalen
Aufprallkollision. Es gelingt ihm, Carla von ihrem Trau-
ma zu erldsen. Dass er selbst dringend Hilfe braucht,
verdringt er. Seine Sehnsucht nach dem Weg in ein ande-
res Leben ist derart stark, dass er bis ans Limit geht und
trotz einer starken Allergie Erdbeeren isst. In dieser Grenz-



situation kehren die intensiven Bilder des Flugzeugabstur-
zes zuriick und entfithren ihn immer mehr ins gleissende
Lichtdes Jenseits. Nur durch die Energie seiner Frau Laura
wird er «zuriickgerufen» und kehrt — mit einem tiefen
Atemzug — ganz ins Leben zuriick.

Die Riickkehr aus dem traumartigen Zustand der Un-
verletzbarkeitist ein modernes Erweckungswunder. Dabei
sind es weniger die Ereignisse, sondern deren Inszenie-
rung, die das Wesen des Films ausmachen. Uber die mise-
en-scéne entsteht ein intensiver Bezug zu einer Wirklich-
keit hinter den Dingen. Bereits die Einfiihrung der Ab-
sturzkatastrophe ist ungewohnt. Am Anfang des Films ist
bereits alles vorbei. Sensationsliisterne kommen nicht auf
ihre Rechnung. Es gibt keine spektakulire Crash-Lan-
dung, nur noch die Bilder der schmerzhaften Folgen. Die
Anfangssequenz distanziert und hinterldsst einen traum-
artigen Gefiihlsrest. Erst mit dem zunehmenden Abstand
des Helden, je mehr er mit seiner Riickkehr in die eigene
Vergangenheit kimpft, tauchen Erinnerungsfetzen der
Katastrophe in kurzen Bilderfolgen auf. Sie sind als
Motivationsfragmente in den Film eingestreut, um das
seltsam iiberhebliche und entfremdete Verhalten von Max
Klein verstindlich zu machen. Erst ganz am Schluss, als
Max in einem Asthmaanfall zwischen Leben und Tod
schwebt, zeigt Peter Weir das Absturzereignis in seinen
Einzelheiten. Aber auch jetzt erscheint es nicht als realisti-
sche Reportage, sondern als tibersinnliches Ereignis. Durch
das vollstindige Ausfallen der Gerdusche und den Einsatz
der elegischen Musik von Henryk Gorekis Dritter Sinfo-
nie wirke die Szene jeglicher Realitdtswahrnehmung ent-
riickt und erhilteinen tiberirdischen Klang. Die Bilder des
auseinanderberstenden Flugzeugrumpfes reduzieren sich
immer mehr auf eine Grundkonstellation, die den Helden

> e e e =

in einem starken Licht am Ende des Tunnels aufnimmt.
Die Ikonographie beziehtsich aufein Gemilde von Hiero-
nymus Bosch: «Der Aufstieg ins himmlische Paradies».
Das Licht ist in dieser Bildkomposition derart attraktiv,
dass die Umkehr des Helden unwahrscheinlich wird. Und
doch gelingt Laura — wider jegliche Vorahnung — die
wunderbare Rettung ihres Mannes aus dem Reich der
Toten.

Die Asthetik des Wunders basiert in «Fearless» auf einer
besonderen Bild/Ton-Montage. Die Klangkompositionen
von Maurice Jarre sind auf ein Minimum zuriickgenom-
men, Umweltgerdusche werden hiufigausgeblendet oderin
manchen Sequenzen vollstindig ausgeschaltet. Der ganze
Film ist eingetaucht in eine mysteridse Stille, in der sich die
vertrauten Landschaften in surreale Bruchstiicke verwan-
deln. Damit 6ffnen sich vor allem die Fassaden und Strassen
der Stadt-Landschaft fiir neue Entdeckungen. In jede Szene
muss man genau hineinhéren, um die Stimmungen zu
erfahren, die Worte von Max wie aus weiter Ferne zu
erlauschen. Gegenldufig dazu verwendet Weir die
Grossaufnahme und macht seinen Helden im Bild derart
stark prisent, dass eine verfremdende Ungleichzeitigkeit
zwischen Bild- und Tonebene entsteht. Mit diesem Verfah-
ren gelingtes ihm, eine Spur durch den Film zu legen, die als
tiefere Schicht der konventionellen Wirklichkeit durch-
scheint. Auf dieser Spur der Zuriicknahme und Konzentra-
tion der Mittel widersetzt sich «Fearless» dem oberflichli-
chen Rausch der special effects. In Ansitzen wird hier deut-
lich, was authentische Wundererfahrung im Kino bedeuten
kann. Ausgehend von einer reprisentativen Angstsituation
hatPeter Weir ein spirituelles Drama entwickelt, in dem das
Mysterium des Todes realer ist als alle Erscheinungsformen
des irdischen Lebens. >

ZOOM 10/97 17



Moderne Damonen
Neben der Erweckung steht das
Heilungswunder als gleichwer-
tiger Partner in der mythologi-
schen Erzihlung. Heilungswun-
der gehdren zum mythisch-ma-
gischen Erbe der Weltreligio-
nen. In der speziellen Form der
Dimonenaustreibung sind sie
auch im Kino prisent. Wie das
Erweckungswunder ist auch die Vertreibung der Dimo-
nen eine Riickkehr ins Leben. An der Grenze zwischen der
alltdglichen Normalitit und dem sozialen Tod im Wahn-
sinn kann sich das Heilungswunder ereignen.

In Shohei Imamuras «Unagi» (Der Aal, Japan 1997)
sticht der eifersiichtige Ehemann Takuro Yamashita seine
Frau und ihren Liebhaber mit wilden Messerstichen nie-
der. Der bisher eher unauffillige Biiroangestellte zeigt sich
selbst bei der Polizei an und wird zu einer Gefingnisstrafe
verurteilt. Nach acht Jahren wird Takuro auf Bewihrung
entlassen. Aus dem Gefingnis nimmcter in einer Plastikeii-
te einen Aal mit, den er selbst gezihmt hat und der zu
seinem besten Freund geworden ist. In der Nihe von
Tokyo erdffnet er in einer abgelegenen Gegend einen
kleinen Coiffeursalon, der ihm die Riickkehr ins Alltags-
leben erméglichen soll. Bald freundet er sich mit der
lokalen Bevolkerung an. Seltsame Leute gehen im Laden
ein und aus, wie etwa der Zimmermann, ein Experte in der
Kunst des Laternenfischens, der buddhistische Ménch,
der ihm als Bewihrungshelfer zur Seite steht, oder der
schweigende junge Mann, der die Landung eines UFOs in
einem naheliegenden Feld vorbereitet.

Takuro fiihrt ein ruhiges Leben, bis er eines Tages in der
Nihe seines Ladens eine junge Frau entdeckt, die bewusstlos
im Gras liegt. Takuro rettet der jungen Selbstmdrderin
Keiko das Leben. Diese fiihlt sich zu dem zuriickhaltenden
Friseur hingezogen und beginnt, Takuro in seinem Coiffeur-
salon zu helfen. Die Begegnung mit der jungen Frau verun-
sichert Takuro. In alltiglichen Symbolhandlungen kehren
die Didmonen der Vergangenheit zuriick. Ein ecinfaches
Proviantpaket, das Keiko ihm auf den Weg zum Fischen
mitgeben méchte, wird fiir ihn zur unertriglichen Erinne-
rung an die Mordnacht. Die Schuldverstrickung holt ihn
auch iiber einen Mitgefangenen ein, der plétzlich als Keh-
richtmann im Quartier auftaucht und ihn noch einmal mit
den Schatten seiner Vergangenheit konfrontiert. Als darauf
der Freund Keikos, ein junger iiberheblicher Bankier, in
Takuros Laden auftaucht, brechen die Wunden wieder auf.
Die gewalttitige Situation eskaliert.

Shohei Imamura beleuchtet mit «Unagi» die Welt der
Dimonen im Alltag, die menschlichen Begierden und ihre
fatalen Folgen. Trotz chrlicher Bemithung um eine Re-

18 zoom 10/97

integration gerit Takuro in den
Strudel der Verstrickungen, die
der Affektmord an seiner Frau
ausgeldst hat. Die ddmonischen
Erinnerungen lauern iiberall.
Erstals er mitten im Streit plotz-
lich realisiert, dass er voll zu
Keiko stehen muss und sich fiir
ithre Liebe 6ffnet, indem er zu
ihrem ungeborenen Kind steht,
kann das «Wunder der Heilungy eintreten.

In der Erzahlperspektive von Imamura ergibt sich die
Heilung in einer unpritentidsen Weise. Die einfache Pri-
senz der Kamera, die schlichte Abfolge der Ereignisse
geben dem Geschehen einen dokumentarischen Charak-
ter. Die Inszenierung glinzt durch ihre kaum fassbare
Anwesenheit. Die Wunderdarstellung bleibt indireke und
wird nur in der Tiefenstruktur des Films sichtbar.

In der Metapher des Aals spiegelt sich das eigentliche
Geschehen: Der Aal ist Takuros bester Freund, weil er
stumm ist und deshalb besonders gut zuhéren kann. Das
Tier erhilt im Friseurladen einen privilegierten Ort. Als
das Aquarium in der heftigen Auseinandersetzung zer-
bricht, wird nicht nur der Aal blossgelegt, sondern auch die
seelische Verwundung Takuros. Doch dies ist nur das
explosive Moment einer Entwicklung, die vielschichtig als
Leitmotiv angelegt ist. Entscheidende Augenblicke der
Erkenntnis geschehen in der Morgendimmerung, wenn
Takuro mit seinem Freund auf den Aalfischfang geht.
Besondere Faszination lost das Tier auch durch seinen
Fruchtbarkeitszyklus aus: Die Tiere schwimmen bis zum
Aquator, wo ihr Laich von «unbekannten» Minnchen
besamt wird. Von dort kehren die Aale zuriick in die
japanischen Schlammgewisser. Als im Friseurladen das
Aquarium zerbricht, erméglicht die Metapher einen Blick
in die existentielle Entschiedenheit Takuros, wenn er das
Kind eines anderen Mannes als sein eigenes erkennt und
dadurch die Angst vor der Liebe verliert und in das Leben
der Gemeinschaft zuriickkehrt.

Doch hier verweigert Imamura das Happy-End, denn
Takuro muss noch einmal ins Gefingnis, um seine Rest-
strafe zu verbiissen. In den Augen des Vollzugsapparats hat
er sich nicht bewihrt. Doch gegeniiber Keiko verhilt er
sich beim Abschied vollkommen anders. Jetzt kann er das
Esspaket von ihr annehmen und weiss, dass er den Dimo-
nen entkommen ist. Zuriick bleiben die hoffnungsvolle
Keiko und der junge Mann, der immer noch auf die
Landung der UFOs wartet. Sein Wunder ist noch nicht
eingetroffen. («Unagi» kommt im November in der
Schweiz ins Kino) Il

1) Zitate aus Paul Karon, Scribes feel f/x effects, in: Variety, August 11-17,
1997,8.7-8.



	Wunder : aus dem Leben verbannt, im Kino gefeiert

